
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 2

Artikel: Hypokrisis und Hypokrites

Autor: Koller, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hypokrisis und Hypokrites

Von Hermann Koller, z. Zt. Barcelona

In den Studi in onore di U. E. Paoli1 wirft A. Lesky die Frage nach der Bedeutung

von vnoxQiTrjç in der frühen Tragödie erneut auf, nachdem sich in den letzten
Jahrzehnten ein Consensus herausgebildet hatte zugunsten der Bedeutung vno-

KQixrjç Antworter. Die sprachlichen Voraussetzungen blieben aber gänzlich
ungeklärt. Homer verwendet das Verb VTwxqivea'&ai an den meisten Stellen in einem

ganz bestimmten Zusammenhang: VTtoxQÎveoiïai öveigov, réqaç usw., wo das Verb
'auslegen, deuten' heißen muß. Daneben gibt es aber im Epos zwei Verwendungen,
in denen damit nichts anzufangen ist: Hi06/7 und /S 111. Hier entspricht vno-
XQiveo&ai tatsächlich dem später sehr häufigen jonischen Verb vnoxQÎveo&ai
'antworten', wobei allerdings zu beachten ist, daß hier nicht eine Antwort im Wechselgespräch

erfolgt, sondern eher eine Art 'Kundgabe' oder 'Meinungsausdruck'
(Lesky o. c. 472/3). Während frühere Untersuchungen2 sich um das Verhältnis der
beiden Bedeutungen nicht kümmerten, gelingt es Lesky, eine sinnvolle Beziehung
zwischen den beiden Verwendungen herzustellen: wzoxQiveo&ai öveigov u. ä. 'Traum
deuten, auslegen' wäre der Ausgangspunkt. Aus der ganz bestimmten Situation

1 Florenz 1954, 'YxoxQiTrjç, 469—476.
2 J. Sommerbrodt, Über die Bedeutung des Wortes vnoxgutjg (Rh. Mus. 22, 510-516).

S. erklärt vnoxQivea&ai als 'deuten, erklären, eine Rolle spielen'. C. Curtius, Über die
Bedeutung des Wortes vnoxQurjg (Rh. Mus. 23, 255ff.) verwirft Sommerbrodts Versuch
kategorisch. Er gelangt zu folgenden zwei Stammbäumen der Bedeutungen: önoxQivea&ai
I. Verdecktes auseinanderlegen, auslegen, discernere, interpretari (vgl. xqîveiv), dazu
vnoxQixriç Ausleger, interpres. - II. Im Wortwechsel (xQÎveoftcu) unmittelbar nachfolgen,
in certando succedere, daher 1. überhaupt 'antworten' (vgl. âjioxçiîveo&ai) vnàxgioiç
Antwort; 2. speziell im dramatischen Wettkampf ablösen, respondieren, Respondent; in
weiterer Entwicklung a) darstellen, vorstellen, vortragen, vnoxgirtjç Darsteller, Schauspieler,
vnôxQiaig actio; b) die Rolle eines andern darstellen, sich verstellen, simulare, vnoxQaijg
simulator, önoxQiaig Verstellung. - Bei Curtius geht nicht hervor, wie das Verhältnis I zu
II eigentlich zu denken ist. Er scheint zweimalige spontane Generation anzunehmen. Es
entging ihm aber keineswegs, daß ünoxQiveo&ai 'antworten', auf das Ionische beschränkt
blieb, im Attischen aber nie heimisch war (o. c. 258). Der entscheidende Schritt, die
Benennung des i'moxQiTTjç im Attischen, wird im Dunkel belassen, denn nicht die geringste
Spur weist darauf hin, daß vnoxQÎveo&aL 'antworten' je im Attischen verwendet worden
wäre, wohl aber ist Ü7r. 'deuten' ein sehr lebendiges attisches Wort. Daß ionisch vn.
'antworten' gerade nicht die Wechselrede, das in certando succedere meint, zeigt Lesky o. c.
s. oben. Bywater im Kommentar zur artistotelischen Poetik 1449 a 15 p. 136 stellt
sich auf die Seite Sommerbrodts. Er weist zum erstenmal auch auf die bei Piaton
anzutreffende Verbindung n ç<npq>Ôoç xai Vjioxgirrjç und seine Deutung durch eQ/ur/vevg (vgl.
meine Verwendung der Stellen S. 104). - Auf Grund von formgeschichtlichen Überlegungen
zweifelte Lesky schon am 'Antworter' in Wiener Studien 47 (1929) Iff.; 13 A 33: «Diese
Bedeutung (sc. Antworter) ist gänzlich unzutreffend, denn wenn bei der Vorstufe der
Tragödie von einem Respondieren die Rede sein kann, so tat das der Chor dem êÇàçxcov und
nicht umgekehrt.» Er nimmt mit Sommerbrodt die Grundbedeutung interpretari an.



Hypokrisis und Hypokrites 101

nun, in der diese Deutung geschieht - dem Seher oder Orakel wird ein Traum, ein
Wunderzeichen vorgelegt, seine Deutung ist also zugleich die Antwort auf eine

gestellte Frage -, entwickelt sich im Ionischen ein Verbum dicendi ûnoxQtvEcr&ai

antworten. Meines Erachtens läßt sich diese Fragesituation weit besser an Hero-
dot als an den genannten Homerstellen ablesen, wofür nur zwei Beispiele erwähnt
seien: I 78 TsX/irjaaéeç fièv vvv ravra vnexgivavro Kqoîoco rjôrj rjXcoxôn. Kroisos
erfährt erst nachträglich, was das Wunderzeichen, die Erscheinung der Schlangen,
bedeuten sollte. Ebenso in I 91 ravra fièv rj Tlvfùvr] vnsxQivaro rolai Avôoîaiv, oi
ôè âvtjvsixav êç Zàqôiç xai àjirjyyeikav Kooîaw. Auch hier erfährt er zu spät den

wahren Sinn des früher erfragten Orakels. Diese Verwendung von xmoxQiveoftai —
antworten hat sich im Ionischen entwickelt und verallgemeinert und ist immer
auf das Ionische beschränkt geblieben3. In den hippokratischen Schriften dient
das Verb normalerweise für die Antwort des Exploranden, z. B. Hipp, fract. c. 9

und 16. Herodot kennt, wie zu erwarten ist, vjcôxqioiç als Deutung eines Orakels

(Beispiel I 90 rœv %Qr\orr\Qimv ràç vnoxoîaïaç) wie auch ganz einfach als 'Antwort'

(IX 9); ôjtéxQiaiç, ànoxgiveaêai jedoch ist bei ihm kein Verbum dicendi
(ausgenommen an zwei Stellen, wo es durch Konjektur in den Text geraten ist). Wohl
aber findet sich das Simplex xgiveiv (wie schon bei Homer einmal, E 150) in der

Bedeutung 'einen Traum, ein Gesicht erklären': I 120 svvnviov xqiveiv und VII
19, 12 of iv xqiveiv.

Gegen Leskys Ableitung ließe sich freilich ein Einwand erheben: Wenn auch

schon bei Homer vnoxQÎvEoêai 'antworten' heißt, könnte ebensogut der vnocpjrrjç
oder 7iQO(prjrriç als 'Befragter' 'antworten', und da dies seine wichtigste Funktion

war, hätte dann Traum- und Orakeldeutung eben vjioxQLveoüai geheißen. Fatalerweise

lädt ja das spätere, formal so nah verwandte ouzoxQiveo'&ai zu dieser

Fehldeutung ein, was schon zu einer antiken Etymologie geführt hatte, bei Photius

u. a. nach Suidas s.v. vnoxQivEcrdai• to mzoxQivecr&ai oi nalaioi' xal ô vnoxgirr/g
èvrev&ev, ô ârzoxQivôfievoç reo yogä). Danach wäre âjcoxQivecr&ai lediglich eine

jüngere Konkurrenzform zu vnoxQiveo'&ai. Zur Zeit, da im Attischen der Schauspieler
der Tragödie mit vnoxQirrjç benannt wurde, wäre vnoxgivEO'&ai noch das weitaus

gebräuchlichere Wort gewesen.
Einen sicheren Entscheid über die Richtung der Bedeutungsentwicklung vermag

nur der Einblick in die Bildungsweise und Konstruktion des Verbes vnoxQivEoûai

zu erbringen. Gleichzeitig hoffe ich mit dieser Arbeit die von Lesky noch offen

gelassene Frage, 'wie es zur Benennung des Schauspielers als vnoxgirrji; gekommen
ist' (S. 476), zu beantworten. Während Bedeutung und Funktion des Verbs im.
verhältnismäßig leicht aus den Belegen abgelesen werden können, leuchtet seine

Bildungsweise nicht ohne weiteres ein. Die sehr zahlreichen Verben mit Präverb
V710- lassen sich irgendwie an seine lokale Funktion anschließen bis auf einige wenige,

3 Die Inschrift IG I 410 ist kein Zeugnis für das Attische, da vnoxgîveaêai in einem
elegischen Distichon steht. Als einziger Beleg für attisch vn. 'antworten' käme Thukydides
7, 44, 5 in Frage, das aber mit Lesky 1. c. als Ionismus anzusehen ist.

8 Museum Helveticum



102 Hermann Koller

darunter vnoxQÎvsaûai. Schwyzer (II 525) glaubt zwar, die Bedeutung 'unten hervor'

liege darin, wenn auch sehr verblaßt, noch vor; das Verb heiße eigentlich
'seine Meinung aus der Herztiefe, aus der Verborgenheit hervorgeben'. Gegen
diese Herleitung spricht die ganz ausgeprägte Situation des Ratsuchenden, der
sich an einen Deuter wendet. Dieser soll das xçîveiv an seiner Stelle besorgen, weil
er selber nicht dazu imstande ist. Die Erklärung ist vielmehr in einer Gruppe von
Verben zu suchen, in denen das vno- 'Begleitung' und 'Vertretung' ausdrückt, wie
etwa in vn-OQyeïaûai vn-qôeiv vn-avléiv. Zu Hes. scut 282 ff. rot ys /uèv av naîÇovxeç

vn' oQ'/rß/xä) xal àoiôfj. | rot ys /xèv aS ysÀéojvxeç vn' avXrjxrjQt ëxaoxoç \ tiq6o&'
ëxiov werden die Verben vnavXslv (Alkman 78 vnavMco jxéXoç rial), vnOQyeur&at

(Aischylos, Choeph. 1025), vnasîôsiv (II. 18, 570 vno aside; oder Aristophanes
Ran. 874) gebildet. In diesen Verben ist der ursprünglich lokale Sinn 'unter' der

Bedeutung 'an Stelle eines andern spielen, singen, tanzen' gewichen. Ein
ähnliches Muster setzt vnoxQivsoêai 'an Stelle eines andern entscheiden, für einen
andern deuten' voraus, wie auch ôno/xvvvat 'an Stelle eines (Abwesenden) schwören' :

Demosthenes 48, 25 vnco/uood/usda fjfisïç rovrovl 'OXvpmioàmqov ôrjjuoaîa àneïvai

oroarevàfievov. vnopioêévxoç ôè xovxov

In der epischen Sprache ist am ehesten an vn-toyso&ai zu denken, 'sich unter
eine Last halten', 'eine Last auf sich nehmen', 'sich zur Verfügung stellen' nach
der Proportion ïayco 'halten' : vnioyo/iai 'sich für einen hinhalten' xqivsiv
'unterscheiden, entscheiden' vnoxQtvoptai 'für einen andern entscheiden, deuten,
erklären'. vmoysaûai ist schon im Epos praktisch ein Kompositum, auch vno-
XQiveoûai wird nie tmetiert. vno- wird also hier nicht lokal empfunden4.

Diese Bedeutung von vnoxçëvecr&ai nun findet sich von Homer an überall da, wo
Träume, wunderbare Zeichen oder Orakel erklärt werden, wofür noch einige
Beispiele aus verschiedenen Epochen genannt seien: Aristophanes, Wespen 53 oßxcog

vnoxQivôjievoç oaepidç ôveîgaxa, Alkiphron 3, 59 xovç ôvsîqovç vnoxgîvsoêai, Galen,

Protreptikos c. 13 'HOb/moxoxMovç ooepîa vnoxQivapisvov xàv ygrjOfidv, Theokrit,
Herakliskos 65ff. Teioeoîav xdxa [idvxiv vnoxQLveaûcu ôncoç xsÀésoêai efxsXksv,

rjv&ysi.
Daß im Attischen des 4. Jahrhunderts dieser Terminus noch intensiv lebt,

beweist Piaton im Timaios 72 a b xov ôè juavévxoç ovx ëgyov xà (pavévxa xal
(pcovrf&évxa v<p' êavrov xoîveiv, odev ôrj xal xo xœv ngocprpzmv yévoç ênl xaiç

4 âjioxQÎveo&at als Verbum dicendi, 'antworten', muß von der Bedeutung 'für sich wählen,
aussondern' (z. B. Herodot 3, 17. 25 änoxQivea&ai xov TteÇov, xov axgaxov, oder Herodot 6,
130 Sva vßcöv (bioxQÎveaûai. H-mqsxov) abgeleitet werden, etwa nach einer Situation, wie sie
Piaton im Staat 337 o bietet: Thrasymachos muß sich entscheiden, aus den vorgelegten
Möglichkeiten 2x6, 3x4, 6x2 oder 4X3 die Zahl 12 zu bestimmen a>v êyib àneïnov, xov-
xeov xi tbioxQivfj 'Du triffst daraus eine Wahl für dich' - diese Wahl, in Worten ausgedrückt,
ist eben die 'Antwort'. Während also àjioxglvea&ai ein echtes Kompositum ist, dessen
Bestandteile einen ganz konkreten Sinn hatten und das in einer bestimmten Situation,
nämlich bei der Wahl unter mehreren Möglichkeiten, zum Verbum dicendi wurde, ist
vTtoxgîvsaêai nicht aus den beiden Bestandteilen vno- -f xgiveiv entstanden, sondern ist
Kontaktbildung zu einem Verb (wie vnioypnai), dessen vno- schon verblaßt war. Beider
Entwicklung hat aber zum Verbum dicendi konvergiert, was zu sekundärer semantischer
Angleichung führte.



Hypokrisis und Hypokrites 103

èv&soiç juavreîaiç xgtxàg êmxa&iaxdvat vo/wg • ovç fxavrstç avxovg ôvoftâÇovoîv xivbç,

to nâv rjyvorjXÔTeç on xrjç ôi' aîviy/nœv ovxoi qrr'jfirjg xai cpavxdoEcoç vnoxqixaî, xal
ovxi fiâvreiç, nqo<pfjxai ôè fiavxevojuévwv ôixaidxaxa ôvofiâÇoivx' äv. Die Empfänger
der Orakel, wunderbaren Zeichen und Träume sind nicht dazu imstande, diese

Erscheinungen zu verstehen (xqheiv). Sie brauchen dazu Vermittler, die vnoxqixaL
Piaton weist ausdrücklich darauf hin, daß dies Brauch, feste Institution ist. Diese

Vertretung durch einen andern muß nicht unbedingt ausgedrückt sein, wie Aischy-
los, Perser 226 âÀAà firjv evvovç y' ô nqätxog xœv Ô' èwnvîœv xoixr'jç, Homer E150
und die oben genannten Herodot-Stellen beweisen. Das Simplex xqlveiv allein
kann schon 'unterscheiden, deuten' heißen.

Die Ableitungen von {moxqîveaêai, also vndxQiOLÇ, vnoxQixrjg, sind erstaunlich

spät belegt. Erstmals findet sich vndxqioig bei Pindar fr. 140b (Turyn 222) âXLov

ôsAcpîvoç vjcàxQioiv. 'Antwort' ist jedenfalls als Bedeutung ausgeschlossen; es muß
adverbial, also etwa 'in der Art eines Meerdelphins' verstanden werden5. Die
Stelle setzt die uns weiter unten beschäftigende Bedeutung von vndxqioig voraus.

Der früheste Beleg von vnoxqixrjg findet sich in den aristophanischen Wespen,
12796. Automenes wird hier seiner Söhne wegen ironisch glücklich gepriesen. Der
erste ist xiêaoaoïôôxaxoç, der zweite \moxqixr\g âqyaAéoç œç oocpôç. Es läßt sich
aber weder aus dem Vers noch aus dem Scholion erkennen, ob dieser zweite Sohn

nun 'Schauspieler' oder 'Orakeldeuter' war. Eines jedenfalls ist klar: von einem
Verb wie vnoxgiveo&at. kann nur ein Nomen agentis gebildet werden, wenn eine

Bedingung erfüllt ist: das i'moxqiveofîai muß gewohnheitsmäßig, berufsmäßig
ausgeübt werden, sonst käme es nicht zu dieser Ableitung, heiße es hier nun 'antworten'

oder 'deuten'. Wenn nun der erste Schauspieler als 'Antworter' bezeichnet
werden sollte, müßte man unbedingt eine Ableitung *wioxQixr)g vom attischen
Verb âjtoxQiveo'&ai erwarten. Nicht einmal zum Scherz ist ânoxqixrjç aber je gebildet
worden.

Folgendes sind die bisherigen Ergebnisse: a) vnoxQtveoftai 'deuten' ist Ausgangspunkt

; b) vnoxoivEG&at 'antworten', das Verbum dicendi, hat sich im Ionischen
daraus entwickelt und ist auf das Ionische beschränkt geblieben; c) das Attische
behält immer die ursprüngliche Bedeutung bei ; d) wenn im Attischen ein Agens
mit vnoxQixriç bezeichnet wird, setzt dies eine feste Institution voraus ; ein ionischer

Institutionsträger, der als 'Antworter' bezeichnet worden wäre, ist nicht denkbar ;

e) im Attischen könnte vnoxqixrjç nur von vnoxotvEO&ai 'deuten, erklären' gebildet
worden sein, doch nicht für einen Einzelfall; f) es bleibt daher nur die Möglichkeit,

daß das dem Ionischen und Attischen gemeinsame vnoxQÎvsaûai 'deuten,
erklären' zu einem vnoxgixrjg 'Deuter, Erklärer' geführt hat, wofür es den platonischen

Beleg gibt : vnoxqixrfg ist der Erklärer der Orakel, Träume, Zeichen.
Wie kommt es mm aber zur Benennung des ersten Schauspielers mit vnoxQixrjg

6 Vgl. Wilamowitz, Pindar 502; A. Lesky, o. c. 474ff.
6 Neben Fasten I.G. 112, 2318, was bis 449 v. Chr. zurückführen würde; vgl. A. Pickard-

Cambridge, Dramat. Festiv. 128.



104 Hermann Koller

Wir haben bisher eine besonders feste und eigentümliche Verbindung mit diesem
Wort nicht beachtet, die uns den Schlüssel liefert, die Verknüpfung Qayxoôoç xal
vjioxQirr'jç. Platon, Ion 532 d aAAà aocpol piév nov èare Vjuelç oi garpcoôol xal vnoxQirai.
vnoxQirijç ist explikativ zu ompwèôç gestellt, genau wie in Ion 535 e o ôè fiéooç

av ô Qayxpôoç xal vnoxoirrjç. Warum genügt Rhapsode nicht Das vnoxQÎveoêai ist
die zweite Funktion des vortragenden Rhapsoden, nämlich die Homererklärung,
-deutung, darum heißen die Rhapsoden im gleichen Zusammenhang hier auch
ég/j,r]VEÏç : 530 c rov yàg gmpmôov EQfiiqvéa ôeï rov noirjxov rfjç ôiavoiaç yiyveo&ai roïç
âxovovoi. Von der an der Tragödie entwickelten späteren Bedeutung 'Schauspieler'
für vnoxQirfiç kann der Rhapsode diese Funktionsbezeichnung nicht bekommen
haben, wohl aber vom Orakel-, Traumdeuter. Wie jener steht er über den Worten
des Dichters. Daher werden auch die Homeriden in Timaios Lex. Plat. 191 mit
Hilfe dieses Verbes definiert: 'O/nr/gidaf oi rà 'Ofir/gov vtioxqlvo/xsvoi. Die
Ionstellen, an denen der Rhapsode mit dem Hypokriten identisch ist, sind jedoch
keineswegs zufällig. In Alkidamas IJsqI rcöv rovç yQanrovç Aôyovç ygacpôvrcov rj
jtegl oocpiorcöv (14) finden wir dieselbe Verbindung von vtcoxqlolç und gayxpôia, wie
schon im Ion Piatons. Gebundene, geformte (rvjiom) Rede, wie sie der
Redenschreiber pflegt rà fièv vtioxqloel xal gaipcodia naQcmXrjoia, was aber improvisiert
wird rà raneivà xal (pav).a ôoxeîv sivai Jiagà rrjv èxeùvcov äxgißsiav. Damit wird der

Hypokrisis und Rhapsodik strenge Gebundenheit und Genauigkeit zugeschrieben.
Noch deutlicher sagt er etwas später (17), was unter vtiôxqiolç zu verstehen ist:
da die Sophisten nicht gewohnt sind, zu improvisieren, frei sich zu bewegen, eîç

êxeïva rà ayr/uara xal rovç Qv&ptovç ânorpéoovrai. Damit wird vtiôxqiolç der
gebundenen Rede der Kunstprosa gleichgesetzt.

Solche Qatpœôol xal vnoxoirai sind einmal der platonische Ion, aber auch die im
selben Dialog (531 d) genannten Metrodoros von Lampsakos, Stesimbrotos von
Thasos und Glaukon, der sehr wahrscheinlich mit dem von Aristoteles in Rhetorik
III 1 (1403b) genannten Glaukon von Teos, dem Autor eines Werkes nsgl vno-

xQioecoç identisch ist. Aber auch schon der ins 6. Jahrhundert hinaufreichende
Theagenes, der erste mit Namen bekannte Homererklärer, gehörte zu ihnen7.

'YnôxQiaiç als Lehre vom sprachlich-musischen Ausdruck aber orientiert sich bis
in die römische Rhetorik hinab am Tanz und an den musischen Genera der alten
griechischen Musiké, nicht aber am Spiel des Schauspielers, das nie Ausdrucksspiel

im Sinne der Mimesistheorie war8, vgl. etwa Apsines, Art. rhet. 715 (Rhe-
tores graeci ed. Walz IX 567): 'Yjiôxqlolç êari pLtpirjOiç rcöv xar' àArjOeiav sxâorco

Tzanioraptevcov r)i)mv xal na&œv xal ôia&éaecov, oco/xarôç re xal rôvov ipowfjç
TiqoacpÔQOV rolç VJlOXElpLÉvOLÇ TLQâyfxaoïv.

Das schließt natürlich keineswegs aus, daß die Redner später sich mit dem

' Vgl. E. Hiller, Rh. Mus. 41 v1886) 434 A 3.
8 Karl Sittl, Die Gebärden der Griechen und Römer (Leipzig 1890) 199 behauptet, aus dem

Namen vnàxQtoiç gehe hervor, daß der Schauspieler den Grund zur Mimik legte, ib. 200 aber
stellt er fest : 'Die Mimik in der Tragödie war anfangs jedenfalls sehr unbedeutend.' 'Ytiôxqioiç
gab es lange vor dem Schauspieler



Hypokrisis und Hypokrites 106

xmoxQirrjç, dem Schauspieler, verglichen, daß sie also die vtiôxqiglç als 'Schule des

Schauspielers' auffaßten.
Wie kommen aber vorerst die Ehapsoden und Homeriden dazu, sich 'Deuter',

vjcoxgirai zu nennen, wenn dieser Titel nur dem Traumdeuter und Orakelerklärer

gebührte Für vjioxQirr/g kann man den Übergang zum metaphorischen Gebrauch

nicht direkt belegen, wohl aber für den verwandten êgjurivevç. Zur Mantik gehört
die Hermeneutik, vgl. Epinomis 975 c: ovôè fxrjv ovôè ptavrixij ye ovô' êg/urjvevrixrj

to Tiaq&jiav. to Aeyé/nevov yàg olôev piôvov, el ô' àArftéç, ovx è/iaêev, genau wie das

VTzoxQivsa&ai zu Traum und Orakel9. Sowohl dem ég/xrjvsvç als auch dem wtoxgiTrjç

gegenüber wird der Vorwurf erhoben, er habe keine wahre Einsicht in das, was er

sage (er besitze also keine Techne10). Der Dichter nun, der sich als Mund des Gottes

fühlt, ist nur den Gleichgesinnten verständlich, alle andern brauchen die Hilfe
eines êg/urjvevç. Seine eigenen Worte vergleicht Pindar Ol. 2, 85 mit dem der

großen Menge schwer verständlichen Orakelstil, der nur wenigen Einsichtigen
ohne Vermittler zugänglich ist

wxéa ßefoj

(pcovasvTa owstoIolv êç

ôè to näv êo/jÂvéojv

XdTÎÇei

'Die große Menge hat Deuter nötig, um meine Worte zu verstehen'. Die parallele
Entwicklung von égfirjvevç und vnoxQarjç geht aber noch viel weiter, éojurjveîa

wird nun im Gebiet der Poesie die Lehre vom sprachlichen Ausdruck: Diogenes
von Apollonia, der Zeitgenosse des Anaxagoras (Diels 64 B 1) beginnt sein Werk
mit den Worten Äoyov navroç aQyo/iEvov ôoxsï fioi %ge<bv ehai ttjv âva/Lupio-

ßrjTYjTov Jiaoéxeoûai, Ttjv ôè êQ/irjveîav ân/.rjv xal oe/uvrjv. Schließlich nennt
Aristoteles sein Werk Ilegi êQ/urjvsîaç ; es ist ein Titel, der nach Steinthal (230) 'nicht
recht auf die ganze Schrift zu passen scheint', weil das Gebiet der Hypokrisis oder
der Hermenie, der ganze sprachliche Ausdruck, auf den cucocpavTixôç Aoyoç allein
eingeschränkt wurde. ônôxQioiç als Lehre umfaßt von allem Anfang an das Gesamtgebiet

der alten Musiké, nicht die Tätigkeit des Schauspielers. 'Ynoxgiaig ist also

nicht die 'Lehre von der Kunst des Schauspielers', sondern 'Deutung des musischen

Dichterwortes und sein Vortrag'.
Gehen wir von dieser festen Verbindung des Ehapsoden mit dem vitoxQiTrjç

und von der ursprünglichen Bedeutung 'Deuter, Erklärer' aus, so erhalten wir
auch einen neuen Einblick in die Voraussetzungen der Kunstprosa. Wie hat man
sich solche Homererklärung der Homeriden und Ehapsoden formal zu denken
Sie konnte nur Prosarede sein, untermischt mit Versen, Versteilen, Kolen, Kommata,

mit allen Eigenheiten poetischer Sprache, d. h. die Form der Hypokrisis
ist eine Mischung von Dichtersprache und Alltagsprosa. Mit vnôxQiaiç wird fortan
auch der Stil dieser Kunstprosa bezeichnet. Diese Bedeutung setzt schon der pin-

9 Vgl. auch Piaton, Politilcos 290 c.
10 Aristoteles, Eth. N. 1147 a 23.



106 Hermann Koller

darische Gebrauch des Wortes (oben S. 103) voraus, wodurch vnéxQioiç 'Stil der

Kunstprosa' schon für die erste Hälfte des 5. Jahrhunderts bezeugt ist. Es führt
eine gerade, ununterbrochene Linie von den Epideixeis der Rhapsoden zur Epi-
deixis der späterenRhetorik. In der êmôetÇiç zeigtevorerst derQaipcoôôç xairmoxQixrjÇ
öffentlich seine Kunst der Homererklärung. Auch die Rhetoren pflegten die Epi-
deixis lange Zeit fast ausschließlich mit epischen Motiven (Gorgias: Helena,
Palamedes; Antisthenes: Aias, Odysseus; Alkidamas: Odysseus). Im Anschluß

an die Homerrezitation gelangt die epideiktische Rede in die großen griechischen
Agone11. Der Epenerklärer und -sänger (gaipœôoç xal vnoxgixrjç) entwickelte als

erster die mit Verselementen durchsetzte Redeform der vtiôxqloiç, der
Homerdeutung. Diese vorerst noch nicht kodifizierte Stilart wurde schon so genannt.
Die Kunstprosa ist aus der Erklärerpraxis des Rhapsoden entstanden und
entwickelte sich in den èmôsfëetç der Rhapsoden zu den ersten Genera poetischer
Prosa12. Die Entwicklung von vjioxqîveo&cli kann nun nicht mehr zweifelhaft sein:
Das Verb bedeutet vorerst 'deuten, erklären eines Traumes, Orakels oder Wunder-
zeichens'. Im Ionischen löst sich aus der normalen Situation die Bedeutimg
'deutende Antwort, Erklärung abgeben', 'antworten' heraus, was aber nachweisbar
auf diesen Dialekt beschränkt bleibt. Dieser Bedeutungswandel zum Verbum
dicendi zieht einen Konstruktionswechsel nach sich. Abgesehen von der lokalen
Verteilung von vnoxQivEO&at 'antworten' beweist der Verlust des normalen Objektes,
aber auch die Bildung des Verbes, daß eine Umkehrung der Ableitung nicht denkbar

ist. Von 'antworten' führt kein Weg zu 'erklären, deuten', nur der umgekehrte
Weg ist möglich.

Der Rhapsode, welcher schon im 6. Jahrhundert nicht mehr nur Homer
rezitiert, sondern nach allen Regeln seiner Kunst erklärt, nennt sich in Anlehnung an
die 7iQocpi]xai oder vjioqrfjxat der Orakel ebenfalls vnoxgmjç.

Als nun Thespis zum Chor den Erklärer stellte, der im attischen Dialekt seiner

jambischen Trimeter den deutenden Prolog und die Zwischenerklärungen sprach,
nannte er ihn in Anlehnung an den Rhapsoden vnoxQtxrjç, offenbar weil, wie jener
die Rhapsodie, dieser die xQaycpôîa zu deuten hatte. Nur in diesen beiden Bereichen

griechischer Musiké, in der Rhapsodik und in der Tragödie, gab es vnoxoixaL Einzig
aus diesem Grunde kann auch weiterhin immer von vnoxQiveaêai qmpcodtav,

xQaywôîav gesprochen werden, d. h. die den Sinn 'deuten, erklären' voraussetzende

grammatische Konstruktion wird beibehalten. Mit der Entwicklung der Tragödie
aber wandelt sich die Aufgabe dieser Konstruktion, denn sehr bald wird die
dramatische Möglichkeit der neuen Figur des Hypokrites erkannt. Erst aus dem Zu-

11 Zur Thematik der epideiktischen Rede vgl. Th. Ch. Burgess, Epideictic Literature,
Studies in classical philology (Univ. of Chicago 1902) 89-261, bes. 169: 'Frequently a passage
from a poet or an entire poem forms the theme of an epideictic discourse' (z. B. Od. VI 183
für den ijii&ahdfiioç).

12 Thrasymachos, der eigentliche evQexrjç der Kunstprosa, hatte schon negi ônoxQiaecoç
geschrieben. Über seine Einführung der musikalischen Terminologie (negloôoç, xwhov usw.)
s. vorläufig Verf. in 'Das kitharodische Prooimion, eine formgeschichtliche Untersuchung',
in Philologus 100 (1956) Heft 3/4. 194f.



Hypokrisis und Hypokrites 107

sammenstoß des Chores mit der fremden Gestalt des vmxQixrjç, des 'Deuters',

entfaltet sich die attische Tragödie13. Der 'Deuter' wird selber zur dramatischen

Gestalt, der vjioxQixr'jç zum Schauspieler. vnoxQÎveaêai Mtfôeiav heißt fortan: die

Hauptrolle in der 'Medea' spielen.

Bedeutungsentwicklung

vnoxgivea&ru oveinov, xégaç, usw. 'deuten'

nur ionisch:
g üv&lrj VTtexoivaTO

'antworten'

vjioxQiatç
Deutung des Dichterwortes,
Form der ersten Kunstprosa.

Lehre vom sprachlich-musischen
Ausdruck

VTZÔHQlGlÇ

actio/pronuntiatio der Rhetorik.
Lehre vom sprachlich-musischen
Ausdruck und seine Gestaltung

vnoxQLveaêai Qagxnôiav
'Homer deuten, erklären'

I

VTioxQLvead-ai zoaywôiav
mit Prolog und Zwischenreden

im att. Dialekt den 'Bocksgesang'
deuten

I

ÔJioxQizrjç - Deuter
[mit dem Dichter identisch]

I

vjioxortal - Schauspieler
I

vjioxoivea&ai rrjv Mrjôeiav
die Rolle der Medea spielen

13 Vgl. A. Lesky, Zur Entwicklung des Sprechverses usw., I.e. S. 8 u. 12.


	Hypokrisis und Hypokrites

