Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 3

Artikel: L'homme et I'expérience humaine dans les fragments d'Héraclite
Autor: Rivier, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-14003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-14003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’homme et Pexpérience humaine dans les fragments d’Héraclite

Par André Riwvier, Lausanne

Il est souvent question des hommes dans les fragments d’Héraclite, soit que le
philosophe trouve dans la condition de ceux-ci matiére & illustrer la loi divine de
I'union des contraires, soit qu’il souligne I’ambiguité de leur conduite relativement
a cetite vérité qui régit leur vie. La présente étude se propose de décrire pour eux-
mémes ces exemples et ces avertissements relatifs & la condition humaine. A vrai
dire, notre intention n’est pas de chercher ce que pensait Héraclite de ’homme et
de sa position dans l'univers — ’entreprise excéderait la dimension d’un article —
mais de déterminer pourquoi '’homme intervient si souvent dans les fragments
du philosophe. Nous n’envisagerons point tant le sens des exemples ou il figure
que leur fonction; non pas tellement la place qu’ils permettent d’assigner &
I’homme dans la doctrine d’Héraclite, que la maniére dont ils concourent, dans
les fragments conservés, & 1’expression de la pensée du philosophe et de son dessein
fondamental.

Les matériaux de notre étude étant connus, nous n’avons pas cru nécessaire de
passer en revue tous les fragments d’Héraclite. Notre souci a été de n’omettre
aucun aspect significatif des textes relatifs & I’homme. D’autre part, il nous a paru
qu’il fallait distinguer les déclarations qui prennent directement & partie les con-
temporains d’Héraclite de celles qui saisissent ’homme dans sa généralité, en tant
qu’il appartient au monde que le philosophe considére. Les premiéres ont un carac-
tére plus pratique; elles sont moins aptes & déceler les raisons qui motivent I’em-
ploi de ’exemple humain. Au reste, cette distinction n’a rien d’absolu. Les frag-
ments «polémiques» ont parfois un tour général; ils rattachent I’homme & une
vision d’ensemble de la ¢iois, et leur fonction, dés lors, ne peut diverger sensible-
ment de celle des fragments «objectifs».

Enfin nous devons prévenir que, dans la mesure ol les nombreux problémes
d’interprétation et de critique posés par les textes d’Héraclite tombent en dehors
du cadre assigné & notre enquéte, il n’en sera pas question ici. Contrairement a
ce qui se passe d’habitude, nous n’allons pas demander & ces textes de nous ren-
seigner d’emblée sur la doctrine d’Héraclite, mais de nous familiariser avec la
structure de sa pensée relative & I’'homme. Toutefois il nous arrivera de faire état
des conclusions de 1’étude d’ensemble la plus récente consacrée & une importante
portion des fragments d’Héraclite!. Encore que I'intention et le plan de cette étude

1 G. 8. Kirk, Heraclitus. The Cosmic Fragments. A Critical Study with Introduction, Text
and Translation (University Press, Cambridge 1954).




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 145

soient sans rapport avec le présent travail, nous aurons lieu d’indiquer, ici ou 13,
jusqu’a quel point elle nous parait confirmée ou contredite par les faits décrits
ci-apres.

I

Envisagé dans la généralité de sa condition, comme partie du monde décrit par
le philosophe, comment I’homme se présente-t-1 dans les fragments «objectifs» ?
I1faut distinguer trois cas. Tant6t (a)il est pris dans une relation de contraste avec
un autre aspect de la réalité: animaux ou dieux, par exemple. Tantét (b) il est
considéré seul: ce sont alors les aspects de sa propre existence qui se trouvent
opposés. Enfin (¢) il arrive que certaines propriétés constitutives des choses soient
exprimées par une formule qui associe les éléments animés et inanimés de la nature;
sans &tre toujours nommé, I’homme est aussi compris dans les énoncés de ce type.
De nombreux textes viennent se ranger d’eux-mémes sous ces trois chefs distincts:
en voici les principaux. Aprés chaque citation, nous indiquons la structure du
passage en marquant briévement, du point de vue de la présente recherche, la
place offerte 4 ’homme ou I’emploi qui lui est réservé.

a

Fr. 61: ddiagoa B0we xadagwraror xai uiapdratov, iydor péyv mdérwwov xal
cwrijgloy, aviewmols 08 dmotov xai GAédpiov. Assurément 'homme n’est pas ici
le théme propre de la réflexion d'Héraclite, et I'expérience humaine n’est pas seule
en cause. Le role de 'homme est subordonné & un double titre. Conjointement avec
les poissons, il donne matiére & I’énoncé d’une affirmation «polaire» dont la mer
est le sujet: étant & la fois la plus pure et la plus souillée, en elle les contraires
coincident2, Fr. 53: ndAcuos mdvrawy uév marp éote, ndvraw 8¢ facideds, xai Todg
uév Veodg ddeibe tovs 02 dvdpdmovs, Tods uév dodlovs émoinoe Tods 68 Asvdépoug.
La suprématie de la guerre tient & ce que son régne s’étend & tous les étres
vivants et qu’elle affecte la condition de chacun. L’idée de cette loi permanente
est réitérée a la faveur des deux oppositions polaires Peof — dvdowmot, dodiot —
8ledegot: dans le premier de ces couples, ’homme est donné avec ce qui contraste
avec luid. Fr. 82: mdixwy 6 xdAAworog aioypds dvipdmmwy yéver avufdilew.
C’est un animal qui de nouveau entre en rapport avec I’homme. Toutefois, faute

2 @. 8. Kirk estime que dans ce fragment comme dans les fr. 13 et 9: «The same thing is
regarded in opposite ways by different types of observer» (Heraclitus 73). Si cette formule
se donne pour une transcription du sens envisagé par Héraclite lui-méme, elle doit &tre
écartée. Le philosophe ne congoit pas les poissons, ni les porcs (fr. 13) ni les dnes (fr. 9)
dans I’emploi que leur assigne la phrase citée. Ce ne sont point des «observateurs»; et les
hommes ne le sont pas non plus dans le fr. 61. La mer y est saisie directement dans sa double
et objective qualification (comme le montre aussi le mouvement du texte); les hommes et
les poissons viennent & titre subsidiaire expliciter le contenu de la thése. Sur ce point,
davantage plus bas, p. 155s., n. 41; 159.

3 Le second couple vise en revanche une opposition interne & la condition de ’homme.
Sous ce rapport, le fr. 53 peut aussi bien étre rangé dans la prochaine section de la présente
analyse.




146 André Rivier

d’un troisiéme terme qui tire profit de ce contraste, on pourrait supposer que la
«race des hommes» sert de fin a la comparaison et fournit au rapport sa norme,
si deux autres fragments ne prouvaient le contraire. Fr. 83: dvdodmwr 6 sopdraros
700g Veov midnros @aveirar xai copiy xal xdAdet xal toic dAdoig méow; fr. 79:
avnjp vjmiog ijxovae mpos Saiuovos Sxwaemneg mals mweog dvdeds. 11 devient clair ici
que I’homme n’est pas & soi sa propre norme. Héraclite détermine sa valeur rela-
tivement & deux extrémes?; et sous le double rapport de copin et de xdidog la
divinité constitue la norme envisagée par le philosophe. I’homme, quant & lui,
occupe un niveau intermédiaire dans I'ordre de la sagesse et de la beauté; pour
n’étre pas inférieur, son rang n’en est pas moins subordonné. Et & ce rang corres-
pond exactement la fonction qui lui est départie dans les fragments cités. Ce n’est
pas ’homme qui est visé, mais & travers lui I'éy 76 ocopdv, c’est-a-dire le divin
(fr. 32), c’est-a-dire aussi la connaissance du Logos (fr. 41)3.

Au reste, le divin étant au principe de la coincidentia oppositorum, Héraclite ne
pouvait manquer, aprés avoir distingué fortement I’homme de la divinités, de
poser quelque part la thése de leur union, corollaire évident de I'union du divin
et du monde?. Le fr. 62 va dans ce sens: dddvarot dvnrol, vnroi dddvaror, {avres
70y xeivwr Fdvavov, Tov 08 éxelvow Piov tedvedres, sans que varie la structure
de la pensée. L’homme est compris dans I’énoncé double et réciproque du couple
«mortels-immortels». Et dans 'unité objective des contraires que ce couple associe
la vérité «divine» du Logos est rendue manifeste.

b

S’il arrive qu'Héraclite envisage ’homme en lui-méme, c¢’est pour mettre en
contraste divers aspects de l’existence humaine. Ceux-ci sont empruntés & 1’ex-
périence familiére (fr. 111: vodoog dywelyy émolnoey 160 xal dyaddy, Ayuds xdgov,
ndpavos dvdmavor.); ou bien tels qu’ils se donnent & I'intuition particuliére du
philosophe. Fr. 26: dvdowmoc év edpodvy pdog dmrerar Ewvtd dmooBeotdels dyews:
{awv 8¢ dnrerar Tedvedstos eBdwy, Sygnyoowss dmrerar eddovros. Fr. 21: ddvards
dotiy oxdoa Eyegiévres dpboucy, oxdoa ¢ eddovres Umvos. Ces déclarations, de
la plus simple & la plus obscure, ne laissent aucun doute sur le réle qu’elles assignent

L’étude consacrée naguére par H. Frinkel & ce tour caractéristique de la pensée d’Héra-
clite (AJP 59 [1938] 309ss.) est reprise dans les Wege und Formen friihgriechischen Denkens
du méme auteur (Munich 1955) 253ss.

§ L’expression & 76 copdr n’a pas exactement le méme sens dans les fr. 32 et 41 (voir
Kirk 387 et 393s.); dans les deux textes toutefois elle est en connexion directe et essentielle
avec les notions de P¢ds et de Adyogs.

6 A ce théme se rattachent encore les fr. 78 (seule la divinité posséde la connaissance) et
102 (en elle les contraires se fondent en unité; voir H. Frinkel, Wege und Formen 249), ou
se précise la soumission de I’homme & la norme divine.

"N ulle part celle -ci n’est rendue avec plus d’énergle que dans la formule initiale du fr. 67:
6 Bedg rjuégn edgppdvn, yeiudw 03@0;, moAepog eipipym, xopos Apdg («substratum», Kirk 197,
est inapte & définir ici dedg; c’est la rangon du point de vue «cosmologique» a.dopté par
I'auteur. Voir Frinkel, loc. cit. 249: «der positivste Faktor ... in allem was geschieht», etc.).
A son tour la thése de I'union du divin et du monde trouve une limitation attendue dans
les derniers mots du fr. 108: ¢xdowr Adyovs peovoa, 0vdeis dpwveitar & ToiTo, dote yuwboxew
0TL copdy E0TL MAVTY KEXWELOUEVOY.




L’homme et ’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 147

& ’homme: celui d’'un exemple privilégié. L’homme est le lieu d’un partage entre
des états successifs, opposés et solidaires: maladie et santé, faim et satiété, peine
et repos, vie et mort, veille et sommeil. Reproduisant ainsi la forme de toute
existence, mieux qu’aucune autre sa condition atteste ’empire de la loi commune.
Non que ’homme mesure la vérité du Logos: au contraire, il faut que le Logos
soit reconnu & 1’ceuvre en lui pour que I'étre humain trouve une assise et un sens.
Fr. 89: 7olg ponyogdowy &va xai xowdv xéouov elvat, Téw 8¢ xotwwuévor Exactov
gic Wiov amootobpesdai®. L'opposition des termes de veille et de sommeil s’insére
icl dans un contexte différent; mais elle est entiérement déterminée par rapport
au couple xowdv — idiov, lequel est lui-méme relatif au Logos (fr. 2). Ainsi la pers-
pective ne change pas, que I’homme soit pris dans son rapport avec la réalité
extérieure ou saisi en lui-méme: devenu seul objet de la considération d’Héraclite
il demeure objet subordonné. Le Logos qui fonde 'opposition de ceux «qui veillent»
et de ceux «qui reposent» permet aussi d’affirmer leur unité, c’est-a-dire dans
I’homme 'unité de la veille et du sommeil, de la vie et de la mort, etc. Fr. 88:
Tavte T’ &t (dv xal tedvnuos xal Syonyopos xal xadebdov xal véov xai ynoadv:
Tdde yap perameodvra Exeivd ot xdxeiva mdAw uerameodvra tadra. Le con-
texte de cet énoncé est encore différent, mais I'application qu’il fait de la loi de
I'union des contraires n’en est pas moins notable. Partout présente, cette loi est
partout souveraine: tant de maniéres d’envisager ’homme confirment 1’empire
du Logos. Fr. 75: 70d¢ xadeddovrag pydrag elvar xai cvvepyods tdv év T@ xdoup
ywouévan®. Le privilége de contribuer au «devenir» du monde parait appartenir
de droit & ceux «qui veillent», puisqu’ils connaissent ’ordre des choses. Si ce pri-
vilége échoit aussi & ceux «qui dorment», ce ne peut étre qu’en vertu du rado ...
Eyonyogos xal xadetdov et conformément & la formule du fragment 51: dragpeod-
uevoy Eovtd ovupéoetadt®.

8 11 est probable que certains termes ont été remaniés par Plutarque (De superst. 3, 166 c);
mais nous ne croyons pas que le texte soit entiérement forgé. Il ne se réduit pas, comme le
pense Kirk 63, & une paraphrase de la fin des fr. 1 et 2, car le rapport des idées est inversé.
Eis ibiov renvoie sans doute & 1'idla ppedvnows des moAlol (fr. 2) et on voit bien comment
les xowuduevor peuvent sortir de Gxwomeo eddovrec (fr. 1); mais I'idée qui associe les
éyonyogdres & celle de xowdv (§wwdy fr. 2) ne sort pas des éyepdévres du fr. 1, car ceux-ci
sont justement dxwo @ ebdovreg, c’est-a-dire réduits & leur idia @edvnoic comme les
xotuduevor du fr. 89. Nous sommes ici devant la thése de I'opposition entre ceux qui veillent
et ceux qui dorment; nous n’avons pas affaire & leur assimilation polémique comme au fr. 1.

® Zwegyodc est une interprétation de Marc-Auréle (VI 42, 1; cf. K. Reinhardt, Par-
mentdes und die Geschichte der griechischen Philosophie 195, W. Theiler, Kaiser Marc Aurel.
Wege zu sich selbst [1951] 324); et peut-étre T v T xdauw ywopévwr lui appartient aussi.
Restent les premiers mots, dont nous ne pouvons certifier le sens faute de savoir & quel
objet s’applique dans le texte original le terme gpydrac. Nous suivons, quoi qu’il en soit, la
ligne aurélienne parce qu’elle n’affecte pas la structure de l'affirmation d’Héraclite.
L’union des contraires xadeddovreg (= woruduevor) — éyonyogdres opposés dans le fr. 89
est ici au moins suggérée.

10 On rapprochera encore le fr. 110: dvfledmoic yiveadac dxdoa délovaey odx duewvor.
Il parait s’inscrire dans un contexte éthique, mais renvoie néanmoins au Logos. Si ce que
les hommes tiennent pour désirable, autrement dit «meilleur», n’est pas «meilleur» en réalité,
c’est parce que nous le rapportons 4 cette norme supréme (sur la valeur «polaire» du com-
paratif duewor, voir H. Friankel, Xenophanesstudien, Hermes 60 [1925] 174, n. 1).




148 André Rivier

c

Dans ces textes d’Héraclite '’homme renvoie & la totalité de la gidoic parce que
la loi de celle-ci est aussi sa loi propre: I’homme et la nature ont méme statut fon-
damental. Dés lors, si le lien qui les unit est inhérent & leur réalité profonde,
quoi de plus normal qu’il noue entre eux la permanence d’un échange? Fr. 36:
yoxfjow Odvatos S0wg yevéoda, ddate ¢ ddvatos yijy yevéodau, éx yijc 6é Bowp
ylverau, & Bdarog d¢ pvyn). Ce texte inserit ’Ame au nombre des parties constituantes
dont les modifications réciproques rendent compte du changement ordonné que
subit 'univers: en dépit de son obscurité!l, la référence & ’homme y est indubitable.
D’autres formules du méme type ne désignent pas nommément la réalité humaine;
celle-ci est pourtant impliquée dans le tour général de leur énoncé. Fr. 126: za
yuxoa Dépetar, Pepuody yiyeral, dypov adaiverat, xapparéov vorilerar. Héraclite
décrit ici ’affinité que chacune des quatre «qualités» éprouve pour son «contraire».
Gténéralisant la proposition que le fragment 88 énongait relativement & ’homme,
il affirme que les choses, passant successivement par des états opposés, sont
«autres» en demeurant «les mémes». Nous n’aurions pas lieu de douter que cette
affirmation concerne aussi la «psychologie» d’Héraclite, méme si d’autres frag-
ments relatifs & ’dme ne nous en donnaient la preuve (cf. fr. 77. 117. 118). Mais
un autre trait doit étre mis en évidence. La forme du fragment 126 (1’emploi des
verbes) nous avertit, comme I’a montré B. Snell'2, que le processus n’est pas saisi
comme une suite de phénoménes proprement physiques, mais comme des événe-
ments inscrits dans la sensibilité d’un étre vivant!3, « Quand Héraclite dit: ‘le
froid se réchauffe’, il s’insinue (er fiihlt sich ein) en quelque sorte dans la trans-
formation vécue par I'objet, il ne ’enregistre pas comme un fait 4 la maniére d’un
observateur»4. L’auteur de cette remarque désigne, sur 'exemple de nombreux
autres fragments!5, comme un caractére distinctif de la démarche d’Héraclite le
fait que la nature n’y soit pas I’objet d’une connaissance «scientifique», mais qu’elle
soit «comprise» comme une réalité vivantel®. Cette conclusion peut étre discutée,
mais les observations dont elle procéde ne sont pas contestables. Elles nous ré-
vélent que I’chomme» n’intervient pas seulement dans les fragments d’Héraclite
comme une réalité, objet explicite ou implicite de la réflexion du philosophe, mais
aussi comme une expérience qui détermine cette réflexion elle-méme et modéle
son expression. Ainsi le lien entre les choses et 1’étre humain est assuré 3 un double
titre. I1 ’est & titre final ou objectif par I’affirmation d’une loi commune régissant

11 1’4me occupe ici la position qui est normalement celle du feu (cf. fr. 31), sans toutefois
que le sens du fragment puisse étre limité aux changements affectant les hommes et les
animaux, Voir Kirk, Heraclitus 340ss.

12 Die Sprache Heraklits, Hermes 61 (1926) 353ss.

13 1d., ibid. 356.

14 Tbid. 357.

15 En particulier le fr. 36 allégué ci-dessus (Snell 360s.) et le fr. 31 (p. 359s.): mveds Toomal
nodtoy PdAacoa, daldoons 68 To uév fuwov i, 1o 08 7juov monowjp. La part d’«eigener
Empfindung» (Snell 357) est dans ce dernier texte d’autant plus significative qu’il ressemble
davantage & une formule d’explication cosmologique stricto sensu.

16 J1 s’agit d’un «als lebend Auffassen» (Snell 358); cf. 377.




L’homme et ’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 149

tous les aspects du réel; il I'est & titre initial et interne dans la sensibilité du philo-
sophe qui en éprouve la forme et les contours. Héraclite, on le sait, désigne 1'opé-
ration du changement par le verbe pevafdaddew; mais il I'oppose & avamaveoda
(fr. 84a) et le qualifie comme un peraminren'?, termes empruntés a la sphére de
Pexpérience humaine'®, Parler de métaphore!® n’est pas plus décisif ici que pour
élucider I’emploi de wdAsuos aux fragments 53 et 80. En réalité, les propriétés des
choses ne sont point séparées de I’expérience oli elles prennent corps et ol s’or-
donne leur diversité; mais elles n’en dépendent pas pour autant, elles n’y trouvent
pas leur mesure. C’est & titre propre et en vertu d’'une détermination intrinséque
que, dans les fragments d’Héraclite, les choses paraissent coextensives a 1’expé-
rience humaine. Donnons encore un exemple. Fr. 10: ovAddyieg dia »ai ody 6Aa,
ovupegduevor drapegduevov, ovvidov Sud@dov, xai éx mavrwy &v xal & évog mdvra.
* Le tour général de I'énoncé indique que les ovAlddyies, c’est-a-dire les couples de
contraires?), embrassent la sphére de ’existence humaine aussi bien que celle des
phénoménes naturels. La formule est, quant & son objet, aussi compréhensive que
celle du fragment 126. D’autre part, ’examen de la langue du fragment décéle,
quant au sujet de 1'énoncé posé par Héraclite, le méme parti qui saisit les choses
sous le rapport de leur affinité avec les phénoménes humains. Le verbe diapéoopat
qui n’est point ici déterminé se dit proprement au fragment 72 des hommes qui
g’écartent du Logos. Et si le terme ovAddyies désigne n’importe quel «couple»,
sans acception de personne ni d’objet, il n’implique pas moins I’idée d’une activité
qui «appréhende ensemble» les choses opposées®. Nous retrouvons donc la double

17 Id., ibid. 356.

18 «ueraninrew — das Umschlagen einer Stimmung in die andere», Snell, ibid.

19 Cf. Kirk, Heraclitus 252. 244. 249. Le départ entre ce qui est métaphore et ce qui ne
Pest pas est une conséquence de I'interprétation. Il ne peut pas précéder celle-ci et moins
encore la guider.

20 Sur le texte et I’interprétation de ce fragment (ovAddyiec sujet), voir B. Snell, Hermes
76 (1941) 84-87, que suit Kirk, Heraclitus 169ss., sauf en ce qui concerne les derniers mots.
Il est permis de douter, en effet, que les ovAddyues figurent & titre de comparaison pour
la grande ovAdayic du cosmos «der ‘aus Einem’ und ‘aus Allem’ besteht» (Snell 87). Mais
il me parait plus improbable encore que les mots &x wdvrwy &v xai 8§ évoc mdvra renvoient
a Pactivité du sujet effectuant les ovAddyies («the person ‘taking together’», Kirk 178), et
qu’ils le désignent tantot tirant de la multiplicité des choses 1'idée du lien qui les unit, tantét
déplagant sa pensée de la considération du Logos & 1’observation des choses que celui-ci
unifie (id., ibid.). C’est la réalité elle-méme qui est envisagée par Héraclite — quel que soit
le sens qu’on donne & 1’expression controversée — et non pas la possibilité (sic Kirk 178) de
la considérer sous différents points de vue (voir encore la note ci-aprés). G. S. Kirk est ici
victime de I’interprétation qu’il donne des prétendus fragments «relativistes» (id., ibid.).
A ce sujet voir plus bas, p. 155s., n. 41.

31 «Le mot ovAddyeg étant dérivé de Aaufdverw implique de lui-méme un ou plusieurs
sujets personnels» note Kirk 178. En effet, cette nuance doit étre retenue et mise & profit
pour l'interprétation du fragment. Mais dans quel sens et & 'intérieur de quelles limites ?
S’il est déja discutable de parler ici de «personal criterion», il me parait tout & fait abusif
d’en déduire (Kirk ibid.) que les ovAldyiec offrent pour Héraclite un aspect simple ou
complexe «according to the point of view of the person taking together». Héraclite ne pro-
pose pas deux «descriptions» ou deux «vues» alternativement «possibles» des couples ot
les contraires s’harmonisent (ibid., c¢f. 176). Il confére & ces couples, y compris cette pro-
priété qu’ils ont d’étre 4 la fois simples et complexes, le caractére indubitable de ce qui est
objectivement vrai, en tant que fondé sur la suprématie du Logos. Le coefficient «personnel»




150 André Rivier

qualification notée plus haut. Dans le fragment 10, ’homme est présent une pre-
miére fois parce qu’il compte au nombre des réalités envisagées. Une seconde fois,
parce qu’a l'instar des autres textes conservés, il spécifie 'expérience qui inspire
ce fragment et en modéle la forme. Nous verrons qu’il s’agit de la propre expérience
d’Héraclite?2,

IT

Envisageons maintenant les fragments «polémiques». «Les hommes ne com-
prennent pas» la vérité proclamée par le philosophe, telle est I'idée autour de la-
quelle ils gravitent. Fr. 51: o &vmidow Sxwe dtapegducvov dwvrd ovupéoerar
madiviovos aguovin Sxwonep tdfov xal Agnc®. Autant que les fragments «ob-
Jectifsy, ces textes sont régis par la pensée du Logos, auquel renvoie constamment
la structure de leur dessein critique. Par exemple, ¢’est en rapportant & cette norme
le cours ordinaire de I'existence humaine qu'Héraclite dégage le paradoxe d’une
expérience que le manque de vrai discernement mue en inexpérience. Comme il
est dit au fragment 1: ... ywouévwr yag mdvrwy xava Tov Adyov tdvde dmeipolowy
doinaot, metpduevor xal érnéwv xal Eoywy Towdtwy, xrd. Rien, en effet, n’est si
proche ni si familier aux hommes que ce Logos qui pénétre et soutient leur exis-
tence, rien d’autre part qu’ils ignorent davantage et dont ils soient plus éloignés.
Fr. 17: ob yag peovéovei®® vtotadra mollol, oxoiois’® éyxvpedaw, ovde paddvres
ywadoxrovaw, fwvroiot ¢ doxdovet. Fr. T2: @ udliora dupends dutlotor Adyw
100t drapégovrar, xal olc xad Hudeny dyxvgotor, Taira adroic Eéva paiverar. On
le voit, ces textes, tout polémiques qu’ils sont, suivent le plan des fragments
«objectifs». Dans 'attitude méme qu’il réprouve, Héraclite fait entrevoir I'opéra-
tion du Logos: les hommes sont «présents et absents» (fr. 34); ils ont ’expérience
et ils n’ont pas d’expérience (fr. 1). Bref, leur condition traduit en son ambiguité un
état de tension, ovugegduevor diapegduevor, analogue & celui qui qualifie les ovAdd-
yigs du fragment 10. D’autre part, s’il est vrai que ’homme «s’écarte» du Logos
«auquel il est constamment mélé», bien qu’il soit appelé & connaitre la vérité,
bien qu’Héraclite n’hésite pas & le blimer de n’y point parvenir, cet homme, dit-il

introduit par le terme ovlidyiec n’affecte pas I'objet de la réflexion d’Héraclite; c’est un
trait qui connote ’expérience ol cette réflexion s’alimente. Il ne la «relativise» pas; il lui
confére un style propre.

22 Je ne retiens pas les mots rapportés par Aristote (KN 1155 b 4s.) et généralement
cités comme le fr. 8. Gigon, Untersuchungen zu Heraklit 25s., a montré qu’ils combinent un
résumé du fr. 10 avec une paraphrase des fr. 51 et 80. Voir aussi Kirk, Heraclitus 220.

2 Pour n’étre pas toujours apparent, le rapport n’en existe pas moins. C’est le cas du
fr. 107, par exemple: xaxoi udprvges dvdodmowowy dpdatuol xal dra Pagfdgovs Yuxds éxdvrav.
Cf. G. Vlastos, Gnomon 27 (1955) 72.

24 Sur le sens de ggoveiv et de podrnoic en relation avec la connaissance du Logos, voir
Kirk 61, qui renvoie notamment a W. Jaeger, Paideia I 180, 3e éd. anglaise.

% Si, comme il est tentant de I’'admettre, Héraclite procéde ici d’Archiloque (fr. 68 Diehl),
pour s’en distancer d’ailleurs expressément, le nominatif ¢xdoor des mss. de Clément
(Strom. II 8, 1) doit céder le pas au datif, et zoiaira entraine la correction de dxdooig en
oxolois (Bergk). Quant & moAdol, il faut le maintenir si I’on ne veut pas trancher la pointe
de la polémique dirigée contre Archiloque (<oi) moAdoi [Bergk] n’est probablement pas
nécessaire; cf. H. Diels. Herakleitos von Ephesos, 2e éd. [1909] 43, note au fr. 108: «Doch
ist H. Artikelsparer»).




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 151

fermer les yeux sur la loi de son existence, ne perd pas de ce fait sa qualité d’étre
humain, car il est dit que «dormir et veiller sont une seule et méme chose» (cf.
fr. 88%) et que «les dormeurs contribuent» au devenir du monde (fr. 75%7). Ce second
paradoxe ne dément pas la suprématie du Logos; il en révéle plutdt ’empire sur
les moindres propos d’Héraclite. Si la polémique du philosophe prend appui sur
la loi de 'union des contraires, elle y trouve aussi bien sa limite: il n’appartient
pas & cette polémique de rompre tout lien* entre 'ignorant et I'objet supréme
du savoir, il lui importe d’affirmer & son propos la permanente souveraineté du
Logos. Ici encore les textes tendent & se ranger sous trois chefs distincts. Nous les
décrivons briévement.

a

Héraclite s’adresse d’abord aux maitres. Nul ne lui parait capable de dissiper
Pignorance du Logos. Fr. 108: oxdewy Adyovs fjxovaa, 0¥deis apixveirar &6 Todo,
dote ywdoxew §ri copdy doti mdvriwy xeywoiouévov. Poétes épiques, «physi-
ciens» ou géographes, tous sont férus de modvuaidin, et cette curiosité les prive du
vral discernement. Fr. 57: diddoxaloc ¢ mAelorwy ‘Holodog' Totrov émicravrar
mAciota eidévas, Soric Nuéomy xal edpodviy odx Sylvwoxey: &t yap &. Fr.
40 et 41: molvuadin véov od diddoxer ‘Holodov yap dv &didake xai IlIvdaydeny
adric te Eevopdved te xai “Exavaiov. ot yap & 10 copdy, émiotactar yvduny,
Gy wvPegvdzan®® mdvra i mwavvww. En passant ainsi condamnation, Héraclite
ne fait acception de personne. Peu lui importe que le savoir d’Hésiode ou d’Ho-
mére (cf. fr. 56) soit contesté par Xénophane ou Hécatée. Ceux-ci se détournent
aussi bien de I'unique copdr. De part et d’autre, le blame coincide avec le rappel
énergique de la norme ignorée.

b

L’enseignement des poétes et de leurs émules doit donc étre écarté, en dépit
de la foule qui accourt aux récitations épiques. Quoi de plus déraisonnable que
de se mettre & 1’école du plus grand nombre? Fr. 104: vis yap adrdv vdog 7]
@orjy; Mjuwy dotdoior meifovrar xab didaoxdAw yoelwvrar Guide odx eiddres St
«ol moAdol xaxol, 6Aiyor 8¢ ayadoir. Les derniers mots, passés en proverbe, sug-

26 Sur ce fragment, voir plus haut p. 147.

27 Sur la citation de Marc Auréle et le terme gydrrg, voir ci-dessus p. 147, n. 9.

28 Nulle part ’équivalence du savoir et de I'ignorance n’est signifiée chez Héraclite comme
I'identité de la veille et du sommeil au fr. 88. Toutefois, quelques indices peuvent étre
relevés, comme aux fr. 72 et 75 (s’il est permis d’entendre ici «dormeurs» au sens transposé:
ignorant le Logos). Cette équivalence prenait d’ailleurs son plein effet au plan divin, ol
tous les contra.lres, sans se neutraliser, trouvent leur parfaite harmome, selon la formule du
fr. 102: 7 uéy Ped xala mdvra xai aya'f}a xal dlxawa, dvBowmor ¢ & péy dduea vmeldiipacw @
08 8txawa (H. Frankel, Wege und Formen 249).

2 Je modifie ici le texte de Snell, Die Fragmente des Heraklit 16, 4e éd. (1944) Smp suggere
par Gigon, adopté par Walzer (6'x17 Kirk) parait plauslble, dés lors qu’on renonce & 61én
transmis par deux mss. de Diogéne (cette forme n’a pas de paralléle: la conjecture de Diels
ofreov, Parmenides. Lehrgedacht [1897] 38 et 90s., ne suffit pas & la protéger). Kvfegrdrar
(Bywater) suit naturellement cette premiére correction.




162 André Rivier

gérent I'idée d’un mépris aristocratique tel que, mélé de rancune, nous le trouvons
exprimé chez Théognis. Mais il serait surprenant qu’Héraclite départagedt «bons»
et «méchants» sur le seul plan de la prépotence sociale. Fr. 29: aipedvrar yap &
avri dmdvrov ol dpustol, xAdoc dévaoy Pvirdiv, ol 8¢ moAdol xexdomyrar Sxwomep
xtivea®. L’opposition n’a visiblement pas sa fin en elle-méme. La formule &
dvri andvrwv contrastant avec I'image du bétail gavé a bon compte renvoie au
couple Evvdy - idwov (fr. 2; cf. au fr. 89: &va xal xowdv xdouov — id10r) et, comme
pour Vantithése &yonyopdres — xadevdovres®® qu’il évoque dans notre esprit, il
semble que nous puissions transposer le fragment 29 au plan du souci fondamental
d’Héraclite. Les «meilleurs» dans ’ordre de la vérité® sont ceux qui ne «préférent»
pas la diversité des connaissances particuliéres, mais qui, en dépassant celles-ci,
obtiennent I'intelligence de ’universel {vvdy.

(¢

Mais ol trouver ces vrais sages ? On ne peut dire qu’ils n’existent pas. Fr. 39:
év Ilpujyy Blag éyévero 6 Tevrduew, ob mAeiwy Adyos #) tdwv dAdwr. Sans doute
leur nombre est petit; et parmi ses concitoyens, Héraclite peut-étre ne distinguait
personne capable de cette promotion, hormis Hermodore banni par eux (cf. fr.
121). De 1a le tour général et tranchant des formules qui énoncent, comme le
fragment 51 reproduit plus haut?$, I'inaptitude des hommes & comprendre le
Logos. Ce sont les premiers mots du fragment 1: 10§ 8¢ Adyov 1088’ &dvrog Gel
akdveror yivovrar dviowmor xai medodey ) axodoar xal axodcavres 0 mEdTOY,
auxquels de nombreux textes font écho. Rappelons les fragments 17 et 72 déja
notés® et citons le fragment 34: GLéveror dxodoavres xowpoiow éolxact pdric
adroiow uagtveel mapedvrag dmeivar. Enfin c’est le lieu de reproduire le frag-
ment 2 qui marie au théme de ’exhortation (dtd def) les deux motifs que nous
avons distingués constamment au cours de la présente analyse: la description
«objective» (108 Adyov &’ édvrog Evvod) et la polémique envers les contemporains:
810 Oci Emecdar T® Lvvd: Tod Adyov & Edvros Ewvot {dovew oi moAdol wg idlay

30 Diels, Herakleitos von Ephesos 42, 2e éd., semble écarter I'idée méme d’un rapport entre
les fr. 104 et 29. Les raisons de cet arrét ne sont pas évidentes. Nul ne contestera qu’au
fr. 104 Héraclite ne s’en prenne a ’enseignement des poétes, ni que sa polémique & leur
égard ne lui soit dictée par le souci du Logos. Dés lors, si 1’éloge des dgioror au fr. 29
8’inscrit aussi dans la ligne de cette préoccupation, encore que les termes en soient empruntés
au code aristocratique, la conformité des deux passages est suffisamment établie. Sur 'ex-
pression xAdoc dévaoy dvyraw (= maga Hvyroic), cf. Wilamowitz, Griechisches Lesebuch 1,
Erlduterungen 14s, 8e éd., lequel, ibid. I, Text 34, fait un seul texte des deux fragments.

81 Voir plus haut, p. 147.

32 Thid.

33 La méme transposition parait au fr. 49: elc duoi uvgeot, éav doiarog 7).

3 Voir p. 150.

35 Voir ci-dessus p. 150s8. On rapprochera encore des passages mentionnés ici le fr.19:
dxotoar odx émorduevor 009’ eineiy ainsi que les textes o Héraclite exprime, non pas sa
défiance & I’endroit des organes des sens (pour le crédit qu’il leur fait, voir le fr. 55), mais le
bldme encouru par le mauvais usage de ceux-ci, notamment au fr. 107 (cité plus haut).
Ces textes posent, sinon d’une maniére formelle, du moins implicitement, la nécessité de
faire servir les sens & la connaissance du Logos.




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 153

Eyovres podvmow. Les derniers mots dégagent un bldme sous le méme mode
général et tranchant que les citations qui précédent. Mais peut-étre font-ils per-
cevoir mieux qu’elles que ce bldme n’implique aucun systéme de 'homme, qu'il
ne développe pas une péjoration théorique de ses moyens de connaissance. Les
mots of mwoAdot {ovowS, mais aussi a&dveror (fr. 1. 34), of dAdot dvigwmor (cf.
fr. 1), 0¥ fumdow (fr. 51), etc., renvoient en réalité & la sphére ol se déploie
Pactivité du philosophe, ol prend corps son expérience, out miirit le sentiment des
résistances qu’il doit surmonter.

IIT

Sans nous astreindre & reproduire tous les textes, nous avons groupé les plus
significatifs selon quelques relations typiques, auxquelles il est aisé de rapporter
les passages que nous avons tus. Essayons maintenant de dégager les enseigne-
ments que comporte cet inventaire sur le role de ’homme et de ’expérience hu-
maine dans les fragments d’Héraclite.

1. D’une part, nous constatons que ’homme entre dans une série d’exemples
destinés & illustrer la loi de I'union des contraires ou plus précisément: & dévoiler
la force opérative du Logos. Dans cette perspective, ’homme est compris parmi
les données que le philosophe exploite au service de son dessein fondamental. Le
procédé d’Héraclite consiste & mettre en évidence un certain nombre de couples
dont les termes réciproquement s’excluent et s’appellent & la fois. Le plus souvent
il part de l'opposition de deux termes pour en dévoiler 'unité sous-jacente®;
mais il arrive aussi qu’il révéle la présence de contraires dans I'indistinction initiale
d’un objet connu®. Enfin, mais plus rarement il est vrai, I’accent est posé & la fois
sur 'unité et la «contrariété», selon la formule des fragments 10 et 51 approxima-
tivement reproduite par Platon (Symp. 187 a b; Soph. 242 e 2s.): diapegdusevor
Ewvt® ovupéoerar®®, Ces couples ou gvAidyies sont dégagés & la faveur d’une con-

36 Cf. Gigon, Untersuchungen 15; Kirk, Heraclitus 60: «oi moAiol ... allows for the possi-
bility that some men as well as Heraclitus have comprehended the truth that confronts
them.» Id., ibid. 387: «True wisdom consists in one thing only, that is understanding the
order of things; this is within the reach of some men, and should be the aim of all, though
most pursue quite different ends.»

37 Selon la formule du fr. 50: év mdvra elvac. Le premier souci d’Héraclite est assurément
de montrer que la multiplicité des choses se réduit & 1’'unité. Mais il s’agit de I'unité de con-
traires: sa tache est donc aussi de faire voir, 13 ou I'unité est donnée, qu’a son tour elle
implique une «contrariété» sous-jacente. Il ne suffit pas de dire que «the chief content of
the Logos is that all things are one» (Kirk 32). «Things are simultaneously one and many» (id.
15) est plus exact.

38 Ce schéme est bien distingué par K. Reinhardt, Heraclitea, Hermes 77 (1942) 242s.,
qui allégue les fr. 32 et 49a; ce dernier doit étre écarté comme suspect (cf. Gigon 106s.,
Kirk 373). Nous renvoyons quant & nous aux fr. 21, 26 et 61. L’unité est donnée ici au dé-
part; c’est celle de I'objet envisagé, comme le marque 1’énoncé du nom en téte de chaque

. texte: dvdowmog, Bdvarog, HdAacoa. Au fr. 67, en revanche, c’est la diversité qui est initiale:
fede n’est pas connu (le texte va précisément en dévoiler I’essence), de sorte que ce frag-
ment présente une structure inverse, dont le type parait au fr. 88: zadrd (en téte!) v” &
Ldw xai vevrdc xal dyonyods xal xaleidov xai véov xai ynoady.

3 Ce troisidme mode me parait illustré par le fr. 90: wweds e dvrauofn) Ta mdvra xal
ndp dndvrwy Sxwomeg yovool yorjuara xal yonudrwy yovads. Il met en ceuvre le motif éx




154 André Rivier

frontation qui rapproche les aspects les plus variés, parfois les plus inattendus, de
la nature et de l'existence humaine. Et le sens de cette confrontation ne change
pas, que la nature soit prise en elle-méme, ou I’homme avec la nature, ou ’homme
en lui-méme. Héraclite pose le méme regard sur les choses et sur 'homme, car
c’est ensemble qu’ils se donnent comme le corps de la vérité qu’il annonce.

Dela le caractére direct, ’accent catégorique des énoncés qui concernent ’homme
et sa condition. La loi de I’'union des contraires y est décelée de fagon aussi franche,
aussi peu conditionnelle®®, que dans les fragments relatifs aux choses et & leurs
relations. La méme ot la vision d’Héraclite se fait la plus obscure & nos yeux,
comme au fragment 26, I’essence complexe de son objet est saisie sans intermé-
diaire, dans le geste immédiat de I'affirmation. Sil’homme, offrant au philosophe
les contrastes de son étre propre et de son rapport au monde, contribue directe-
ment & I’entreprise de dévoilement menée par celui-ci, nulle part il n’est donné
comme la condition de la révélation du Logos. Dans les fragments que nous avons
examinés, dans les autres qui s’y rapportent, ’homme apparait, concurremment
aux choses, objet de la connaissance philosophique; il n’est pas proposé comme
la mesure de celle-ci. Davantage: il est objet subordonné, n’étant lui-méme connu
que pour autant que le Logos est reconnu & 1’ceuvre en lui. Autrement dit, ¢’est le

mdvrwy &y xal 8§ évoc mdvra (qui varie lui-méme la formule ocvugegdusvov Siapegduevor
du fr. 10) sur I’exemple privilégié du feu. On objectera que nip et Ta ndvra, pas plus que
xovodg et yofuara, ne sont des «contraires»; qu’ils ne forment pas une ocvAlayic comme les
couples des fr. 67 et 88. Je répondrai que sur le chapitre des contraires, le sens des fragments
ne doit pas étre pressé dans un moule trop rigide. On remarque en effet, pour le cas qui nous
occupe, que le passage d’un «opposé» & son «contraire» est dit ueraninvaw (fr. 88); que
dans un autre contexte, s’agissant des dmes, de I’eau et de la terre (fr. 36: yvyfow ddvaroc
0we yevéoda, Jdat. 6é dvaroc yipy yevéodar, éx yijc 6é Gdwe ylverau, €€ Jdatoc 68 yuyn),
le terme Pdvaros équivaut & un peraminrew; qu’inversément dvrauoufr), qui exprime le
lien d’équivalence unissant le feu aux choses, peut désigner aussi bien le rapport de ’eau
et de la terre (fr. 31: mvpds Toomal modrov ddlagoa, Baldoons ¢ 16 uév Hjuwov pij, 7o 68
fjuov enotig), du jour et de la nuit (cf. fr. 67: dAdowodrar, sinon pour la forme qui reste
problématique, du moins pour I'idée de changement), etc. En d’autres termes, il est possible
de dire: «Dead always turns into alive ... (or night into day, summer into winter, ete.), and
alive into dead : therefore dead is the same as alive. Fire always turns into sea, and indirectly
into earth, earth and sea turn back into fire: therefore sea and earth are «the same» as
fire, and «this order» can be described in fr. 30 as being «an ever-living fire» (Kirk 348).
Dans cette mesure les fr. 88 et 90 sont compatibles et dvrauoifi) parait superposable &
ueraninrew. Sur cette équivalence, voir aussi Gigon, Untersuchungen 47. (La critique de
H. Cherniss, AJP 56 [1935] 414s., vaut contre la thése de I'éxmdpwoic défendue par Gigon,
non pas contre la possibilité de rapprocher les fr. 88 et 90 sous le rapport qui vient d’étre
défini.) Ainsi les termes nijp et 7d mdvra, sans former & proprement parler des «contraires»
au sens des fr. 67 et 88, ne constituent pas moins un couple, une ovAdayrgs, en entrant dans
la dialectique du ovupegduevoy diapepducvor. Au reste, si nous ne trouvons dans les frag-
ments d’Héraclite aucun mot qui désigne ce que nous appelons les «opposés» ou «contraires»,
ce n’est pas un hasard (cf. Kirk 173), mais le signe qu’Héraclite n’en concevait pas I'idée
sous le mode abstrait qu’on lui préte quand on veut distinguer trop rigoureusement les
aspects «analytico-logiques», «synthétiques» et «cosmologiques» de sa pensée (id., ibid.
403; cf. 344 et passim).

40 I’observation peut étre vérifiée sur ’exemple emprunté aux états qui affectent le
corps humain. Fr. 111: wodcog dyieimy émoinoey %00 =ai dyaddv, Awuos xdpov, xduarog
avdnavow. Ces données de la vie physique sont envisagées par Héraclite aussi objective-
ment que s’il s’agissait d’animaux ou de plantes. Nous sommes devant ’expérience humaine
la plus pratique et la plus familiére, mais en tant qu’elle s’impose comme un fait. Ici encore
le terme <human standard» (Kirk 132) préte & malentendu. Voir ci-aprés, n. 41.




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 1656

Logos qui, parce qu’il constitue ’objet propre de la connaissance philosophique,
en est la mesure comme il est la mesure des hommes et des choses. Que ’homme
vive ou meure, veille ou dorme, qu’il posséde le savoir ou demeure ignorant, qu'’il
passe de la santé a la maladie, de la satiété a la faim, du repos 4 la peine, et inverse-
ment, ces états et ces activités assortis deux a deux dans I'unité de leur opposition
ne sont pas la pour offrir une garantie supplémentaire a la réalité du Logos en lui
permettant de se manifester de fagon plus tangible, ils se donnent comme coexten-
sifs au Logos lui-méme, pétris de sa substance, constitués par lui comme les signes
concrets de sa présence active au cceur de I’existence humaine. Il n’y a pas d’exem-
ple#! chez Héraclite que la loi de I'union des contraires dépende de ce que ’homme

41 G, 8. Kirk, Heraclitus, passim et notamment 115. 178, estime qu’il existe chez Héra-
clite des fragments «relativistes». Je souhaite indiquer ici pourquoi cette opinion me parait
indéfendable. Il s’agit des fragments 58, 59, 60, 103 et 48 ; 'auteur les groupe dans une sec-
tion distincte (le «group 3»), dont il énonce I'intention comme suit: «The same observer
may ascribe opposing attributes to the same object in certain special case, because different
applications or aspects of the object are being considered » (87). Autrement dit, 1’'opposition
de tels caractéres que possédent certains objets est seulement apparente (cf. 91. 112, 115
par exemple) et relative au point de vue adopté par le méme observateur. Or, nous voyons
bien que M. Kirk, soucieux d’ordonner la masse des fragments et de les classer de fagon
cohérente, a choisi de les interpréter du point de vue d’un observateur supposé (cf. 73,
I’énoncé du «group 2»: «the same thing is regarded in opposite ways by different types of
observer»; 123, du «group 4»: «the fact that men recognize some conditions and sensations
to be desirable and good shows that within this sphere of human judgement opposites exist...»;
166, du «group 6»: «... the whole sum of things ... can be viewed synthetically or analytical-
ly, with emphasis either on the underlying connexion between opposites or on the super-
ficial separateness of things ...»). Mais la question se pose de savoir dans quelle mesure ce
point de vue répond & I'intention réelle des fragments et, quelque pratique qu’il soit pour
les classer, 8’il peut servir & leur interprétation objective. Héraclite lui-méme concevait-il
le point de vue de 1’«observateur» comme déterminant le sens des textes appartenant au
groupe visé ? Il n’en est rien, pensons-nous. Soit, en effet, le fr. 103: Swwév yap doy7n xai
mépag éni xirlov megupepeiag. Pour affirmer que le «commencement» et la «fin» coinci-
dent, il faut sans doute considérer le cercle plutdt que la vie humaine (cf. Kirk 115). Mais
ou voit-on qu'Héraclite oppose la considération du cercle & celle de la vie humaine de
maniére & souligner le réle de I'observateur qui déplace son attention d’un objet & I'autre ?
Le cercle est tel, dit Héraclite, que le commencement et la fin chez lui coincident: il ne
g’agit pas d’un attribut facultatif, mais d’une propriété intrinséque et objective. L’obser-
vation est, si I’on veut, relative & I'objet; elle n’est pas relative & I’observateur (& moins
que l’on précise que cet observateur n’est autre qu’Héraclite lui-méme; mais alors c’est
une tout autre question). Le philosophe a choisi de montrer sur ’exemple du cercle I’'union
inattendue de deux «contraires». D’ordinaire il procéde sur ’exemple de la vie humaine ou
des réalités naturelles. Ici ’objet est différent, mais 'intention ne varie pas: c¢’est toujours
le Logos qui est visé. De méme au fr. 48: I'unité des opposés «vie» et «mort» est montrée
sur ’exemple de 'arc: 7 odv Tdéw dvoua Pios, doyov 06 Hdvaros. Kirk (117s.) a raison de
marquer, aprés d’autres, que ’opposition éroua — goyor n’est pas ici celle de I’apparence ou
de la convention et de la réalité: flog et ddvaroc sont tous deux connectés avec la vraie
nature de I’arc. Mais dés lors nous avons, reprise sur le cas d’un objet concret, la méme
odAdayis qu’au fr. 88: Tadrd ... {@v xal tedvnxds. Elle est bien relative & cet objet, mais
elle n’a rien de crelativiste». Fr. 60: 6doc dvew xdrw pia »ai dvry: Kirk admet I'interpréta-
tion de K. Reinhardt, Hermes 77 (1942) 19s.; nous y renvoyons le lecteur (Reinhardt, pas
plus ibid. que 239, n’assigne & ce fragment une valeur «relativiste», comme le suggére Kirk
109). Qu’une route parcourue dans un sens et dans ’autre soit la «<méme», c’est qu’elle ne
saurait &tre autrement: elle est faite pour étre empruntée dans les deux sens, sans attendre
que deux promeneurs (ou deux «observateurs»), ou le méme alternativement, aient effec-
tué (ou envisagé) le chemin en sens inverse. Fr. 59: pvageip (Bernays: ypagéwy libri, Kirk)
600c eddeia xai axon) ula éovi xail 1) avr). Il est difficile de dire & quelles opérations du
métier des foulons ce fragment nous renvoie; mais il n’y a pas lieu de douter qu’il s’agisse
de ceux-ci (je penche pour la legon pvapéwv adoptée par Bywater). Kirk, 97ss., maintient




156 André Rivier

fait ou ne fait pas, veut ou ne veut pas. Bien au contraire, c’est ’homme, quoi
qu’il fasse et qu’il le veuille ou non, qui dépend de cette loi, parce que c’est elle
qui est premiére et constitue sa réalité. Que disent a leur tour les fragments polé-
miques ? «Les hommes ignorent»; «ils ne comprennent pas»; «ils sont comme des
sourds et des gens sans expérience». Ces fragments posent done la primauté et la
pérennité du Logos, car c’est en fonction de celui-ci qu’ils évaluent et définissent
Iignorance humaine. Loin que cette ignorance limite la souveraineté du Logos, elle
ne laisse pas, elle aussi, de relever de son empire.

2. D’autre part, comme ’avait déja observé B. Snell et comme nous avons tenu
a le rappeler plus haut*2, le monde décrit par le langage d’Héraclite ne se décom-
pose pas en phénomeénes physiques réductibles & des causes et tributaires d’une
explication positive; il se condense plutdt en une suite ordonnée d’événements
typiques dont la figure et le sens procédent largement de la sensibilité qui les
discerne, de I'expérience qui les enregistre. Cette expérience vécue, dont nous déce-
lons partout la trace®® est celle du philosophe lui-méme. Ce n’est pas qu’elle ra-

yoapéwy (de yeapels «scribe» ou yodpog «lettre»), parce que ni la presse & fouler ni le cylindre
& carder n’étaient connus & I’époque classique. Mais cette observation, qui remonte &
P. Tannery, ne porte que contre la glose interpolée par Hippolyte ou la source de celui-ci:
1) To¥ doydvov To¥ xalovudvov xoyAov xrA. Nous ne sommes pas tenus de conserver 'inter-
prétation préconisée par Diels («<Walkerschraube» ou « Krempelwalze»). Un passage du mepl
Owaltng 1, écarté & tort par Kirk, peut nous mettre sur la bonne voie: (14) xai of yvapeic
totto Gianmgiooovraw Aaxrifovor, xdnrovow, €xover. Le contexte n’a sans doute aucun
rapport avec notre fragment; mais les verbes Aaxtilw, ®énrw, ixw, désignent une activité
qui est susceptible de fournir I’exemple d’une «voie droite et oblique» (les mouvements des
foulons). Quoi qu’il en soit, la legon ypapéwr défendue par Kirk modifierait le sens du frag-
ment, non pas sa fonction. Comme plus haut, il s’agit d’une application de la loi des con-
traires & un objet (une activité), sans nuance «relativiste». Quant au fr. 10, le texte pose
des problémes qu’il ne m’est pas loisible de traiter ici. Mais qu’on adopte la version de
Bernays ou, comme Kirk 88ss., celle de Bywaiter, il me parait clair que le double aspect
de I’art médical est envisagé par Héraclite comme un caractére intrinséque et permanent
de cette pratique, et non pas en tant que I’cobservateur» en considére les effets & long ou
& court terme (Kirk 96). En vérité, nulle part dans les fragments cités Héraclite ne pose
Pexistence d’un «observateur»; nulle part il n’introduit la notion d’un «sujet» auquel les
propositions de ces fragments devraient étre rapportées. Constater le fort coefficient per-
sonnel qui affecte maintes affirmations d’Héraclite est une chose; admettre qu’il ait congu
I’idée d’une instance humaine jugeant des propriétés des objets et «relativisant» I’énoncé
de celles-ci en est une autre. Il y a de I’une & I’autre un pas que nul indice ne nous autorise
& franchir. G. 8. Kirk s’en est-il avisé ? On peut en douter; et ce malentendu joint & I’em-
ploi qu’il fait ailleurs des termes «human standard» et «personal criterion» (voir plus haut
n. 2, n. 20 et 21, n. 40) gréve son analyse d’une sérieuse équivoque.

42 Voir p. 148s.

423 11 suffit, rappelons-le, d’examiner le caractére des exemples choisis par Héraclite (pré-
dilection pour les exemples chumains») et d’observer la structure et la forme de son langage.
En renvoyant une fois de plus aux analyses de B. Snell (sous réserve du fragment 12 dont
il sera question plus bas), j’insisterai sur la conséquence que voici: Quand nous rencontrons
une «image» ou une «<métaphore» (du type ddvarog, fr. 36, wéAsuog, fr. 53, ete.), nous n’avons
pas le droit d’admettre que ce langage, parce qu’il nous parait figuré, est un langage affaibli;
qu’il exprime moins directement la pensée du philosophe ou ne retient qu’un aspect secon-
daire de cette pensée. Ce langage est pour Héraclite un langage propre, exprimant sa vision
du monde. De méme, 8’il arrive que les fragments usent d’un tour, d’une comparaison,
appartenant au langage de ’épopée, c’est peut-étre le signe qu’ils retiennent quelque chose
des conceptions traditionnelles que ce langage véhiculait («tradition of poetical thoughty,
«traditional thought-patterns», Kirk 396. 403); mais cette raison ne nous donne pas a priori
le droit de sous-estimer ces passages (comme le fr.32 par exemple), de faire bon marché du
témoignage qu’ils produisent sur la pensée originale du philosophe.




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 157

meéne P'entreprise d’Héraclite aux dimensions d’une aventure subjective, bien au
contraire: elle confére & sa pensée, outre la forme et la structure qui lui sont propres,
un pouvoir d’aperception exceptionnellement riche et étendu. Il est peu de pen-
seurs a I’égard desquels on parle plus justement de vision philosophique; le mot dit
bien a la fois 'acuité du regard métaphysique que I’on pressent chez Héraclite et
la singularité de ’angle sous lequel ce regard envisage la réalité. Mais il est clair
qu’'Héraclite n’avait pas conscience de ce double caractére qui pour nous distingue
sa démarche; ou du moins ne concevait-il pas le role de ’expérience vécue comme
affectant le résultat de sa recherche, tel qu’il ’exposait dans son livre. Nous ’avons
remarqué?s®: les aspects du réel qui chez lui procédent visiblement de ce qu’on
pourralt appeler le parti pris de la sensibilité sont toujours donnés comme des
propriétés intrinséques déterminant objectivement la nature des choses. Il n’en
va pas autrement de la figure de ’homme que nous présentent les fragments. Bon
nombre des traits qui composent cette figure sont tirés d’une réflexion que le
philosophe menait sur lui-méme. Fr. 101: édlnoduny éucwvrdy. Il g’est done pris
pour matiére de sa propre recherche. Mais rien dans les fragments ne laisse en-
tendre qu’Héraclite ait voulu distinguer cette phase de son investigation. Quand
il parle des hommes, & sa maniére franche et catégorique, c’est tels qu’il les voit
dehors et au-dedans de lui-méme. Pas plus que celle d’autrui, Héraclite ne pose
sa propre expérience pour mesure ou condition de la vérité qu’il annonce. Il se
tient dans la distance de son propre regard, le méme qu’il pose sur le monde, et
déchiffre dans son existence, comme dans celle des autres hommes, comme dans
les choses et dans la @dois tout entiére, I’épiphanie du Logos. C’est pourquoi il
peut dire, dans tous les sens que le fragment 50 comporte: odx éuod, GAdc Tod
Adyov axovoavras ouoldoyelv copdy dotww &v mdvra elvat.

Iv

Ainsi, quand nous parlons d’expérience humaine & propos d’Héraclite, nous
devons savoir que le terme peut désigner deux choses trés différentes, et qu’il est
nécessaire de les distinguer nettement sous peine de graves malentendus. Ou bien
(1) il g’agit d’exemples empruntés & P'existence des hommes, & leurs activités, &
telles de leurs maniéres d’étre ou de sentir, qui illustrent & titre de manifestations
objectives et conjointement a d’autres exemples tirés de la nature des choses la
loi de I'union des contraires: il est certain qu'Héraclite affectionnait ces exemples
et les multipliait. Ou bien (2) il s’agit de 1’expérience propre au philosophe, d’une
certaine maniére d’étre dans le monde, de ’éprouver comme une force vivante et
coextensive a I’dme, c’est-a-dire & la sensibilité humaine, qui modéle la forme de
sa vision**; non pas congue comme telle par le philosophe, mais inhérente & sa

43a Voir ci-dessus p. 148s. Voir encore B. Snell, Hermes 61 (1926) 361. Le cas du fr. 12
demeure réservé.

4 «Ohne dieses Ineinanderleben von Seele und Welt, ohne solche Durchdringung des
Geistigen und Physischen ist Heraklits Lehre nimmermehr zu verstehen; ... da sie immer
wieder die Welt nach der Seele deutet und immer wieder die Seele nach der Welt verbild-

11 Museum Helveticum

Klassisch-philclerinohes

el e e N YL




158 André Rivier

démarche et décelée par nous griace, notamment, au langage dont il use. Cette
expérience n’est pas nommée dans les fragments, car Héraclite ne la sépare point
du monde qui en est I’objet, aux profondeurs duquel elle lui ouvre un accés. Les
traits auxquels nous croyons la reconnaitre sont donnés comme appartenant aux
hommes et aux choses mémes.

Il y a toutefois parmi les fragments que nous lisons aujourd’hui sous le nom
d’Héraclite un passage qui cadre mal avec la description qui précéde et semble
démentir les conclusions que nous en avons tirées. Jusqu’ici nous avons réservé ce
passage en raison de son caractére insolite: le moment est venu de ’examiner. I1
s’agit des premiers mots du fragment 12, tels que nous les lisons dans la Praeparatio
d’Eusébe: motauoiot toiow adroiow éufaivovary &epa xai &repa Gdara émippei s,
Si nous nous en tenons au texte regu et que nous le rapprochions des nombreux
fragments analysés plus haut, il semble que nous ayons affaire & I'un de ces exem-
ples oil, selon la préoccupation constante du philosophe, I’activité de I’homme, ici
fixée par le participe éufaivovow, sert & dévoiler ’opération du Logos. Mais nous
savons que dans ces exemples ’homme n’entre point comme la condition, ou I’occa-
sion nécessaire, de ce qu’il manifeste: si le Logos se révéle en lui, ¢’est que le Logos
constitue sa réalité profonde. En outre, nous avons observé que ces exemples
sont construits sur une opposition, dont ’homme fournit les deux termes, ou I'un

licht», Karl Joél, Geschichie der antiken Philosophie 299 (cité par B. Snell, Hermes 61, 375,
n. 1). Comparer Georg Misch, Der Weg in die Philosophie, 2e éd. 1 (Berne 1950) 343, sur le
contraste de I’dme et du soleil (combinaison des fr. 3 et 45 suggérée par H. Frinkel; cf.
ibid. 342, n. 1, et Frankel, Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums 485): «Als
lebendige Wesen sind Sonne und Seele von gleicher Art oder Natur; Heraklit kontrastiert
sie nicht ... in dem Sinne, in dem wir Physisches und Psychisches unterscheiden. Vielmehr
bedeutet der Ausdruck psyché, mit dem er die Seele bezeichnet, sowohl die individuelle
Seele des Menschen als auch das ‘Leben’, das der Mensch mit allen Dingen in der Welt, die
Gestirne eingeschlossen, teilt ... Das, was wir als Kérper und Seele oder Materie und Geist
unterscheiden, ist hier noch ... als lebendige Einheit gesehen.»

42 Le texte conservé par Eusébe passe généralement pour I’expression la plus fidéle de la
pensée d’Héraclite relative aux fleuves. Il tend a supplanter les autres versions transmises
par les auteurs anciens (cf. fr. 49. 91). Ce point du vue, admis & juste titre par Kirk (cf. 368,
374), est contesté par G. Vlastos dans un article (On Heraclitus, AJP 76 [1955] 337-368) dont
j’ai pris connaissance aprés que le présent travail eut été remis & I’impression. Vlastos
338ss. soutient que la pensée d’Héraclite s’exprime adéquatement dans la formule attestée
par Platon (Cratyle 402 a) avant Aristote et Plutarque (cf. fr. 91), et dans celle des Allégories
homériques (fr. 49 a), le fr. 12 n’étant qu’une combinaison cadoucie» (343) de ces deux cita-
tions originales, Aux arguments avancés par I'auteur il serait discourtois de n’opposer
qu’une fin de non-recevoir; mais ’espace me manque pour développer ici la réfutation
qu’ils appellent. Qu’il me soit permis de dire néanmoins que cette argumentation n’atteint
pas le niveau ol Gigon, mais surtout Weerts, Reinhardt, et Kirk lui-méme (cf. AJP, 72
[1951] 225-253) ont porté la question. Vlastos simplifie & ’excés le probléme de la tradition;
il isole de leur contexte les témoignages antiques, les traitant comme les piéces d’une docu-
mentation homogéne ; enfin le sentiment qu’il a de la langue et du style ne parait pas infail-
lible. Les mots de la citation de Cléanthe chez Eusébe morauoiot roiow adroiow portent
seuls trace du dialecte d’origine. Ils font au surplus avec &epa xai &repa Udara, sous le
triple rapport du sens, du rythme et de la sonorité, un texte d’une consistance exceptionnelle
(cf. H. Frankel. Gott. Nachr. 1924, 107 n. 2 = Wege und Formen 78 n. 3; B. Snell, Hermes
61, 356; Vlastos lui-méme 343 n. 15). Prétendre que ce texte est forgé, lui opposer un pré-
tendu original calqué sur Platon et Plutarque (Qu. nat. 912 a) en dépit du caractére nette-
ment discursif de ce dernier, *dig & Tov adrdv morauor odx dv éufaing, frega ydp xai &rspa
Pdara énipgei (340), c’est renverser les rapports les plus évidents,




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 159

d’eux seulement, suivant qu’il est envisagé en lui-méme ou dans son rapport avec
ce qui n’est pas lui. Or, s'il est vrai que nous avons dans le début du fragment 12
une opposition du type ovupepduevor dapeoduevov, I’homme n’y est point partie,
quoiqu’il soit désigné nommément dans le texte. Bien plus, P'activité de ce sujet
humain, qui demeure extérieure au contraste visé par le fragment, se donne en
méme temps comme ’occasion qui permet & celui-ci de prendre forme, comme la
condition de sa réalité. Non seulement ’homme n’a pas dans ce texte le réle que
les autres fragments nous ont permis de mettre en évidence, mais la fonction qu’il
exerce ici parait précisément étre celle que ces fragments nous invitent & exclure,
celle de condition ou de mesure® dans I’énoncé des applications de la loi de I'union
des contraires.

Sans doute cette loi englobe aussi les choses; nous avons vu que ’homme con-
tribue parfois & mettre en évidence les applications qui les concernent. Mais alors
il est compris dans les ovAddyies; il intervient a titre effectif dans le contraste en-
visagé par Héraclite. Reprenons le premier fragment que nous avons cité. Fr. 61:
Pdlacoa Fdwe xadagdrazov xal utapdratov, iyddot uév mdrTiwov xai cwrigloy,
avdoamots 08 dmotov xal 6Aé0piov. 11 s’agit de la mer; ’opposition qui la concerne
est extérieure & ’homme, et il semble & premiére vue qu’on puisse se demander si
celui-ci n’en «conditionne» pas ’énoncé, puisque son expérience est invoquée pour
poser I'un des termes du contraste xafapwzaroy — utapddraror. En réalité il n’en est
rien: 'homme n’est pas nommé seul; il est envisagé avec les poissons. C’est sur le
couple qu’il forme avec eux que s’appuie I’énoncé relatif & la mer. L’expérience
humaine n’est pas retenue comme condition «épistémologique» (sinon il faudrait
parler aussi de I'cexpérience» des poissons); elle se présente comme un fait, une
«donnée» («I’homme ne tolére pas 'eau de mer»), laquelle, rapprochée par Héra-
clite®® d’un autre fait («les poissons en vivent»), dévoile ’opération du Logos uni-
versel. La structure du fragment 61 ne coincide pas avec celle que le terme duflai-

45 La fonction propre du terme éuflalvovowy dans le fr. 12 ressort de I’analyse méme
développée par Kirk, Heraclitus 377s. <Why the mention of the éufaivovres» se demande-
t-il? Et, aprés avoir noté: «only because the waters flow regularly and replace each other
by balanced amounts is the identity (scil. ‘of rivers’) preserved», il répond: «The éufaivovres
provide the fixed point against which the regularity of the passage of water can alone be
measured (378)». L’auteur croit pouvoir rapprocher cette «mesure» dont un sujet humain
est 'organe de I'idée de uérgov, uerpéeadai, exprimée dans les fragments «cosmologiques»
30 et 31. Une discussion sur le fond nous entrainerait hors des limites du présent travail.
Mais sous le rapport de la forme et de la structure de la pensée d’Héraclite, qui nous inté-
ressent ici, il convient de souligner que I’idée d’une mesure objective, incorporée a la nature
elle-méme et révélant 1'ordre interne de ses transformations (fr. 30: ndp ... anrduevor uéroa
xal anocfewduevov uéroa; fr. 31: fdiacoa Siayberar xai perpéerau: comparez les verbes
au moyen) et la notion d’un repére humain, extérieur et supérieur a ce qu’il mesure, ne sont
pas superposables. Kirk dit ailleurs que ce repére n’est point nécessaire, mais seulement
«desirable» (377). On se demande pourquoi, 8’il ne lui était pas nécessaire, Héraclite aurait
introduit ici cet homo-mensura que les autres fragments ignorent.

46 Si, conformément aux distinctions posées plus haut, nous nous demandons quelle est
la part d’expérience propre au philosophe, nous pouvons dire qu’elle s’affirme précisément
dans l'idée de coupler I'’homme et les poissons au service de la manifestation du Logos.
Cette expérience n’a rien & faire avec I'expérience «humaine» que la pensée d’Héraclite
prend ici pour objet.




160 André Rivier

vovow nous invite 3 lire dans le texte transmis par Eusébe: le sujet humain y
exerce une fonction différente.

I1 faut donc renoncer & compter le fragment 12 au nombre des exemples «hu-
mains» de 'union des contraires. Il n’en posséde pas les caractéres distinctifs et
présente un trait au moins que ceux-ci récusent. L’homme n’y laisse pas paraitre
dans sa propre existence I’opération du Logos; il ne le révéle pas non plus, con-
jointement avec un autre objet, & 1’ceuvre parmi les choses. Il est le sujet d’une
activité qui donne au Logos 'occasion de se manifester dans le monde extérieur?’.
La vérité du Logos n’est plus envisagée directement dans la réalité tant humaine
que naturelle; elle est «<médiatisée», saisie indirectement par I’entremise du sujet
qu’elle affecte et qui, par conséquent, en mesure 1’aptitude & se laisser connaitre.
Nous avons bien affaire & I’expérience humaine, mais non plus & celle dont les
«exemples» proposent le tableau objectif. Cette expérience n’est plus un fait parmi
d’autres ou se dévoile la loi de I'union des contraires; elle conditionne la perception
de ces faits. Elle n’est plus matiére d’une vision originale de la réalité, objet
«subordonné»*® de la connaissance héraclitéenne du Logos; elle est constitutive de
cette connaissance méme. Autrement dit: le terme gufaivovery renvoie a 1'ex-
périence propre du philosophe, au deuxiéme sens que nous avons distingué, & celle
qui modeéle sa vision des choses. Pourquoi est-elle ici nommée ? Le fait qu’elle soit
objectivée dans un sujet a la 3e personne ne doit pas nous dissimuler le caractére
unique de cette mention. Nous avons vu que l'expérience vécue, si active chez
Héraclite, n’est point nommée parce qu’elle n’intervient pas & titre propre dans
sa pensée, parce que, 8’1l est vrai que certaines modalités du monde que décrivent
les fragments renvoient pour nous au sujet de la connaissance héraclitéenne, ces
mémes modalités ne sont pas séparées pour le philosophe de I’objet qu’il envisage.
Il n’est donc pas possible d’assimiler le début du fragment 12 aux textes qui
décélent ce parti pris dont nous avons parlé, cette maniére propre a Héraclite
d’étre dans le monde et d’éprouver la réalité des choses. D’autre part, I’expérience
d’Héraclite étant incorporée dans 1’énoncé de sa doctrine, la mesure que nous
pouvons en prendre est toujours indirecte. Or, nous voyons qu’au fragment 12 il
dépend de Pactivité des éufaivorres?® que la forme du Logos soit pergue dans le

47 Dira-t-on qu’au fr. 59, par exemple, yvapéwr (Bywater: ypapéww Kirk) dddc eddeia
xal oxoln) pla éoti xai 1) adry, le sujet humain n’est pas moins qu’au fr. 12 ’coccasion»
qui permet au Logos de se manifester ? En vain: le rapprochement fait éclater la diffé-
rence. Dans le cas présenté par le fr. 59, le Logos (d6dc evdecia xal oxodur) xtA.) se manifeste
dans Pactivité des pvapeis( Aaxrilovoe, xémrovow, élxovor, selon le mepl Siairne 1 14, cf.
ci-dessus n. 41. Il n’en irait pas autrement de ’exemple des ypageic si nous retenions la
legon défendue par Kirk). Cette activité elle-méme sert d’exemple. Dans le cas du fr. 12,
au contraire, le Logos est manifesté dans les fleuves (adrol — rega); ce sont eux qui servent
d’exemple, et non pas l'activité des éufaivovres. Ceux-ci restent extérieurs a I'objet en-
visagé par Héraclite (tandis que les yvageic, saisis dans leur activité, constituent cet objet
méme). Leur fonction est bien celle de «condition» ou de «mesure», qui est unique dans les
textes conservés.

48 Voir plus haut, p. 154s.

49 FEerivons 4 la maniére des exemples «objectifs»: morauoioe voiow adroiow Erepa
xai £rega Udara émippet, et demandons-nous en quoi le texte transmis différe de cette phrase.




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 161

courant des fleuves; le participe permet donc ici une mesure directe de I'expérience
propre & Héraclite et il suggeére que, dans la pensée du philosophe, elle a cessé de
faire un avec ’objet qu’il envisage. Sous ce rapport le début du fragment 12 tombe
en dehors de la structure que nous avons analysée®.

S’il en est ainsi, nul ne contestera, que ce texte, dans I’état ot il nous est
parvenu, présente une anomalie quant & la place faite & 'homme et a son ex-
périence. Mais en admettant que le probléme se pose dans la perspective d’une
lecture philosophique du fragment®!, il nous reste a savoir si une interprétation

Ou bien il n’y a pas de différence essentielle (et I’on se demande pourquoi Héraclite aurait
introduit un terme superflu). Ou bien cette différence existe, et elle tient dans I’expression
d’une limite et d’une dépendance. Pour que se révéle dans I’eau qui coule ’opposition et
I'unité des «contraires» (ici adrol — érepa, identité et changement), il faut entrer dans les
fleuves (W. J. Verdenius, Museum (Leyde) 60 [1955] 91 s. tient qu’«il ne s’agit pas de personnes
qui entrent dans 1’eau, mais qui marchent dans ’eau». A tort, sans doute, car les «para-
phrases» antiques, de Platon a Plutarque, si elles ne peuvent servir & I'interprétation du
texte, montrent du moins quant au sens littéral que Eufalvery + dat. équivaut ici &
8ufaivewy eic). Autrement dit: pour déceler dans les fleuves 'opération du Logos, il faut
les «sentir» comme si 'on 8’y baignait. La connaissance du Logos dépend effectivement
dans ce contexte de I'expérience vécue et désignée comme telle.

50 Pour dégager le réle de I’expérience vécue dans la pensée d’Héraclite et dans son ex-
pression, B. Snell était lui-méme parti du fr. 12, probablement parce que cette expérience
8’y trouvait désignée nommément. «Nicht ein kiihler Beobachter hat diese Bewegung ge-
sehen, sondern der ganze Korper hat sie gespiirt», écrivait-il a son propos (Die Sprache
Heraklits 356). Il n’a pas tenu compte du fait que, parmi les passages qu’il examine ensuite,
aucun ne contient une mention de ce genre, quand précisément leur style témoigne du pou-
voir de la sensibilité chez Héraclite. En réalité le début du fr. 12 doit étre séparé des autres
textes analysés par l'auteur. Au reste, ceux-ci sont assez nombreux et assez significatifs
pour que ce retrait n’affecte en rien les résultats de son enquéte.

51 L’existence de ce probléme est niée par G. S. Kirk, JHS 74 (1954) 199. Rendant compte
d’un passage de mon étude, Un emplor archaique de U'analogie chez Héraclite et Thucydide
{Lausanne 1952) ou la difficulté est décrite sommairement (1388.), il tient que celle-ci repose
«upon a radical misunderstanding of Heraclitus» et ajoute peu aprés: «R. makes the most
extraordinary use of Snell’s contention that the Heraclitean ‘opposites’ were essentially
connected with and derived from human experience. This thesis is made to work against
the mention of a human standard, dufaivovow, in fr. 12.» Ce qui est extraordinaire, en
vérité, c’est que Kirk n’ait pas vu que «I’expérience vécue» mentionnée dans le passage en
question et jusque dans la phrase qu’il cite (cf. Analogie 16) est ’expérience du philosophe
lui-méme, en tant qu’elle détermine sa vision de I’homme et des choses, non pas 1’expé-
rience humaine telle que le philosophe I’envisage «objectivement». La premiére (voir ci-
dessus, p. 153ss., sens 2) est la condition de la perception de I’'union des contraires;la seconde
(ci-dessus, sens 1) est, parmi d’autres, ’objet de cette perception. Or, c’est i la premiére
que renvoie le participe éufaivovory, comme nous avons tenté de le montrer en détail ici,
et si ’on en croit Kirk lui-méme («The éufaivovres provide the fixed point against which
the regularity of the passage of water can alone be measured», Heraclitus 378; cf. ci-dessus,
n. 45). Ce texte n’a rien de commun avec ce que 'auteur, comme nous, appelle les «specific
and concrete examples of the unity of opposites» et dont il veut pourtant le rapprocher
(JHS 1954, 199). Alléguer ces exemples sous prétexte que ’homme y est nommeé, c’est
commettre une confusion. L’homme n’occupe pas la fonction de «standard» dans les
«exemples» d’Héraclite (voir ci-dessus p. 154ss. et n. 41); il ne nous renvoie pas au sujet de
la connaissance héraclitéenne, il en constitue I’objet «<subordonné» (ibid.). Le fait qu’il soit
désigné nommément dans ces exemples ne «protége» aucunement le participe ufaivovow
qui n’entre pas dans la méme structure et dont la fonction est en tous points différente.
Quant au traitement du fr. 12 développé par Kirk dans son ouvrage, il ne m’est pas loisible
de m’y arréter ici. Du moins ne tairai-je pas ma surprise de voir que l'auteur veut lier
le fr. 91 au début du fr. 12 (cf. Heraclitus 381ss.) et nous propose de lire: ... £rega xal Erepa
ddata émigpel’ axidvnor xai gvvdye:, owlotarar xal dmoldelnel, mpdoeior xal dneioe (384). Toute
autre question mise & part, il me parait exclu qu'Héraclite ait jamais dit d’une eau qui




162 André Rivier

moins ambitieuse ne viendrait pas & bout de la difficulté. Est-il indispensable de
presser comme nous I'avons fait le sens du participe éufafvovory ? Le début du
fragment 12 ne peut-il pas toucher au théme de 1’expérience humaine sans se
ranger aunombre des «exemples» proprement dits, sans en reproduire la structure ?
Et ce lien ne peut-il &tre trouvé en recourant aux fragments polémiques ? Le frag-
ment 1 nous montre qu’au blidme dirigé contre les d&vveror, Héraclite associe
'idée d’une expérience, mais d'une expérience qui échoue faute de s’allier au vrai
discernement: dneipotoww éolxact, melpdpevor xal éméwy xal Epywy TodTwy,
oxolwy éydd dunyetuar®®, Ce motif est repris deux fois au moins dans les textes
conservés. Fr. 17: od yap gpovéovor towatra mollol, 0xoiows’3 &yxvpedow, ovdE
uaddvres ywdorovow, éwvroiol 8¢ doxéovor. Fr. 72: @ pdAiota Sumrends out-
Aotor Adyw Tobre drapégovral, xal ols xad fuéeny éyxveoiol, Tatta adrois Eéva
@aiverar. On a suggéré de comprendre le fragment 12 dans la ligne de ces affirma-
tions®. Elles envisagent, en effet, une expérience des choses (éyxvgedow fr. 17;
gynvpobo fr. T2) qui ne s’achéve pas dans la connaissance du Logos qu’elle devrait
procurer (o pgovéovat fr. 17). Ne pourrait-on admettre que le participe éufaivovow,
en exprimant I’idée d’un contact sensible, vise précisément I’expérience aveugle des
aEvveror? L’énoncé des premiers mots du fragment 12 ferait au cas particulier
des fleuves I'application de la polémique dirigée contre les «ignorants». Le sens
serait & peu prés celui-ci: «Ils entrent dans les mémes fleuves et des eaux toujours
nouvelles affluent sur eux ; {mais il ne comprennent pas, odrot 6¢ 0 ywwaexovow...»).
En vérité, ils ne comprennent pas quoi ? Cette simple question fait surgir une diffi-
culté insurmontable. De fagon générale, la réponse est donnée au fragment 51:
ob Evvidoty Sxwg drapegduevor Ewvtd ocvupéperar. Mais dans le cas particulier
des fleuves, cette réponse est déja donnée dans 1’énoncé du couple zoiowy adroigw —
&repa xal &rega; Paffirmation du Logos est posée explicitement dans la forme sous
laquelle la réalité du fleuve est décrite. Pour cette raison, il n’est pas possible
d’admettre que le participe éufaivovow désigne I’expérience sensible en tant que
distincte de la perception du Logos et réfractaire & la connaissance de celui-ci.
Rien ne nous autorise & opérer cette disjonction, dont les fragments d’ailleurs ne
nous offrent aucun exemple particulier®. §’il est question de ’expérience humaine

coule dans le lit d’une riviére qu’elle «se disperse» (oxidvnoe, zerstreut» sich Kranz, Snell), et
non plus qu’elle «se rassemble» (ovvdye:, «<sammelt sich» Kranz, «tritt zusammen», Snell).
Zxidvmor d’ailleurs s’entendrait plutét d'un fleuve qui répand ses eaux hors de son lit
(dva xijmov dnavra oxidvarar, Od. 7, 129s., ete.). Ces verbes ne peuvent pas, en dépit des
assurances prodiguées par l'auteur («they surely must»), «décrire le mouvement de I’eau
-dans une riviére» (Heraclitus 384), d’autant qu'’il s’agit d’un écoulement «régulier» (ibid.
366. 377, ete.). Leur sens tout bonnement s’y oppose.

52 Voir plus haut, p. 150.

53 Voir ibid., n. 25.

84 J. D. Meerwaldt, Mnemosyne 8 (1955) 57: «in tngredenttum experientia ipsum adeo
auctoris sigillum. Cf. fr. 1, 17, 72 D.» En dehors du développement esquissé ici dans le texte,
je ne vois pas moyen de donner un sens consistant a cette observation. Au moins mérite-
t-elle examen. Sur les autres remarques du méme auteur, voir encore ci-apreés, n. 56.

55 En dehors des énoncés polémiques, qui n’ont pas de portée systématique, en dépit du
tour général qu’ils adoptent souvent (voir ci-dessus, p. 153), nous n’avons rien qui ressemble




L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite 163

au début du fragment 12, ce ne peut étre, pour qui tient compte de la structure et
de la forme de ce texte, que de ’expérience totale qui, du contact avec les choses,
tire 'aperception de leur loi constitutive. Ce n’est pas celle des d&dveror pris &
partie par les fragments polémiques; ce n’est pas celle de ’étre humain en tant
qu’il est matiére de la description des fragments «objectifs». C’est ’expérience
du philosophe lui-méme, cette expérience que les autres textes réveélent sans
la nommer, qui se trouve explicitée pour la premiére fois dans le terme dufai-
YoUgLY.

Autrement dit, et pour nous résumer: de quelque c6té qu’on le prenne, le début
du fragment 12 offre, dans 1’état ol il nous est parvenu, une difficulté liée & la
présence du participe éupaivovoly, parce que ce participe assigne & I'expérience
humaine un rdle qui ne correspond pas & celui qu’elle exerce partout oti, dans les
fragments d’Héraclite, elle est désignée nommément. Sans doute, on ne condamne
pas un terme ni un tour de pensée, méme insolites, pour la seule raison qu’ils sont
sans parallsle. Bien que nous n’ayons pas d’exemple d’une difficulté semblable
dans les fragments conservés, I’existence du probléme ne suffit pas a rendre suspect
le texte transmis; et nous n’aurions pas sujet d’écarter le participe dufaivovowy,
si celui-ci était inattaquable sous le triple rapport du sens littéral, de la syntaxe
et du style. Mais tel n’est pas le cas, comme nous avons tenté de le montrer
ailleurs®. Au reste, notre propos était ici d’établir que les exemples <humains»
occupent une fonction précise dans 'ouvrage congu par Héraclite et que cette
fonction implique une structure définie des rapports entre la pensée du philosophe
et la réalité. Nous avons constaté en outre que cette fonction ni cette structure

a une réflexion sur le «probléme» de la connaissance. Quand Héraclite évoque la réalité de
Perreur, c¢’est sur un mode tout objectif, par le procédé de la comparaison. Fr. 56: é&nmdrmy-
Tae ol dvBpwmor RIS T PYDOW TV pavegdy maganinoing ‘Ourjew, xTA.

56 Un emplos archaique de 'analogie, p. 10ss, Certaines des observations réunies & cet
endroit demandent & étre précisées. En insistant, peut-étre avec excés, sur ’anomalie,
dans la langue préclassique, du participe isolé, au datif masculin pluriel, avec nuance
hypothétique, je n’envisageais pas le cas du participe «substantivé» (cf. d’ailleurs Schwyzer-
Debrunner, Griech. Gramm. I1 408: «substantivisch finden sie [scil. die Partizipia] sich
bei Homer noch nicht im Plur. masc.»). Je n’envisageais pas non plus le cas ol le parti-
cipe conservant sa fonction verbale, voit celle-ci atténuée fortement par I’absence de
régime; il est difficile, en effet, de refuser & ce cas toute analogie avec le précédent. Ainsi,
dans Iliade 12, 374, énevyouévoor & ixovvo, P. Chantraine, Gram. Homér. II, Syntaxe,
320, assigne sans doute avec raison une valeur temporelle au participe (cf. Kiihner-Gerth I
424); mais le défaut de complément fait précisément que ’emploi d’émeryouévoioe ne cor-
respond pas & celui d’éufafvovory au début du fr. 12. Le participe Sufalvovowy ne
sera «protégé», 8’il peut 1'étre, que par des paralléles rigoureux. Avec J. D. Meerwaldt,
Mnemosyne 8 (1955) 57, nous sommes loin de compte. Il croit justifier 1’«usus hypotheticus»
d’éufalvovary en rapprochant Homére, Od. 5, 400, et Hésiode, Trav. 12, fmjoas, vojoag
(voir aussi W. J. Verdenius, Museum 60 [1955] 91). Mais ces participes sont au nominatif
singulier et ils s’appuient sur le verbe & l'indicatif dont ils explicitent le sujet. Meerwaldt
est encore moins heureux avec le fr. 114 d’Héraclite (de méme Verdenius, ibid., qui rapproche
aussi le fr. 50): &dv véw Adyovrac loyveileoBar yo7) Td Ewwd. Carici le participe est & I'accu-
satif pluriel et s’appuie plus fortement encore sur Iinfinitif loyvoileofac (et sur yo7), cf.
H. Frinkel, Wege und Formen 264, n. 2). En revanche le participe éufalvovowr, au datif
masculin pluriel, ne dispose d’aucun soutien semblable dans le contexte syntaxique. Les
deux auteurs mélent ainsi des emplois qui ne se recouvrent pas. Ils font d’autres objections
qui ne sont pas mieux pesées,




164  A. Rivier: L’homme et I’expérience humaine dans les fragments d’Héraclite

ne se retrouvent dans les premiers mots du fragment 12, ol pourtant 'expé-
rience humaine est en cause. Cette observation se suffirait & elle-méme. Néan-
moins, elle ne laisse pas de s’éclairer si 'on admet d’autre part, et précisément
sous le rapport du participe éufaivovory, que le texte du fragment 12 ne peut
étre tenu pour «textkritisch gesichert».




	L'homme et l'expérience humaine dans les fragments d'Héraclite

