Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 2

Artikel: Musse und musische Paideia Il : Gber die Musikaporetik in der
aristotelischen Politik

Autor: Koller, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-14001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-14001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MuBe und musische Paideia II
Uber die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

Von Ernst Koller, Solothurn
b) Kapitel 5*

Aristoteles bezieht sich am Anfang deutlich auf die vorangegangene Musik-
aporetik des 3. Kapitels, die er aufgreifen und fordern will (xadd¢ & Exer xal viv
avadafdvrag adra mgoayayeiv); fiir den Urheber dieses Satzes scheinen jeden-
falls zwischen den Kapiteln 3 und 5 keine wesentlichen Differenzen zu bestehen.
Als noch abzuklirende Probleme werden jetzt aufgeworfen: 1. iva Exer ddvauwy;
und 2. vivos el ydow peréyew adrijc; Die Formulierung (offre — odire) macht
es deutlich, daf es sich dabei um zwei wirklich verschiedene Fragen handelt;
uetéyew geht (enger als 37b 29) auf das 39 a 33 als besonderes Problem her-
vortretende eigene Lernen und selbsttétige Musizieren, wihrend 39 b 11 das erste
Problem tatsichlich als mowrn {irynois wieder angezogen wird. Zunéichst steht die
Leistung der Musik (ddvauic vgl. 39 a 22 d¢ dvvauévny, 24 dbvacdar, 41 dbvaucs),
und zwar in der Paideia selbst im Vordergrund; édvauis ist bekanntlich ein fester
Gesichtspunkt in der Behandlung einer zéyvn, vgl. z. B. Platon Gorg. 447 c. Zur
Wahl gestellt werden 1. maudid und @rvdmavois 39 a 16, 2. deer} und Formung
des 7doc a 22, 3. daywyr) und @odrmois a 26 als mogliche Wirkungsbereiche der
Musik. Wenn beziiglich der zwatdid an erster Stelle geantwortet wird, die Jugend
miisse nicht ihretwegen musikalisch unterrichtet werden, wird die mwadid damit
nicht ‘scheinbar endgiiltig verworfen’5, sondern lediglich ausgesagt, daB sich
uddnow; (sie wird 39 a 31 als omovdsj charakterisigrt) und maudid ausschlossen,
Spiel und Vergniigen konnten nicht der unmittelbare Sinn des Musikunterrichtes
sein. Andernfalls wire die Begriindung, wie sie die Parenthese gibt (08 yap mai-
Covar pavddvovres, pera Admmc yap 1) uddnow®, Merkmal der mawdid ist aber
immer die 7jdo077)) sinnlos. 39 a 31, vollends b 14 ist die wawdid der Erwachsenen
als moglicher Sinn der o7ovd) in den Jahren des Lernens anerkannt. Ebensowenig

* Vgl. Mus. Helv. 13 (1956) 1f{f.

115 So Lienhard a. O. 35.

116 Dje Aussage steht in einer gewissen Spannung zu der spitern 40 b 14, wo erklirt
wird, der Musikunterricht sei gerade deshalb passend fiir das Jugendalter, weil dieses nichts
avijdvrror ertrage, die Musik aber gioe Td@v 7jdvouévwr sei. Auch die hiibsche Deutung der
nawdeia als wlarays) der heranwachsenden Kinder 40 b 30 148t jene als ludus erscheinen.
Sie entspricht ihrerseits Ges. 659¢—660a, vgl. auch die von Newman ad loc. genannten
Stellen Ges. 819b. 820a. Aristoteles kann nach dem jeweiligen Gedankengang gewisse
Momente (hier die Miihe des Lernens) so stark betonen, daBl er leicht in Widerspruch mit
andern Stellen gerit. Aufgabe des Interpreten ist es dann, die momentane Beweisabsicht
herauszustellen. — Die Lust hebt als besondern Vorzug der Beschaftigung mit der Musik
hervor Aristeides Quint. De mus. 1, 3; vgl. 2, 62; 2, 64f., und noch bei Theon 11 Hiller
eignet sich die Musik deshalb besonders zum Jugendunterricht dia o ©7j dpeleiq peurypévny
Exew afrafij ndovip.




MuBe und musische Paideia 95

wird anschlieBend die dtaywys) ‘als unmoglich hingestellt’1'?, sondern lediglich als
eine dem Knabenalter noch nicht zukommende Wirkung ausgeschieden, denn —
unverkennbar aristotelisch — oddevi yap dredei mpooijxer Téloc. Wie soll, um
eine Analogie aus dem allerdings ganz anders gearteten Musikerleben des modernen
Menschen heranzuziehen, wer sich miihselig und knabenhaft an Mozart versucht,
etwas von dem Gliick und dem Trost ahnen, den ihm diese gleiche Musik als ge-
gereiftem Menschen schenken wird ? In Analogie zu dem 39 a 31 iiber das Verhalt-
nis der jugendlichen g7ovds) zu der mwauded der Erwachsenen Bemerkten kénnte der
Verfasser die musische Paideia auch im Hinblick auf die dtayewys] im Exwachsenen-
alter rechtfertigen. Aber das Iuventutis negotium senectutis otvum, der nachmals
von Cicero — mit andern Inhalten freilich — abgewandelte Gedanke, wird in dem
lissigen Sprechstil nur fliichtig angeriihrt!8, Der eindeutig auf die ethosbildende
Wirkung als einzige der Musenkunst schon im Jugendalter zukommende ddvauis
zielende Gedankengang wird 39 a 33 abgebrochen. Es dringt sich das 39 a 15
angekiindigte Problem der tédtigen Musikiibung vor. Umsténdlich und mit bezeich-
nenden Exempla wird beziiglich jeder der drei Anwendungen das Problem aufge-
worfen, weshalb man sich selbst musikalisch-technische Kenntnisse zu eigen
machen miissen, statt durch das notwendig vollkommenere Spiel der Berufsmusi-
ker'!® die gleichen Wirkungen zu erfahren. Wir glauben nun in diesem Abschnitt
und dem damit zusammenhéingenden Kapitel 6 den Einflul von Gedanken wahr-
zunehmen, wie sie fiir die antiethische Richtung in der Bewertung der Musik cha-
rakteristisch sind. Allerdings konnen wir die entsprechenden Zeugnisse bei unserm
Uberlieferungsstand nur den viel spitern Skribenten Philodem und Sextus ent-
nehmen, und hier dienen sie ihrerseits der Kritik an spitern Anwilten der musi-
schen Paideia (namentlich Diogenes von Babylon). Nun sind aber beide Richtun-
gen natiirlich viel dlter'?® und verfiigt ihrer jede iiber einen geschlossenen Kern von
Vorstellungen und Motiven. Wenn daher schon bei Aristoteles Motive auftreten,
die der Gesinnung und Argumentation der Ethosgegner entsprechen, werden wir
nicht einen wie immer auszudenkenden Einfluf peripatetischer Musiktheorie auf

117 So Lienhard a. O. 35.

18 In 39 a 31ff. (GAL" lows dv ddEeiev 1) Tdv maldwv omovds) madids elvar ydow dvdodo:
yevoudvois xal redewwdeiow) kann sich teleiwdeiow nur auf die diaywyrj der gebildeten Er-
wachsenen beziehen, also Entgegnung auf 39 a 29-31 sein, das Telos spielt ja im Falle der
nawdid keine Rolle.,

119 Vol, damit den Ausfall der Hibehrede auf das mangelhafte technische Konnen des an-
gegriffenen Harmonikers bei Cronert, Hermes 44 (1909) 504 (I 23ff.): eic Totro 68 Zoxovrar
TéAung, dote y(odvov moldd)y xa(raroif)ew év Tais yoodais, wdAlovres usv (modd x)ei(p)o(v Td)w
ya(A)taw, atdovres 8¢ Ty diddv. Damit ist zu vergleichen Aristoteles Protr. fr. 5b W. oi uév
yag Tag amodelbes xal tovs ovAloyiouods diwoiouévor mepi cvupwvias xai Ty dAAwy TAY Tot-
ovtwy Gomeo oi xurd pLlocoplay oxomely eiddaocw, 00devds 08 xowwvobow Tdv Eoywy, aAla
%28y Tvyydvwoy adTd®v Svvduevol TL yetpovpyeiv, ftav uddwor tag dnodeibeg,
domep émitndeg, £d390¢c adro yeioov morotory (die Musiktheoretiker). oi 0 Tovg uev
Adyous dyvooivtes, yeyvuvasuévor 08 xai dokdlovres dodds (vgl. Plutarch De mus. 43) 6ie
xal wavri Siapégovor mpds Tag yoelas (die Kiinstler).

120 Dije Hibehrede wird von W. Cronert, Hibehrede iiber Musik, a. O. 503{f. gegen die noch
weiter hinauf gehenden Ansitze fritherer Interpreten auf ca. 390 datiert. Dazu W. Nestle,
91’;)031. Mythos zum Logos (Stuttgart 1940) 463, und Janssens, Philolog. Studien 11 (1939/40)




96 Ernst Koller

die Antiethiker annehmen, sondern sie schon bei Aristoteles als Reflexe antiethi-
scher Doktrin zu verstehen suchen.

Doch zuriick zu 39 a 33. Das rein hedonistische Musikverhiltnis vertreten die
Perser- und Mederkonige!?, Dies pat gut zu EN 1176 b 16, wo of é» raig dvvacrel-
atg die nicht maBgebenden Reprisentanten der falschen hedonistischen MuBe
im Spiele sind, dysvotor dvres 7dovijc eidixowoic?2. Es ist nun zu beachten,
daB sich bei Aristoteles das Problem des Selberlernens gerade im Bereiche der
Paidia aufdringt!?®. Miifite man sich nicht mit ebensoviel Grund um die Koch-
kunst bemiithen ? Nun ist der Gedanke, da die miithevolle Aneignung (vgl. 39 a 39
dtarmoveiv) musikalischer Kenntnisse iiberfliissig und nutzlos sei, bezeichnend fiir
jene Richtung, die in der Musik nur die Quelle einer (wie jedenfalls die Epikureer
hinzufiigen) iiberfliissigen Terpsis erkennen, die ihrerseits dem kulinarischen Genuf3
an Wiirde nicht iiberlegen sei. So argumentiert etwa Philodem De musica 4, 37,
13 und 31 K. gegen Diogenes (?) (vgl. 31 =ny 0¢ pddnow xai uedézny ba tépmwusy
avtovs nimovor T elvar #tl.). Es ist sinnlos, sich um musikalische Kenntnisse zu
bemiihen, um sich selbst eine Terpsis zu bereiten, wie sie auf Weg und Steg genos-
sen werden kann. Die par excellence banausische Kochkunst'?, Musterbeispiel
einer sinnenschmeichelnden Gaukelkunst auch bei Platon Gorgias 462ff., und die
Tafelgeniisse werden von den Anwélten der hedonistischen Musikbewertung mit
Vorliebe mit dem musikalischen Genu8 parallelisiert'?5, und bei Sextus Emp. Adv.
math. 6, 29ff., besonders 33 Bekker, dient der Vergleich mit der éyaprvrixn ge-
rade dem Gedanken, dafl wir ohne sie ebensowohl eine Speise genieBen als ohne
musikalische Fachkenntnisse uns an einer gefélligen Melodie erfreuen konnen. Die
Vermutung scheint demnach probabel, daB schon Aristoteles an der vorliegenden
Stelle einem antiethischen Argument Raum gibt.

Das gleiche Problem stellt sich zweitens auch, wenn man die ethosformende
Dynamis der Wirkung anerkennt: sollte es nicht méglich sein, ohne eigenes Lernen
zur richtigen Freude und zum treffsicheren Urteil iiber wertvolle und wertlose

121 Uber deren dnaidevoia schon Gesetze 6941.; gegen die xenophontische Idealisierung ¢
Vgl. auch Xenophon Cyrop. 4, 6, 11 iber povoovgyol am Perserhof, worauf gut Newman
z. St. verweist.

122 Ahnlich waren nach Chamaileon Tepi uédns (fr. 32 Kopke) oi taic fovaiaic yowuevor
und zwar erst die barbarischen Dynasten die Urheber des groBen berauschenden Wein-
genusses beim Mahle, denn odx &yovrec érépav 1dovipy Tavtne xalliew (vgl. EN 1176 b 19£f.)
dneoreonuévor Tijc matdeiag ... xarapevyovow (vgl. EN 1176 b 12) éni Tov olvor.

123 Lassig und iiberfliissig 39 a 35f. ueralaufdvew ijc 1j0ovijc xai Tijc pad®ijocwec. Es
geht ja bei der ma:dud lediglich um 7dovr). Indiz unter andern Indizien fiir den improvisatori-
schen Charakter der ganzen Abhandlung!

12¢ Vgl. die von Newman ad loc. genannten Stellen 1255 b 23ff. Plutarch Lycurg: ef
Numae comp. 2, V. Pomp. 73, deren Urteil als allgemeine Auffassung nur bestatigt wird
durch den Widerspruch der Athen. 660 d ff. fiir die Wiirde der uayeipixij vorgebrachten
Zeugnisse. Vergleichspunkt neben Kochkunst und TafelgenuB sind in der antiethischen
Literatur vor allem noch uvea und uvoepixij, die wie die povowr und uayeigixr fest zum Ge-
lage gehoren (vgl. Xenophanes V.S 21 B 1-3 D.-K., Xenophon Conv. 2, 2f. und Hug Art.
Symposion RE IV 1266), ebenfalls um Musik und Musiker verichtlich zu machen (Philodem
a. 0. 4, 20, 38 u. a.). Vgl. Plutarch Pericl. Kap. 1 iiber die soziale Qualifikation der pvgeypol.

125 Philodem De mus. 3, 31, 14 (S. 34); 3, 54, 3 (S. 45); 3, 75, 26; 4, 3, 34 (S. 65); 4, 18,
25 (8. 85); 4, 20, 35 (S. 88); 4, 33, 8 (S. 103) Kemke.




MuBe und musische Paideia 97

uéAn zu gelangen, wie dies die Lakeddmonier von sich behaupten ? Sinnlos und
fragwiirdig ist die musische Paideia, wie eben angedeutet, in den Augen der Ethos-
gegner. Man konnte demnach in der Ausdehnung des Lernproblems auch auf die
ethische Position ein Autoschediasma des Verfassers erkennen. Doch scheint meines
Erachtens die ausdriickliche Berufung auf spartanische Aussagen (d¢ gaot 39 b 3)
dafiir zu sprechen, dall von den Anwélten der spartanischen dywys deren einseitig
kriegerisch-gymnasiastischer Charakter mit der Begriindung gerechtfertigt wurde,
daB der Musikunterricht verweichliche (vgl. 40 b 40, 41 a 5, Aristoteles polemi-
siert gegen philolakonische Literatur 33 b 12ff. 18ff., Thibron!), wobei sie aber
ethisch begriindete Wertunterschiede im Musikalischen bestehen lieBen und zur
Begriindung dafiir, daf§ die Lakeddmonier dennoch ddvavrar xoivewy dodivg Ta
xonota xai ta p) yonora twv ueldv (39 b 1), auf die Verdienste Spartas um die
Reinerhaltung der alten Musik seit den Tagen Terpanders hinwiesen, wie sie in
negativer Beleuchtung schon der Sphragis der Perser des Timotheos (219£f.) zu
entnehmen sind und in spéterer Literatur immer wieder hervorgehoben werden!2S.
— Als Ziele der Musikerziehung werden 39 b 1 die mit der allgemeinen ethischen
Bildung zugleich zu erwerbenden Fakultdten des yafpewv xal xoiveww doddc 7a
Y010Ta xal To p) xeNoTa TMY ueAdv genannt, wie wir sie aus Gesetze 654 ¢. 555 d
u. a. kennen. Nun wurde die diaywys) 39 a 30 den redeiwdeior = memaibevuévors
vorbehalten. Sie beruht also offenbar auf den bildungsmifigen Voraussetzungen
des yadoew xal xpivew 6p¥d¢ und gehort damit in die ethische Tradition Platon-
Damons.

Im Falle der dcaywyr), an dritter Stelle, wird das Problem der selbsttétigen
Musikiibung exemplifiziert an der ‘Vorstellung, die wir von den Gottern haben,
148t doch kein Dichter Zeus selber singen oder die Kithara spielen, vielmehr be-
trachten wir Leute, die solches tun, als Banausen’. Es ist ungemein bezeichnend,
daB als korrelate Gottesvorstellung!?? zum Leben der éAstdegor xai mematdevuévor
(denen die diaywyrj allein zukommt) wieder die homerisch-dichterische eintritt,
die wir als erhohtes Abbild der aristokratischen Gesellschaft zu betrachten ge-
wohnt sind!?8, Weislich beschrinkt Aristoteles das erst allgemein (regi v dedv)
gefalte Beispiel auf Zeus, den immerhin der Dichter einer verschollenen Titano-
machie einen Siegestanz auffithren li3t (Athenaeus 22 ¢, vgl. 277 d), aber Apollon
spielt die Leier so wohl als Achill zu seinem eigenen Spiel die Ruhmestaten der
alten Helden besingen darf, und noch in Pindars Gesellschaft ist es durchaus nicht

126 Vo], dazu vor allem Athenaeus 628 d Aaxedaiudvior & Gte pév udviavor Ty povouey
0008 Adyovow * Gt 68 xolvew Sdvavrar xaldc Tip téyvny duoloyeirar mag’ adrdy xal pacw Toig
701 cecanévar Swepdaguévny adtiy. Weiteres Material zu den drei ‘Rettungen’ der Musik
deiil:'ch die Spartaner (gegen Terpander, Phrynis, Timotheos) bei P. Maas, Art. Timotheos

2. R. 2, 313.

127 Analog ist die philosophische Gottesvorstellung der Metaphysik Abbild des kontem-
plativen Lebensideals, vgl. Met. 1072 b 15ff. mit Protr. 58, 3ff. R.

128 Bei Athenaeus 627ef ist Homer Zeuge fiir den richtigen symposiastischen Gebrauch
der Musik als latgds 77jc ¥Poews und Vermittlerin der yaga éAsvdépios bei den Helden (Od.
8, 99; 17, 271) und den Gottern (I1. 1, 603). Das Ganze ist wohl aristoxenisch, vgl. Wehrli
zu Aristox. fr. 123.




98 Ernst Koller

dmoenés, Apas Diyydveuev; der alte Demophilos hat keinen andern Wunsch. Die
Smriunows des Banausischen (40 b 40) gehort eben in die Zeit des voll entwickel-
ten Berufsmusikertums!?®, Aristoteles macht sie sich, wie aus 39 b 8 schon deutlich
wird, weitgehend zu eigen, stellt aber 39 b 10 die Priifung der ganzen Frage fiir
spiter in Aussicht (er kann hier noch nicht Stellung nehmen, weil seine Beantwor-
tung — vgl. 40 b 201f. — die noch nicht behandelte ethische Wirkung der Musik als
anerkannt voraussetzt!3) und greift die noch nicht erledigte mowry {ijrnows (ge-
meint ist 39 a 14) auf. Diese lautet nun: mdregor od Jeréov eic mawdeiav Ty
uovouxiy 1) Jeréov, xal vi dhvarar T@v SramopnIévrwry Tody, méTepoy adelay 7
satdiay 7 Oraywyrp; Alle drei Moglichkeiten der Anwendung werden nun prinzipiell
bejaht, der oben vorwaltende Gesichtspunkt der unmittelbaren Dynamis im
Jugendalter fallt also weg. Zu Spiel und Erholung einerseits, MuBe und edler
Lebensgestaltung anderseits eignet sich die Musik dank ihrem Lustgehalt, denn
die Erholung muB als iatpela 7ijc dta véw mdver Admne 39 b 16 lustvoll sein und
die dwaywyn (= 39b 1 70 eddaruoveiv) jedenfalls neben dem xaAdv'3! nach allge-
meiner Uberzeugung (b 18, vgl. 38 a 6) auch 7jdovs] enthalten. Wieder belegt un-
befangen ein Dichterwort den Lustcharakter der Musik32 und damit ihre Eignung
zu MuBle und Erholung, aber aus 39 b 25 wird deutlich, da8 es sich in beiden Fillen
nur um eine afAapc 7jdov) handeln kann, wie sie Platon mit dem yaipewr xaddg
als Begleitwirkung der ethisch wertvollen Musik (vgl. Gesetze 670 d »ai ddovres
avrol Te 0ovag 1o magayefua doweic Hdwvrar mit 657 b-d) und unter Umstén-
den, dies aber nicht im Falle der als mimetische Kunst nie indifferenten Musik,
als Selbstzweck durchaus anerkannt hatte (Staat 357 bc, Gesetze 667 de, maidia
hat hier mit Kunst nichts zu tun)!*. Aristoteles bejaht 39 b 14-31 die Eignung der

129 Musiker als Banausen verachtet, s. Belege bei J. Burckhardt Griech. Kulturgesch. 4, 136f.

130 Vgl. Anm. 159.

131 Vol, das Urteil Rostagnis Anm. 91.

132 39 b 20f. wird auch die von Platon (Gesetze 669d, vgl. Philodem De mus. 1, 1, 26 K.)
verponte il (afAnoic ete.), wie sie zuerst naturgemiB in der virtuosen Auletik — Midas,
Sakadas — und dann auch Kitharistik aufgekommen war, als lustvoll bezeichnet, damit
aber noch nicht anerkannt, ihre ausdriickliche Ablehnung erfolgt dann 41 a 24.

133 Lienhard beruft sich a. Q. 37 fiir seine Deutung ‘... daB er jetzt ohne weiteres erkliren
kann, die 7jdovsj der Musik, von der Platon eingestehen muBte, daB sie die menschliche
Seele verderbe, sei unschadlich ...’ auf Staat 557 b, Gesetze 667 e. 670 d, Stellen also, die
meines Erachtens nur das Gegenteil beweisen konnen: daf Platon die Lustwirkung der in
seinem Sinne schénen und guten Musik als unschéadliche Lust (670 d, vgl. 813 a) durchaus
anerkennt und auch Spiel und Scherz als Vermittler harmloser Freuden gelten laBt (Geseize
667 e; Staat 357 b). — Voller Irrtiimer sind auch die Ausfithrungen, die B. Michael, BpW
1920, Sp. 1075ff. im Zusammenhange seiner Kddapoic-Untersuchung der 7dovs) dfAapric
widmet. Er bringt diese (Gesetze 667 d e. 668 a b; Staat 357 b) in Beziehung mit der xowr)
xat pAvxeia povoa Gesetze 802¢ ff. und erklirt diese letztere als ‘Musik, deren Wirkung eine
unschéidliche Freude ist’, und schlieBt daraus, Platon anerkenne zwei Arten der Musik: eine
kraft ihres Wahrheitsgehaltes wertvolle und eine andere, deren Zweck nur die Lust sei.
‘Diese von derartiger (xow?) oder xowi) xai ylvxeia potoa) Musik hervorgebrachte Lust
nennt Platon 7jdovy dflafrjc und dazu noch maidid, weil sie ja keinen nennenswerten Nutzen
oder Schaden bringt. Aristoteles stimmt also in seiner Unterscheidung der Musik modc
nmodidy und warderdy mit Platon iiberein’. Dagegen ist zu sagen, daB die xows) xai yAvxeia
povoa Gesetze 802 ¢ Gegensatz der ocappawv und terayudvy uoboa (ebd.) ist, also die dem
Plaisir der Massen dienende moderne Kunst, deren Wirkung Platon nie als 7jdovs) dfAafijc
hatte bezeichnen konnen. Platon ist der konsequente Musikethiker, der im Sinne der fiir




MuBe und musische Paideia 929

Musik zu Vergniigen und Mufle wegen des beiden Zustéinden inhérierenden Lust-
momentes. Hier zeichnet sich sogleich die Gefahr des Verwechselns ab, der die
Menschen nach 39 b 31 auch erliegen, indem sie das Vergniigen zum Lebenszweck
erheben (ovuféfnxe 6¢ ol avdodmors motsiodar ras maidias télog); in ihrem
Streben nach dem Telos'® glauben sie dieses irrtiimlich in den mit der Lust des
Telos eine gewisse Ahnlichkeit (duofwud 7t 39 b 35) aufweisenden Vergniigungen
zu finden. Aristoteles hatte selbst etwas leichthin die 7jdori] als gemeinsamen
Wesenszug an waudid und deaywyr) hervorgehoben, als wire dies einerlei, und ist
deshalb genotigt, in dem kurzen prinzipiellen'® Zwischenstiick 39 b 31-40 auf den
Lustaspekt, zunichst fast etwas berichtigend (£yet yap iowg 7jéoviy Tiva xal o
téAos 39 b 32), einzutreten; die friitheren Aussagen erhalten eine allerdings ebenso
knappe Erginzung. Die Lust der Eudaimonia ist als eine ‘nicht beliebige, gewohn-
liche’ (39 b 33 o0 Ty Tvyodoar), dies heit also: jedermann zugingliche, von sitt-
licher und geistiger Bildung unabhingige Lust'3, zwar keineswegs identisch mit
jener des Vergniigens, aber wwatded und deaywyr} weisen darin eine verfiihrerische
Ahnlichkeit auf, daB beide keinem auBer ihnen, in der Zukunft liegenden Zwecke
dienen (0ddevds vy éoouéverr Evexert). Generell zu sagen advdw clov Evexey
ging nicht an, denn beziiglich der watded-Lust wird gleich differenzierend ange-
merkt, sie sel Ty yeyovdtwy olov movwy xai Avmns. Mehr als diese esoterische
Abbreviatur vernehmen wir in der Politik nicht iiber die der seelischen Heilwirkung
der dvdmavois (39 b 17 iazroeia, 37 b 41 gappaxeia) zugrunde liegende Lust-

Damon charakteristischen gegensiitzlichen Interpretation der Rhythmen und Harmonien
(vgl. Damon V8 37 B 5. 6. 9) nur gute oder schlechte, schone oder unschéne Musik kennt,
da diese in jedem Falle mimetischen Gehalt aufweist, ethisch nicht indifferent sein kann.
Wenn Gesetze 667de naidid als Urheberin einer 7dory) dBAafrc bezeichnet wird, handelt es
sich bei dieser maudid, die gar keine dAzjfeia oder iiberhaupt Suotdrne erzielen will (667 d 9
bis e 4) ausnahmsweise einmal nicht um mimetische Kunst, sondern wie G. Miiller a. O. 56
richtig erklirt, etwa um ‘Scherz- und Unterhaltungsspiele’. So ist auch Staat 357 b zu ver-
stehen. Gesetze 670 d hingegen geht auf die wertvolle Musik, an der sich die Nomoibiirger
dank ihrer Paideia erfreuen kénnen. Die Lustwirkung dieser Musik kann natiirlich auch
und vorziiglich als ‘unschédlich’ bezeichnet werden (... 7jdovds ... doweis ... 7fjdwrrar vgl.
813 a 7jdovipy edrvys). Als Innovation des Aristoteles ist die Anerkennung einer ausschlieB-
lich der #aidid/7jdorsj, also ethisch indifferenten Musik zu betrachten. Wir werden auf diesen
Punkt zuriickkommen. — Sehr ungenau vermischt auch Rostagni a. Q. 40 und 46 die 7jdovs)
GBAapijc der maided bei Platon mit der Kunst, bei der die Exaktheit der Wiedergabe (dodr7c)
den Ausschlag gibt. (‘L’intenzione di Aristotele & dunque anche qui affine a quella del suo
maestro, il quale nelle leggi era giunto all’ardua scoperta di un piacere innocente, prodotto
dalle arti[ !], che potrebbe chiamarsi divertimento [7a:did] in quanto non gli consegue nessun
danno né giovamento veramente considerevole.’) — Ein Nachklang der dfiafsc 7dov7} noch
bei Theon, vgl. Anm. 116.

134 Fpvodvreg 08 Tavrny (d. h. die 1jdor) des Telos) 39 b 33, vgl. 38 {nrotor tiy eddarpoviav.
Zugrunde liegt wieder das Axiom doyoloduey iva oyxoddlwuev, also die Vorstellung, daB
das xal@g oyolddlew das allen Téatigen vorschwebende Ziel sei (vgl. 37 b 301f.), die Aristo-
teles eigene teleologische Konzeption des Mussegedankens.

135 Auf die wovowj als ein mogliches Mittel der naided neben andern kommt der Ver-
fasser erst wieder 39 b 40 zuriick.

136 Vgl. 38 a7 radtnyy Ty f0ovipy odxéte THY adTny Tidéact xrA. (wie die Lust der
nawdid) mit EN 1177 a 6 anolavosie dv tdv owuatixdy 10ovdr (so werden hier die sjdoval
der maidid, um die es im Zusammenhang geht, ausdriicklich qualifiziert) ¢ Tvyaw xai dvdpd-
modoy ody TjrTov Tod dolorov; vgl. dazu noch EN 1153 b 34.

137 Spiel und Eudaimonia als zweckfreie Aktivititen werden auch EN 1176 b nebenein-
andergestellt.




100 Ernst Koller

konzeption!3®. Als Vermutung sei geduBlert, daBl dem Verfasser bei dieser nur in
genetischem Zusammenhang mit einer vorangehenden Unlust bestehenden Lust
der Rhet. 1069 b 33 von Aristoteles selbst vertretene Begriff der Lust als einer
‘Bewegung der Seele’ (vgl. Politik 37 b 42) und ‘fiithlbaren Wiederherstellung des
(durch die Admn entstellten) naturgeméBen Zustandes’ vorschwebt. Es handelt
sich also um jene aus der platonischen Lustlehre!3® sehr bekannte und weiterhin
auf die Medizin, der das Wechselverhiltnis von 7jdor7j und Adnn schon mit Vorliebe
zur Jllustration des allopathischen Prinzips dient#, zuriickgehende Erklérung der
7j0ov), die Aristoteles EN 1152 b 12ff., Met. 1173 a 29ff. im Sinne seiner spiteren
7j6om)-évépyeta-Lehre der Kritik unterzieht!4l, Als Beispiele fiir 7jdor?) und Admy wer-
den im Zusammenhang mit der bezeichneten Stelle der Rhetorik dmoviat, gadvuiar,
auéletar, mardral baw. muéleiar, omovdal, ovvroviaw genannt. In der Politik aller-
dings bleibt die Lustvorstellung im Bereiche der anapaustischen Musik seltsam
undeutlich und wird die dsthetisch gelduterte, auf dem xaAdy beruhende Lust der
dtaywyr) auch nirgends als unlustfreie ‘reine’ Lust von der an Admn gebundenen
Lust der Erholung abgehoben. Man diirfte dies um so mehr erwarten, als es in der
EN im Zuge der Kritik an der 7jdovj-zivnois(-yévesig)-Vorstellung geschieht2,

Mit einem fiir das Verstindnis besonders schwierigen Satze biegt Aristoteles
39 b 40 nach der Reflexion iiber Vergniigen und wahre Eudédmonie wieder in die
Musikaporetik ein und kommt er b 41 (GAda xai dia 0 yorjoruov elvar mpos Tag
avaradoeis) genau auf den Punkt zuriick, an den sich b 31 die Digression ange-
schlossen hatte (yoijowor dv &l diavamadew év tails and tadrys 1dovaig). Die
Erfahrungstatsache, daB sich die Musik nun einmal zur Erholung eignet, beriick-
sichtigend (39 b 41), 148t er waudia und avdwavets als akzidentielle Leistungen der
Kunst gelten, betont aber, dal ihre Natur von héherer Wiirde sei, als um blofl dem
bezeichneten Bediirfnis zu geniigen. Nicht nur der von der Musenkunst ausgehen-
den xown) oder quowxr 7jdomj, wie sie die Menschen aller Lebensalter und Stufen
sittlicher Bildung empfinden konnten, diirfe man sich ihr zuwenden; vielmehr sei
zu untersuchen, ob sie nicht auch fiir joc und vy} Bedeutung habe. Niemand

138 Mit Recht spricht Rostagni a. O. 52 von ‘quella vaga impressione di ristoro’.

139 Zum Lustproblem bei Platon und Aristoteles s. A. E. Taylor, 4 commentary on Plato’s
Timaeus (Oxford 1928) 4461f.; A. Diés in der Einleitung zu seiner Ausgabe des Philebos,
Coll. Budé (Paris 1941).

140 De flatibus 1 dienen z. B. zur Illustration des Grundsatzes zd évaviia T@v évavriwy
éorw Ujuara u. a. wévov 8¢ amovin (ifrar), vgl. ferner Aphorismen 2, 22; De nat. hom. 9
dxdoa O¢ ano Talamweins yiverar (se. vovofuata), avdravows ifjrat, doch in dichterischer Me-
taphorik begegnet die Vorstellung schon bei Alkman 1, 88 mdvwy idrwp und Pindar N 4,1
dotorog edpoooiva movaww xexpiuévaw larodg.

111 Dazu R. Walzer, Magna Moralia und aristotel. Ethik (Berlin 1929) 571,

12 EN 1173 b 15ff. Die Existenz unlustfreier Geniisse wie jener der mathematischen
Erkenntnisse und des Riechens, Horens, Sehens, der lustvollen Erinnerung und Vorfreude
beweist, dal nicht alle 7jdoval einen Mangel voraussetzen, vgl. 1176 b 19. So stellt Platon
Staat 583 b, Phaidr. 258 e, Phileb. 51 den von ihm eingehend analysierten, nur als matla
oder anallayrn Admnc zustandekommenden Liisten, zu denen er die meisten korperlichen
stellt (Staat 584 ¢, Phaidr. 258 c) und die er als avdpanodddes qualifiziert (Staat 430. 586ab,
Phaidr. 259 a, Phileb. 67 b ¢) die unlustfreien ‘reinen’ gegeniiber, darunter im Philebos
auch jene der schonen Téne.




MuBe und musische Paideia 101

wird verkennen, dafl Aristoteles hier polemisierend eine These beriicksichtigt
(40 a 2 un) udvor!), gemil der die Musik lediglich als Vermittlerin einer jedermann
fiithlbaren Lust zu betrachten ist!43, Er setzt sich wieder mit jener antiethischen
Richtung auseinander, deren Einflu wir schon beim Lernproblem wahrzunehmen
glaubten. Es sei auch hier versucht, diesen allgemeinen Eindruck mit jener Zu-
riickhaltung allerdings, wie sie die ungiinstige Quellenlage gebietet, etwas zu kon-
kretisieren. Schon aus 38 a 7 war zu schlieBen, daf die Lust der zatdid eine allge-
meine, von Alter und Bildungsgrad unabhéngige, also auch keine musische Paideia
voraussetzende sei. Dies bestiatigt nun 40 a 2, wo sie priizise als xow) 7jdow], 7jg
&povot mavres aiodnow pradiziert wird, und im gleichen Sinne ist an der spiteren
Stelle 41 a 15, die wir vorausnehmen wollen, von einer allgemeinen, auch einzelnen
Tieren und der Masse der Sklaven und Kinder zuginglichen Lustwirkung der
Musik die Rede; wieder betont der Verfasser, dal man sich ‘nicht nur’ (41 a 15,
vgl. 40 a 2) wie einige Tiere, die Sklaven und Kinder ganz allgemein an der Musik
erfreuen, sondern auf dem Wege der musischen Paideia zu einer ésthetisch geldu-
terten Freude erheben solle. Aristoteles erldutert diese allgemeine Lustwirkung in
der Parenthese 40 a 3ff. als guouwr) 760, d. h. in der @vois der Menschen und der
iibrigen musikempfindlichen Lebewesen begriindete, vom sittlichen Habitus un-
abhiingige Lust, wie etwa EN 1118 b 8 die Begierde nach Nahrung als guouxn
ogprj bestimmt wird. Als Beweis dient das Musikverhiltnis kleiner Kinder und
der Tiere, die seit der Sophistik zur Exemplifikation dessen, was gdoet sei, heran-
gezogen werden. Nun scheint die Argumentation mit Kindern und Tieren auch in
das Arsenal der antiethischen Richtung zu gehéren. Zu den Grundiiberzeugungen
dieser Richtung gehort ja die Auffassung, daB die Musik lediglich eine Terpsis be-
zwecke, die man ebensowohl ohne musikalische Empirie erfahren konne als den
kulinarischen Genufl ohne Kenntnis der uaysigwxy. In diesem Zusammenhang
konnte auf die Lustwirkung der Musik bei Kindern und gewissen musikempfing-
lichen Tieren hingewiesen werden. Eine Liste solcher Tiere fassen wir bei Plutarch
Quaest. convivales 7, 704. Der Gastgeber, in Tat 14 und Rede!# als Befiirworter
der hedonistischen Musikauffassung stilisiert, polemisiert hier unter anderm gegen
die aristotelische These, daBB die Geniisse von Auge und Ohr anders als jene der
iibrigen Sinne den Menschen allein zukdmen'#® und widerlegt sie mit dem Hin-

143 Wie dies die antiethische Richtung behauptet, vgl. Philodem De mus. 1, 62, 15 (S. 471.)
e Ot T@Y AGLY 1)0éwy xal Do mavrog Yévovs @u(o)ixdc xal ot éx Gidayij(c) ot &&
&hovg AN domep adroudrwg.

144 Fr 1aBt die Tafelrunde durch hedonistische Musik betéren (704 c e).

145 704 e Vergleichung mit dem TafelgenuB, 705 b Lob der Theatermusik.

16 FN 1230 b 36 (b 42 werden Ausnahmen als zegarddss vorbehalten), Probl. 950 a 5.
Diese auch EN 1118 a 23 implizierte Ansicht steht im Gegensatz zu der im Text erwahnten
Politik-Stelle 41 a 15, was mir auch Indiz dafiir zu sein scheint, daB8 Aristoteles in der
Politik eine antiethische Schrift beriicksichtigt. Musikempfindliche Tiere kennt er allerdings
in rein zoologischen Zusammenhingen Hist. an. 611 b 26. Weitere Stellen, in denen musik-
empfindliche Tiere als zoologische Kuriosititen vermerkt werden, bei Newman ad loc.,
und bei Hubert zu der genannten Plutarchstelle, der allerdings die quellenméBig wichtige,
unten ausgeschriebene Parallele bei Sextus Emp. nicht beachtet. Plutarchs Sprecher wendet
sich im gleichen Zusammenhang auch gegen Aristoxenos, s. Wehrli zu Aristoxenos fr. 74.




102 Ernst Koller

weis darauf, dve xal povouxfj molla xnleirar Ty GAdywv, ndmlich Hirsche,
Stuten und (wofiir Pindar fr. 235 Schr. zeugt) die Musikfreunde par excellence
unter den Tieren, Delphine; von dem Anblicke Tanzender lieen sich Ohreulen
bezaubern. Unabhingig von Plutarch gibt Sextus Emp. Adv. math. 6, 32 dieselbe
Quelle verkiirzt wieder'¥”. Der Hinweis auf die Musikempfindlichkeit gewisser
Tiere (die Beispiele selbst sind mit Ausnahme des Delphins bis auf die zugehdrigen
Musikinstrumente ausgefallen) steht hier in fester Verbindung mit jener der »jmua,
und beides sollte dem Nachweise dienen, dafl man sich ohne musikalisch-technische
Kenntnisse an der Musik erfreuen konne8, Der Sextustext entspricht in These
und Argumentation genau der von Aristoteles kritisierten Ansicht und scheint
damit die Vermutung zu legitimieren, dal schon dieser mit seinem dei u7) udvov
Tijc xowijc 10ovijc uetéyew am’ avrig, 7c Exovor mdvres aiodnow xTA. (40 a 2)
(vgl. 41 a 15 xai u1) udvov Td xowd Tijc Yoxic, domep xail T@v dAlwy Evia {dwv)
einen Vorliufer des Sextus beriicksichtigt. Er 148t die Terpsis, die der Ethos-
gegner als einzige und von allen musikempfénglichen Lebewesen gleichermafen
empfundene Wirkung der Musik hervorhebt, als xot») und guower) 7601 der musi-
kalischen matdid gelten, stellt ihr aber die differenzierte, durch die musische
Paideia erschlossene Lust der diaywys) entgegen, die ihrerseits identisch ist mit
dem xalAd¢ yalperw und nur aus der ‘ethischen’ Tradition Damons und Platons
verstanden werden kann. Seine Unterscheidung einer zweifachen aiodroic scheint
mir ferner ein wichtiger Hintergrund der aus Philodem fiir den Stoiker Diogenes
von Babylon bezeugten Unterscheidung der nur fiir die sinnlichen Qualititen wie
Warm und Kalt empfindlichen adropuis aio¥ois und einer hohern, durch Schu-
lung entwickelten émiornuovien) alodnois zu sein®,

Auf xow7) und @uoua) 10orj beruht die von Aristoteles anerkannte Funktion
der Musik in der Erholung. Die Musik erweist sich hier sgoc drdmavow als niitz-

147 Vgl. Plut. Quaest. conv. 704{-705a.:
oduey yap 6t xal povowxij molda xnAeitac
TV AAdYy wv doneg Elapor 6oLy &y, innowg
0 uryvvuévaig énavieirar vépog, &y inmods-
gov Gvoudlovow: ¢ 0¢ Illvdapdc gnow xexwijoda
7eds @i (fr. 140b 15).

dllov deAdpivog dmdxpiow

TOV Uy dxduovog v movrov meddyet

mit Sextus Emp. Adv. math. 6, 32:
dwwdueda ywols povowic Sumeiplas adrdv
dnoladew, vimia poiw ... xal ta dloya Tov
Ldowv 910 avrod xal ovpiyyos xnleitac
ol te deApiveg ¢ Adyos adAdy puelo-
dlarc Tepmouevor mpooviyovrar Toic pEcoo-
uévois oxdpeow * Gy 0dd¢ drdregov Eouxe pov-
owijc Exew Eunepiay 1) edvora.

avAdv éxivnoe doarév puélog.

Vgl. Euripides El. 435 pidavidos deApis. Zu einer eingehenden Quellenanalyse, die hier nicht
geleistet werden kann, wiren Plutarch De soll. an. 961, Clemens Alex. Paedag. 2, 41, 1{.
Stahlin als niachstverwandte Parallelen heranzuziehen. Zu der kommunen, auch von ein-
zelnen Tieren empfundenen Lust an der Musik vgl. noch Augustinus De mus. 1, 4, 5 (dazu
De ordine 2, 49).

148 Djesem engeren Beweisziel dient das Argument, nicht aber dem bei Sextus iiber-
geordneten Beweisziel, daB die musikalisch Geschulten nicht 7déor 7épmecdar als die Laien.
Antithese ist hier eine Behauptung éhnlich der von Aristoteles vertretenen, daB die musi-
kalische Paideia zu einer gelauterten Lust fithre. Vgl. Cicero Pro Sestio 54, 110.

149 Diogenes Babyl. fr. 61 (SVF III) aus Philodem und fr. 57. Ausdriicklichen Anschlufl
an einen dltern Autor lassen die fr. 81 einleitenden Worte noch erkennen. Fiir die Zusam-
menhénge mit den dsthetischen Theorien der hellenistischen Zeit s. M. Pohlenz, v ¢ ngémov
(NGG 1933) 78.




MuBe und musische Paideia 103

liche Kunst (39b 41 xorjowuor, vgl. 39b 30 yonowuor, 40a 2 yoela, dazu EN
1096 a 7. 1155 b 19). Wenn die anapaustische Funktion der Musik in der daoyodia
diese (in Spannung zu 38 a 13ff.) in die Region der niitzlichen Kiinste hinunter-
zieht, hebt sie — so wird man umgekehrt sagen diirfen — ihre Bedeutung mpds 70
fo¢ xal 7eog Ty Wuyijy, wie sie ihr kraft ihrer Tyuwréoa pioic™® zukommt, dar-
iiber hinaus, also in den Bereich von téAos, eddaruovia, oxoAn® 152, Damit ist
der Frage schon vorgegriffen, die 40 a 5ff. zu stellen ist: Wie mul die Wirkung
der Musik auf Ethos und Seele im Hinblick auf die alte Dreiteilung des Musik-
zweckes beurteilt werden; handelt es sich um maidela oder daywy?) (die mawdid
ist behandelt) ? Die Antwort kann nicht eindeutig matdeie lauten (im Sinne nur
von ethischer Beeinflussung im Jugendalter)'®®, wenn man bedenkt, daB diese
hohere Rolle der Musik 40 a 1{f. abgesetzt wird gegen die allgemeine Lust der
mawdid. Die Formulierung dei w2 pdvov tijc xowijc Ndovijc uetéyew én’ adriis N
Eyovat mdvres atodnow ergibt bei scharfer Interpretation, daB die Musenkunst im
Hinblick auf Ethos und Seele'® einer andern als blo8 der xow) 7jdov) fahig ist,
also der 39 b 33 angedeuteten 7jdovy) 0¥ Tvyotioa des Telos!®. Oder anders: Da die
hohere Wirkung der Musik 40 a 3-5 abgesetzt wird gegen die allen Lebensaltern
(HAuiaec a4, vgl. 39 a 30) und allen Bildungsstufen (#fcor) zugiéngliche allge-
meine Lust, zielt der Gedanke offenbar auf den differenzierten Musikgenuf der
dwaywyr), wie er nur den reldsiwdévres und memaudevuévor zukommt. Doch ver-
lauft das Folgende nicht in dieser nach 40 a 2-5 zu erwartenden Richtung, sondern
etwas gewaltsam kommt der Verfasser 40 a 7 auf die noch nicht behandelte ethos-

150 Beachte 40 a 1 gvupéfnuxe ... pioug, also Unterscheidung wesensmaBiger und akzidenteller
Leistungen der Musik (natdeia/diaywyr) bzw. naidid). Die arge MiBdeutung von 39 b 42ff.
bei Lienhard a. O. 36{. (‘so daBl Aristoteles die diaywyr gemeinsam mit der nawded als minder-
wertig bezeichnen kann’) scheint zum Teil daher zu riihren, da Lienhard diese Ausdriicke
in ihrer aristotelischen Pragnanz verkennt. Der aristotelischen Formulierung kommt nahe
Aristeides Quint. De mus. 2, 69 7 uév pvyaywyla (damit bezeichnet auch Philodem gelegent-
lich die Lustwirkung der Musik, vgl. De mus. 4, 17, 29; 4, 19, 33 K.) xara cvufefnxdc,
oxomds 0é 6 mpoxeiuevos 1) mPog GoETTY dPéleia.

161 Vergleiche das Politik 1338 b 1 iiber den hohern theoretisch-asthetischen Wert der
Zeichenkunst Gesagte.

152 Von hier fallt ein Licht auf 38 a 40. Wir haben zu jenem Zusammenhange schon be-
merkt, daB} die ‘Nutzanwendung’ einer Kunst mpos 16 7/og xai vipp yvyniv deren freien Rang
nicht gefahrde. Dies bestétigt sich auch hier. Gerade weil sie auch auf Ethos und Seele wir-
ken kann, ist die Musik von hoherer Wiirde. Einen ins Banausische gehenden Charakter
hat eine Kunst nur, wenn sie zur Bewiltigung des praktischen Lebens yonoiuoc ist. Der
Gedankengang des 3. Kapitels will also die ethosformende Funktion der Musik keineswegs
(polemisch gegen Platon) ausschlieBen, hingegen vertrigt sich damit allerdings die im
5. Kapitel anerkannte praktische, anapaustische Anwendung der Musik (yonotuor 39 b 30.
41; yoeia 40 a 2) im Grunde nicht.

153 Wie Lienhard a. O. 36 zu 39 b 42ff. meint: ‘Hier ist von dtaywyrj nichts mehr zu spii-
ren. Was nicht ethisch ist, steht alles auf gleicher Stufe’.

154 Wir entnehmen dieser Stelle, daB fiir Aristoteles die Lust der ma:did im Unterschied
zu der hoheren seelischen Lustwirkung gewissermafen somatischen Charakter hat. Vgl.
Newman zu 40 a 2. AuBer den von Newman zitierten Stellen ist vor allem noch auf EN
1177 a 6ff. zu rekurrieren: ‘Es gibt eine ogmovdarorépa évéoyeia als das spielerische Vergnii-
gen, dnolatioeté T dv @Y cwupaTedy 1Hovay 6 Tvywy xal Gvdpdnodov ody TTTOY TOD doicTov’.

155 Tdentisch sind also im Unterschied zu dieser 7jdovs) ody 7 rvyotica des Telos die 7jdor)
der mawded 39 b 301f., )dovy) xoumj 40 a 2, 7jdovs) puowe) 40 a 4.




104 Ernst Koller

bildende Wirkung der Musik zu sprechen. Der ganze Restteil des Kapitels be-
schéftigt sich mit der Moglichkeit und den Prinzipien ethischer Formung durch die
Musik. Wir resiimieren kurz: 40 a 14. Die Musik ist lustvoll. Die dger) aber besteht
im disziplinierten Reagieren von Lust und Unlust (wegi 0 yaioeww dpddc xai
@Liely xal poeiv, ganz im Sinne der Gesetze 636 d. 653 be)!%. Das grofite Gewicht
mul} deshalb auf die Bildung und Eingewthnung des richtigen Urteils und der
Freude an schicklichen Haltungen und edeln Handlungen gelegt werden. Nunist die
Musik unter den sinnenfilligen Kiinsten allein imstande, in Rhythmos und Melos
7/0n unmittelbar nachahmend darzustellen (40 a 81f.), und da sie diese, wie schon
a 81. unter Hinweis auf die enthusiastische Wirkung der *OAdumov uéin dargelegt
wird, dem zu bildenden 7o auch einzuprigen vermag, mufl die Jugend mittels
der Musik ethisch gebildet werden. Wir fassen in diesem hier nur stark verkiirzt
wiedergegebenen Zusammenhang 40 a 7-b 10 die bekannten Grundgedanken der
antiken Musikethik. Die musische Paideia fithrt zum richtigen xpfvery und yaipety,
zundchst natiirlich nicht im Bereiche der realen modaeis und 797, wie sie im Leben
vorkommen, sondern an den duowwpuora 40 a 18, uiwijuara a 39 durch Melos und
Rhythmos (vgl. 40 a 17 ©0 xpivewy Gpddc xai 10 yalpew Tois émietxéow fjdeot
xal talg xalaic medfeor mit der engeren, ‘dsthetischen’ Formulierung des Bil-
dungsziels 39 b 3 xodvewr Gpddde ta yonora xal Ta un yonora Ty ueAdy, vgl.
41 a 14). Sie fiihrt also zunédchst im Bereiche des Musischen selber zu dem geléiu-
terten, die auch den Kindern und ethisch Ungeformten zugéngliche guotx 7dovs)
der mawdia tibersteigenden MusikgenuB3 der redsuwdévres, wie er die Musik als
Inhalt der oyods) und Siaywy?) der memwardevuévor qualifiziert. Die diaywyr) ist also
ab 39 b 42 keineswegs preisgegeben. Wer die knappen AuBerungen des Autors
durchdenkt und vergleichend betrachtet, wird immer wieder zu der Erkenntnis
gelangen, dafl die Gesichtspunkte maudeia und daywyy der aristotelischen Musik-
aporetik keinen Gegensatz von ethischer Musik (im Sinne Platons) und hedonisti-
scher Musik (gegen Platon) enthalten, sondern den musikalischen Problemkomplex
in einen musikethischen Aspekt (allgemeine ethische Formung mittels schoner,
d. h. ethisch wertvoller Musik im Jugendalter) und einen damit eng verbundenen
dsthetischen Aspekt (dsthetische Freude im Umgang mit — natiirlich wiederum
dank ihren ethischen Qualititen — schoner Musik als habituelle Fahigkeit der
musisch richtig Gebildeten) auseinanderlegen. Das Wesen der diaywys) macht das
xaAdg yalpety aus, wie es schon Platon im Gesetzesstaat als Ergebnis der musi-
schen Paideia und Wesenszug am musischen MuBleleben der Nomoibiirger hervor-
gehoben hatte. Die élevi¥épioc diaywyn (so wird sie 39 b b pridiziert) beruht auf
der #levdépio; mawdeia. Sobald man diesen elementaren Zusammenhang klar
erfallt, wird die Deutung der diaywyr) als eines der ‘rein ethischen’ Tradition Da-

158 Anders als hier auf 7jdor?) und Adny bezieht Aristoteles in EN die 7jfuer) doersj auf
nmodles, évégyeiar. 1dovii und Avzmn als Bereich der doers) noch EE 1220 a 38 und Umg.
und im éaltern 7. Buch der Phys. 247 a 6{f. Dazu E. Kapp, Das Verhdiltnis der Eud. Eth.
zur Nik. Eth. (Diss. Freiburg 1917) Anm. 51. Zu Phys. VII W. Jager, Aristoteles 42 Anm. 1.




MuBe und musische Paideia 1056

mons und Platons fremden Motivs in der Bewertung der Musik hinféllig!5?, denn
die Acvdépioc madeia im Geiste schoner Musik ist der wichtigste gemeinsame
Nenner des Gesetzesstaates und des aristotelischen Wunschstaates.

c) Kapitel 6

Aristoteles greift das 39 a 15 angekiindete, a 33-b 10 beziiglich watdid, matdeia
und diaywyrj exponierte und dann zuriickgestellte Problem der persénlichen Musik-
iibung wieder auf. Es wurde schon zu Kapitel 5 bemerkt, daf das praktische Musi-
zieren vor allem von der antiethischen Richtung abgelehnt wurde; wer den bilden-
den Wert der Musikpflege bestritt und die Musik als Gegenstand bloBer Terpsis
bewertete, muflite folgerichtig das miithsame Erlernen musiktechnischer Kennt-
nisse ablehnen'® und die Musik aus dem Jugendunterricht verbannen. Die epi-
kureische Musikkritik, die auf den #ltern Ethosgegnern basiert, greift nun die
Musikiibung nicht nur als vergebliche Miihe, sondern auch als eine dem Freien
nicht geziemende Beschiftigung an. Da, wie wir aus dem Reflex in 39 a 40 glaub-
ten schlieBen zu diirfen, der Vergleich mit der Kochkunst zum alten Bestand der
antiethischen Musikkritik gehort, darf wohl angenommen werden, dal auch der
von Aristoteles beriicksichtigte Ethosgegner die praktische Musikiibung als ampenés
disqualifizierte. Die Belege sollen unten mitgeteilt werden. Aristoteles selbst hin-
gegen macht sich 1340 a 7ff. die Uberzeugungen der Damonschule von der ethos-
bildenden Wirkung der musischen Paideia zu eigen und kann deshalb jetzt Stel-
lung nehmen (40 b 21 v&v Aextréov, vgl. 39 b 1 SoTepov émionentéon'™). Er tut es

157 Gegen Lienhard a. O. 37 (der gleichzeitig im Widerspruch zu dieser seiner These eine
gemeinsame Vorlage beider Kapitel postuliert) besteht meines Erachtens keine Differenz
zwischen den Kapiteln 3 und 5 in dem Sinne, da der Verfasser in den spatern Partien des
5. Kapitels die diaywyrj schon (zugunsten der xdfapois) aufgegeben hitte.

168 Vgl. 39 a 34 damovev adrovs mit Philodem De mus. 4, 37, 17 (vgl. 4, 37, 13) K. é®
(y)ap 6 iy uév 10(o)vip odx dvayxaiav elvaw, Trw 68 pdd(n)ow xai peA(é)Tny va Tépmwpuey ad-
tods énimovov. Diesen SchluB muBte auch ein Ethosgegner ziehen, der die musikalische
Terpsis nicht, wie der Epikureer hier, negierte.

159 39 b 10 hatte er die Aporie noch nicht 16sen kénnen, da dazu — wie 40 b 22ff. zu ent-
nehmen ist — erst das motods Twvac yiyvesdar abzukliren war. Umgekehrt hitte er, und dies
kompositorisch gliicklicher, das Auturgieproblem durchaus auch noch in allen drei Bezie-
hungen entwickeln kénnen, nachdem die ethosbildende Wirkung der Musik anerkannt war
(halten doch die Spartaner nach 39 b 2 daran fest, ohne sich auf die praktische Musikiibung
einzulassen). Die verschlungene Anordnung der Probleme, das Zuriickstellen und Wieder-
aufgreifen, ist also nicht, woran man einen Moment denken konnte, gewollte Verschrankung,
geht auch nicht auf ein Manuskript des Autors zuriick (worin er gewiBl umgestellt hatte),
sondern ist aus dem improvisierenden Vortragsstil zu verstehen. Die assoziative Gedanken-
folge laBt sich beinahe nachvollziehen. Nach der schon sehr improvisiert wirkenden Be-
merkung 39 a 31 aAl’ lows dv déEaiey 1) TV maidwv omovdn) madids elvar dvdpdoe yevoué-
voig xal reletwdeiawy (greift die schon zuriickliegende Moglichkeit der maidid a 26-29
wieder auf, aber relsiwPeiow 33 ist im Falle der ma:did sinnlos, ist die allgemeine Lust der
mtawded doch auch den Kindern zugénglich, vielmehr klingt darin rudimentér ein analoger
Selbsteinwand beziiglich télog/diaywys} an, vgl. a 31f.) drangt sich in dem lebhaften Ge-
dankengang (vgl. etwa A1’ 31, A4’ 34) das gerade im Bereiche der ma:did naheliegende Pro-
blem des Selber-Lernens auf. 39 b 10 wird der Sprechende inne, daB ja die fiir die Beant-
wortung notwendige Abklarung der oty {rjrnows (39b 11-39 a 14) noch nicht erfolgt ist,
und stellt deshalb das Auturgieproblem zuriick. uafjoews 39 a 36 ist im Zusammenhang
der maidid auch ginzlich deplaziert. Manche kompositorischen Seltsamkeiten, unausge-
filhrten oder verschobenen Gedanken, scheinbaren Einschiibe sind meines Erachtens aus




106 Ernst Koller

in drei Ansiitzen (40 b 221ff. b 33£f. b 40£f.), Indiz dafiir, da8 die Einwiinde nicht
ganz eindeutig sind. Da die bildende Wirkung der Musik nun auler Frage steht,
liegt 40 b 20-33 das Gewicht ganz auf dem Auturgieproblem: Soll der Junge selber
singen und eigenhiindig spielen (oder kann er ohne Eigentétigkeit das rechte Urteil
erlangen, wire sinngemifl zu erginzen)®®? Wenn nun Aristoteles erklirt, ohne
aktives Musizieren (also vom bloBen Zuhéren, vgl. 39 b 1) sei es unmoglich oder
jedenfalls sehr schwierig, das richtige Urteil zu gewinnen, antwortet er eigent-
lich nur auf die noch bestehende zweite, 39 a 41 an den ethosfreundlichen Spar-
tanern exemplifizierte Aporie. 40 b 25 xptras yevéodar omovdaiovs ist wieder die
engere, ‘dsthetische’ Formulierung des Bildungsziels (vgl. 39 b 3). Zugunsten der
Auturgie im Unterricht spricht auch der Umstand, daB sich das junge Wesen be-
tatigen will, wie mit einem hiibschen Lob auf die Kinderklapper des Archytas aus-
gefiihrt wird. Seltsam verkiimmert fassen wir hier die pythagoreisch-damonisch-
platonische Lehre vom Ursprung des Musischen aus dem elementaren Spiel- und
Betitigungsdrang?6t,

Gegen die praktische Musikiibung besteht, wie der in 40 b 33 anschlieBenden
Besprechung zu entnehmen ist, der Einwand, sie habe banausischen Charakter
(b 34 Bdvavooy elvar Try émpéleiar), sie sei also fiir den Freien dmpenés. Fiir die
antiethische Richtung ist dieses Urteil belegt bei Philodem De musica 4, 16, 21 {f.,
ib. 37 (éd yap ...) xatl iy ov(v)exds amo(éme)ar tod (u)e(t)oaxuwdds (§d)ovrog
7} (#t)ydapilo(vr)os é(v)eoyd(c). In der erstgenannten Stelle bestreitet Philodem
die Ansicht, es gebe keine fiir Freie passendere Erholung (moenwdcoréoay dAcvidé-
golg dveow xai mwardudy) als (selbst) zu spielen, zu singen und zu tanzen'62, Diese
Einstellung paBt vollkommen zu der Musikbewertung der durch Philodem und
Sextus vertretenen Richtung, wurzelt diese doch ganz in den realen Verhiltnissen

dem improvisierenden Sprechstil (dessen Niederschlag — Kollegheft! — unser Text wire)
zu verstehen.

160 Tch ziehe also 40 b 20ff. adrods zu §dovrds e xal yegovoyotvras (vgl. die Antwort
b 31: bve uév oty mawdevtéor T povouwny oftwe dore xai xowwveiv T@y Eoywy). Zu bemerken
ist, daB es nur um Gesang und Instrumentalspiel geht. Aristoteles geht eben ganz von den
realen Verhaltnissen seiner Zeit aus. Damit hangt auch 40 b 29 die bei Aristoteles verkiim-
merte Ableitung des Musischen aus dem jugendlichen Betatigungsdrang zusammen; der
Chortanz spielt da keine Rolle mehr.

161 Vo], die Anm. 33 und 160. .

162 Die bei Philodem anschlieBende, ebenfalls von 0¥ ddow abhingige AuBerung ergianzt
Kemke: 7} todg do(yalouévovs d)ucivovs e(l)var (xai x)ard uovowip iy é(w) dxoveudrawy ob
i ad(r@v). Dies heilt doch wohl: ‘ich kann auch nicht zugestehen, daBl die Ausiibenden
auch bessere (Beurteiler) beim Anhéren fremden Spieles seien’, geht also gegen den auch
von Aristoteles vertretenen Gedanken, daBl die technische Empirie allein zum richtigen
Urteil und KunstgenuB fithre (vgl. 40 b 22ff. 37ff.). Anders ergénzt v. Arnim Diogenes
Babyl. fr. 179 (SVF III) (tawv &) éo(drawv moddd d)uelvovs e(l)var (Tods x)ard povowiy v
é(n)’ dxovoudrwv o iy ad(Adw). Unverstdandlich; die dowres sind vorher von Philodem
verworfen. In der von Kemke restaurierten Gestalt hingegen beriihrt die polemische Replik
Philodems ein wirkliches, aus Aristoteles gut bezeugtes Problem der antiken Musikpadago-
gik. — Ein spiter Nachklang des Lernproblems noch bei Libanius Or. pro saltatoribus 89
(von der ethischen Musikpflege in den Zeiten Konnons und Lamprons): évrevder ¢ uataw
Tol un) paddévroc xareyéda xai 6 Pagfirw Tas xeipas ovx £ldas mooodysw éxwuwdeiro * &l 0
ooy 7y T padeiv 16 maparpéyovra dxodom xai Tag Yvyas duolas eloydiero mdvras dv duolovs
énoler Tdte Ta Béaroa xowilc dxgodoews olong.




MuBe und musische Paideia 107

des ausgehenden 5. und der folgenden Jahrhunderte, in denen die Musik fast aus-
schlieBlich die Sache eines reich entwickelten Berufsmusikertums geworden war.
Philodem kritisiert in der eben angefiihrten Stelle Diogenes von Babylon, dessen
fast wortlich iibereinstimmende positive AuBerung er 1, 29 8. 16 K. (=Diog.
fr. 79 SVF III) iiberliefert. Es geht bei Diogenes im Zusammenhang um den Bei-
trag der Musik zur ovumorixy) dpern). Auf Od. 14, 464 anspielend'®® glaubt er, der
Wein werde allenfalls bestehende Hemmungen vor der musischen Betéitigung be-
seitigen. Dieselbe Funktion hat der Weingenull neben der wichtigeren andern, die
Seelen wieder jugendlich bildsam zu machen, in den Leges 666 ¢, wo sich die be-
jahrteren Biirger auch nicht mehr gerne dazu herbeilassen, selber zu singen oder
gar zu tanzen (657 d. 665 de). Unbeschadet dieser rationalen Hemmung bezeichnet
Diogenes’ Urteil die allgemeine Einstellung der ethischen Richtung. Es entspricht
der diese Schule beherrschenden Uberzeugung von der Wiirde der Musenkunst,
daB Gesang, Kitharaspiel und Tanz auch dem erwachsenen Freien durchaus an-
stehen'®, vertritt sie doch das alte musische Ideal des mematdevuévos xouydc,
oWoVaLaoTIdS, 0opdsi®, der beim Symposion durch Kitharaspiel, Gesang, Tanz
und Rezitation seinen Beitrag zu der allgemeinen Unterhaltung zu leisten ver-
steht1%, Den Zerfall dieser alten, an das Bestehen einer einigermaflen geschlossenen
Gesellschaft gebundenen symposiastischen Kultur spiegelt etwa Aristophanes
Nubes 1355. Pheidippides, Vertreter der neuen sophistischen Paideia, weigert sich,
die Lyra zu spielen und ein Liedchen des Simonides dazu zu singen, denn das
Goew xal mdagilery beim Weine sei veraltet'®”. Platon Protagoras 347 cd er-

(4

163 olvog yag dvddye [ 1jAedc 8c T’ Spépeey molvppovd meg” udA’ deioar [ xai § draldv yeddoar,
xal t’ doynoacdar dvipeeyv. Vgl. Anm. 165.

164 Vgl. besonders Athenaeus 268 d ff. und Umgebung mit dem Damonzitat. In der Damon-
schule ist ja auch die Uberzeugung verbreitet, daB die Musik in allen Lebensaltern wertvoll
sei. Philodem De mus. 1, 32, 12 (S. 19) K. aus Diogenes Babyl., ferner 1, 15 (S. 8) K. u. a.

165 Aristophanes Nub. 649, Vesp. 1209, Dikaiarch fr. 88 W., Athenaeus 694a ff., Plut-
arch Quaest. conv. 615 b c.

166 Hingewiesen sei auch auf das von Aristoxenos und andern (bezeichnenderweise aber
nicht von dem, wie die Folge zeigt, anders urteilenden Aristoteles) verwendete Beispiel des
selber singenden und spielenden Achill (Belege s. Beilage 1). Auch der Tanz beim Sym-
posion stand in alterer Zeit den Freien durchaus an, vgl. Ion von Chios fr. 27, 10f. v. Blu-
ment., Athenaeus 628f. iiber den Tanz der éievdepor mit nur andeutender, dem Gesange
untergeordneter oynuaronoia, Herodot 6, 128-130 (Tanz als Ausdruck der sittlichen Ver-
fassung). Weiteres unten Anm. 172. Es ist in unserem Zusammenhang erwahnenswert, wie
eine bei Eustathios 1769, 64ff. und ausfiihrlicher bei Athenaeus 179e f. belegte Homer-
exegese die oben Anm. 163 zitierte Homerstelle bewiltigt: Homer ist natiirlich nicht so
dyopaio; und éragiorepds, das Frohlichsein bei Gesang, Tanz und behaglichem Lachen
schlechthin zu verbieten; er verpont vielmehr nur das udlA’ deioar (das zu moAdgpgova ge-
hérende Adverb wird also zum Verb gezogen!), und das udA’ muBl auch vom Lachen und
Tanzen gelten, auBerdem muB das ebenfalls ausschlieflich verponte dmaidy vom Tanzen
ebensowohl als vom Lachen, bei dem es steht, gelten: Homer verwirft nur den weichlichen,
unménnlichen Tanz (vgl. Athenaeus 628 d 76 yewaiov xai dvdpddes als Eigenschaften der
fiir den Freien passenden Hyporchemata). Homer weil3 eben, daB es da iiberall einen Unter-
schied der moiwdrne und moodrnc gibt. Das klingt peripatetisch. Zur Quellenfrage ist die
fPolemik gegen Platon zu beachten (iiber die GroBe der Weingefafle handelt auch Chamaileon
. 32 Kopke).

187 Vgl.pferner Eupolis fr. 139 K. (Heslotes): Lieder von Stesichoros, Alkman, Simonides
zu singen, sei veraltet. Fr. unbekannt. Komiker 366 K.: die Lieder Pindars seien verstummt
wegen der dpiloxadia der Menge. Vgl. noch Wehrli zu Dikaiarch fr. 88.




108 Ernst Koller

weilst sich die draidevoia der gadlot und dyopaior dvdgwmor darin, dal sie sich
beim Symposion nicht mehr did t7jc favrdv pawvijc zu unterhalten verstehen!68
und deshalb die fremden Stimmen gemieteter Musikantinnen und T#inzerinnen
beiziehen'®, was nicht vorkommt, wo xalol xayadol ovundrar xai wemadevuévor
beisammen sind'®. Symposion 176 e wird die eintretende Flotenbliserin weg-
geschickt. Der philosophische Logos beim Symposion ist aber Fortsetzung der
alten musischen Unterhaltung. Wenn Aristoteles, dessen musische dtaywy?) auch
gesellschaftlichen Charakter hat, die praktische Musikpflege auf den Jugendunter-
richt beschrinkt und die tétige Musikiibung der erwachsenen Freien verpont, 148t
er sich offensichtlich von den Verhéltnissen und Wertungen seiner Zeit bestimmen,
wie sie die antiethische Richtung beherrschen!™. Zwischen der hohen Bewertung
der Musik als éAevdéptos diaywyn und dem wegwerfenden Urteil iiber die musi-
kalische Praxis 39 b 8 (dida xai Pavadoovs xaloduey Tods Towidrovs xai To
modtrew obx avpos urn uedvovros 7 mailovros'’®) besteht eine tiefe innere Un-
stimmigkeit. Sehr viel besser als zu jener unseres Erachtens aus der alten ethischen
Tradition stammenden Bewertung der Musenkunst pait das eben zitierte Urteil
zu der von Aristoteles in Grenzen anerkannten hedonistischen Musikauffassung

168 Dazu Plutarch Quaest. conv. 7, 712 {.

169 Vgl, Xen. Conv. c. 2 und Mau, Art. Commissatio RE IV 616{.

170 Als folkloristische Besonderheit bei seinen arkadischen Landsleuten iiberliefert Polyb
4, 20, daB sie map” 6ov Tov Biov Tdg dywyas (selten fiir diaywyds) Tac & raic ovwovoiais ody
offrws mototvrar O T@Y émetodxTwY dxpoaudrTwy d¢ O avt@y, dva uéooc §oeww dAdglow
mooordrrovres. In dem reduzierten Gebiete hat sich eben der alte Brauch erhalten.

171 Dafiir sind bezeichnend die von Plutarch Pericl. 4-5 zur Illustration der von Plutarch
gelobten, die kiinstlerische Auturgie verponenden Gesinnung iiberlieferten, in die Zeit des
Aristoteles zuriickweisenden Anekdoten von Antisthenes und Philipp von Makedonien.
Antisthenes hitte einst gehort, wie man den Ismenias als tiichtigen Auleten riithmte. ‘Dann
ist er ein schimpflicher Mensch, sonst ware er kein so trefflicher Flétenblaser.” — Philipp
habe einst den kleinen Alexander getadelt, als dieser bei einem Symposion xaid¢ und
émirepndc das Psalterion spielte: ‘ Schamst du dich nicht, so gut (xaldc) zu spielen ?’ (doxei
yao Qv Pacideds dxgododar yarldvraw oxoddly bemerkt Plutarch dazu — vgl. Aristot. Pol.
40 b 371f.; das Apophthegma hingegen zielt auf das Dilettantenideal). Daran schlieBt sich
die bekannte geringschatzige Beurteilung des bildenden Kiinstlers. — Umgekehrt wird
Philipp in De Alex. m. fort. aut virt. 334 ¢ (vgl. auch Reg. et imp. apophth. 179 b, Quaest.
conv. 634 d) als éyiuatjc und veompeméoregos geschildert. Habe er sich doch mit einem
wdArns auf technische Fragen eingelassen und diesen eines bessern belehrt, was der Kiinstler
lichelnd mit den Worten quittiert habe: un yévoird ooi, facided, adrws ofrws, va Tavr’
8uod PéAviov €idfjc. ‘Besser als Philipp’, fahrt Plutarch fort, ‘wuBte sein Sohn, rivwv dei
Pearry elvar xal dxgoary (ndmlich der Kiinste) xai tivaw adrovpydv xai dywwvioriy (der
Kriegstaten). Ebenso unterscheidet er Pericl. 1 zwischen den Kiinsten, die nur ergitzen
und keinen Nutzen stiften, der zur Auturgie reizen kénnte, und den Werken der Arete, die
eine mpaxtixy) éour) wecken. Die beiden eng zusammengehorigen Texte teilen eine unver-
hohlene Verachtung der undeudc d&ia omovdijc drovouara xai deduara (Pericl. 1); auch
von hier aus wird deutlich, daB Aristoteles 39 b 8, 40 b 37 einer mit der die Gesichtspunkte
nmaidela und diaywyr gleichermaBen beherrschenden, historisch altern Uberzeugung von der
Wiirde der Musenkunst im Grunde unvertriglichen Gesinnung Raum gibt.

172 Das Urteil ist noch nicht allgemeingiiltig fiir die zweite Hilfte des 4. Jhdts. Zu den
Ziigen des avdddnc gehort bei Theophrast Char. 12, daB er beim Mahle odre doar odre
orjow cinety olire doyricacdar dv &feijoar. DaB spezielle Ténze wie der laszive Kordax
(Aristoxenos fr. 109 W.) verpont sind (Aristophanes Nub. 540, Demosthenes Or. 2, 18,
Theophrast Char. 6) ist anders. Uber die Bewertung des Tanzes s. Wilamowitz, Verskunst
291. (nur bedingt richtig ist S. 30 ‘Der Einzeltanz ist schon im 6. Jhdt. fiir einen freien Mann
unschicklich; er bringt den Hippokleides um die Hand der Ariste’. Hippokleides tanzt
Herodot 6, 129 eben ungehérig.) und Wiist, Art. Tanzkunst RE XV 1737.




MuBe und musische Paideia 109

7eos matdidy. Aristoteles kommt darin der bekannten negativen Beurteilung des
Musischen bei den Romern, wie sie ihren klassischen Ausdruck etwa in Ciceros
abfilligen AuBerungen iiber den Tanz gefunden hat!™, auffillig nahe. Er sanktio-
niert damit auch gegen den Geist der ethischen Richtung das Berufsmusikertum!™.

40 b 37 wird als Resultat der musischen Paideia und Fihigkeit des erwachsenen,
im musischen Geiste erzogenen Menschen wieder das Urteil und die richtige Freude
im Bereiche des Schonen genannt. Es liegt auf der Hand, daf} gerade diese Eigen-
schaften die hohere, den ethisch Ungeformten nicht zustehende aiottyoi der er-
zogenen Erwachsenen ausmachen (39 a 29£f. 40 a 2£f.), wie sie die Musik zu einer
angemessenen Owaywyn) der mematdevuévor erheben. Da sie aber in die ethische
Tradition Platons gehoren und auch das Musikverhéltnis der Biirger des Gesetzes-
staates kennzeichnen, geht es nicht an, die dtaywyr} als wesentlich neues oder sogar
antiplatonisches Motiv in der Bewertung der Musik zu beurteilen.

Drittens setzt sich Aristoteles 40 b 40ff. mit dem Bedenken der 7wés ausein-
ander, die Musik (gemeint ist wieder die personliche Musikitbung im Rahmen des
Jugendunterrichtes) mache ihre Adepten zu Banausen!™, d. h. — wie aus 41a 7
deutlich wird — depraviere den Freien korperlich im Hinblick auf seine spéteren
politisch-militérischen Aufgaben!’s. Die musische Paideia wird also vom Stand-
punkt eines politisch-kriegerischen Ideals abgewertet. Man wird unter diesen Um-
sténden nicht erwarten, dafl dieser Einwand in der uns allein zur Verfiigung stehen-
den epikureisch bearbeiteten Musikkritik starke Spuren hinterlassen habe; der
Hingabe an die keiner Notwendigkeit entsprechende musikalische Terpsis wird
hier im Sinne einer rationalen Lebensfithrung und nicht eines politischen Ideals
widerraten'””. Nun lehnten aber nicht nur die Antiethiker, sondern auch die An-

173 Genannt seien nur die Stellen Pro Murena 13: nemo fere saltat sobrius nist forte insanit,
neque in solitudine neque in convivio moderato atque honesto; De off. 1, 1560; Hortensius fr. 84
(vgl. Augustinus De lib. arb. 2, 15, 35); das von Aristeid. Quint. 2, 681f. iiberlieferte Urteil
in De rep. IV; Tusc. 1, 4; ferner Cornel. Nepos 15, 2f.: scimus enim musicen nostris moribus
abesse a principis persona, saltare vero etiam in vitiis poni, quae omnia apud Graecos et grata
et laude digna ducuntur (vgl. Cic. T'usc. 1, 4 princeps mit Nepos 15, 2 a principis persona;
bei beiden ist Epameinondas, der vom Peripatos als Vertreter des flioc dewpnrixds geprie-
sene Politiker, Beispiel des musisch feingebildeten Griechen; zu den Quellen vgl. Pohlenz
zu Tusc. 1, 4; Swoboda, Art. Epameinondas RE V 2676; O. Gigon, Mus. Helv. 2 [1945]
200). Uber die Stellung der Musik bei den Romern vgl. noch Macrob 3, 14. Positiver ist die
allerdings zweifelhafte Nachricht Catos (Origines, bei Cic. Brut. 75; Tusc. 1, 2 und 4, 3;
De orat. 3, 197) iiber eine auf Numa zuriickgefiihrte Gelagesitte der éltesten Zeiten, beim
Mahle zur Floéte die Taten der Helden zu besingen. Wiederaufnahme dieses exemplum
mazorum nach dem bekannten augusteischen Programm (Mon. Anc. 2, 12) bei Horaz C. 4, 15.

174 Auch der in der Hibehrede angegriffene Harmoniker will sich nicht als professioneller
Spieler oder Singer betrachtet wissen und nimmt ausschlieBlich das dewonrixdr uégoc fiir
sich in Anspruch, vgl. Hibehrede iiber Musik I 7-10 bei Cronert in Hermes 45 (1904) 504.

178 Bdvavoog, Bdvavooy ist bei Aristoteles schlechthin alles, was in Gesinnung und Haltung
dem Wesen des élevfegos widerspricht, auch wenn keine Erwerbsabsichten vorliegen.

176 Unter den vielen Versuchen, die riatselhafte Formulierung 41 a 8 (s. Newman z. St.)
verstindlich zu machen, scheint mir die von Boiesen vorgenommene Umstellung von
pnadjoes und yorjosic am plausibelsten. Zum gleichen Resultat kommt man, wenn man mit
Spengel 7j67n und doregov vertauscht. 5jdory) ovx dvayxaia Philodem De mus. 4, 33, 20 (S. 104);
4, 37, 30 (S. 109) K.

177 Tmmerhin ist es in mehr als einer Hinsicht bemerkenswert, dafl nach Sextus Emp.
Adv. math. 6, 27 Epikur (? oi meoi T6v *Enixovgov) sich in seinem Angriff auf die Musik

8 Museum Helveticum




110 Ernst Koller

wilte der kriegerischen spartanischen Zucht die titige Musikiibung im Unterricht
ab. Wir glaubten den EinfluB8 dieser von Aristoteles, wie aus der offenen Attacke
33 b 111f. hervorgeht, gerade in den Erziehungsfragen durchwegs polemisch be-
riicksichtigten Literatur schon 39 a 42ff. festzustellen. Es ist zu vermuten, dafl
gerade von dieser Seite das Musizieren der Jungen mit der Begriindung ¢ motodengs
Tijc povowrijs Pavavoovs im Sinne der ualaxia abgelehnt wurde. Die émiriunois
40 b 40, 41 a 4 diirfte also unmittelbar auf die bezeichnete Literatur zuriickgehen
und die 7wés von 40 b 40 identisch sein mit den zweg von 33 b 11 (es entspriche
antiker Zitierweise durchaus, wenn Aristoteles den einzig namentlich visierten
Thibron 33 b 18 allein beniitzt hétte).

Der Verfasser begegnet dem Einwand 40 b 40 mit Gesichtspunkten, deren Be-
handlung den Rest des Buches fiillt: ob die Musikiibung in der Jugend sich sché-
digend auf das freie Menschentum auswirken kann, hingt erstens davon ab, wie
weit sich die zur deers) moAirixn) (d. h. negativ: nicht zu einer téyrn, vgl. 39 a 361f.)
Heranzubildenden auf das Technische einlassen diirfen (Behandlung 41 a 9-17),
zweitens von der Auswahl der ué4n (= Harmonien) und Rhythmen (Behandlung
der Harmonien 41 b 18 bis Schlufl des Buches, die Rhythmenwahl steht aus),
drittens von der Auswahl der Instrumente (ausgefiihrt 41 a 12-b 18). Er entzieht
sich der émiriunoc w¢ motodons i povexijc Pavadoovs also prinzipiell durch-
aus nicht (vgl. 41 a 4), kommt dabei aber nicht den Musikverichtern entgegen,
sondern bleibt auch in den Schranken, die er dem Musikunterricht setzt, der ethi-
schen Tradition verpflichtet. Die musische Paideia zu verteidigen, bedeutete eben
seit Damon zugleich, sie streng auf die alte Einfachheit in Rhythmen, Harmo-
nien und Instrumenten zu limitieren. Die strengen Normen Platons Staat 398a ff.,
Gesetze 812b ff. lassen ermessen, in welchem AusmafBe die neue virtuose Kunst
der Phrynis, Timotheos, Philoxenos mit mowidia, éregopevia (Gesetze 812 d),
uetafolal, moAvyopdin, mavaguovia auch in den nicht professionellen Musikunter-
richt eingedrungen war; ausdriicklich bezeugt dies Aristoteles 41 a 9. Sympto-
matisch ist etwa die Bedeutung, die der vornehmlich dem agonistischen Gebrauche
dienende addds nach den durch Athenaeus 184 d-f iiberlieferten wertvollen alten
Nachrichten auch in der Paideia erlangt hatte. Dies waren aber Tendenzen, von
denen auch die Ethosfreunde erschlaffende Wirkungen im Sinne der palaxia,
apyia (Platon Staat 398 e) befiirchteten und denen sie mit einer strengen Normie-
rung der Paideia im Geiste der alten Stilideale zu begegnen suchten. Wir sehen
davon ab, die Bestimmungen iiber Harmonien und Instrumente mit den homologen
Ausfithrungen Platons zu vergleichen, und beschréinken uns darauf, noch das Pro-
blem wpéyot re mdoov Ty Eoywy xowwvyréor Tols MEOs dperiy memaldevuévors
moAtinipy, dessen Beantwortung (Ausscheidung alles Professionalistischen) ja auch
die Frage der Instrumente und Harmonien beherrscht, etwas zu beleuchten. Die

(genauer wohl: auf die Musikliteratur des Peripatos, besonders die aristoxenischen Tisch-
gespriche) zweier aus dem Agon der Antiope stammender Verse bediente. Die Zethosrede
ist aber das wichtigste Dokument der politisch-kriegerischen #lteren Musikkritik.




MuBe und musische Paideia 111

Wichtigkeit unseres Gesichtspunktes im erzieherischen Denken des Aristoteles er-
hellt aus EN 1094 b 1, wo als Aufgaben der gebietenden politischen Wissenschaft
(Hintergrund ist die factdeer) éxvy des platonischen Politikos) unter anderm die
Bestimmung der in der Polis zuzulassenden 7éyvar und, wie gleich hinzugefiigt
wird, des uéyot Tivos genannt werden.

Wenn Aristoteles in unserem Zusammenhang 40 b 42 ausdriicklich die odizizxs
dpet) als Ziel der intendierten Paideia hervorhebt, will er den Unterschied zu der
auf andere Ziele ausgerichteten Ausbildung des Virtuosen (reyrwen) madelo
41 b 8f.) markieren. Die Empfindlichkeit gegen alles Illiberale, Banausische und
die stéindige Sorge, den ‘freien’, d. h. dem Freien gem#fBen Charakter seiner Paideia
herauszuarbeiten'?®, ist — angefangen von den allen Einzelfragen vorangehenden
grundlegenden Bestimmungen iiber dAevdegoy und dvededdegor in Kapitel 2 —
der vordringlichste Zug des aristotelischen Erziehungsbuches. Man wird nicht an-
stehen, den starken Akzent, den Aristoteles auf das éAevdépiov legt, mit der vor-
nehmen, den altaristokratischen Traditionen verbundenen Gesinnung und Per-
sonlichkeit des Philosophen!” in Beziehung zu setzen, dessen Ethik die Kodifika-
tion alter sténdischer Wertungen ist und der dort das auch den Erziehungslehren
der Politik als Ziel vorschwebende Ideal des ueyaidyvyos (vgl. Pol. 38 b 3) ge-
zeichnet hat. Allerdings wird man nur in der starken Betonung der sozialen Mo-
mente ein personliches Anliegen des Philosophen erkennen, denn er arbeitet dabei
ja nur den dem Wesen der musisch-gymnastischen Paideia seit jeher integrieren-
den sténdischen Charakter heraus; diese nicht auf ein erwerbsmiBig nutzbares
Ko6nnen ausgerichtete Paideia ist ein Erbe der Aristokratie und zwangsliufig immer
ein Privileg begiiterter Schichten geblieben®. Aristoteles ist in der Politik nicht
der schopferische Urheber eines neuen Erziehungsprogrammes, sondern lediglich
Interpret und Reformator der altiiberlieferten Paideia. Er folgt darin dem Platon
der Gesetze. So beginnt auch Platon die Erziehungsdiskussion der Gesetze 443 d
bis 444 a (beachte die analoge Stellung des 2. Kapitels bei Aristoteles) mit der
Feststellung, da nur die intendierte sittliche Erziehung zum doyewr und doyecdar
xal@s (mit deren Ziel, Mitteln und Umfang die Bildung der Biirger im aristotelischen
Wunschstaat im ganzen iibereinstimmt) zum Unterschied von jeder auf Gelderwerb
oder auf eine Korperkraft’®! oder ein Wissen ohne sittliche Tugend abzielenden
banausischen und unedeln Ausbildung allein der Bezeichnung mawdeia iiberhaupt
wiirdig sei. Platon befindet sich dabei, wie 643 de zu entnehmen ist, in Ubereinstim-
mung mit dem iiblichen Sprachgebrauch!82, Schon bei Damon gehdorte iibrigens das
éAevdépiov zu den wichtigsten Kriterien in der Bewertung musikalischer Formen!83,

178 Zu élevdéoroc maideia reiches Material bei 0. Mauch a. O. 12f. Zum &levdéoioc-Ideal
vgl. M. Pohlenz, Der hellenische Mensch 393f.

179 Vgl. dazu die Bemerkungen in Wilamowitz, Aristoteles und Athen (Berlin 1893) I 316f.

180 g, E. Kalinka, Dze pseudoxenophontische ‘Ad. mol. (1913) zu 1, 13.

181 Gemeint ist wohl das Athletentum, vgl. Aristoteles Politik 1338 b 9ff.

182 Dag Ergebnis der allgemeinen sittlichen Paideia des xalooxdyafds, die modirixr) doers),
scheidet Isokrates Panath. 183 von einer speziellen praktischen Fahigkeit.

18 Damon charakterisierte nach fr. V.8 37 B 6 die von ihm gebilligten Gesinge als




112 Ernst Koller

Die Bildung im Sinne der éAevdépios mondeia steht nun nicht bloB im Gegen-
satz zu der par excellence banausischen Ausbildung in den dvedevdega &pya, son-
dern auch zu der professionellen Ausbildung im Bereiche der éAcvdépior émiorijpar
selber. Im 2. Kapitel seines Erziehungsbuches stellt Aristoteles fest, dal auch die
Beschiftigung mit den freien Kiinsten die depravierenden Wirkungen des Ba-
nausentums auf Gesinnung, Seele und Koérper zur Folge habe, wenn dabei in der
Richtung auf technische Vollkommenheit (70 mmoooedoedery Alay mpos dxpifeiay)
eine gewisse Grenze (uéyor uwév Twog) iiberschritten werde. Die Exaktheit
(axolfera) als unterschiedlich bewertetes Symptom des Professionalistischen
kehrt in der Literatur des 4. Jahrhunderts in verschiedenen Zusammenhéingen
immer wieder und miilte einmal zum Gegenstand einer eigenen Untersuchung ge-
macht werden. Seitdem es eben in den beiden Kerndisziplinen der alten Paideia,
Musik und Gymnastik, eine entwickelte Fachausbildung fiir Musikvirtuosen und
Athleten gab und anderseits typische Fachwissenschaften wie etwa die Medizin
auch in den Bereich der freien Bildung gezogen wurden und in diesem Sinne pro-
treptisch zu wirken begannen, muBten die Unterschiede in Ziel und Gestaltung
des Unterrichtes éni Téyvn und éni maweig!®* klar ins Bewufltsein treten und
muBte man fiir beide Arten der Aneignung einer zéyv oder dmiworijun nach distink-
tiven Formeln suchen. Wenn sich so als Ziel des professionellen Unterrichtes der
ausgebildete dnutovgyds oder allenfalls, in mehr theoretischen Disziplinen, der
dudaonalog!® darstellte und der Unterricht selber nach virtuosem Kénnen und ge-
nauem Wissen tendierte, bildete sich auf der andern Seite das Ideal der gebildeten
Personlichkeit, des mematdevuévos heraus, die sich den betreffenden Wissens-
gegenstinden nur eine beschriinkte Zeit im Jugendalter aus Bildungsgriinden wid-
met oder sich jedenfalls nur dilettantisch damit befaBt und wie die Erwerbsabsicht
auch das den Spezialisten charakterisierende akribistische Kénnen oder Wissen
aus dem Geiste der Kalokagathie ablehnt'®?. Bei aller Weite des Horizontes und
kulturfreudigen Anteilnahme an den geistigen Errungenschaften der Zeit vornehm-
lich auf den Gebieten der Medizin, der mathematischen Disziplinen und der Philo-
sophie macht sich, wo im 5. und 4. Jahrhundert von Paideia die Rede ist, gerne
das Bediirfnis nach Limitation geltend und wird der Bejahung in verschiedenen

Elevdépror und xalal, vgl. fr. 37 B4 (aus Platon Staat 400 a) ... xai pera Aduwvos fovisvodusia,
tiveg ve dvedevdeplac ... moénovoar Bdoeis ... 8. Lienhard a. O. 70f.; ferner Geselze 669 e
(Philodem De mus. 1, 1, 14 [S. 1] und 4, 2, 23 [S. 64] K.), 802 d, Aristoteles Pol. 40 b 10.
Ein standisch gefirbtes BildungsbewuBtsein, verbunden mit unverhohlener Verachtung der
banausischen Menge und ihres Ungeschmackes, beherrscht die musikethische Literatur bis
in ihre letzten Ausliufer; s. auBer Platon und Aristoteles (41 b 81f., 42 a 19ff.) etwa Aristo-
xenos fr. 70 und 124 W., Plutarch Quaest. conv. 7, 748cd, Augustmus De mus. 1, 4.

184 Platon Prot. 312 b.

185 Uber das Ideal der unprofessionellen freien Bildung handelt W. Jager, Paideia I
4021f.; 1T 231f. 201f.

1% Platon Prof. 312 b, Xenophon Mem. 4, 2, 10. Genaues Wissen als Voraussetzung des
Lehrertums Aristoteles Mef. 982 a 13, 28 (positiv bewertet); Isokrates Panath. 29 (negativ
beurteilt, gegen die Wissenschaftlichkeit der Akademie).

187 Vgl. auBer den Anm. 186 und 188 genannten Stellen Ps.-Platon Amat. 135bd, Aristo-
teles De part. an. 639 a 1.




MuBe und musische Paideia 113

Abténungen gleich jener Vorbehalt hinzugefiigt, der im guloxalobuey dvev paia-
#fag den prignantesten Ausdruck gefunden hatl®. Im 4. Jahrhundert ist vor-
nehmlich das Bildungsideal des Isokrates von dieser durchschnittlichen, bei ihm
aber stark utilitaristisch gefirbten Gesinnung bestimmt. Wenn er die akribistische
Beschiftigung mit Astronomie, Geometrie und Dialektik in Ubereinstimmung mit
der populiren Einschétzung dieser Wissensgebiete als sachlich nutzlose megirzo-
Aoyia qualifiziert und ihr allenfalls als formale Schulung des Geistes eine auf das
Jugendalter beschrinkte, rein propéddeutische Bedeutung beimifit, hat er vor
allem die wissenschaftlichen Ideale der Akademie im Auge. Platon hat, was hier
nur angedeutet werden kann, seine Philosophie als eine téyvy dargestellt, die der
Gegenstand eines ausschlieBlichen und lebenslangen Bemiihens sein muB und deren
methodisches Ideal mathematische Genauigkeit (dxpifeta, vgl. vor allem Phile-
bos 654 ff.) ist. Aristoteles nun ist beiden Traditionen verpflichtet, denn einerseits
wiirdigt er im Protreptikos (fr. 5b, 13 W.) die Exaktheit gerade als Vorzug der
‘auf das Exakte selbst’ bezogenen reinen Wissenschaft (daher beeinflufit Met. 982
a 12. 25); er bezieht dies aber auf va modra im spiteren aristotelischen Sinne!8?
und redet in Sitzen, die vom Gliickserlebnis des fio¢ dewpnrizds inspiriert sind, von
der vollen und ausschlieflichen Hingabe an die beseligende Erkenntnis (smpoaedoia
fr. 5a W.). Anderseits erklirt Aristoteles an der schon angezogenen Stelle 1337
b 15 unserer Politik, auch die Beschéftigung mit einigen freien Kiisten wirke sich
im Sinne des Banausentums schiédigend aus, wenn dabei nicht eine gewisse Grenze
eingehalten und sie zu einem mpooedpedew Alav mpos dxpifetay werde. Der Ver-
fasser gerdt durch die sehr bemerkenswerte Einschrinkung dieses Satzes auf
‘einige’ éAsvdéoior émiotijuar nicht in Widerspruch zu dem vorerwihnten Urteil
beziiglich der Philosophie, aber niemand wird verkennen, dafl diese genau gegen-
sitzlichen AuBerungen, auch wenn sie sich auf verschiedene Gegenstinde beziehen,
aus ganz verschiedenen Traditionen stammen und dal der Geist, der aus der
Politikstelle spricht, folgerichtig auch die akribistische Beschéftigung mit der
Philosophie negieren miiite, wie er es in der Rede des platonischen Kallikles, dem
reinsten und konsequentesten Ausdruck dieser Gesinnung, noch getan hatte.

188 Philosophie bloB éni maidelq: Kallikles bei Platon Gorg. 484 ¢, 487 cd, Euthyd. 305 de,
Euripides bei Ennius (‘philosophart sed paucis, Enn. poes. rell. rec. J. Vahlen? S. 191); Xeno-
phon Mem. 1, 2, 46; Isokrates Antid. 268; Panath. 261f.; Ad Nicocl. 51 (dazu Siiss, Ethos
30f.; W. Steidle in Hermes 80 [1951] 280). Mathematik als Paideia: Isokrates ebd.; Platon
Gesetze 817 e (vgl. 818 a. 967 d); die reine Utilitat bestimmt das MaBl mathematischer Kennt-
nisse bei Xenophon Mem. 4, 7, 21f.

189 Zum Exaktheitsideal s. W. Jager, Aristoteles 72, 91ff. — Auch Platon, der ja in den
Gesetzen fiir alle Biirger die musisch-gymnastische Paideia adaptiert, lehnt in diesem Be-
reich die Akribie ab (vgl. 817 e. 809 e ff.). Die innere Uneinheitlichkeit des spatern aristo-
telischen Denkens zeigt sich handgreiflich im Nebeneinander einer vom dxgiffé; absehenden,
auf das xplvew, oroydleadar gestellten traditionalistischen Ethik und der auch nach Preis-
gabe der Ideenlehre dem platonischen Exaktheitsideal verpflichteten Metaphysik (vgl.
EN 1094 b 11££., 1102 a 23, 1141 a 9 mit Met. 982 a 25). Uber die Exaktheit als Methoden-
ideal der Medizin und, damit zusammenhingend, die Frage der Laienbildung s. vor allem
fle vet, med. 41, 20; 37, 10-15; 42, 7; 52, 15; De flat. 4, 10 und Pohlenz, Hermes 53 (1918)

5.




114 Ernst Koller

Nach Aristoteles’ prinzipiellen Erklirungen im Proémium der Schrift iiber die
Teile der Tiere verfiigt nun der memaidevuévos iiber ein zutreffendes Urteil
(#otvar edordyws), im Bereiche des vom Fachmann als émiorijun akribistisch be-
handelten Wissensgegenstandes. Politik 1281 a 39 erscheint im Rahmen einer an
der Medizin exemplifizierten, aber — wie in der vorerwahnten Stelle von der Natur-
wissenschaft aus — auf alle Technai ausgedehnten Erorterung der verschiedenen
Weisen, sich mit einer Techne zu befassen, ebenfalls das xpivery als die den
nematdevuévog  qualifizierende &€, und auch nach andern zeitgendssischen
AuBerungen macht die Urteilsfahigkeit im BewuBtsein der Zeit das Wesen des
gebildeten Mannes aus'®, Das allgemeine Urteil im Bereiche einer Wissenschaft ist
bei Aristoteles eine Art Mittelwert zwischen dem akribistischen Wissen und Kénnen
des Fachmanns und dem absoluten Laientum. Wenn also Aristoteles sich 40 b 42
an die Bestimmung des zulissigen Grades der Musikiibung macht (uéyot wéoov),
dies heiBt aber, wie 37 b 156 zu entnehmen ist, die fachminnische axpificia aus
dem Musikunterricht der Freien ausgeschlossen haben will, und 41a 13 (vgl.
40 b 38) in Beantwortung des 40 b 42 aufgeworfenen Problems des zuldssigen
MaBes wieder in der richtigen (d. h. auf die ethisch ‘schonen’ Rhythmen und Har-
monien bezogenen) Freude und damit, implicite, in der Urteilsfahigkeit das Ziel
der musischen Paideia erkennt, gewinnt diese die Ziige des zeitgendssischen
mematdevuévog-Ideales. Der iiber die Auswahl der Instrumente handelnde Rest
des Kapitels 6 und das die Frage der Harmonien behandelnde Kapitel 7 brauchen
im einzelnen nicht mehr besprochen zu werden, da sie nichts Neues iiber die drei
in den Kapiteln 3, 5 und 6a diskutierten Anwendungsmoglichkeiten der Musik
lehren und in einem in der Forschung allerdings umstrittenen AusmaBe den spéte-
ren EinfluB} des Aristoxenos verraten'®.. Durch Aristoxenos lernte Aristoteles die
pythagoreische Katharsislehre kennen, die hier 41a23. 41b 38. 42a 11 und
Umg. einwirkt und 41 b 36 in Verbindung mit einer ausdriicklich auf Twés
@ v @ulocopiq gestellten Unterscheidung der uédn als neues Moment in der
Zweckfrage zu einer neuen Dreiteilung des Musikzweckes fiihrt, wobei die vorher
immer scharf differenzierten Anwendungen mgds diaywyrpy und meds mardidy in
einem Punkte zusammenfallen.

1% Zum aristotelischen menaidevuéroc-Ideal s. noch EN 1094 b 23ff. und G. Teichmiiller,
Aristoteles’ Philosophie der Kunst (Halle 1869) 53f., zu xpiverv und verwandten Bestim-
mungen des zeitgenossischen Bildungsideals Aischines In Ctes. 260; Apollod. von Kar.
fr. 5 K.; Pacuvius fr. 366; Julianus imp. Ep. 42, 422 und Mauch a. 0. 9; Jiager Paideia II 25;
Diokles von Karystos (Berlin 1938) 41; Schulte, Orator (Frankfurt 1935) 41.

191 Kapitel 7 wird von A. Busse a. O. als spiter Zusatz des Aristoteles erklirt. Thematisch
hangt es immerhin eng mit dem alten Komplex 3/5/6a zusammen, da die hier behandelte
Auswahl der Harmonien mit zur Beantwortung des im alten Komplex fest verankerten
Auturgieproblems gehort und 41 a 2 angekiindet wird. Wir glauben deshalb eher an Uber-
arbeitung eines dltern Kapitels iiber die Harmonien. Moglicherweise altere Partien bezeich-
net kurz W. Theiler, Mus. Helv. 9 (1952) 73. Uber den EinfluB des erstmals von Bergk zu-
treffend hinter ‘den’ Tivec 41 b 33 (vgl. besonders 42 a 31) vermuteten Aristoxenos s. Lien-
hard a. O. 54ff. (von Theiler a. O. 73 anerkannt).




MuBe und musische Paideia 115

8. Riickblick und Zusammenfassung

Wir haben die in den Kapiteln 3/5/6 von Politik VIII enthaltenen AuBerungen
des Aristoteles iiber die Rolle der Musik in Erziehung und Leben im einzelnen be-
sprochen und versuchen sie nun abschlieBend noch im Zusammenhang historisch
zu wiirdigen. Von den drei hier diskutierten und anerkannten Anwendungsmaoglich-
keiten der Musik mpoc mawdeiav, mardidy, diaywyriy glauben wir die erstgenannte
ohne weiteres in Ubereinstimmung mit der eingangs zitierten Literatur in die
ethische Tradition Damons und Platons einweisen zu diirfen®. Aristoteles teilt
mit diesen seinen Vorgingern die Uberzeugung von der ethisierenden Macht der
Musik, die durch das seelenbewegende Medium dgersj-haltiger Musik erméglichte
Einprigung der Polistugenden, wie sie im Sinne des alten Staats- und Individual-
ethos der 7jovyia, dmpayuosdvny den politischen, d.h. gemeinschaftlichen, vorab
dueawoodvy und cwpgooidrn bewihrenden Menschen ausmachen. Nun lieB sich auch
iiberall ein von den Interpreten nicht geniigend beachteter Zusammenhang zwi-
schen musischer Paideia und musischer dtaywyr] aufweisen. Aristoteles versteht die
ethische Paideia durch das Medium ‘schoner’, ethisch gehaltvoller Musik, auch
darin mit platonischer Seelen- und Erziehungslehre iibereinstimmend, als Diszi-
plinierung der emotionalen Regungen, Ausrichtung von Lust und Unlust auf das
objektiv Erfreuliche bzw. Unerfreuliche. Wenn also den richtig Erzogenen das
innere Mitschwingen, die freudige Zuwendung zu allem wirklich Guten und
Schonen charakterisiert, bewahrt sich diese das Wesen der Paideia ausmachende
Gefiihlsreaktion vor allem im Bereiche der musischen Kunstwerke selber, welche
gemiB der Auffassung der Musikethiker jene Werte oder auch deren Gegensitze
in Melos und Rhythmos nachahmend darstellen und in welchen jene Gefiihls-
reaktion ausgebildet worden ist. Als ihrem Wesen nach identische Funktionen und
der einen sittlichen Hexis zukommende Fihigkeiten hebt Aristoteles wiederholt
das ‘richtige Urteil’ und die ‘schéne Freude’ sowohl im Bereiche des realen ethi-
schen Handelns und Verhaltens schlechthin (39 a 24, 40 a 16f.) wie dem mimeti-
schen der Musenkunst (39 b 11194, 40 b 38, 41 a 14) hervor. Da nun Aristoteles
einerseits bei dieser Sinngebung der musischen Paideia prinzipiell wenigstens nichts
vorbringt, was nicht auch ausfiihrlicher und eingehender schon in den musik-
pidagogischen Abschnitten des Staates und der Gesetze bei Platon enthalten wire,
anderseits aber die Musik nur dank diesem ihrem erzieherisch gelduterten, auf
gehaltvolle Werke ausgerichteten Geschmack der musischen Gebildeten, der er-
zogenen Erwachsenen (die diaywy?) ist die Musikpflege der memaidevuéror!) deren
muBehaftes Dasein verschonern kann, sind die Interpreten meines Erachtens im
Irrtum, wenn sie die dtaywy) als ein spezifisch aristotelisches Motiv in der Bewer-

193 Direkte Beniitzung des Areopagitikos noch bei Aristoteles erwagt Lienhard a. O.
82ff.; Sicheres ist da nicht auszumachen.

194 Hin besonders instruktiver Fall; es geht im Zusammenhang um die ethosbildende,
also paideutische Wirkung der Musik, als deren Ergebnis aber in den erwéahnten Stellen die
‘asthetischen’ Fihigkeiten des richtigen Urteils und der richtigen Freude in musischen
Dingen genannt wird.




116 Ernst Koller

tung der Musik deuten, das von der ethisch-paideutischen Auffassung unabhingig
oder sogar gegen die ‘moralistische’ Kunstlehre Platons gerichtet sei und eine
Konzession an einen ethosfremden Hedonismus oder eine Modernes vorwegneh-
mende rein dsthetische Wertung darstelle. Vielmehr wird man, wenn man den bei
Aristoteles iiberall greifbaren Zusammenhang zwischen der ethischen Erziehung
im Jugendalter mittels der Musik und dem kultivierten Kunstgenu in den MuBe-
zeiten des spéiteren Lebens nicht verkennt, den Begriff der ‘antiken Musikethik’
weiter zu fassen bereit sein, als es in der Literatur geschieht. Es trifft nicht zu,
daf} die Ethosfreunde die Musenkunst lediglich als vorziigliches Mittel ethischer
Erziehung hochgeschétzt hiitten. Sie anerkennen durchaus den Kunstgenull, wenn
er von der formenstrengen, ethoshaltigen Musik ausgeht, und polemisieren immer
nur gegen die sinnlichen Lustwirkungen der neuen Muse!®, ‘Asthetisch’ mag man
das mit deaywyr bezeichnete kultivierte Musikverhiltnis immerhin nennen, da die
sinnenfillige Welt der Rhythmen und Harmonien Gegenstand der ‘schonen Freude’
und das geschulte Ohr das priifende Organ ist. Dabei bleibt aber zu bedenken,
daBl die Erziehung zur musischen dtaywys), wie schon angedeutet, identisch ist mit
der ethischen Paideia iiberhaupt, dal also, auch wenn Aristoteles das nicht aus-
driicklich erkldrt, nur eine durch ihren ethischen Gehalt und die entsprechenden
Ausdrucksformen als ‘schon’ qualifizierte Kunst die gebildeten Erwachsenen in
ihrer Mufle angemessen erfreuen und unterhalten kann'®; mit der von allen aufler-
musikalischen Assoziationen absehenden modernen Musikésthetik 146t sich das
nakds yaipeww der antiken Musikethiker schwerlich vergleichen. Aristoteles hilt
sich also auch im Falle der deaywy?} im Rahmen ethischer Wertungen und will da-
bei keineswegs die ethisch orientierte platonische Kunstlehre durch die Anerken-
nung eines auBlerethischen Momentes in der Kunstlehre sprengen. Im Gegenteil:
es diirfte nun angesichts der notorisch engen Abhingigkeit des aristotelischen
Musterstaates vom spétplatonischen Staatsentwurf keine haltlose Behauptung
sein, daf} das musisch verschonte MuBeleben der Biirger des aristotelischen Wunsch-
staates unter dem Vorbilde des reich von Musik durchwirkten Daseins der Politen
im Gesetzesstaate stehe. Eine strikte und durch Einzelmomente gesicherte Be-
ziehung 148t sich allerdings bei dem MiBverhiltnis der dialogisch breiten, bei man-
chem Detail der Erziehung und Lebensfithrung verweilenden Ausfiihrungen des
alten Platon und des nur knapp andeutenden, vom Ausmalen ‘miiliger Wunsch-
bilder’ ausdriicklich absehenden aristotelischen Lehrvortrages!®” kaum herstellen.

195 Man erwige nochmals Gesetze 802cd. Einige weitere Zeugnisse aus der ethisch orien-
tierten Musikliteratur werden in Beilage 1 genannt.

196 Vgl. das Urteil Rostagnis Anm. 91.

197 Vgl. 1331 b 18, gewiB3, wie der Zusammenhang lehrt, gegen Platons ins einzelne gehen-
den Erorterungen in den Geselzen. Hier meldet sich eine Skepsis gegeniiber der Utopie, die
schon hinweist auf den meines Erachtens spiteren Entwurf einer doiorn moAirela ... Talc
nAeloraic méieor und eines entsprechenden, den Moglichkeiten der meisten Menschen an-
gepaBten doworoc Pioc, der keine Wunschkonstruktion mehr sein will und die Eudaimonia
und biirgerliche Eintracht, wieder wichtig, nicht mehr durch die Erziehung zu Mufle und
friedlichem Zusammenleben, sondern — unter Berufung auf die spatere uéoov-Ethik — durch
mittlere Vermogensverhaltnisse garantiert sein 18t (Pol. 4, 1295 a 251f.).




MuBe und musische Paideia 117

Aristoteles konzipiert seine wunschgeméfe Polis in enger Anlehnung an die Ge-
setze als Erziehungsstaat; hier wie dort wird die Ruhe im Innern und die Sicherheit
gegen aullen durch die allgemeine Paideia garantiert. Idealbiirger ist auch bei
Aristoteles der unter dem sittigenden Einflusse ethoshaltiger Musik zur Einord-
nung in den gro3en Eranos der biirgerlichen Gemeinschaft erzogene Mensch. Aristo-
teles adaptiert den muBehaften floc cipnrixdc 829 a, wie ihn die Biirger im
platonischen Gesetzesstaat fithren diirfen, wenn er die schon gestaltete MuBe als
leitenden Gesichtspunkt in der Erziehung und als Ziel der politisch-militérischen
Aktivitdt deklariert — dies geschieht ebenfalls im Zusammenhang mit einer me-
thodisch allerdings selbstindig gestalteten Auseinandersetzung mit dem kriege-
rischen Staatsideal der Spartaner, welche konkret prospartanische Literatur be-
riicksichtigt. Im theonomen Altersstaat Platons stehen MuBle und Musik vorziig-
lich im Dienste des Kultes, dieses wichtigsten Lebensinhaltes der biirgerlichen Be-
volkerung; es dominieren auch die archaischen Formen des Chorgesanges und
Chortanzes. Von einer vorwiegend kultischen Sinngebung der muBehaften diaywyn
der Politen vernehmen wir hingegen bei Aristoteles nichts. Der aristotelische
Waunschstaat macht gegeniiber den Gesetzen einen durchaus sékularisierten Ein-
druck. Dementsprechend ist auch von jenen kultisch gebundenen Formen der
musischen daywyr} keine Rede mehr, und die musische Eigentétigkeit der erwach-
senen Frelen ist aus einer Gesinnung, wie sie dem Zeitalter des sozial disqualifizier-
ten musikalischen Virtuosentums entspricht, auf die Jugenderziehung beschrinkt.
Aristoteles geht in den Musikfragen iiberhaupt viel stirker von den Verhiltnissen
und Wertungen seiner Zeit aus. Bei allen Differenzen im einzelnen scheinen mir
aber die unverkennbaren Ubereinstimmungen beziiglich ethisch-dsthetischen Er-
ziehungsideals, muBlehaften Lebensstils, ‘schoner’ Lust der mematdevuévor die
Annahme einer grundsétzlichen Orientierung an Platons Gesetzen zu rechtfertigen.

Wihrend Aristoteles mit den Gesichtspunkten maiudeia und diaywyr seiner
Musikaporetik in modifizierter, der zeitgenossischen Vorstellung des memaidevuévos
angendherter Gestalt das musische Erziehungs- und Lebensideal der Gesetze auf
seinen Musterstaat iibertrigt, gibt er hingegen im Falle der maudia tatsichlich
der rein hedonistischen Bewertung Raum, wie sie das Musikverhiltnis des groBen
Publikums seiner Zeit und das Schaffen der zeitgendssischen Kiinstler program-
matisch bestimmte und wie sie doktrinér der uns durch Philodem und Sextus iiber-
lieferten antiethischen Musikkritik zugrunde liegt. Den Umstand, da@ sich Aristo-
teles in Einzelheiten der Argumentation mit diesen Abhandlungen beriihrt, glau-
ten wir nur so interpretieren zu diirfen, da schon Aristoteles einen Vorldufer
Philodems beriicksichtigt; neben Platons Gesetzen und Thibrons Apologie der
spartanischen Paideia gehort ein gesinnungsméfBig mit der Hibehrede iiber Musik
verwandter antiethischer Traktat zu den quellenmifBigen Grundlagen des aristo-
telischen Erziehungsbuches. In diesem Zusammenhange ist auch zu beachten, wie
anders sich bei Aristoteles die Lust der zawed darstellt als bei Platon die Lust-
wirkung der modernen 7jdvouévn potoa. Er spricht im Einklang mit der genannten




118 Ernst Koller

Literatur von einer allgemeinen, in der Physis aller musikempfindlichen Wesen
begriindeten und gewissermaBen sinnlich-kérperlichen, dem Gaumengenufl ver-
gleichbaren Lust. Ein moralischer MaBstab wird nicht angelegt. Der konsequente
Musikethiker Platon hingegen kennt im Sinne der streng gegensitzlichen Rhyth-
men- und Harmonieninterpretation Damons nur eine entweder gute, veredelnde
oder eine verwerfliche 7j# ausdriickende und demoralisierende Kunst; Gesetze
667 e, wo von einer ethisch indifferenten wawdid die Rede ist, kann nicht auf die
musikalische Mimesis bezogen werden, welche nach musikethischer Uberzeugung
in ihrem Wesen ethisch nie indifferent ist. Hieraus und mehr noch aus der Tat-
sache, dal Aristoteles die hedonistische Bewertung der Musik mods waudidy seiner
ethosfeindlichen Vorlage mit Hilfe einer medizinischen Geist atmenden Theorie
der avdrmavoigt®® in Schranken anerkennt und die musische matded als Mittel der
Erholung gewissermafen als Gegenstiick zu der muBehaften Musikpflege (dcayay))
in die GoyoAio einbaut, mag man ermessen, wie stark bei ihm jene Uberzeugungen
eben doch schon verblaBt sind. Konsequenter ethischer Auffassung entspréche es
némlich, dal sich der dpdd¢ memadevpuérog, der zur eduovoia erzogene Mensch,
nur an ethisch gehaltvoller, formenstrenger Musik erfreuen kann und an der évayria
puodea notwendig MiBvergniigen empfinden kann. Die Musik kann fiir ihn schlecht-
hin nicht Quelle einer 7jdor) sein, die mit seinem xaAdc yaiger nicht identisch
wiire; ein Nebeneinander von musikalischer diaywy?) und mwatdea kann es fiir thn
im Grunde gar nicht geben!®. Die aristotelische Musikaporetik ist ein notwendig
problematisch und gedanklich inkohérent ausgefallener Versuch, zwei innerlich
unvereinbare Auffassungen zu verséhnen und nebeneinander bestehen zu lassen.
Von der leidenschaftlichen AusschlieBlichkeit des unbedingten Ethikers, der um

198 Dije aristotelische Theorie der dvdravois (Pol. 37 b 36; 39a 16. b 15; EN 1176 b 34;
1127 b 33; 1150 b 17; Rhet. 1370 a 15), zu deren Elementen vor allem Spiel und Schlaf
gehoren (Schlaf als drveois des Korpers De coel. 284 a 32, De somn. et vig. 455 b 181f.), ware
ein lohnender Gegenstand einer besonderen Studie. In diesem Zusammenhang wiren die
antiken Theorien iiber Ethik und Physiologie des Schlafes, auf die Platon und Aristoteles
einen wichtigen Einflufl genommen haben (vgl. Ges. 708 b; Kriton Pyth. bei Stob. 3, 3, 64;
Philon Alex. De spec. leg. q. 2, 101-103; Cicero De re p. 4, 1; Plutarch Quaest conv. 7128¢; De
vita et poesi Hom. 207; Dio Chrys. 1, 14; Max. Tyr. S. 191 Hob.; Clem. Alex. Paed. 2, 78.
79,1. 82, 1 — aristotelisch! —; Julian. imp. 2, 87 c. 15, 75 a) zu priifen. Einige Stellen zu
‘Spiel und Erholung’ sind in Beilage 2 verzeichnet.

199 OQhne sich dariiber allerdings direkt zu d&ulern, scheint Aristoteles mit der Anerkennung
der Musik als Mittels der matdeia und daywyr) einerseits, der mawdid/dvdmavoic anderseits
implicite auch zwei verschiedene musikalische Stile zu anerkennen, den ethisch ‘schénen’
zum Zwecke der Erziehung und Mufle und den lustbetonten, den Platon als ethisch bedenk-
lich verworfen hatte, zum Zwecke der ma:did und avdnavos in Zeiten anstrengender doyolia.
Die hedonistische Musik findet in seinem Staate auBerdem zur Erholung der ungebildeten
banausischen Menge Verwendung (1342 a 16ff., in Spannung zu 1341 b 81f.). So kommt
Aristoteles zu einer doppelten Rechtfertigung der hedonistischen Muse, die noch Augustinus
De mus. 1, 4, 5 — wohl indirekt — vorauszusetzen scheint, wenn er den maBvollen hedonisti-
schen Musikgebrauch, sich der Meinung von magni viri etsi musicam nesciunt (was beziiglich
Aristoteles aus 1339 a 30ff. zu entnehmen war) anschlieBend, einerseits zur Erholung des
niedern Volkes, anderseits post magnas curas relaxandi ac reparandi animi gratia gelten
14Bt. Ahnlich befindet schon vorher Aristides Quint. De mus. 2, 68, es bediirfe in einer aus
unterschiedlich erzogenen Elementen zusammengesetzten Biirgerschaft einer fiir jede Ka-
tegorie zutriglichen Ergotzung (yvyaywyia). Vgl. Horaz 4 P 406 ludusque repertus et longorum
operum finis. Dazu jetzt H. Koller a. O. 91 und 190.




MuBe und musische Paideia 119

den tiefen innern Zusammenhang von Staatsethos und musischem Leben weill
und in der Neuerung im Musischen den Keim des Zerfalls erkennt — eine durch den
Gesamtverlauf der antiken Polis- und Musikgeschichte im ganzen bestitigte Uber-
zeugung —, liBt die konziliante Behandlung der Musikprobleme in der aristoteli-
schen Wunschpolitik wenig verspiiren.

Im Zusammenhang mit der Erorterung des Musikzweckes wendet sich Aristoteles
zweimal prinzipiell gegen die Verquickung von oyoAs und wwauded (37 b 35, 39 b 31,
vgl. EN 1176 b 26ff.). Eine isolierende Betrachtung namentlich der ersten Stelle
hat schon zu der Vermutung gefiihrt0, Aristoteles polemisiere hier gegen die hohe
Sinngebung, wie sie die matdid als zentraler Lebensinhalt der Politen in den Nomoi
erfihrt. Nun ist allerdings der Spielbegriff, der jener denkwiirdigen Konzeption
des maillorra diafuvtéor bei wechselnder Bedeutung der mawded in den Nomoi
sonst zugrunde liegt, der besondere platonische, der mit der Verminderung des
Lebenssinnes als ‘bloBer’ watdid zugleich im Hinblick auf die ‘allen seligen Ernstes
wiirdige’ Gottheit die gegensitzliche Bewertung des musisch-kultischen Spiels als
hochster omovdr) mitenthilt und weiterhin mit wawdela koinzidiert; diesen paideu-
tischen Sinn kann natiirlich nur die ethisch wertvolle musische ufunoic haben.
Aristoteles hingegen trifft, wenn er die mauded als moglichen Inhalt der Mufle und
damit (gemilB seinem Axiom doyoloBusy iva oyoddlwuev) als Lebenszweck ab-
weist, die hedonistische MuBeauffassung der zu einem edleren Gebrauch ihrer Mufe
bildungsmiBig nicht vorbereiteten Menge; matdia bedeutet hier und iiberall bei
ihm eine vergniigliche, der omovd?y entgegengesetzte Unterhaltung. Deutlicher
noch geht aus der mit der Politik vollkommen iibereinstimmenden Behandlung
und Bewertung der watdid in der EN 1176 b 9ff. (ebenfalls als 7édoc zwar ver-
worfen, im Dienste der avamavois aber anerkannt)? hervor, dafl er mit der falsch-
lich in den Bereich der eddapovia gezogenen und damit zum Telos erhobenen
7auded eine jedem Beliebigen zugiingliche, in die Kategorie der cwuaziai /jdovai®0?
gehorende Belustigung meint, wie sie die grundlos beneideten und tonangebenden
Dynasten dyevoror dvres dovijc eilinpvois xal EAsvdepiov bevorzugen. Mit
moquanter Schirfe, die personliche Eindriicke vielleicht von den noch halb-
barbarischen makedonischen Fiirstenhofen zu verraten scheint, hebt er die ihm als
Ideal vorschwebende kultivierte oyod7} vom Lebensstil an zeitgenossischen Hofen
ab, der offenbar nichts mehr gemein hatte mit dem feingesitteten MuBeleben spét-
archaischer ionischer und sikelischer Tyrannenhéfe, wie es die Dichtung Anakreons
und Pindars spiegelt®3. Die von Aristoteles als Lebenssinn verworfene maied ist

200 Vgl. Anm. 89.

201 Zum Anacharsisspruch zmailew 6nwe omovddly Tic, mit dem Aristoteles EN 1176 b 35
seine anapautische Bewertung der ma:did bekraftigt (vgl. Gromol. Vat. 17) vgl. Antisthenes
bei Stob. Flor. 29, 65 und R. Heinze, Philologus 50 (1891) 456 ff., bes. 466 Anm. 8; K. Joel,
Der echte und der xenophont. Sokrates 11 2, 765. 880ff.; Schmid-Stahlin, Griech. Literatur-
gesch. 1/2, 566. Zur kynischen Bewertung des Spiels siehe noch Xenophon Mem. 1, 2, 57;
3,9,9.

202 Vgl. bes. 1176 b 13; 1158 a 27; 1172 a 3ff.

203 Dazu Wilamowitz, Pindar 233, und H. Frankel, Dichtung und Philosophie des friihen
Griechentums (New York 1951) 3861f.




120 Ernst Koller

etwas ganz anderes als die vom Platon der Nomoi zum Lebenssinn erhobene
maudid. Zu sagen, Aristoteles wende sich gegen das Lebensideal der Gesetze, scheint
mir unter diesen Umstéinden nicht anzugehen, er miilte denn Platon so vollkom-
men miBverstehen, wie wir es ihm trotz der gelegentlich unbegreiflich oberfldch-
lichen und distanzierten Behandlung platonischer Gedanken, deren der ehemalige
Verfasser des Protreptikos durchaus fihig ist, nicht zutrauen diirfen. Die Abkehr
von Platon manifestiert sich hier weniger in der direkten Aussage, der sich auch
Platon anschliefen konnte, als in der Art, bei uneingestanden enger Anlehnung an
das platonische Vorbild 76 davuaoror xal megirrdy des spitplatonischen Staats-
und Lebensideals stillschweigend abzustreifen. Die satdid-Linie der Nomoi, die
resignierte Deutung des Menschen als eines Spielwerkes der Gottheit, die kultische
Sinngebung des Lebens und alles, was damit zusammenhangt, setzt sich in dem
niichternen Ableger des Nomoiideals, wie ihn die aristotelische Wunschpolis dar-
stellt, nicht fort, wird hier doch die Utopie unter Preisgabe der religios-kultischen
Ausrichtung des Lebens auf die platonische Uberwelt als zentralen Anliegens der
Idealstaatspolitik nochmals einen grofen Schritt an das Wirkliche und Mégliche

herangeriickt. Die platonischen Gedanken, schon in Epinomis und Protreptikos
"ins Kosmische iibersetzt, scheinen vielmehr anderwirts eine iiber Philon von
Alexandrien zu den Christen reichende Nachgeschichte zu haben, deren Unter-
suchung sich lohnen diirfte?. Bedeutsam bleibt die aristotelische Wunschpolis
doch, weil hier zum letztenmal aus dem Geiste der 7jovyia, der die Polis einst ge-
prigt hatte, der Staat als Lebensraum des der Mulle und der persénlichen cultura
anvmy zugeneigten musischen Menschen gezeichnet wird.

Beilage 1
Awaywyr) und Verwandtes in der nacharistotelischen Musikliteratur

Die obigen Ausfithrungen versuchten nachzuweisen, daf§ die Lustwirkung der
musischen diaywyr) der Biirger des aristotelischen Wunschstaates identisch sei mit
dem schon von Platon als Ergebnis der musischen Paideia anerkannten xaAd¢ und
0¥ yabgew. Sie gehort also, was den Lustaspekt angeht, in das Erbe der musik-
ethischen Richtung und kann nicht als spezifisch aristotelische Konzeption be-
trachtet werden. Verwandte Vorstellungen fassen wir iiberall dort, wo die Musik
von Vertretern der ethischen Richtung als Spenderin einer gelduterten, auf musi-
scher Erziehung beruhenden Freude gewiirdigt wird. Dal dieser Aspekt der ethi-
schen Musikpflege weniger hervorgekehrt wird als etwa die allgemeine ethisierende
Wirkung der Musik im Jugendalter, die hesychiastische Funktion beim Mahle
usw., hiingt mit der Reaktionsstellung der stéindig gegen den vulgiren Hedonismus

204 Epinomis 980 ab. 985d; Aristoteles Protreptikos fr. 14 W.; Kosmos und Mensch als
Spielwerk der Gotter geschaffen: Plotin Enn. 3, 2, 15; Proklos In Tim. 1, 39; Maximus
Conf. Ambigua 263 usw. Das umfangreiche Material zu allen Aspekten des Festtagsgedankens
(Erbarmen der Gotter mit den miihevollen Menschen — das Leben als dauernder Festtag —
das Lernen am Festtage als Wiederaufrichtung der im Alltag gefihrdeten Paideia usw.)
gedenke ich in einer besondern Studie (MuBe und Kult) vorzulegen.




MuBe und musische Pa_ideia. 121

ankimpfenden Anhéinger des klassischen alten Stiles zusammen. In einem aristo-
xenischen (teist atmenden Abschnitt bei Athenaeus (627 e-628 a, vgl. Aristoxenos
fr. 127 W.) wird unter wiederholter Berufung auf den hierin die dpyaia xardoraoig
der Griechen bezeugenden Homer ausgefiihrt, dal die Musik von den Alten als
Heilerin von Ubermut und éxoouie und zur Besinftigung der addddeta beim Trink-
gelage beigezogen worden sei. Die orvyvdrne behebend, erzeuge sie ein gesittetes
Wesen und verschaffe sie yapav éAev®épror. Der (stark verkiirzt wirkende) Ab-
schnitt iiber die Rolle der Musik beim Gelage schlieft 628 b mit der polemisieren-
den Feststellung, daB die Musik urspriinglich nicht 7jdoviic ydow émimoAaiov xai
onpotixijc zum Gelage hinzugenommen worden sei. Der Gegensatz der gebildeten
Musikfreude der Alten und der modernen Massenbelustigung entspricht prinzipiell
den Bewertungen der Musik als Gegenstand der dtaywy?) bzw. mawdid in der aristo-
telischen Politik, muBl aber nicht daraus stammen. Eine ‘schickliche Freude’ cha-
rakterisierte nach Athenaeus 633 a das Musikverhiltnis der Spartaner. Weitere
Belege fiir die unter den Ethosfreunden verbreitete Uberzeugung, daB die Musik
nicht nur das vorziiglichste Mittel sittlicher Bildung, sondern auch Vermittlerin
einer gelduterten, auf die &sthetisch-ethischen Qualititen der Kunst bezogenen
Freude sei, lieBen sich leicht erbringen. Mit dem Einflusse der aristotelischen Musik-
doktrinen wiirden wir dort rechnen, wo diese gebildete Musikpflege exakt mit dem
MuBeideal in Beziehung gebracht oder jedenfalls der aristotelische Terminus ver-
wendet wird. Die nacharistotelische Musikliteratur liefert nun nur wenige Zeug-
nisse, die als Nachklang der hohen eudaimonistischen Bewertung der Musik bei
Aristoteles gelten konnen, und die Beziehung zu Aristoteles ist meines Erachtens
in keinem dieser Fille zwingend: Indiz unter andern Indizien fiir die verhéltnis-
miBig (gemessen etwa an den platonischen Staatsentwiirfen) geringe Nachwirkung
des eben in der esoterischen Pragmatie enthaltenen und in musiktheoretischen Be-
langen von den einfluBreichen Werken des Aristoxenos und Herakleides in den
Schatten gestellten aristotelischen Erziehungsbuches. Unter Berufung auf Ilias 9,
186-189 (die groBartige Szene des zu seinem eigenen Leierspiel die Taten der Hel-
den besingenden miiBigen Achill, die auch sonst in der antiken Literatur die Be-
deutung der Musik oder, positiv und negativ, der MuBle gelegentlich illustriert®)
fiihrt Plutarch De musica 1145 in seinem wahrscheinlich auf die aristoxenischen
Tischgespriche zuriickgehenden Abschnitt?® iiber die richtige, auf dem madevze-

205 Sextus Emp. Adv. math. 6, 10 und Athenaeus 624 a als Autorititsbeweis fiir die
hesychiastische Wirkung der Musik, Athenaeus 632 ¢ als Beleg fiir die Thematik der
Musik bei den Alten (Ehre der Gétter und Ruhm der Helden, vgl. dazu jetzt H. Koller
a. 0. 1771f.). Ferner findet sich das schone Bild des miissigen, singenden und spielenden
Achill noch bei Valerius Max. 8, 8 (de ofio = remissio!): Homerus quogue, ingenit coelestis
vates, non aliud sensit, canoras fides vehementissimis Achillis manibus aptando, ut earum
militare robur leni pacis studio relaxaret, und im Zusammenhang mit einer kynisierenden
Empfehlung der dgersj = ndvos bei Maximus Tyr. Or. 15, 5d H. ¢ & 'Ayiddeds 6 umioag
xai éni oxnvijc dvanavduevos xai dodg avtov oyoli] xal xibdoq xal Tjj @Ojj dvémAnoey T6 oToatrd-
nedov moAA@v xaxd@v. Die Szene ist Gegenstand eines pompeianischen Wandgemaildes;
8. Baumeister, Denkmdler des klass. Altertums I 5 Abb. 6.

208 Siehe die kommentierte Ausgabe Weil-Reinach (1900) pag. XVIII. Homer als diddo-




122 Ernst Koller

%05 Tijc povouxijc tedmos®? beruhende Musikpflege aus, dal es nach Homer
dem moAepixnds xai mpaxtinds durchaus anstehe (yofiow mpoorixoveay — moémov —
Enpeney ‘Ayiriet), den Ruhm der Helden und die Taten der Heroen zu besingen
als yvuvdoiov dpédipor xal 100 in den Zeiten der Mulle (doyodvre), um den Mut
auf den bevorstehenden Kampf durch die schonsten Weisen zu ‘wetzen’ (mapa-
Myew). Im Zusammenhang wird wiederholt darauf hingewiesen, daBl Achill wie
auch Herakles auch musisch von Chiron erzogen worden seien. Es handelt sich
also zweifellos um die gebildete, ethische dgéleta und nicht bloBe Terpsis ver-
schaffende Musikiibung im Sinne der ethischen Richtung. Durch Aristoteles’ musi-
sches MuBleideal konnte die klare Beziehung zwischen Musik und MuBe angeregt
sein, welches nach der Uberzeugung des Verfassers der von Homer gelehrte xaodc
fiir die Musikiibung im Leben des dem tétigen und kriegerischen Ideal verpflich-
teten Mannes ist. Von der hohen, teloshaften Stellung der Mufle ist hier allerdings
nichts zu spiiren, und die Musikpflege hat eine der aristotelischen diaywys) fremde
Zweckhaftigkeit. — Unter den von Philodem bekdmpften Thesen des Diogenes von
Babylon ist 4, 17, 19£f. (S. 83) K.28 der Satz kenntlich, dal von den Musikern
das ganze Leben hindurch eine abwechslungsreiche (mowiin) diaywyr) bereitet
werde, wobei an die Mannigfaltigkeit der durch Musik verschonten kultischen und
gesellschaftlichen Anldsse zu denken ist. Diogenes kann, wenn iiberhaupt, nur
sehr mittelbar und entfernt von der aristotelischen Politik beeinflullt sein, weil er
nach Philodem De musica 1, 29, 3 (vgl. 4, 16, 21) die musische Unterhaltung beim
Symposion gegen den Geist der aristotelischen diaywys) als dveoic und mawded be-
zeichnen kann. Philodem seinerseits visiert meines Erachtens an keiner Stelle,
auch nicht in dem die Peripatetiker beriicksichtigenden dritten Buche, direkt die
Musikdoktrinen der aristotelischen Politik?0%. — Endlich verweist R. Schifke in
seiner kommentierten Ubersetzung des Aristides Quintilianus zu De musica 2, 65,
der einzigen diaywyrj-Stelle bei Aristides, auf Aristoteles. Die Alten, heifit es hier,
hitten die natiirliche Neigung der Kinder zu Liedern und Tinzen nicht unter-
driicken wollen, sondern sie unmerklich und allméihlich gepflegt und erzieherisch
beeinflult. So hétten sie aus einer unniitzen eine lustbringende, kultivierte und
wertvolle diaywyn gemacht. Der Ausdruck erscheint hier im Zusammenhang mit
der aus den Gesetzen wohlbekannten Ableitung von Gesang und Tanz aus dem
elementaren Drang zum stimmlichen und ténzerischen Ausdruck. Von Aristoteles
unabhéngig diirfte Aristides auch hier wie iiberhaupt in den musikethischen Aus-
fithrungen seines zweiten Buches auf dltere Quellen zuriickgehen!,

xaloc! Unverkennbar aristoxenisch ist auch 1146a rocadry 7v ) doyala povowed), vgl. Ari-
stoxenos fr. 124 W. ola 7y 1) povour).

207 Dazu Wehrli, Komm. zu Aristoxzenos p. 70.

208 Damit diirfte zusammenhéngen 1, 29, 12. Die iibrigen (im Lexicon Philodemeum von
De Vooys allerdings nicht verzeichneten) diaywyq-Stellen 1, 4 (8. 4). 3,7, 18; 3, 9, 12 K.
geben nichts aus.

209 Dies gegen Schifke, Musikdsthetik 161 und Immisch, Anm. zu Pol. 1339 a 11 im
Apparat seiner Ausgabe der Politik (Teubner, Leipzig 1909).

210 Dazu jetzt H. Koller a. 0. 82f.




MuBe und musische Paideia 123

Beilage 2
Haibed|ludus als Erholung

Aristoteles bezeichnet die rein hedonistische Musikpflege als maided, d. h. als an
und fiir sich wertlosen Zeitvertreib, mift ihr aber wie andern Arten des spieleri-
schen Vergniigens als Entspannung (évesic) und Erholung (dvdmavois) im Dienste
der ernsthaften, wichtigen Aktivitit (omovd”) einen ‘biologisch’ notwendigen Sinn
bei*ll, wie ihn zahlreiche Anekdoten und Apophthegmen als weise Lebensregel be-
rithmter Médnner variieren. Davon sei hier?2 einiges kurz mitgeteilt; die Polaritéit
moudid — omovd ist, wie im einzelnen nicht aufgezeigt sei, von Fall zu Fall ver-
schieden nuanciert, enthélt aber generell den Gegensatz von ernsthafter Tatigkeit
und leichtem Zeitvertreib. Von Amasis, dem der Siebenweisenlegende nahestehen-
den Agypterkiinig, berichtet Herodot 2, 173213, er habe die Staatsgeschifte in den
friihen Morgenstunden jeweils abgebrochen, um sich bei Spiel und heiterer Gesel-
ligkeit zu erholen. Als Freunde ihn ob dieser ihrer Meinung nach unkéniglichen
Nonchalance tadelten, habe er sie auf den Bogen hingewiesen, der bréiche oder
erschlaffte, bliebe er andauernd gespannt, dhnlich wiirde der Mensch entweder
krankhaft aufgeregt oder ginzlich erschlaffen, ei &9éior xaveomovddodar del
undé éc mawyviny vo pépoc fwvrov aviévar. Das Bogenexempel, mit dem Amasis
argumentiert, ist auch sonst in unserem Sinne sprichwortlich?4. Nach einem bei
Stob. 3, 1, 186 Sokrates zugeschriebenen Apophthegma ist das Leben am erfreu-
lichsten ,wenn es sich wie ein Musikinstrument auf Spannung und Entspannung
einzurichten versteht. Die Lebensweisheit, daB sich auch der Philosoph von seiner
geistigen ovyrovioe im Spiele erholen solle, hatte vermutlich die mehrfach, aber
unvollstindig iiberlieferte Szene zu illustrieren, wonach Sokrates einmal von Alki-
biades beim Spiele mit seinem kleinen Lamprokles iiberrascht worden sei?15, Die
Sokratesanekdote ist bei Alian V. H. 12, 15 Teil eines Katalogs, in dem Ahnliches
von Herakles mit Anfithrung des Euripidesfragmentes mallw, uerafoldac yap
movay el prAd, Agesilaos (vgl. auch Plutarch Ages. 25) und Archytas von Tarent

211 Pol. 1337 b 38; 1339 a 16; EN 1176 b 34; vgl. 1127 b 32; 1150 b 16.

212 Dje zahlreichen AuBerungen im antiken, namentlich philosophischen und popular-
philosophischen Schrifttum iiber dvamavoic und wacded als dvdmavoeg kénnen hier nicht vor-
gelegt werden. Hingewiesen sei nur auf Pindar N. 7, 52 u. a. (vgl. Gundert a. O. 67), Gor-
gias Palam. 30 (VS 82 B 11 a § 30); Platon Phileb. 30 e; T'tm. 59 c (iiber maidid | dvdmavoig
als Stimmung des eixwc Adyoc s. E. Howald, Hermes 57 [1922] 72); Kriton Pyth. bei Stob.
3, 3, 64; Cicero De off. 1, 1031f.; Seneca Ad Luc. 15, 5; Plutarch De exilio 603ff., De tuenda
san. praec. 135; Clemens Alex. Paedag. 3, 10, 51f. In der medizinisch-didtetischen Litera-
tur wird der geregelte Wechsel von Spannung-Entspannung im didtetischen Sinne gelegent-
lich empfohlen und physiologisch begriindet. Uber Spiel und Ernst in der ethischen Dis-
kussion der Antike s. L. Radermacher, Weinen und Lachen (Wien 1947) (ib. 96{. iiber das
aristotelische omovdaios-I1deal), E. R. Curtius, Roman. Forschungen 53 (1939) 1£f.; H. Rah-
ner, Der spielende Mensch, Eranos 16 (1949). Stellen iiber &veoic sammelt W. Siiss, N.Jbb.
45 (1920) 29.

213 Dazu O. Gigon, Sokrates (Bern 1948) 125.

214 Qvid Epist. her. 4, 91, Phaedr. 1, 14, 10; Plutarch An sens ger. resp. 792 c¢; Ps.-Plutarch
De lib. ed. 9 ¢; Demoph. Simil. 4; Grnomol. Byz. 129, p. 187 Wachsm.; Gregor v. Naz. Migne
P.@. 37 Sp. 1331; ferner verdreht bei Diogenes Laert. 5, 40. Im Zusammenhang mit der
musikalischen Erholung bei Aristides Quint. De mus. 2, 69; Augustin De mus. 2, 14.

215 Aelian V. h. 12, 15; Valerius Max. 8, 8; Seneca De trang. 17, 4; Plotin Enn. 3, 2, 15.




124 Ernst Koller: MuBe und musische Paideia

berichtet wird. Da die Archytasgeschichte bei Athenaeus 12, 519b als atheno-
dorisch bezeugt ist, wird die ganze Reihe auf Athenodor von Tarsos’ I7epi omovdiis
xal mwawdids zuriickgehen?8, Reizende Bilder von der knabenhaft spielerischen
Entspannung der rémischen GroBen um Scipio d. J. vermittelt, vielleicht aus
Lucilius, Cicero De oratore 2, 22 (daraus Horaz Satiren 2, 1, 71 und Valerius
Maximus 8, 8, 1). Diese Texte gewinnen ein eigenes Relief insofern, als Crassus bei
Cicero (wie Hortensius in dem nach ihm benannten Protreptikos fr. 18 — Non. 383,
21) als Anwalt eines Otiums, das nicht contentio animi, sondern relazatio (2, 22),
nihil agere et plane cessare (2, 24) sein soll, an jene im Spiele gewonnene anims
remissto der Scipio, Laelius, Scaevola erinnert, Scipio aber anderwirts auch Ver-
treter einer geistig hochgespannten MuBle ist im Sinne des von Cato iiberlieferten
Oxymorons seines GroBvaters numgquam se plus agere quam nihil cum ageret® .
Die griechischen Hintergriinde — Kritik der geistig angespannten kontemplativen
oxodij im Sinne des aristotelischen Protreptikos — bleiben aufzuhellen?'8. Anders,
nicht als aufeinanderfolgende Zustinde, gemeint ist die Plinius Episteln 8, 21, 1
empfohlene Mischung von Ernst und Heiterkeit (vgl. Aelius Spartianus Vita Ha-
driani 14, 11). — Unter Hinweis auf Spannung und Entspannung als Lebensgesetz
in der Natur, im Menschenleben und in der toten Materie (Leier und Bogen) emp-
fiehlt Ps.-Plutarch De liberis educandis 9B f., einer meines Erachtens von den
aristotelischen Gedanken iiber die dvdavois beeinfluBten Ausfithrung?8, den Kin-
dern gelegentlich dvanvory T@y ovveydv mdvaw zu gewihren. Unter Berufung auf
magni virs etst musicam nesciunt billigt es Augustinus De musica 1, 4, 5, dal man
sich nach groBen geistigen Anspannungen relazands ac reparands animy gratia mit
MaB an der Musik erfreue, denn ‘der Weise mulBl ab und zu die gespannte Schérfe
seines Geistes lockern’ (ib. 2, 14, vgl. Thomas von Aquin Summa Theol. 2 II qu.
168 a 2), vgl. auch In Isaiam 3; hier diirfte die aristotelische Politik nachwirken?2,

218 Dazu C. Hense, Rh. Mus. 62 (1907) 313f. und Radermacher a. O. 136f.

217 Cicero De rep. 1, 27; De off. 3, 1 (vgl. die christliche Umdeutung bei Ambrosius De
off. 3, 1, Epist. 119, 11f.); Ps.-Plutarch Reg. et imp. apophth. 196 b; nihil cum ageret wird
von K. Latte, Sallust (Leipzig 1935) 50 meines Erachtens nicht zutreffend als Verlegenheits-
umschreibung fiir den mangelnden Begriff der geistigen Aktivitat gedeutet. In stoischer
Tradition bei Seneca Ad Luc. 68, 10 otium tibt commendo (anders als die Epikureer), in quo
maiora agas et pulchriora quam quae religuisti. Vom Otium der Kleanthes, Chrysipp, Zeno
sagt Seneca De otio 6, 5: sed tidem nihilominus non segnem egere vitam ete. Vgl. noch Plinius
Ep. 1,9, 7: satius est enim, ut Atilius noster ... dixit, otiosum esse quam nihil agere. Was die
griechischen Hintergriinde angeht, ist vor allem an die platonische Vorstellung des in einem
héheren Sinne tatigen Politikos und die davon beeinflullte aristotelische des doyiréxrwr als
des eigentlich Handelnden zu denken.

218 Siehe noch Plutarch De Alex. magni fort. aut virt. 332 ¢ und Sueton Aug. 83 iiber den
Ludus als Lebenselement bei Alexander bzw. Augustus.

219 AuBer der gedanklichen Ubereinstimmung mit den oben Anm. 211 angefiihrten
avdravoig-Stellen bei Aristoteles scheinen mir vokabularische und phraseologische Ankliange
dafiir zu zeugen, vgl. etwa die Wendung 9 b 6t mdc ¢ Piog Hudv eis dveow xai onovdny
dejonran mit Pol. 1333 a 30 degjonran 08 xai mdc 6 Piog eic doyoriar xai sic oyornp.

220 Vgl. Anm. 199.




	Musse und musische Paideia II : über die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

