
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 2

Artikel: Musse und musische Paideia II : über die Musikaporetik in der
aristotelischen Politik

Autor: Koller, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Muße und musische Paideia II
Über die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

Von Ernst Koller, Solothum

h) Kapitel 5*

Aristoteles bezieht sich am Anfang deutlich auf die vorangegangene
Musikaporetik des 3. Kapitels, die er aufgreifen und fördern will (xaXcög 6' e%ei xal vvv

avaXaßdvxag avra. ngoayayelv); für den Urheber dieses Satzes scheinen jedenfalls

zwischen den Kapiteln 3 und 5 keine wesentlichen Differenzen zu bestehen.

Als noch abzuklärende Probleme werden jetzt aufgeworfen: 1. rtva eyei dvva/uiv;
und 2. rivog del %olqiv (iexe%eiv avrfjg; Die Formulierung (ovte - oute) macht
es deutlich, daß es sich dabei um zwei wirklich verschiedene Fragen handelt;

/Liereyeiv geht (enger als 37 b 29) auf das 39 a 33 als besonderes Problem
hervortretende eigene Lernen und selbsttätige Musizieren, während 39 b 11 das erste
Problem tatsächlich als JCQcbrr] £rjtr]Oig wieder angezogen wird. Zunächst steht die

Leistung der Musik (dvva/zig vgl. 39 a 22 cog öwafievrjv, 24 dvvao&ai, 41 övva/Mg),

und zwar in der Paideia selbst im Vordergrund; övva/jag ist bekanntlich ein fester

Gesichtspunkt in der Behandlung einer reyvr], vgl. z. B. Piaton Gorg. 447 c. Zur
Wahl gestellt werden 1. naudia und ävcmavaig 39 a 16, 2. agexr] und Formimg
des tfßog a 22, 3. diaycoyrj und (pgovrjoig a 26 als mögliche Wirkungsbereiche der
Musik. Wenn bezüglich der Ttaidia an erster Stelle geantwortet wird, die Jugend
müsse nicht ihretwegen musikalisch unterrichtet werden, wird die naidid damit
nicht 'scheinbar endgültig verworfen'115, sondern lediglich ausgesagt, daß sich

fia&rjoig (sie wird 39 a 31 als onovdrj charakterisiert) und Tiaudiä ausschlössen,

Spiel und Vergnügen könnten nicht der unmittelbare Sinn des Musikunterrichtes
sein. Andernfalls wäre die Begründung, wie sie die Parenthese gibt {ob yäg nal-
Covoi fiar&dvovreg, fiera Xvnrjg yäg f\ pid&rjoig116, Merkmal der navbia ist aber
immer die r\bovr\) sinnlos. 39 a 31, vollends b 14 ist die naiöia der Erwachsenen
als möglicher Sinn der onoobr\ in den Jahren des Lernens anerkannt. Ebensowenig

* Vgl. Mus. Helv. 13 (1956) Iff.
115 So Lienhard a. O. 35.
118 Die Aussage steht in einer gewissen Spannung zu der spätem 40 b 14, wo erklärt

wird, der Musikunterricht sei gerade deshalb passend für das Jugendalter, weil dieses nichts
aviqdwrov ertrage, die Musik aber (pvosi rmv ridvcr/ievcuv sei. Auch die hübsche Deutung der
TiauSeia als nXmayrj der heranwachsenden Kinder 40 b 30 läßt jene als Indus erscheinen.
Sie entspricht ihrerseits Oes. 659c-660a, vgl. auch die von Newman ad loc. genannten
Stellen Oes. 819b. 820a. Aristoteles kann nach dem jeweiligen Gedankengang gewisse
Momente (hier die Mühe des Lernens) so stark betonen, daß er leicht in Widerspruch mit
andern Stellen gerät. Aufgabe des Interpreten ist es dann, die momentane Beweisabsicht
herauszustellen. - Die Lust hebt als beBondern Vorzug der Beschäftigung mit der Musik
hervor Aristeides Quint. De mus. 1, 3; vgl. 2, 62; 2, 64f., und noch bei Theon 11 Hiller
eignet sich die Musik deshalb besonders zum Jugendunterricht öiä t6 rfj dxpeXsla fis/xiy/iivr]v
l%uv äßkaßfj hbovrjv.



Muße und musische Paideia 95

wird anschließend die ötaycoyrj 'als unmöglich hingestellt'117, sondern lediglich als

eine dem Knabenalter noch nicht zukommende Wirkung ausgeschieden, denn -
unverkennbar aristotelisch - ovöevl yäg dreht TiQoorjxei rekoq. Wie soll, um
eine Analogie aus dem allerdings ganz anders gearteten Musikerleben des modernen
Menschen heranzuziehen, wer sich mühselig und knabenhaft an Mozart versucht,
etwas von dem Glück und dem Trost ahnen, den ihm diese gleiche Musik als

gegereiftem Menschen schenken wird In Analogie zu dem 39 a 31 über das Verhältnis

der jugendlichen cmov&rj zu der jzaiäid der Erwachsenen Bemerkten könnte der
Verfasser die musische Paideia auch im Hinblick auf die diayoyyrj im Erwachsenenalter

rechtfertigen. Aber das Iuventutis negotium, senectutis otium, der nachmals

von Cicero - mit andern Inhalten freilich - abgewandelte Gedanke, wird in dem

lässigen Sprechstil nur flüchtig angerührt118. Der eindeutig auf die ethosbildende

Wirkung als einzige der Musenkunst schon im Jugendalter zukommende dvva/Mg

zielende Gedankengang wird 39 a 33 abgehrochen. Es drängt sich das 39 a 15

angekündigte Problem der tätigen Musikübung vor. Umständlich und mit bezeichnenden

Exempla wird bezüglich jeder der drei Anwendungen das Problem
aufgeworfen, weshalb man sich selbst musikalisch-technische Kenntnisse zu eigen
machen müssen, statt durch das notwendig vollkommenere Spiel der Berufsmusiker119

die gleichen Wirkungen zu erfahren. Wir glauben nun in diesem Abschnitt
und dem damit zusammenhängenden Kapitel 6 den Einfluß von Gedanken
wahrzunehmen, wie sie für die antiethische Bichtung in der Bewertung der Musik
charakteristisch sind. Allerdings können wir die entsprechenden Zeugnisse bei unserm
Überlieferungsstand nur den viel spätem Skribenten Philodem und Sextus

entnehmen, und hier dienen sie ihrerseits der Kritik an spätem Anwälten der
musischen Paideia (namentlich Diogenes von Babylon). Nun sind aber beide Richtungen

natürlich viel älter120 und verfügt ihrer jede über einen geschlossenen Kern von
Vorstellungen und Motiven. Wenn daher schon hei Aristoteles Motive auftreten,
die der Gesinnung und Argumentation der Ethosgegner entsprechen, werden wir
nicht einen wie immer auszudenkenden Einfluß peripatetischer Musiktheorie auf

117 So Lienhard a. O. 35.
118 In 39 a 31 ff. (äXX' lamg äv ddfeiev rj rmv naiämv anovdi) Jiaidiäg eivat ydgcv ävdndcn

yevofiivoig xai reXeiax&eioiv) kann sich reXeiorde iaiv nur auf die öiaymyrj der gebildeten
Erwachsenen beziehen, also Entgegnung auf 39 a 29-31 sein, das Telos spielt ja im Falle der
naidid keine Rolle.

119 Vgl. damit den Ausfall der Hibehrede auf das mangelhafte technische Können des
angegriffenen Harmonikers bei Crönert, Hermes 44 (1909) 504 (I 23ff.): eig rovro äi egxftvxai
rdXfitjg, more %{qovqv noXv)v xa(rargiß)eiv iv ratg xogdaig, ytdXXovreg fiev (jioh) x)el(o)o(v reo)v
ya(A)rc5j>, aldorceg de rmv miömv. Damit ist zu vergleichen Aristoteles Protr. fr. 5 b W. oi yev
yäg rag änodeii-eig xai rovg ovXXoyiOfiovg dimgioyevoi Jteoi avycpcoviag xai rmv äXXorv rmv roi-
ovrcov maneg oi xarä rpiXoaotpuiv oxoneiv eim&aoiv, ovöevog de xoivmvovoiv rcöv egycuv, äXXä
xäv rvyxdvmoiv avrmv övvafievoi ri xetgovgyeiv, örav fta&moi rag änodeiigeig,
maneg ejilrtjdeg, ev&vg avrd /etoor Jioiovoiv (die Musiktheoretiker), oi de rovg ßev
Xoyovg äyvoovvreg, yeyv/uvaoyevoi de xai äo£d£ovreg og&mg (vgl. Plutarch De mus. 43) öXm
xai navri diacp&govai rcodg rag XQ£cag (die Künstler).

120 Die Hibehrede wird von W. Crönert, Hibehrede über Musik, a. O. 503ff. gegen die noch
weiter hinauf gehenden Ansätze früherer Interpreten auf ca. 390 datiert. Dazu W. Nestle,
Vom Mythos zum Logos (Stuttgart 1940) 463, und Janssens, Philolog. Studien 11 (1939/40)
90 ff.



96 Ernst Koller

die Antiethiker annehmen, sondern sie schon bei Aristoteles als Reflexe antiethischer

Doktrin zu verstehen suchen.

Doch zurück zu 39 a 33. Das rein hedonistische Musikverhältnis vertreten die
Perser- und Mederkönige121. Dies paßt gut zu EN 1176 b 16, wo oi ev Talg dwaarel-
aig die nicht maßgebenden Repräsentanten der falschen hedonistischen Muße
im Spiele sind, äyevatoi ovrsg fjdovrjg elXtxgivovg122. Es ist nun zu beachten,
daß sich bei Aristoteles das Problem des Selberlernens gerade im Bereiche der
Paidia aufdrängt123. Müßte man sich nicht mit ebensoviel Grund um die Kochkunst

bemühen Nun ist der Gedanke, daß die mühevolle Aneignung (vgl. 39 a 39

dtanoveiv) musikalischer Kenntnisse überflüssig und nutzlos sei, bezeichnend für
jene Richtung, die in der Musik nur die Quelle einer (wie jedenfalls die Epikureer
hinzufügen) überflüssigen Terpsis erkennen, die ihrerseits dem kulinarischen Genuß

an Würde nicht überlegen sei. So argumentiert etwa Philodem De musica 4, 37,
13 und 31 K. gegen Diogenes (vgl. 31 rrjv de /mdrjaiv xal jueXerrjv Iva TSQnm/iev

avrovg eninovov r' elvai xtL). Es ist sinnlos, sich um musikalische Kenntnisse zu
bemühen, um sich selbst eine Terpsis zu bereiten, wie sie auf Weg und Steg genossen

werden kann. Die par excellence banausische Kochkunst124, Musterbeispiel
einer sinnenschmeichelnden Gaukelkunst auch bei Piaton Gorgias 462ff., und die
Tafelgenüsse werden von den Anwälten der hedonistischen Musikbewertung mit
Vorliebe mit dem musikalischen Genuß parallelisiert125, und bei Sextus Emp. Adv.
math. 6, 29ff., besonders 33 Bekker, dient der Vergleich mit der dtpaQTvrixrj
gerade dem Gedanken, daß wir ohne sie ebensowohl eine Speise genießen als ohne

musikalische Fachkenntnisse uns an einer gefälligen Melodie erfreuen können. Die

Vermutung scheint demnach probabel, daß schon Aristoteles an der vorliegenden
Stelle einem antiethischen Argument Raum gibt.

Das gleiche Problem stellt sich zweitens auch, wenn man die ethosformende

Dynamis der Wirkung anerkennt: sollte es nicht möglich sein, ohne eigenes Lernen
zur richtigen Freude und zum treffsicheren Urteil über wertvolle und wertlose

121 Über deren cmaidevola schon Gesetze 694f.; gegen die xenophontische Idealisierung?
Vgl. auch Xenophon Gyrop. 4, 6, 11 über yovaovnyoi am Perserhof, worauf gut Newman
z. St. verweist.

122 Ähnlich waren nach Chamaileon Ilegi fiiftrjg (fr. 32 Köpke) ol ratg e^ovoiaig xQVjyevoi
und zwar erst die barbarischen Dynasten die Ürheber des großen berauschenden
Weingenusses beim Mahle, denn ovx ixovreg etIqov yöovijv rarnyg xaXXioj (vgl. EN 1176 b 19ff.)
daiEOreQ-rifiboi rrjg naideiaq xarapevyovocv (vgl. EN 1176 b 12) eni rov olvov.

123 Lässig und überflüssig 39 a 35f. peraXaftßdveiv rjjfe rjöovfjg xal Tfjg /ta&yaEojg. Es
geht ja bei der naiöia lediglich um rjdovrj. Indiz unter andern Indizien für den improvisatorischen

Charakter der ganzen Abhandlung!
124 Vgl. die von Newman ad loc. genannten Stellen 1255 b 23ff. Plutarch Lycurgi et

Numae comp. 2, F. Pomp. 73, deren Urteil als allgemeine Auffassung nur bestätigt wird
durch den Widerspruch der Athen. 660 d ff. für die Würde der payeiQix1/) vorgebrachten
Zeugnisse. Vergleichspunkt neben Kochkunst und Tafelgenuß sind in der antiethischen
Literatur vor allem noch ftvga und /ivgeyiixp, die wie die povnixrj und yayeiQixy fest zum
Gelage gehören (vgl. Xenophanes FS 21 B 1-3 D.-K., Xenophon Conv. 2, 2f. und Hug Art.
Symposion RE IV 1266), ebenfalls um Musik und Musiker verächtlich zu machen (Phüodem
a. O. 4, 20, 38 u. a.). Vgl. Plutarch Pericl. Kap. 1 über die soziale Qualifikation der pvgeywl.

125 Philodem De mus. 3, 31, 14 (S. 34); 3, 54, 3 (S. 45); 3, 75, 26; 4, 3, 34 (S. 65); 4, 18,
25 (S. 85); 4, 20, 35 (S. 88); 4, 33, 8 (S. 103) Kemke.



Muße und musische Paideia 97

fxehj zu gelangen, wie dies die Lakedämonier von sich behaupten Sinnlos und

fragwürdig ist die musische Paideia, wie eben angedeutet, in den Augen der

Ethosgegner. Man könnte demnach in der Ausdehnung des Lernproblems auch auf die
ethische Position ein Autoschediasma des Verfassers erkennen. Doch scheint meines

Erachtens die ausdrückliche Berufimg auf spartanische Aussagen (&q tpaai 39 b 3)
dafür zu sprechen, daß von den Anwälten der spartanischen äywyrj deren einseitig
kriegerisch-gymnasiastischer Charakter mit der Begründung gerechtfertigt wurde,
daß der Musikunterricht verweichliche (vgl. 40 b 40, 41 a 5, Aristoteles polemisiert

gegen philolakonische Literatur 33 b 12ff. 18ff., Thibron!), wobei sie aber
ethisch begründete Wertunterschiede im Musikalischen bestehen ließen und zur
Begründung dafür, daß die Lakedämonier dennoch dvvavxai xqiveiv 6q$wq xä

XQVjOxä }tat xä firj xQrjaxä xwv /ueXwv (39 b 1), auf die Verdienste Spartas um die

Reinerhaltung der alten Musik seit den Tagen Terpanders hinwiesen, wie sie in
negativer Beleuchtung schon der Sphragis der Perser des Timotheos (219ff.) zu
entnehmen sind und in späterer Literatur immer wieder hervorgehoben werden126.

- Als Ziele der Musikerziehung werden 39 b 1 die mit der allgemeinen ethischen

Bildung zugleich zu erwerbenden Fakultäten des yaiqeiv xal xqiveiv oq&wq xä

Xßrjoxä xal xä /irj xQyarä xwv fisM>v genannt, wie wir sie aus Gesetze 654 c. 555 d
u. a. kennen. Nun wurde die diayaryr) 39 a 30 den xeXeiwDeicu nsTtaidsv/isvoig
vorbehalten. Sie beruht also offenbar auf den bildungsmäßigen Voraussetzungen
des ^atjoew xal xqiveiv öqüwx; und gehört damit in die ethische Tradition Platon-
Damons.

Im Falle der diaywytf, an dritter Stelle, wird das Problem der selbsttätigen
Musikübung exemplifiziert an der 'Vorstellung, die wir von den Göttern haben,
läßt doch kein Dichter Zeus selber singen oder die Kithara spielen, vielmehr
betrachten wir Leute, die solches tun, als Banausen'. Es ist ungemein bezeichnend,
daß als korrelate Gottesvorstellung127 zum Leben der eXevüeqoi xal TisTiaidsvfiEvoi

(denen die diaywyrj allein zukommt) wieder die homerisch-dichterische eintritt,
die wir als erhöhtes Abbild der aristokratischen Gesellschaft zu betrachten
gewohnt sind128. Weislich beschränkt Aristoteles das erst allgemein (tieqI xwv ftswv)
gefaßte Beispiel auf Zeus, den immerhin der Dichter einer verschollenen Titano-
machie einen Siegestanz aufführen läßt (Athenaeus 22 c, vgl. 277 d), aber Apollon
spielt die Leier so wohl als Achill zu seinem eigenen Spiel die Ruhmestaten der
alten Helden besingen darf, und noch in Pindars Gesellschaft ist es durchaus nicht

12« Vgl. dazu vor allem Athenaeus 628 d Aaxeöaifiövioi ö' ort fiev ifidv&avov rrjv fiovoixrjv
oüöi Myovoiv • oti de xolveiv dvvavxai xaMög xrjv xiyvr/v 6/tohoyelxai tioq' avxütv xal <paotv xgig
rjörj aeofoxevai öierp&aoßevriv avrrjv. Weiteres Material zu den drei 'Rettungen' der Musik
durch die Spartaner (gegen Terpander, Phrynis, Timotheos) bei P. Maas, Art. Timotheos
RE 2. R. 2, 313.

127 Analog ist die philosophische Gottesvorstellung der Metaphysik Abbild des kontemplativen

Lebensideals, vgl. Met. 1072 b löff. mit Protr. 58, 3ff. R.
128 Bei Athenaeus 627 ef ist Homer Zeuge für den richtigen symposiastischen Gebrauch

der Musik als UxtQog rfjg fißgecog und Vermittlerin der yanä iMv&egiog bei den Helden (Od.
8, 99; 17, 271) und den Göttern (II. 1, 603). Das Ganze ist wohl aristoxenisch, vgl. Wehrli
zu Aristox. fr. 123.



98 Ernst Koller

ängeneg, ÄvQag &iyydve/nev; der alte Demophilos hat keinen andern Wunsch. Die
emxifxrjoig des Banausischen (40 b 40) gehört eben in die Zeit des voll entwickelten

Berufsmusikertums129. Aristoteles macht sie sich, wie aus 39 b 8 schon deutlich
wird, weitgehend zu eigen, stellt aber 39 b 10 die Prüfung der ganzen Frage für
später in Aussicht (er kann hier noch nicht Stellung nehmen, weil seine Beantwortung

- vgl. 40 b 20ff. - die noch nicht behandelte ethische Wirkung der Musik als

anerkannt voraussetzt130) und greift die noch nicht erledigte jiQmxr) Cijxrjoig
(gemeint ist 39 a 14) auf. Diese lautet nun: notsqov ov ftexeov sig naidsiav trjv
fiovoixrjv fj dexeov, xai xi dvvaxat xä>v diajcogrf&evxeov xqwjv, nöxsQov naideiav f)
natöiäv rj öiaycoyr/v; Alle drei Möglichkeiten der Anwendung werden nun prinzipiell
bejaht, der oben vorwaltende Gesichtspunkt der unmittelbaren Dynamis im
Jugendalter fällt also weg. Zu Spiel und Erholung einerseits, Muße und edler

Lebensgestaltung anderseits eignet sich die Musik dank ihrem Lustgehalt, denn
die Erholung muß als laxqeia xrjg diä xcöv ndvoov kvnrjg 39 b 16 lustvoll sein und
die diayayyrj 39 b 1 rd evdaifiovelv) jedenfalls neben dem xaAov131 nach
allgemeiner Überzeugung (b 18, vgl. 38 a 6) auch tföovrf enthalten. Wieder belegt
unbefangen ein Dichterwort den Lustcharakter der Musik132 und damit ihre Eignimg
zu Muße und Erholung, aber aus 39 b 25 wird deutlich, daß es sich in beiden Fällen

nur um eine äßhaßfjg rjdovrj handeln kann, wie sie Piaton mit dem yaiQsiv xaXarg

als Begleitwirkung der ethisch wertvollen Musik (vgl. Gesetze 670 d xai adovxeg

avxoi xe rjdoväg x6 naQaxQfjfia aaivelg ijdcovxat mit 657 b-d) und unter Umständen,

dies aber nicht im Falle der als mimetische Kunst nie indifferenten Musik,
als Selbstzweck durchaus anerkannt hatte (Staat 357 bc, Gesetze 667 de, naidiä
hat hier mit Kunst nichts zu tun)133. Aristoteles bejaht 39 b 14-31 die Eignung der

129 Musiker als Banausen verachtet, s. Belege bei J. Burckhardt Griech. Kulturgesch. 4,136 f.
130 Vgl. Anm. 159.
131 Vgl. das Urteil Rostagnis Anm. 91.
132 39 b 20f. wird auch die von Piaton (Gesetze 669d, vgl. Philodem De mws. 1, 1, 26 K.)

verpönte y>Mj (avXrjOig etc.), wie sie zuerst naturgemäß in der virtuosen Auletik - Midas,
Sakadas - und dann auch Kitharistik aufgekommen war, als lustvoll bezeichnet, damit
aber noch nicht anerkannt, ihre ausdrückliche Ablehnung erfolgt dann 41 a 24.

133 Lienhard beruft sich a. O. 37 für seine Deutung '... daß er jetzt ohne weiteres erklären
kann, die rjdovrj der Musik, von der Piaton eingestehen mußte, daß sie die menschliche
Seele verderbe, sei unschädlich ...' auf Staat 557 b, Gesetze 667 e. 670 d, Stellen also, die
meines Eraehtens nur das Gegenteil beweisen können: daß Piaton die Lustwirkung der in
seinem Sinne schönen und guten Musik als unschädliche Lust (670 d, vgl. 813 a) durchaus
anerkennt und auch Spiel und Scherz als Vermittler harmloser Freuden gelten läßt (Gesetze
667 e; Staat 357 b). - Voller Irrtümer sind auch die Ausführungen, die B. Michael, BpW
1920, Sp. 1075ff. im Zusammenhange seiner Kd&anoig-Vntersuchung der rjdovrj äßlaßrjg
widmet. Er bringt diese (Gesetze 667 d e. 668 a b; Staat 357 b) in Beziehung mit der xoivrj
xai yXvxela /lovaa Gesetze 802e ff. und erklärt diese letztere als 'Musik, deren Wirkung eine
unschädliche Freude ist', und schließt daraus, Piaton anerkenne zwei Arten der Musik: eine
kraft ihres Wahrheitsgehaltes wertvolle und eine andere, deren Zweck nur die Lust sei.
'Diese von derartiger (xoivrj oder xoivrj xai yXvxeia fiovaa) Musik hervorgebrachte Lust
nennt Piaton rjdovrj aßkaßrjg und dazu noch naidid, weii sie ja keinen nennenswerten Nutzen
oder Schaden bringt. Aristoteles stimmt also in seiner Unterscheidung der Musik rtgdg
naidtdv und naideidv mit Piaton überein'. Dagegen ist zu sagen, daß die xoivf) xai yXvxsta
jiovaa Gesetze 802 c Gegensatz der ow<pQon> und reraypbr] jiovaa (ebd.) ist, also die dem
Plaisir der Massen dienende moderne Kunst, deren Wirkung Piaton nie als fjdovrj äßÄaßrjg
hätte bezeichnen können. Piaton ist der konsequente Musikethiker, der im Sinne der für



Muße und musische Paideia 99

Musik zu Vergnügen und Muße wegen des beiden Zuständen inhärierenden
Lustmomentes. Hier zeichnet sich sogleich die Gefahr des Verwechselns ah, der die
Menschen nach 39 b 31 auch erliegen, indem sie das Vergnügen zum Lehenszweck
erheben (avfißdßrjxe de rolg äv&QWJiotg notela&ai rag naidiäg reXog); in ihrem
Streben nach dem Telos134 glauben sie dieses irrtümlich in den mit der Lust des

Telos eine gewisse Ähnlichkeit (Sftobofid ri 39 b 35) aufweisenden Vergnügungen
zu finden. Aristoteles hatte selbst etwas leichthin die r\bovr\ als gemeinsamen
Wesenszug an naiöid und diaywyrj hervorgehoben, als wäre dies einerlei, und ist
deshalb genötigt, in dem kurzen prinzipiellen138 Zwischenstück 39 b 31-40 auf den

Lustaspekt, zunächst fast etwas berichtigend (exel Y&Q ?amg rjöovrjv nva xal rd
relog 39 b 32), einzutreten; die früheren Aussagen erhalten eine allerdings ebenso

knappe Ergänzung. Die Lust der Eudaimonia ist als eine 'nicht beliebige, gewöhnliche'

(39 b 33 ov r>)v rv%ovoav), dies heißt also: jedermann zugängliche, von
sittlicher und geistiger Bildung unabhängige Lust136, zwar keineswegs identisch mit
jener des Vergnügens, aber naiöid und ötayayyr) weisen darin eine verführerische
Ähnlichkeit auf, daß beide keinem außer ihnen, in der Zukunft liegenden Zwecke

dienen (ovöevdg rätv eoopevcov evexev131). Generell zu sagen avrwv elai Svexev

ging nicht an, denn bezüglich der naiöid-Lust wird gleich differenzierend
angemerkt, sie sei t&v yeyovoroov olov tzovojv xal Xvnrjg. Mehr als diese esoterische

Abbreviatur vernehmen wir in der Politik nicht über die der seelischen Heilwirkung
der ävcmavaig (39 b 17 laxgela, 37 b 41 cpaq/j,axeia) zugrunde liegende Lust-
Damon charakteristischen gegensätzlichen Interpretation der Rhythmen und Harmonien
(vgl. Damon KS 37 B 5. 6. 9) nur gute oder schlechte, schöne oder unschöne Musik kennt,
da diese in jedem Falle mimetischen Gehalt aufweist, ethisch nicht indifferent sein kann.
Wenn Gesetze 667de naiöid als Urheberin einer fjöavrj äßXaßrjg bezeichnet wird, handelt es
sich bei dieser naiöui, die gar keine alrfteia oder überhaupt 6/mi6tt]s erzielen will (667 d 9
bis e 4) ausnahmsweise einmal nicht um mimetische Kunst, sondern wie G. Müller a. O. 56
richtig erklärt, etwa um 'Scherz- und Unterhaltungsspiele'. So ist auch Staat 357 b zu
verstehen. Gesetze 670 d hingegen geht auf die wertvolle Musik, an der sich die Nomoibürger
dank ihrer Paideia erfreuen können. Die Lustwirkung dieser Musik kann natürlich auch
und vorzüglich als 'unschädlich' bezeichnet werden fjöoväg äaiveig ijöcavxai vgl.
813 a fjöwrjv eixv%fj). Als Innovation des Aristoteles ist die Anerkennung einer ausschließlich

der naiöid/tföovtf, also ethisch indifferenten Musik zu betrachten. Wir werden auf diesen
Punkt zurückkommen. - Sehr ungenau vermischt auch Rostagni a. O. 40 und 46 die rjöovr]
äßXaßrjg der naiöid bei Piaton mit der Kunst, bei der die Exaktheit der Wiedergabe (dg&oxtjg)
den Ausschlag gibt. ('L'intenzione di Aristotele 5 dunque anche qui affine a quella del suo
maestro, il quale nelle leggi era giunto all'ardua seoperta di un piacere innocente, prodotto
dalle arti[!], che potrebbe chiamarsi divertimento [naiöid} in quanto non gli consegue nessun
danno nö giovamento veramente eonsiderevole.') - Ein Nachklang der äßXaßrjg fjöovrj noch
bei Theon, vgl. Anm. 116.

134 Crjxovvxeg de xavxrjv (d. h. die rßovrj des Telos) 39 b 33, vgl. 38 Qrjxovai rfjv eiöaifwvlav.
Zugrunde liegt wieder das Axiom äaxoXovfzev ha o%oXdC(ofiev, also die Vorstellung, daß
das xaXärg ayoXd&iv das allen Tätigen vorschwebende Ziel sei (vgl. 37 h 30ff.), die Aristoteles

eigene teleologische Konzeption des Mussegedankens.
136 Auf die fiovawfj als ein mögliches Mittel der naiöid neben andern kommt der

Verfasser erst wieder 39 b 40 zurück.
133 Vgl. 38 a 7 Tavrrjv rfjv rjdovijv ovxeri rrjv avrfjv rifriaöi xxX. (wie die Lust der

naiöid) mit EN 1177 a 6 änoXavaeie äv xcäv oarfiarixcöv fjdovobv (so werden hier die i)dovai
der naidia, um die es im Zusammenhang geht, ausdrücklich qualifiziert) 6 xvycbv xal dvöga-
tzoöov ovy fjxxov xov ägloxov; vgl. dazu noch EN 1153 b 34.

137 Spiel und Eudaimonia als zweckfreie Aktivitäten werden auch EN 1176 b
nebeneinandergestellt.



100 Ernst Koller

konzeption138. Als Vermutung sei geäußert, daß dem Verfasser bei dieser nur in
genetischem Zusammenhang mit einer vorangehenden Unlust bestehenden Lust
der Rhet. 1069 b 33 von Aristoteles selbst vertretene Begriff der Lust als einer

'Bewegung der Seele' (vgl. Politik 37 b 42) und 'fühlbaren Wiederherstellung des

(durch die Xvjirj entstellten) naturgemäßen Zustandes' vorschwebt. Es handelt
sich also um jene aus der platonischen Lustlehre139 sehr bekannte und weiterhin
auf die Medizin, der das WechselVerhältnis von rjdovtf und Xvnrj schon mit Vorliebe

zur Illustration des allopathischen Prinzips dient140, zurückgehende Erklärung der
rjdovtf, die Aristoteles EN 1152 b 12ff., Met. 1173 a 29ff. im Sinne seiner späteren
rjdovrj-eveQyeia-Lehre der Kritik unterzieht141. Als Beispiele für rjdovtj und Xvjtt] werden

im Zusammenhang mit der bezeichneten Stelle der Rhetorik äziovlat, gafivfiiai,
äfiiXetat, 7taid tat bzw. eTii/uskeiai, OTtovSai, owxoviai genannt. In der Politik
allerdings bleibt die Lustvorstellung im Bereiche der anapaustischen Musik seltsam
undeutlich und wird die ästhetisch geläuterte, auf dem xaXov beruhende Lust der

öiayayyrj auch nirgends als unlustfreie 'reine' Lust von der an Xvtzt] gebundenen
Lust der Erholung abgehoben. Man dürfte dies um so mehr erwarten, als es in der
EN im Zuge der Kritik an der rjdovrj-xlvr]oig(-y£V£Oig)-Vorstell\mg geschieht142.

Mit einem für das Verständnis besonders schwierigen Satze biegt Aristoteles
39 b 40 nach der Reflexion über Vergnügen und wahre Eudämonie wieder in die

Musikaporetik ein und kommt er b 41 (äXXä xal diä to yorpi/xov slvai TtQÖg rag
ävajtavoeig) genau auf den Punkt zurück, an den sich b 31 die Digression
angeschlossen hatte (xQrjOilTOV äv eh] diavanaveiv iv Talg dato TavTrjg rjdovaäg). Die
Erfahrungstatsache, daß sich die Musik nun einmal zur Erholung eignet,
berücksichtigend (39 b 41), läßt er Ttaiöia und avÖTtavaig als akzidentelle Leistungen der
Kunst gelten, betont aber, daß ihre Natur von höherer Würde sei, als um bloß dem
bezeichneten Bedürfnis zu genügen. Nicht nur der von der Musenkunst ausgehenden

xoivrj oder cpvaixr] rjdovrj, wie sie die Menschen aller Lebensalter und Stufen
sittlicher Bildimg empfinden könnten, dürfe man sich ihr zuwenden; vielmehr sei

zu untersuchen, ob sie nicht auch für fj&og und ipvy/i Bedeutung habe. Niemand

138 Mit Recht spricht Rostagni a. O. 52 von 'quella vaga impressione di ristoro'.
139 Zum Lustproblem hei Piaton und Aristoteles s. A. E. Taylor, A commentary on Plato's

Timaeus (Oxford 1928) 446ff.; A. Dies in der Einleitung zu seiner Ausgabe des Philebos,
Coll. Bud6 (Paris 1941).

140 De flatibus 1 dienen z. B. zur Illustration des Grundsatzes rd evavxia xwv evavxUov
ianv lgpaxa u. a. novov di anovig (Ifjrai), vgl. ferner Aphorismen 2, 22; De nat. hom. 9
öxöaa de and xahamcogigg yivexat (sc. vovogpaxa), avanavaig Igxai, doch in dichterischer Me-
taphorik begegnet die Vorstellung schon bei Alkman 1, 88 növcov Mxcoq und Pindar N 4, 1

ägiaxog evcpgoavva növcov xexQty&xov laxQÖg.
141 Dazu R. Walzer, Magna Moralia und aristotel. Ethik (Berlin 1929) 57f.
142 EN 1173 b 15ff. Die Existenz unlustfreier Genüsse wie jener der mathematischen

Erkenntnisse und des Riechens, Hörens, Sehens, der lustvollen Erinnerung und Vorfreude
beweist, daß nicht alle ijdoval einen Mangel voraussetzen, vgl. 1176 b 19. So stellt Piaton
Staat 583 b, Phaidr. 258 e, Phileb. 51 den von ihm eingehend analysierten, nur als navXa
oder änalhayrj Xvnrjq zustandekommenden Lüsten, zu denen er die meisten körperlichen
stellt (Staat 584 c, Phaidr. 258 c) und die er als dvdganodcodeig qualifiziert (Staat 430. 586ab,
Phaidr. 259 a, Phileb. 67 b c) die unlustfreien 'reinen' gegenüber, darunter im Philebos
auch jene der schönen Töne.



Muße und musische Paideia 101

wird verkennen, daß Aristoteles hier polemisierend eine These berücksichtigt
(40 a 2 fjir] povovl), gemäß der die Musik lediglich als Vermittlerin einer jedermann
fühlbaren Lust zu betrachten ist143. Er setzt sich wieder mit jener antiethischen

Richtung auseinander, deren Einfluß wir schon beim Lernproblem wahrzunehmen

glaubten. Es sei auch hier versucht, diesen allgemeinen Eindruck mit jener
Zurückhaltung allerdings, wie sie die ungünstige Quellenlage gebietet, etwas zu
konkretisieren. Schon aus 38 a 7 war zu schließen, daß die Lust der naidia eine
allgemeine, von Alter und Bildungsgrad unabhängige, also auch keine musische Paideia
voraussetzende sei. Dies bestätigt nun 40 a 2, wo sie präzise als xoivrj rjdovrj, rjc;

£%ovoi TidvTSQ alodrjoiv prädiziert wird, und im gleichen Sinne ist an der späteren
Stelle 41 a 15, die wir vorausnehmen wollen, von einer allgemeinen, auch einzelnen
Tieren und der Masse der Sklaven und Kinder zugänglichen Lustwirkung der
Musik die Rede; wieder betont der Verfasser, daß man sich 'nicht nur' (41 a 15,

vgl. 40 a 2) wie einige Tiere, die Sklaven und Kinder ganz allgemein an der Musik
erfreuen, sondern auf dem Wege der musischen Paideia zu einer ästhetisch
geläuterten Freude erheben solle. Aristoteles erläutert diese allgemeine Lustwirkung in
der Parenthese 40 a 3 ff. als <pvotxr) fjdovrj, d. h. in der cpvaiq der Menschen und der

übrigen musikempfindlichen Lebewesen begründete, vom sittlichen Habitus
unabhängige Lust, wie etwa EN 1118 b 8 die Begierde nach Nahrung als (pvaixrj
OQfifi bestimmt wird. Als Beweis dient das Musikverhältnis kleiner Kinder und
der Tiere, die seit der Sophistik zur Exemplifikation dessen, was cpvaet sei,

herangezogen werden. Nun scheint die Argumentation mit Kindern und Tieren auch in
das Arsenal der antiethischen Richtung zu gehören. Zu den Grundüberzeugungen
dieser Richtung gehört ja die Auffassung, daß die Musik lediglich eine Terpsis
bezwecke, die man ebensowohl ohne musikalische Empirie erfahren könne als den

kulinarischen Genuß ohne Kenntnis der fjtayeiQixrj. In diesem Zusammenhang
konnte auf die Lustwirkung der Musik bei Kindern und gewissen musikempfänglichen

Tieren hingewiesen werden. Eine Liste solcher Tiere fassen wir bei Plutarch
Quaest. convivales 7, 704. Der Gastgeber, in Tat144 und Rede145 als Befürworter
der hedonistischen Musikauffassung stilisiert, polemisiert hier unter anderm gegen
die aristotelische These, daß die Genüsse von Auge und Ohr anders als jene der

übrigen Sinne den Menschen allein zukämen146 und widerlegt sie mit dem Hin-

143 Wie dies die antiethische Richtung behauptet, vgl. Philodem De mws. 1, 62, 15 (S. 47f.)
<Std twv Tiäaiv fjSitov xal find JiavTog yevovg <pv(o)tx6jq xal oik' ix Siöayrj(q) ovr'

e&ovg äXX' (baneQ adroftdrcog.
144 Er läßt die Tafelrunde durch hedonistische Musik betören (704 c e).
145 704 e Vergleichung mit dem Tafelgenuß, 705 b Lob der Theatermusik.
146 EN 1230 b 36 (b 42 werden Ausnahmen als regarwdeg vorbehalten), Probl. 950 a 5.

Diese auch EN 1118 a 23 implizierte Ansicht steht im Gegensatz zu der im Text erwähnten
Politik-Stelle 41 a 15, was mir auch Indiz dafür zu sein scheint, daß Aristoteles in der
Politik eine antiethische Schrift berücksichtigt. Musikempfindliche Tiere kennt er allerdings
in rein zoologischen Zusammenhängen Hist. an. 611 b 26. Weitere Stellen, in denen
musikempfindliche Tiere als zoologische Kuriositäten vermerkt werden, bei Newman ad loc.,
und bei Hubert zu der genannten Plutarchstelle, der allerdings die quellenmäßig wichtige,
unten ausgeschriebene Parallele bei Sextus Emp. nicht beachtet. Plutarchs Sprecher wendet
sich im gleichen Zusammenhang auch gegen Äristoxenos. s. Wehrli zu Aristoxenos fr. 74.



102 Ernst Koller

weis darauf, Sri xai fwmixfj noXXa. xr/Xelxai xebv äXoycov, nämlich Hirsche,
Stuten und (wofür Pindar fr. 235 Sehr, zeugt) die Musikfreunde par excellence

unter den Tieren, Delphine; von dem Anblicke Tanzender ließen sich Ohreulen
bezaubern. Unabhängig von Plutarch gibt Sextus Emp. Adv. math. 6, 32 dieselbe

Quelle verkürzt wieder147. Der Hinweis auf die Musikempfindlichkeit gewisser
Tiere (die Beispiele selbst sind mit Ausnahme des Delphins bis auf die zugehörigen
Musikinstrumente ausgefallen) steht hier in fester Verbindung mit jener der vrpaa,
und beides sollte dem Nachweise dienen, daß man sich ohne musikalisch-technische
Kenntnisse an der Musik erfreuen könne148. Der Sextustext entspricht in These

und Argumentation genau der von Aristoteles kritisierten Ansicht und scheint
damit die Vermutung zu legitimieren, daß schon dieser mit seinem del fiij fiovov
xfjg xoivfjg rjdovrjg piereyeiv <m' avrfjg, r\g eymai ndvxeg ala&rjaiv xrX. (40 a 2)
(vgl. 41 a 15 xai fifj fidvov rät xoivm xfjg ipvyfjg, maneg xai x&v äXXcov evia £qxm>)

einen Vorläufer des Sextus berücksichtigt. Er läßt die Terpsis, die der Ethosgegner

als einzige und von allen musikempfänglichen Lebewesen gleichermaßen
empfundene Wirkung der Musik hervorhebt, als xoivrj und (pvaixrj fjöovfj der
musikalischen Tiaiöiä gelten, stellt ihr aber die differenzierte, durch die musische

Paideia erschlossene Lust der öiaymyfj entgegen, die ihrerseits identisch ist mit
dem xaXöjg yalgeiv und nur aus der 'ethischen' Tradition Damons und Piatons
verstanden werden kann. Seine Unterscheidung einer zweifachen ato&r]Oig scheint

mir ferner ein wichtiger Hintergrund der aus Philodem für den Stoiker Diogenes

von Babylon bezeugten Unterscheidung der nur für die sinnlichen Qualitäten wie
Warm und Kalt empfindlichen avxo<pvfjg aicrdtjoig und einer höhern, durch Schulung

entwickelten emaxrjfiovixrj aurthjoig zu sein149.

Auf xoivij und cpvaixfj rjdortj beruht die von Aristoteles anerkannte Funktion
der Musik in der Erholung. Die Musik erweist sich hier TiQog avaatavaiv als nütz-

147 Vgl. Plut. Quaest. conv. 704f-705a: mit Sextus Emp. Adv. math. 6, 32:
ÖQcäfiEv yäg on xai povoixfj tioVm xt)Xeirai dwdfie&a ymgig fiovoixrjg ipmeigiag avx&v
r&v äXoyoiv moneg eXatpoi avgiyiiv, Innoig änoXaveiv, vfjnta yovv xai rä äXoya r&v
di [iiyvvfievaig inavhelrai v6[iog, Sv Ituio&o- £ibcov vno avXov xai avgiyyog xrjXeirai
gov övo/xdliovoiv o d£IIivdag6g<pr]Oixexivrjot)ai ol te öeX<p iveg cbg Xdyog avX&v fieXtg-
Jigbg (börjv (fr. 140b 15). diaig regndfievoi Tzgoovfjxovrai roig igsoao-

äXiov öekipivog vnoxgiaiv fievoig oxdipeoiv • &v ovde oTirhsgov lotxe ftov-
rov jiEV äxvßovog iv novrov TieXayei aixrjg e%eiv i/ineiglav rj evvoiav.
adX&v ixivr)OE egaröv fiiXog.

Vgl. Euripides El. 435 ipiXavXog dehpig. Zu einer eingehenden Quellenanalyse, die hier nicht
geleistet werden kann, wären Plutarch De soll. an. 961, Clemens Alex. Paedag. 2, 41, lf.
Stählin als nächstverwandte Parallelen heranzuziehen. Zu der kommunen, auch von
einzelnen Tieren empfundenen Lust an der Musik vgl. noch Augustinus De mus. 1, 4, 5 (dazu
De ordine 2, 49).

148 Diesem engeren Beweisziel dient das Argument, nicht aber dem bei Sextus
übergeordneten Beweisziel, daß die musikalisch Geschulten nicht tiXeov rignea&ai als die Laien.
Antithese ist hier eine Behauptung ähnlich der von Aristoteles vertretenen, daß die
musikalische Paideia zu einer geläuterten Lust führe. Vgl. Cicero Pro Sestio 54, 110.

148 Diogenes Babyl. fr. 61 (SVF III) aus Philodem und fr. 57. Ausdrücklichen Anschluß
an einen ältern Autor lassen die fr. 61 einleitenden Worte noch erkennen. Für die
Zusammenhänge mit den ästhetischen Theorien der hellenistischen Zeit s. M. Pohlenz, rö Ttgenov
(NGG 1933) 78.



Muße und musische Paideia 103

liehe Kunst (39 b 41 XQVaiflov> vgb 39 b 30 x6Vaifl0V> 40 a 2 %Qsla, dazu EN
1096 a 7. 1155 b 19). Wenn die anapaustische Funktion der Musik in der aayokia
diese (in Spannung zu 38 a 13ff.) in die Region der nützlichen Künste hinunterzieht,

hebt sie - so wird man umgekehrt sagen dürfen - ihre Bedeutimg nqog rd

fftoq xal JiQoq rrjv ymxrjv, wie sie ihr kraft ihrer rifiuixtega qwoigm zukommt,
darüber hinaus, also in den Bereich von xeXog, evdai/uovta, cr^oA»)151-152. Damit ist
der Frage schon vorgegriffen, die 40 a 5ff. zu stellen ist: Wie muß die Wirkung
der Musik auf Ethos und Seele im Hinblick auf die alte Dreiteilung des
Musikzweckes beurteilt werden; handelt es sich um naiöeia oder btayoryr) (die naidia.

ist behandelt) Die Antwort kann nicht eindeutig naiöeia lauten (im Sinne nur
von ethischer Beeinflussimg im Jugendalter)153, wenn man bedenkt, daß diese

höhere Rolle der Musik 40 a 1 ff. abgesetzt wird gegen die allgemeine Lust der
Ttaidiä. Die Formulierung del firj povov xfjg xoivijg rjdovrjg nexexeiv cut' avtrjg ijg
isX&voi Ttavreg ala&rjoiv ergibt bei scharfer Interpretation, daß die Musenkunst im
Hinblick auf Ethos und Seele154 einer andern als bloß der xoivrj rjdovri fähig ist,
also der 39 b 33 angedeuteten rjdovr] ov rvxovaa des Telos155. Oder anders: Da die

höhere Wirkung der Musik 40 a 3-5 abgesetzt wird gegen die allen Lebensaltern
(fjXixiaiq a 4, vgl. 39 a 30) und allen Bildungsstufen (rj&eoi) zugängliche
allgemeine Lust, zielt der Gedanke offenbar auf den differenzierten Musikgenuß der

diaycoyri, wie er nur den reXeimdevreg und nmaidev/xevoi zukommt. Doch
verläuft das Folgende nicht in dieser nach 40 a 2-5 zu erwartenden Richtung, sondern
etwas gewaltsam kommt der Verfasser 40 a 7 auf die noch nicht behandelte ethos-

160 Beachte 40 a 1 ov/xßeßrjxe... (pvaiq, also Unterscheidung wesensmäßiger und akzidenteller
Leistungen der Musik (naiöela/diayarytf bzw. naidid). Die arge Mißdeutung von 39 b 42ff.
bei Lienhard a. O. 36f. ('so daß Aristoteles die öiayosyrj gemeinsam mit der jiatöid als minderwertig

bezeichnen kann') scheint zum Teil daher zu rühren, daß Lienhard diese Ausdrücke
in ihrer aristotelischen Prägnanz verkennt. Der aristotelischen Formulierung kommt nahe
Aristeides Quint. De mus. 2, 69 i) /tev ywxayoiyta (damit bezeichnet auch Philodem gelegentlich

die Lustwirkung der Musik, vgl. De mus. 4, 17, 29; 4, 19, 33 K.) xarä ov/xßeßTjxog,
ox<m&s de 6 TiQoxei/iEVog r\ Ttoög dgenjv dxpiXeia.

161 Vergleiche das Politik 1338 b 1 über den höhern theoretisch-ästhetischen Wert der
Zeichenkunst Gesagte.

162 Von hier fällt ein Licht auf 38 a 40. Wir haben zu jenem Zusammenhange schon
bemerkt, daß die 'Nutzanwendung' einer Kunst ngog to fftoq xal tt)i> ym-yr/v deren freien Bang
nicht gefährde. Dies bestätigt sich auch hier. Gerade weil sie auch auf Ethos und Seele wirken

kann, ist die Musik von höherer Würde. Einen ins Banausische gehenden Charakter
hat eine Kunst nur, wenn sie zur Bewältigung des praktischen Lebens xQfaßog ist. Der
Gedankengang des 3. Kapitels will also die ethosformende Funktion der Musik keineswegs
(polemisch gegen Piaton) ausschließen, hingegen verträgt sich damit allerdings die im
5. Kapitel anerkannte praktische, anapaustische Anwendung der Musik (xerjoifiov 39 b 30.
41; £(?«'<* 40 a 2) im Grunde nicht.

153 Wie Lienhard a. O. 36 zu 39 b 42ff. meint: 'Hier ist von öiayoyyrj nichts mehr zu spüren.

Was nicht ethisch ist, steht alles auf gleicher Stufe'.
164 Wir entnehmen dieser Stelle, daß für Aristoteles die Lust der naidia. im Unterschied

zu der höheren seelischen Lustwirkung gewissermaßen somatischen Charakter hat. Vgl.
Newman zu 40 a 2. Außer den von Newman zitierten Stellen ist vor allem noch auf EN
1177 a 6ff. zu rekurrieren: 'Es gibt eine amvdaiorega eveoyeia als das spielerische Vergnügen,

&nohxvaeii r' äv xüiv aoifiarix&v rjöov&v 6 rvxdiv xal dvögcbiodov ovx ffirov rov äiuarov
165 Identisch sind also im Unterschied zu dieser t)dovi) ovx "h xvxovoa des Telos die ijdovrf

der naidia 39 b 30ff., rfiovr) xoivrj 40 a 2, rjdovij <pvaixr) 40 a 4.



104 Ernst Koller

bildende Wirkung der Musik zu sprechen. Der ganze Restteil des Kapitels
beschäftigt sich mit der Möglichkeit und den Prinzipien ethischer Formung durch die

Musik. Wir resümieren kurz: 40 a 14. Die Musik ist lustvoll. Die aqexrj aber besteht
im disziplinierten Reagieren von Lust und Unlust (negl xd yaiqetv ög&wg xal
(piAelv xal fttaelv, ganz im Sinne der Gesetze 636 d. 653 bc)156. Das größte Gewicht
muß deshalb auf die Bildung und Eingewöhnung des richtigen Urteils und der
Freude an schicklichen Haltungen und edeln Handlungen gelegt werden. Nun ist die
Musik unter den sinnenfälligen Künsten allein imstande, in Rhythmos und Melos

rjdri unmittelbar nachahmend darzustellen (40 a 8ff.), und da sie diese, wie schon

a 8f. unter Hinweis auf die enthusiastische Wirkung der 'OXv/mov fiefa) dargelegt
wird, dem zu bildenden tf&og auch einzuprägen vermag, muß die Jugend mittels
der Musik ethisch gebildet werden. Wir fassen in diesem hier nur stark verkürzt
wiedergegebenen Zusammenhang 40 a 7-b 10 die bekannten Grundgedanken der
antiken Musikethik. Die musische Paideia führt zum richtigen xghetv und yaiqetv,
zunächst natürlich nicht im Bereiche der realen 7iga£eig und rjßrj, wie sie im Leben

vorkommen, sondern an den 6/uou!>fiara 40 a 18, iu{irj(iaxa a 39 durch Melos und

Rhythmos (vgl. 40 a 17 rö xqhe.iv ög&wg xal rd yalgetv xolg entetxeaiv ffieai
xal ralg xaXalg nqa&ai mit der engeren, 'ästhetischen' Formulierung des

Bildungsziels 39 b 3 xghetv öq&wg rä yqrjaxä xal rd firj ygrjoxä xwv ftekwv, vgl.
41 a 14). Sie führt also zunächst im Bereiche des Musischen selber zu dem

geläuterten, die auch den Kindern und ethisch Ungeformten zugängliche tpvoixrj r\bovr\

der Tiaiöid übersteigenden Musikgenuß der xeXem&evxeg, wie er die Musik als

Inhalt der ayohq und dtaycoyg der nenaidev/aevoi qualifiziert. Die dtaywyrj ist also

ab 39 b 42 keineswegs preisgegeben. Wer die knappen Äußerungen des Autors
durchdenkt und vergleichend betrachtet, wird immer wieder zu der Erkenntnis
gelangen, daß die Gesichtspunkte navbeia und öiayayyrj der aristotelischen Musik-

aporetik keinen Gegensatz von ethischer Musik (im Sinne Piatons) und hedonistischer

Musik (gegen Piaton) enthalten, sondern den musikalischen Problemkomplex
in einen musikethischen Aspekt (allgemeine ethische Formung mittels schöner,
d. h. ethisch wertvoller Musik im Jugendalter) und einen damit eng verbundenen
ästhetischen Aspekt (ästhetische Freude im Umgang mit - natürlich wiederum
dank ihren ethischen Qualitäten - schöner Musik als habituelle Fähigkeit der
musisch richtig Gebildeten) auseinanderlegen. Das Wesen der dtayaryg macht das

xaXwg ygigetv aus, wie es schon Piaton im Gesetzesstaat als Ergebnis der
musischen Paideia und Wesenszug am musischen Mußeleben der Nomoibürger
hervorgehoben hatte. Die iXev&eqtog biaymyrj (so wird sie 39 b 5 prädiziert) beruht auf
der iXev&egtog Tiatdeia. Sobald man diesen elementaren Zusammenhang klar
erfaßt, wird die Deutung der diayayyij als eines der 'rein ethischen' Tradition Da-

156 Anders als hier auf rßovrj und Xvntj bezieht Aristoteles in EN die ff&ixi) äoenrj auf
TigdSeig, ivegyeiai. fßavr) und Xvnt) als Bereich der Aqetij noch EE 1220 a 38 und Umg.
und im altern 7. Buch der Phys. 247 a 6ff. Dazu E. Kapp, Das Verhältnis der End. Eth.
zur Nik. Eth. (Diss. Freiburg 1917) Anm. 51. Zu Phys. VII W. Jäger, Aristoteles 42 Anm. 1.



Muße und musische Paideia 105

mons und Piatons fremden Motivs in der Bewertung der Musik hinfällig167, denn
die ehev&EQios naideia im Geiste schöner Musik ist der wichtigste gemeinsame
Nenner des Gesetzesstaates und des aristotelischen Wunschstaates.

c) Kapitel 6

Aristoteles greift das 39 a 15 angekündete, a 33-b 10 bezüglich jcaidid, naibeia
und öiayayyr) exponierte und dann zurückgestellte Problem der persönlichen Musikübung

wieder auf. Es wurde schon zu Kapitel 5 bemerkt, daß das praktische
Musizieren vor allem von der antiethischen Richtung abgelehnt wurde; wer den bildenden

Wert der Musikpflege bestritt und die Musik als Gegenstand bloßer Terpsis
bewertete, mußte folgerichtig das mühsame Erlernen musiktechnischer Kenntnisse

ablehnen158 und die Musik aus dem Jugendunterricht verbannen. Die
epikureische Musikkritik, die auf den altern Ethosgegnern basiert, greift nun die

Musikübung nicht nur als vergebliche Mühe, sondern auch als eine dem Freien
nicht geziemende Beschäftigung an. Da, wie wir aus dem Reflex in 39 a 40 glaubten

schließen zu dürfen, der Vergleich mit der Kochkunst zum alten Bestand der
antiethischen Musikkritik gehört, darf wohl angenommen werden, daß auch der

vonAristoteles berücksichtigte Ethosgegner die praktische Musikübung als ästgexceg

disqualifizierte. Die Belege sollen unten mitgeteilt werden. Aristoteles selbst

hingegen macht sich 1340 a 7 ff. die Überzeugungen der Damonschule von der
ethosbildenden Wirkung der musischen Paideia zu eigen und kann deshalb jetzt Stellung

nehmen (40 b 21 vvv Xsxreov, vgl. 39 b 1 voteqov imaxenreov159). Er tut es

157 Gegen Lienhard a. O. 37 (der gleichzeitig im Widerspruch zu dieser seiner These eine
gemeinsame Vorlage beider Kapitel postuliert) besteht meines Erachtens keine Differenz
zwischen den Kapiteln 3 und 5 in dem Sinne, daß der Verfasser in den spätem Partien des
5. Kapitels die öiaycayr) schon (zugunsten der xd&agoig) aufgegeben hätte.

168 Ygj_ 3Q a 34 SiaJiovelv avzovg mit Philodem De mus. 4, 37, 17 (vgl. 4, 37, 13) K. eä>

(y)aQ to /lev rjd(o)vr)V ovx ävayxaiav elvai, rfjv öi /J,d&(rj)<nv xai /i£Ä(£)rr]v Iva regJiojfiev
avrovg btiItiovov. Diesen Schluß mußte auch ein Ethosgegner ziehen, der die musikalische
Terpsis nicht, wie der Epikureer hier, negierte.

159 39 b 10 hatte er die Aporie noch nicht lösen können, da dazu - wie 40 b 22ff. zu
entnehmen ist - erst das noioög nvag yiyvecr&ai abzuklären war. Umgekehrt hätte er, und dies
kompositorisch glücklicher, das Äuturgieproblem durchaus auch noch in allen drei
Beziehungen entwickeln können, nachdem die ethosbildende Wirkung der Musik anerkannt war
(halten doch die Spartaner nach 39 h 2 daran fest, ohne sich auf die praktische Musikübung
einzulassen). Die verschlungene Anordnung der Probleme, das Zurückstellen und
Wiederaufgreifen, ist also nicht, woran man einen Moment denken könnte, gewollte Verschränkung,
geht auch nicht auf ein Manuskript des Autors zurück (worin er gewiß umgestellt hätte),
sondern ist aus dem improvisierenden Vortragsstil zu verstehen. Die assoziative Gedankenfolge

läßt sich beinahe nachvollziehen. Nach der schon sehr improvisiert wirkenden
Bemerkung 39 a 31 ä).)' lacog äv öo£eicv fj rGtv naldwv ortovdrj naiöiäg elvai ävdndai ysvo/ie-
voig xai TEÄeiai&eiaiv (greift die schon zurückliegende Möglichkeit der ncuöid a 26-29
wieder auf, aber rekeuofteioiv 33 ist im Falle der Jtaidid sinnlos, ist die allgemeine Lust der
naiSid doch auch den Kindern zugänglich, vielmehr klingt darin rudimentär ein analoger
Selbsteinwand bezüglich rikog/diaywyri an, vgl. a 31 f.) drängt sich in dem lebhaften
Gedankengang (vgl. etwa äW 31, dkk' 34) das gerade im Bereiche der muöid naheliegende
Problem des Selber-Lernens auf. 39 b 10 wird der Sprechende inne, daß ja die für die
Beantwortung notwendige Abklärung der tiqwtt] tyrr/aig (39 b 11-39 a 14) noch nicht erfolgt ist,
und stellt deshalb das Äuturgieproblem zurück, fiafrrjoecog 39 a 36 ist im Zusammenhang
der Tiaiöid auch gänzlich deplaziert. Manche kompositorischen Seltsamkeiten, unausgeführten

oder verschobenen Gedanken, scheinbaren Einschübe sind meines Erachtens aus



106 Ernst Koller

in drei Ansätzen (40 b 22ff. b 33ff. b 40ff.), Indiz dafür, daß die Einwände nicht
ganz eindeutig sind. Da die bildende Wirkung der Musik nun außer Frage steht,
liegt 40 b 20-33 das Gewicht ganz auf dem Auturgieproblem: Soll der Junge selber

singen und eigenhändig spielen (oder kann er ohne Eigentätigkeit das rechte Urteil
erlangen, wäre sinngemäß zu ergänzen)160? Wenn nun Aristoteles erklärt, ohne

aktives Musizieren (also vom bloßen Zuhören, vgl. 39 b 1) sei es unmöglich oder

jedenfalls sehr schwierig, das richtige Urteil zu gewinnen, antwortet er eigentlich

nur auf die noch bestehende zweite, 39 a 41 an den ethosfreundlichen
Spartanern exemplifizierte Aporie. 40 b 25 XQixäq yevsoftou anovdaiovq ist wieder die

engere, 'ästhetische' Formulierung des Bildungsziels (vgl. 39 b 3). Zugunsten der

Auturgie im Unterricht spricht auch der Umstand, daß sich das junge Wesen

betätigen will, wie mit einem hübschen Lob auf die Kinderklapper des Archytas
ausgeführt wird. Seltsam verkümmert fassen wir hier die pythagoreisch-damonisch-
platonische Lehre vom Ursprung des Musischen aus dem elementaren Spiel- und
Betätigungsdrang161.

Gegen die praktische Musikübung besteht, wie der in 40 b 33 anschließenden

Besprechung zu entnehmen ist, der Einwand, sie habe banausischen Charakter
(b 34 ßavavaov elvai xrjv empeAsiav), sie sei also für den Freien ajtqe:teq. Für die
antiethische Richtimg ist dieses Urteil belegt bei Philodem De musica 4,16, 21 ff.,
ib. 37 (söj yäg xai xrjv av(v)s%ä>q äjiQ(ejis)iav xov (/J,)e(i)gaxmöä)c; (qd)ovxoq

fj (xi)&aQit,o(vx)oq s(v)eQyä>(q). In der erstgenannten Stelle bestreitet Philodem
die Ansicht, es gebe keine für Freie passendere Erholung (ngsncodecnegav skev&d-

goiq äveaiv xai izaidiav) als (selbst) zu spielen, zu singen und zu tanzen162. Diese

Einstellung paßt vollkommen zu der Musikbewertung der durch Philodem und
Sextus vertretenen Richtung, wurzelt diese doch ganz in den realen Verhältnissen

dem improvisierenden Sprechstil (dessen Niederschlag - Kollegheft! - unser Text wäre)
zu verstehen.

160 Ich ziehe also 40 b 20ff. avrovg zu qäovras re xai xeiQovgyovvrag (vgl. die Antwort
b 31: ort ftiv odv jtaiöevriov xi)v fiovoixty) odreo? ware xai xoivwveiv rwv egywv). Zu bemerken
ist, daß es nur um Gesang und Instrumentalspiel geht. Aristoteles geht eben ganz von den
realen Verhältnissen seiner Zeit aus. Damit hängt auch 40 b 29 die bei Aristoteles verkümmerte

Ableitung des Musischen aus dem jugendlichen Betätigungsdrang zusammen; der
Chortanz spielt da keine Rolle mehr.

181 Vgl. die Anm. 33 und 160.
182 Die bei Philodem anschließende, ebenfalls von od Swow abhängige Äußerung ergänzt

Kemke: fj rovg eo(yaiofievovg d)fieivovg e(l)vai (xai x)ard /lovaixfjv rrjv e(n)' axovo/idrcov od

rijv av(rwv). Dies heißt doch wohl: 'ich kann auch nicht zugestehen, daß die Ausübenden
auch bessere (Beurteiler) beim Anhören fremden Spieles seien', geht also gegen den auch
von Aristoteles vertretenen Gedanken, daß die technische Empirie allein zum richtigen
Urteil und Kunstgenuß führe (vgl. 40 b 22ff. 37ff.). Anders ergänzt v.Arnim Diogenes
Babyl. fr. 179 (SVP III) (töm> 6') eg(wrwv noKkw ä)/ieivovg e(l)vai (rovg x)arä povaixrjv rrjv
£(ri)' äxovo/idrwv od rr/v av(Xwv). Unverständlich; die Sgwreg sind vorher von Philodem
verworfen. In der von Kemke restaurierten Gestalt hingegen berührt die polemische Replik
Philodems ein wirkliches, aus Aristoteles gut bezeugtes Problem der antiken Musikpädagogik.

- Ein später Nachklang des Lernproblems noch bei Libanius Or. pro saltatoribus 89
(von der ethischen Musikpflege in den Zeiten Konnons und Lamprons): evrev&ev 6 fia&mv
rov ftfj paftovrog xareyiXa xai o ßaoßhq) rag xefyai °dx eiöwg ngoadyeiv ixw/icpdeiro • ei öe
laov fjv rw fta&eiv rd nagargixovra dxovaai xai rag yvxäg dftoiag elqyä£ero navrag äv dfiotovg
inoiei röre rd &£aroa xoivfjg dxgodaewg ovorjq.



Muße und musische Paideia 107

des ausgehenden 5. und der folgenden Jahrhunderte, in denen die Musik fast
ausschließlich die Sache eines reich entwickelten Berufsmusikertums geworden war.
Philodem kritisiert in der eben angeführten Stelle Diogenes von Babylon, dessen

fast wörtlich übereinstimmende positive Äußerung er 1, 29 S. 16 K. (=Diog.
fr. 79 SVF III) überliefert. Es geht bei Diogenes im Zusammenhang um den

Beitrag der Musik zur avpmatixrj agexij. Auf Od. 14, 464 anspielend163 glaubt er, der
Wein werde allenfalls bestehende Hemmungen vor der musischen Betätigung
beseitigen. Dieselbe Funktion hat der Weingenuß neben der wichtigeren andern, die
Seelen wieder jugendlich bildsam zu machen, in den Leges 666 c, wo sich die

bejahrteren Bürger auch nicht mehr gerne dazu herbeilassen, selber zu singen oder

gar zu tanzen (657 d. 665 de). Unbeschadet dieser rationalen Hemmung bezeichnet

Diogenes' Urteil die allgemeine Einstellung der ethischen Richtung. Es entspricht
der diese Schule beherrschenden Überzeugung von der Würde der Musenkunst,
daß Gesang, Kitharaspiel und Tanz auch dem erwachsenen Freien durchaus
anstehen164, vertritt sie doch das alte musische Ideal des TtejiaidsvfievoQ xo/tipog,
owovotaoTixög, ootpog165, der beim Symposion durch Kitharaspiel, Gesang, Tanz
und Rezitation seinen Beitrag zu der allgemeinen Unterhaltung zu leisten
versteht166. Den Zerfall dieser alten, an das Bestehen einer einigermaßen geschlossenen
Gesellschaft gebundenen symposiastischen Kultur spiegelt etwa Aristophanes
Nubes 1355. Pheidippides, Vertreter der neuen sophistischen Paideia, weigert sich,

die Lyra zu spielen und ein Liedchen des Simonides dazu zu singen, denn das

ädsiv xal xifiaglCeiv beim Weine sei veraltet167. Piaton Protagoras 347 cd er-

183 olvog ydg ävmyei / fjXeog 8g r' eiperjxev noXvtpgova neo' pah' äelaai / xal 6' oaiaXöv yeMoai,
xal t' dgxrjoaadai ävrjxev. Vgl. Anm. 165.

184 Vgl. besonders Athenaeus 268 d ff. und Umgebung mit dem Damonzitat. In der Damon-
schule ist ja auch die Überzeugung verbreitet, daß die Musik in allen Lebensaltern wertvoll
sei. Philodem De mus. 1, 32, 12 (S. 19) K. aus Diogenes Babyl., ferner 1, 15 (S. 8) K. u. a.

186 Aristophanes Nub. 649, Vesp. 1209, Dikaiarch fr. 88 W., Athenaeus 694a ff., Plutarch

Quaest. conv. 615 b c.
168 Hingewiesen sei auch auf das von Aristoxenos und andern (bezeichnenderweise aber

nicht von dem, wie die Folge zeigt, anders urteilenden Aristoteles) verwendete Beispiel des
selber singenden und spielenden Achill (Belege s. Beilage 1). Auch der Tanz beim
Symposion stand in älterer Zeit den Freien durchaus an, vgl. Ion von Chios fr. 27, lOf. v. Blu-
ment., Athenaeus 628f. über den Tanz der sXev&eqoi mit nur andeutender, dem Gesänge
untergeordneter oxrjpaxojioila, Herodot 6, 128-130 (Tanz als Ausdruck der sittlichen
Verfassung). Weiteres unten Anm. 172. Es ist in unserem Zusammenhang erwähnenswert, wie
eine bei Eustathios 1769, 64ff. und ausführlicher bei Athenaeus 179e f. belegte Homerexegese

die oben Anm. 163 zitierte Homerstelle bewältigt: Homer ist natürlich nicht so
äyogaiog und inagioregög, das Fröhlichsein bei Gesang, Tanz und behaglichem Lachen
schlechthin zu verbieten; er verpönt vielmehr nur das pdX' aelaai (das zu noXwpnova
gehörende Adverb wird also zum Verb gezogen!), und das fiäX' muß auch vom Lachen und
Tanzen gelten, außerdem muß das ebenfalls ausschließlich verpönte aTiaXdv vom Tanzen
ebensowohl als vom Lachen, bei dem es steht, gelten: Homer verwirft nur den weichlichen,
unmännlichen Tanz (vgl. Athenaeus 628 d rd yewalov xal ävögwdeg als Eigenschaften der
für den Freien passenden Hyporchemata). Homer weiß eben, daß es da überall einen Unterschied

der noioTtjs und noadrrjg gibt. Das klingt peripatetisch. Zur Quellenfrage ist die
Polemik gegen Piaton zu beachten (über die Größe der Weingefäße handelt auch Chamaileon
fr. 32 Köpke).

187 Vgl. ferner Eupolis fr. 139 K. (Heilotes): Lieder von Stesichoros, Alkman, Simonides
zu singen, sei veraltet. Fr. unbekannt. Komiker 366 K.: die Lieder Pindars seien verstummt
wegen der ä<piXoxaXia der Menge. Vgl. noch Wehrli zu Dikaiarch fr. 88.



108 Ernst Koller

weist sich die äjiaiöeva(a der (pavXot und dyogaloi äv&gomoi darin, daß sie sich
beim Symposion nicht mehr did rfjg iavröjv rpojvfjg zu unterhalten verstehen168

und deshalb die fremden Stimmen gemieteter Musikantinnen und Tänzerinnen
beiziehen169, was nicht vorkommt, wo xaXol xayaßot ov/miotai xal nenaidevftevot
beisammen sind170. Symposion 176 e wird die eintretende Flötenbläserin
weggeschickt. Der philosophische Logos beim Symposion ist aber Fortsetzung der
alten musischen Unterhaltung. Wenn Aristoteles, dessen musische ötaycoyrj auch

gesellschaftlichen Charakter hat, die praktische Musikpflege auf den Jugendunterricht

beschränkt und die tätige Musikübung der erwachsenen Freien verpönt, läßt
er sich offensichtlich von den Verhältnissen und Wertungen seiner Zeit bestimmen,
wie sie die antiethische Richtung beherrschen171. Zwischen der hohen Bewertung
der Musik als iXev&egtog ötayaryrj und dem wegwerfenden Urteil über die
musikalische Praxis 39 b 8 (aXXa xal ßavavoovg xa.Xovju.ev rovg roiovrovg xal ro
ngdxxetv ovx ävöoog fjtrj jue&vovxog fj naiCovxoq112) besteht eine tiefe innere

Unstimmigkeit. Sehr viel besser als zu jener unseres Erachtens aus der alten ethischen
Tradition stammenden Bewertung der Musenkunst paßt das eben zitierte Urteil
zu der von Aristoteles in Grenzen anerkannten hedonistischen Musikauffassimg

168 Dazu Plutarch Quaest. conv. 7, 712 f.
189 Vgl. Xen. Conv. c. 2 und Mau, Art. Commissatio RE IV 616f.
170 Als folkloristische Besonderheit bei seinen arkadischen Landsleuten überliefert Polyb

4, 20, daß sie nag' oXov rov ßlov Tag äycoyäg (selten für Siaycoyag) rag iv ratg owovolmg ovx
oüroig noiovvrai öiä tötv eneiadxrtov axgoajidrcov cbg Si avrärv, ävd /tegog gSeiv äXXSjXoig

ngoaranovreg. In dem reduzierten Gebiete hat sich eben der alte Brauch erhalten.
171 Dafür sind bezeichnend die von Plutarch Pericl. 4-5 zur Illustration der von Plutarch

gelobten, die künstlerische Auturgie verpönenden Gesinnung überlieferten, in die Zeit des
Aristoteles zurückweisenden Anekdoten von Antisthenes und Philipp von Makedonien.
Antisthenes hätte einst gehört, wie man den Ismenias als tüchtigen Auleten rühmte. 'Dann
ist er ein schimpflicher Mensch, sonst wäre er kein so trefflicher Flötenbläser.' - Philipp
habe einst den kleinen Alexander getadelt, als dieser bei einem Symposion xaXxög und
iniregntög das Psalterion spielte: ' Schämst du dich nicht, so gut (xaXcög) zu spielen ?' (ägxei
yäg äv ßaaiXt.vg äxgoäo&ai ipaXXovrcov axoXd£fl bemerkt Plutarch dazu - vgl. Aristot. Pol.
40 b 37ff.; das Apophthegma hingegen zielt auf das Dilettantenideal). Daran schließt sich
die bekannte geringschätzige Beurteilung des bildenden Künstlers. - Umgekehrt wird
Philipp in De Alex. m. fort, aut virt. 334 c (vgl. auch Reg. et imp. apophih. 179 b, Quaest.
conv. 634 d) als oyn/xa&rjg und vEongeniaregog geschildert. Habe er sich doch mit einem
ydkrTjg auf technische Fragen eingelassen und diesen eines bessern belehrt, was der Künstler
lächelnd mit den Worten quittiert habe: fiij yevoizo ooi, ßaaiXev, ä&Xicog oihtvg, Iva ravr'
eßov ßiXnov eldfjg. 'Besser als Philipp', fährt Plutarch fort, 'wußte sein Sohn, xtvcov Sei
iteuTrjv elvat xal äxgoarijv (nämlich der Künste) xal rlvorv avrovgyov xal äyamoTrjv (der
Kriegstaten). Ebenso unterscheidet er Pericl. 1 zwischen den Künsten, die nur ergötzen
und keinen Nutzen stiften, der zur Auturgie reizen könnte, und den Werken der Arete, die
eine rcgaxTtxrj dg/trj wecken. Die beiden eng zusammengehörigen Texte teilen eine
unverhohlene Verachtung der ßrjSeßiäg a£ia anovdrjg axovopaxa xal ftedjiara (Pericl. 1); auch
von hier aus wird deutlich, daß Aristoteles 39 b 8, 40 b 37 einer mit der die Gesichtspunkte
naiSela und Siayotyrj gleichermaßen beherrschenden, historisch altern Überzeugung von der
Würde der Musenkunst im Grunde unverträglichen Gesinnung Raum gibt.

172 Das Urteil ist noch nicht allgemeingültig für die zweite Hälfte des 4. Jhdts. Zu den
Zügen des av&aSrjg gehört bei Theophrast Char. 12, daß er beim Mahle oiire äaai oihe
grjaiv ebielv oihe ogxrjoao&ai äv i&eXrjaai. Daß spezielle Tänze wie der laszive Kordax
(Äristoxeno8 fr. 109 W.) verpönt sind (Aristophanes Nub. 540, Demosthenes Or. 2, 18,
Theophrast Char. 6) ist anders. Über die Bewertung des Tanzes s. Wilamowitz, Verskunst
29f. (nur bedingt richtig ist S. 30 'Der Einzeltanz ist schon im 6. Jhdt. für einen freien Mann
unschicklich; er bringt den Hippokieides um die Hand der Ariste'. Hippokieides tanzt
Herodot 6, 129 eben ungehörig.) und Wüst, Art. Tanzkunst RE XV 1737.



Muße und musische Paideia 109

TiQÖg naididv. Aristoteles kommt darin der bekannten negativen Beurteilung des

Musischen bei den Römern, wie sie ihren klassischen Ausdruck etwa in Ciceros

abfälligen Äußerungen über den Tanz gefunden hat173, auffällig nahe. Er sanktioniert

damit auch gegen den Geist der ethischen Richtung das Berufsmusikertum174.

40 b 37 wird als Resultat der musischen Paideia und Fähigkeit des erwachsenen,
im musischen Geiste erzogenen Menschen wieder das Urteil und die richtige Freude
im Bereiche des Schönen genannt. Es liegt auf der Hand, daß gerade diese
Eigenschaften die höhere, den ethisch Ungeformten nicht zustehende cuo&rjotg der

erzogenen Erwachsenen ausmachen (39 a 29ff. 40 a 2ff.), wie sie die Musik zu einer

angemessenen 6laycoyfj der nejiaidev/xevoi erheben. Da sie aber in die ethische

Tradition Piatons gehören und auch das Musikverhältnis der Bürger des Gesetzesstaates

kennzeichnen, geht es nicht an, die diaycoyrj als wesentlich neues oder sogar
antiplatonisches Motiv in der Bewertung der Musik zu beurteilen.

Drittens setzt sich Aristoteles 40 b 40 ff. mit dem Bedenken der nvsg auseinander,

die Musik (gemeint ist wieder die persönliche Musikübung im Rahmen des

Jugendunterrichtes) mache ihre Adepten zu Banausen175, d. h. - wie aus 41 a 7

deutlich wird - depraviere den Freien körperlich im Hinblick auf seine späteren
politisch-militärischen Aufgaben176. Die musische Paideia wird also vom Standpunkt

eines politisch-kriegerischen Ideals abgewertet. Man wird unter diesen
Umständen nicht erwarten, daß dieser Einwand in der uns allein zur Verfügung stehenden

epikureisch bearbeiteten Musikkritik starke Spuren hinterlassen habe; der

Hingabe an die keiner Notwendigkeit entsprechende musikalische Terpsis wird
hier im Sinne einer rationalen Lebensführung und nicht eines politischen Ideals
widerraten177. Nun lehnten aber nicht nur die Antiethiker, sondern auch die An-

173 Genannt seien nur die Stellen Pro Murena 13: nemo fere saltat sobrius nisi forte insanit,
neque in solitvdine neque in convivio moderato atque honesto; De off. 1, 150; Hortensius fr. 84
(vgl. Augustinus De lib. arb. 2, 15, 35); das von Aristeid. Quint. 2, 68 ff. überlieferte Urteil
in De rep. IV; Tusc. 1, 4; ferner Cornel. Nepos 15, 2f.: scimus enim musicen nostris moribus
abesse a principis persona, saltare vero etiam in vitiis poni, quae omnia apud Oraecos et grata
et laude digna ducuntur (vgl. Cic. Tusc. 1, 4 princeps mit Nepos 15, 2 a principis persona-,
bei beiden ist Epameinondas, der vom Peripatos als Vertreter des ßiog {tea>Qr)Tix6g gepriesene

Politiker, Beispiel des musisch feingebildeten Griechen; zu den Quellen vgl. Pohlenz
zu Tusc. 1, 4; Swoboda, Art. Epameinondas RE V 2676; O. Gigon, Mus. Helv. 2 [1945]
200). Über die Stellung der Musik bei den Römern vgl. noch Macrob 3, 14. Positiver ist die
allerdings zweifelhafte Nachricht Catos (Origines, bei Cic. Brut. 75; Tusc. 1, 2 und 4, 3;
De orat. 3, 197) über eine auf Numa zurückgeführte Gelagesitte der ältesten Zeiten, beim
Mahle zur Flöte die Taten der Helden zu besingen. Wiederaufnahme dieses exemplum
maiorumnuch dem bekannten augusteischen Programm (Mon. Anc. 2,12) bei Horaz C. 4,15.

174 Auch der in der Hibehrede angegriffene Harmoniker will sich nicht als professioneller
Spieler oder Sänger betrachtet wissen und nimmt ausschließlich das ftscoQipciuov pigog für
sich in Anspruch, vgl. Hibehrede über Musik I 7-10 bei Crönert in Hermes 45 (1904) 504.

173 ßdvavaog, ßävavoov ist bei Aristoteles schlechthin alles, was in Gesinnung und Haltung
dem Wesen des iXevbegog widerspricht, auch wenn keine Erwerbsabsichten vorliegen.

176 Unter den vielen Versuchen, die rätselhafte Formulierung 41 a 8 (s. Newman z. St.)
verständlich zu machen, scheint mir die von Boiesen vorgenommene Umstellung von
jxab-qaug und %Q^oeig am plausibelsten. Zum gleichen Resultat kommt man, wenn man mit
Spengel fjdrj und ßaregov vertauscht, fjöovri ovx ävayxaia Philodem De mus. 4, 33,20 (S. 104);
4, 37, 30 (S. 109) K.

177 Immerhin ist es in mehr als einer Hinsieht bemerkenswert, daß nach Sextus Emp.
Adv. math. 6, 27 Epikur oi ueoi rov 'Enlxovgov) sich in seinem Angriff auf die Musik

8 Museum Helvetlcum



110 Ernst Koller

wälte der kriegerischen spartanischen Zucht die tätige Musikübung im Unterricht
ab. Wir glaubten den Einfluß dieser von Aristoteles, wie aus der offenen Attacke
33 Uli ff. hervorgeht, gerade in den Erziehungsfragen durchwegs polemisch
berücksichtigten Literatur schon 39 a 42 ff. festzustellen. Es ist zu vermuten, daß

gerade von dieser Seite das Musizieren der Jungen mit der Begründung mg Tiotovorjg

rrjq fiovoixrjq ßavavoovg im Sinne der (laXania abgelehnt wurde. Die emxifirjoig
40 b 40, 41 a 4 dürfte also immittelbar auf die bezeichnete Literatur zurückgehen
und die riveg von 40 b 40 identisch sein mit den nvsg von 33 b 11 (es entspräche
antiker Zitierweise durchaus, wenn Aristoteles den einzig namentlich visierten
Thibron 33 b 18 allein benützt hätte).

Der Verfasser begegnet dem Einwand 40 b 40 mit Gesichtspunkten, deren
Behandlung den Rest des Buches füllt: ob die Musikübung in der Jugend sich
schädigend auf das freie Menschentum auswirken kann, hängt erstens davon ab, wie
weit sich die zur dgerrj Jioforixtf (d. h. negativ: nicht zu einer re%vr), vgl. 39 a 36ff.)
Heranzubildenden auf das Technische einlassen dürfen (Behandlung 41 a 9-17),
zweitens von der Auswahl der /idkrj Harmonien) und Rhythmen (Behandlung
der Harmonien 41 b 18 bis Schluß des Buches, die Rhythmenwahl steht aus),
drittens von der Auswahl der Instrumente (ausgeführt 41 a 12-b 18). Er entzieht
sich der emxtfirjoig mg noiovoqg xrjg fiovaixfjg ßavavoovg also prinzipiell durchaus

nicht (vgl. 41 a 4), kommt dabei aber nicht den Musikverächtern entgegen,
sondern bleibt auch in den Schranken, die er dem Musikunterricht setzt, der
ethischen Tradition verpflichtet. Die musische Paideia zu verteidigen, bedeutete eben

seit Damon zugleich, sie streng auf die alte Einfachheit in Rhythmen, Harmonien

und Instrumenten zu limitieren. Die strengen Normen Piatons Staat 398a ff.,
Gesetze 812b ff. lassen ermessen, in welchem Ausmaße die neue virtuose Kunst
der Phrynis, Timotheos, Philoxenos mit noimMa, exsQofmvia (Gesetze 812 d),
/lexaßoXai, nolvyogdia, navagyuovia auch in den nicht professionellen Musikunterricht

eingedrungen war; ausdrücklich bezeugt dies Aristoteles 41 a 9. Symptomatisch

ist etwa die Bedeutung, die der vornehmlich dem agonistischen Gebrauche
dienende avlög nach den durch Athenaeus 184 d-f überlieferten wertvollen alten
Nachrichten auch in der Paideia erlangt hatte. Dies waren aber Tendenzen, von
denen auch die Ethosfreunde erschlaffende Wirkungen im Sinne der fiaXaxla,
ägyia (Piaton Staat 398 e) befürchteten und denen sie mit einer strengen Normierung

der Paideia im Geiste der alten Stilideale zu begegnen suchten. Wir sehen

davon ab, die Bestimmungen über Harmonien und Instrumente mit den homologen
Ausführungen Piatons zu vergleichen, und beschränken uns darauf, noch das
Problem (i£%oi rs nöoov rmv sgymv xoivmvrjxeov roig ngog agsxriv neuaidevfievoig
nofaxixrjv, dessen Beantwortung (Ausscheidung alles Professionalistischen) ja auch
die Frage der Instrumente und Harmonien beherrscht, etwas zu beleuchten. Die

(genauer wohl: auf die Musikliteratur des Peripatos, besonders die aristoxenischen
Tischgespräche) zweier aus dem Agon der Antiope stammender Verse bediente. Die Zethosrede
ist aber das wichtigste Dokument der politisch-kriegerischen älteren Musikkritik.



Muße und musische Paideia 111

Wichtigkeit unseres Gesichtspunktes im erzieherischen Denken des Aristoteles
erhellt aus EN 1094 b 1, wo als Aufgaben der gebietenden politischen Wissenschaft

(Hintergrund ist die ßaaihxij te%vt] des platonischen Politikos) unter anderm die

Bestimmung der in der Polis zuzulassenden r^rat und, wie gleich hinzugefügt
wird, des /xs%qi rivog genannt werden.

Wenn Aristoteles in unserem Zusammenhang 40 b 42 ausdrücklich die nohxvxr\

ägsrals Ziel der intendierten Paideia hervorhebt, will er den Unterschied zu der
auf andere Ziele ausgerichteten Ausbildung des Virtuosen (rsxvtxrj naiösla
41 b 8ff.) markieren. Die Empfindlichkeit gegen alles Illiberale, Banausische und
die ständige Sorge, den 'freien', d. h. dem Freien gemäßen Charakter seiner Paideia
herauszuarbeiten178, ist - angefangen von den allen Einzelfragen vorangehenden
grundlegenden Bestimmungen über eXev&eqov und äveXev'&eQov in Kapitel 2 -
der vordringlichste Zug des aristotelischen Erziehungsbuches. Man wird nicht
anstehen, den starken Akzent, den Aristoteles auf das eIev&eqiov legt, mit der
vornehmen, den altaristokratischen Traditionen verbundenen Gesinnung und
Persönlichkeit des Philosophen179 in Beziehung zu setzen, dessen Ethik die Kodifikation

alter ständischer Wertungen ist und der dort das auch den Erziehungslehren
der Politik als Ziel vorschwebende Ideal des /xeyaMfvxog (vgl. Pol. 38 b 3)
gezeichnet hat. Allerdings wird man nur in der starken Betonung der sozialen
Momente ein persönliches Anliegen des Philosophen erkennen, denn er arbeitet dabei

ja nur den dem Wesen der musisch-gymnastischen Paideia seit jeher integrierenden

ständischen Charakter heraus; diese nicht auf ein erwerbsmäßig nutzbares
Können ausgerichtete Paideia ist ein Erbe der Aristokratie und zwangsläufig immer
ein Privileg begüterter Schichten geblieben180. Aristoteles ist in der Politik nicht
der schöpferische Urheber eines neuen Erziehungsprogrammes, sondern lediglich
Interpret und Reformator der altüberlieferten Paideia. Er folgt darin dem Piaton
der Gesetze. So beginnt auch Piaton die Erziehungsdiskussion der Gesetze 443 d
bis 444 a (beachte die analoge Stellung des 2. Kapitels bei Aristoteles) mit der

Feststellung, daß nur die intendierte sittliche Erziehung zum ägxetv und ägxEcr&ai

xaXcög (mit deren Ziel, Mitteln und Umfang die Bildung der Bürger im aristotelischen
Wunschstaat im ganzen übereinstimmt) zum Unterschied von jeder auf Gelderwerb
oder auf eine Körperkraft181 oder ein Wissen ohne sittliche Tugend abzielenden
banausischen und unedeln Ausbildung allein der Bezeichnung naiösia überhaupt
würdig sei. Piaton befindet sich dabei, wie 643 de zu entnehmen ist, in Ubereinstimmung

mit dem üblichen Sprachgebrauch182. Schon bei Damon gehörte übrigens das

eZsxr&EQtov zu den wichtigsten Kriterien in der Bewertimg musikalischer Formen183.

178 Zu eXeo&iQwg naiöela reiches Material bei 0. Mauch a. O. 12f. Zum eAee#^oto?-Ideal
vgl. M. Pohlenz, Der hellenische Mensch 393 f.

179 Vgl. dazu die Bemerkungen in Wilamowitz, Aristoteles und Athen (Berlin 1893) I 316f.
180 s. E. Kaiinka, Die pseudoxenophontische Ad-, noX. (1913) zu 1, 13.
181 Gemeint ist wohl das Athletentum, vgl. Aristoteles Politik 1338 b 9ff.
182 Das Ergebnis der allgemeinen sittlichen Paideia des xaXooxäya&6g, die JtoXirixr/ ägerrj,

scheidet Isokrates Panath. 183 von einer speziellen praktischen Fähigkeit.
183 Damon charakterisierte nach fr. VS 37 B 6 die von ihm gebilligten Gesänge als



112 Ernst Koller

Die Bildung im Sinne der iXev&eQiog mudeia steht nun nicht bloß im Gegensatz

zu der par excellence banausischen Ausbildung in den aveXev&ega igya,
sondern auch zu der professionellen Ausbildung im Bereiche der eXew&eqioi imorrj/iai
selber. Im 2. Kapitel seines Erziehungsbuches stellt Aristoteles fest, daß auch die

Beschäftigung mit den freien Künsten die depravierenden Wirkungen des Ba-

nausentums auf Gesinnung, Seele und Körper zur Folge habe, wenn dabei in der

Richtung auf technische Vollkommenheit (rö TCQOoedgeveiv Mav tcqoq äxQißsiav)
eine gewisse Grenze (fti/Qt //eV rivog) überschritten werde. Die Exaktheit
(axQißeia) als unterschiedlich bewertetes Symptom des Professionalistischen
kehrt in der Literatur des 4. Jahrhunderts in verschiedenen Zusammenhängen
immer wieder und müßte einmal zum Gegenstand einer eigenen Untersuchung
gemacht werden. Seitdem es eben in den beiden Kerndisziplinen der alten Paideia,
Musik und Gymnastik, eine entwickelte Fachausbildung für Musikvirtuosen und
Athleten gab und anderseits typische Fachwissenschaften wie etwa die Medizin
auch in den Bereich der freien Bildimg gezogen wurden und in diesem Sinne pro-
treptisch zu wirken begannen, mußten die Unterschiede in Ziel und Gestaltung
des Unterrichtes im riyyrj und im 7iatds(a1Si klar ins Bewußtsein treten und
mußte man für beide Arten der Aneignung einer riyyrj oder imarrj/irj nach distinktiven

Formeln suchen185. Wenn sich so als Ziel des professionellen Unterrichtes der

ausgebildete drjpiiovQyoQ oder allenfalls, in mehr theoretischen Disziplinen, der
diddoxaAog186 darstellte und der Unterricht selber nach virtuosem Können und
genauem Wissen tendierte, bildete sich auf der andern Seite das Ideal der gebildeten
Persönlichkeit, des nsTtaidsvfievog heraus, die sich den betreffenden
Wissensgegenständen nur eine beschränkte Zeit im Jugendalter aus Bildungsgründen widmet

oder sich jedenfalls nur dilettantisch damit befaßt und wie die Erwerbsabsicht
auch das den Spezialisten charakterisierende akribistische Können oder Wissen

aus dem Geiste der Kalokagathie ablehnt187. Bei aller Weite des Horizontes und

kulturfreudigen Anteilnahme an den geistigen Errungenschaften der Zeit vornehmlich

auf den Gebieten der Medizin, der mathematischen Disziplinen und der
Philosophie macht sich, wo im 5. und 4. Jahrhundert von Paideia die Rede ist, gerne
das Bedürfnis nach Limitation geltend und wird der Bejahung in verschiedenen

iXev&EQtoi und xaXai, vgl.fr. 37 B 4 (aus Piaton Staat 400 a)... xai fiecaAd/Movog ßovhevoö/xefta,
Tivsg rs ävekev&eoiag nghtovaai ßaoeig s. Lienhard a. O. 70f.; ferner Gesetze 669 e
(Philodem De mus. 1, 1, 14 [S. 1] und 4, 2, 23 [S. 64] K.), 802 d, Aristoteles Pol. 40 b 10.
Ein ständisch gefärbtes Bildungsbewußtsein, verbunden mit unverhohlener Verachtung der
banausischen Menge und ihres Ungeschmackes, beherrscht die musikethische Literatur bis
in ihre letzten Ausläufer; s. außer Piaton und Aristoteles (41 b 8ff., 42 a 19ff.) etwa Aristo-
xenos fr. 70 und 124 W., Plutarch Quaest. conv. 7, 748cd, Augustinus De mus. 1, 4.

184 Piaton Prot. 312 b.
185 Über das Ideal der unprofessionellen freien Bildung handelt W. Jäger, Paideia I

402ff.; II 23ff. 201 f.
186 Piaton Prot. 312 b, Xenophon Mem. 4, 2, 10. Genaues Wissen als Voraussetzung des

Lehrertums Aristoteles Met. 982 a 13, 28 (positiv bewertet); Isokrates Panath. 29 (negativ
beurteilt, gegen die Wissenschaftlichkeit der Akademie).

187 Vgl. außer den Anm. 186 und 188 genannten Stellen Ps.-Platon Amat. 135b d, Aristoteles

De part. an. 639 a 1.



Muße und musische Paideia 113

Abtönungen gleich jener Vorbehalt hinzugefügt, der im (piÄoxatov/zev ävsv fiaXa-
xiaq den prägnantesten Ausdruck gefunden hat188. Im 4. Jahrhundert ist
vornehmlich das Bildungsideal des Isokrates von dieser durchschnittlichen, bei ihm
aber stark utilitaristisch gefärbten Gesinnung bestimmt. Wenn er die akribistische

Beschäftigung mit Astronomie, Geometrie und Dialektik in Übereinstimmung mit
der populären Einschätzung dieser Wissensgebiete als sachlich nutzlose tzeqitto-
faryia qualifiziert und ihr allenfalls als formale Schulung des Geistes eine auf das

Jugendalter beschränkte, rein propädeutische Bedeutung beimißt, hat er vor
allem die wissenschaftlichen Ideale der Akademie im Auge. Piaton hat, was hier

nur angedeutet werden kann, seine Philosophie als eine te%vr] dargestellt, die der

Gegenstand eines ausschließlichen und lebenslangen Bemühens sein muß und deren
methodisches Ideal mathematische Genauigkeit (äxgißeia, vgl. vor allem Phile-
bos 55d ff.) ist. Aristoteles nun ist beiden Traditionen verpflichtet, denn einerseits

würdigt er im Protreptikos (fr. 5 b, 13 W.) die Exaktheit gerade als Vorzug der
'auf das Exakte selbst' bezogenen reinen Wissenschaft (daher beeinflußt Met. 982

a 12. 25); er bezieht dies aber auf rä 7r.QÖ>ra im späteren aristotelischen Sinne189

und redet in Sätzen, die vom Glückserlebnis des ßioq decogriTixog inspiriert sind, von
der vollen und ausschließlichen Hingabe an die beseligende Erkenntnis (tiQoaeÖQia

fr. 5 a W.). Anderseits erklärt Aristoteles an der schon angezogenen Stelle 1337

b 15 unserer Politik, auch die Beschäftigung mit einigen freien Küsten wirke sich

im Sinne des Banausentums schädigend aus, wenn dabei nicht eine gewisse Grenze

eingehalten und sie zu einem Tiaoasögsveiv Mav ngog äxqlßeiav werde. Der
Verfasser gerät durch die sehr bemerkenswerte Einschränkung dieses Satzes auf
'einige' eXevOeoioi imarfj/xai nicht in Widerspruch zu dem vorerwähnten Urteil
bezüglich der Philosophie, aber niemand wird verkennen, daß diese genau
gegensätzlichen Äußerungen, auch wenn sie sich auf verschiedene Gegenstände beziehen,

aus ganz verschiedenen Traditionen stammen und daß der Geist, der aus der
Politikstelle spricht, folgerichtig auch die akribistische Beschäftigung mit der

Philosophie negieren müßte, wie er es in der Rede des platonischen Kallikles, dem
reinsten und konsequentesten Ausdruck dieser Gesinnung, noch getan hatte.

188 Philosophie bloß enl nai&dq: Kallikles bei Piaton Oorg. 484 c, 487 cd, Euthyd. 305 de,
Euripides bei Ennius ('philosophari sed paucis, Enn. poes. rell. rec. J. Vahlen2 S. 191); Xeno-
phon Mem. 1, 2, 46; Isokrates Antid. 268; Panath. 26ff.; Ad Nicocl. 51 (dazu Süss, Ethos
30f.; W. Steidle in Hermes 80 [1951] 280). Mathematik als Paideia: Isokrates ebd.; Piaton
Gesetze 817 e (vgl. 818 a. 967 d); die reine Utilität bestimmt das Maß mathematischer Kenntnisse

bei Xenophon Mem. 4, 7, 2 ff.
189 Zum Exaktheitsideal s. W. Jäger, Aristoteles 72, 91 ff. - Auch Piaton, der ja in den

Gesetzen für alle Bürger die musisch-gymnastische Paideia adaptiert, lehnt in diesem
Bereich die Akribie ab (vgl. 817 e. 809 e ff.). Die innere Uneinheitlichkeit des spätem
aristotelischen Denkens zeigt sieh handgreiflich im Nebeneinander einer vom äxQtßeg absehenden,
auf das xgiveiv, OTo%dtieo&ai gestellten traditionalistischen Ethik und der auch nach Preisgabe

der Ideenlehre dem platonischen Exaktheitsideal verpflichteten Metaphysik (vgl.
EN 1094 b 11 ff., 1102 a 23, 1141 a 9 mit Met. 982 a 25). Über die Exaktheit als Methodenideal

der Medizin und, damit zusammenhängend, die Frage der Laienbildung s. vor allem
De vet. med. 41, 20; 37, 10-15; 42, 7; 52, 15; De flat. 4, 10 und Pohlenz, Hermes 53 (1918)
415.



114 Ernst Koller

Nach Aristoteles' prinzipiellen Erklärungen im Proömium der Schrift über die

Teile der Tiere verfügt nun der nsnatSsVfievog über ein zutreffendes Urteil
(xQivai Evaroxcog), im Bereiche des vom Fachmann als imar^fxrj akribistisch
behandelten Wissensgegenstandes. Politik 1281 a 39 erscheint im Rahmen einer an
der Medizin exemplifizierten, aber - wie in der vorerwähnten Stelle von der
Naturwissenschaft aus - auf alle Technai ausgedehnten Erörterung der verschiedenen

Weisen, sich mit einer Techne zu befassen, ebenfalls das xqiveiv als die den

7ieJiaiöev/A,evog qualifizierende e!-ig, und auch nach andern zeitgenössischen
Äußerungen macht die Urteilsfähigkeit im Bewußtsein der Zeit das Wesen des

gebildeten Mannes aus190. Das allgemeine Urteil im Bereiche einer Wissenschaft ist
bei Aristoteles eine Art Mittelwert zwischen dem akribistischen Wissen und Können
des Fachmanns und dem absoluten Laientum. Wenn also Aristoteles sich 40 b 42

an die Bestimmimg des zulässigen Grades der Musikübung macht (fiexQ1 nooov),
dies heißt aber, wie 37 b 15 zu entnehmen ist, die fachmännische äxQißsta aus
dem Musikunterricht der Freien ausgeschlossen haben will, und 41 a 13 (vgl.
40 b 38) in Beantwortung des 40 b 42 aufgeworfenen Problems des zulässigen
Maßes wieder in der richtigen (d. h. auf die ethisch 'schönen' Rhythmen und
Harmonien bezogenen) Freude und damit, implicite, in der Urteilsfähigkeit das Ziel
der musischen Paideia erkennt, gewinnt diese die Züge des zeitgenössischen
7ie7iaidsv/u£vog-Idea\es. Der über die Auswahl der Instrumente handelnde Rest
des Kapitels 6 und das die Frage der Harmonien behandelnde Kapitel 7 brauchen
im einzelnen nicht mehr besprochen zu werden, da sie nichts Neues über die drei
in den Kapiteln 3, 5 und 6 a diskutierten Anwendungsmöglichkeiten der Musik
lehren und in einem in der Forschung allerdings umstrittenen Ausmaße den späteren

Einfluß des Aristoxenos verraten191. Durch Aristoxenos lernte Aristoteles die

pythagoreische Katharsislehre kennen, die hier 41 a 23. 41 b 38. 42 a 11 und

Umg. einwirkt und 41 b 36 in Verbindung mit einer ausdrücklich auf nvsg
töjv sv (piXoaofla gestellten Unterscheidung der juskrj als neues Moment in der

Zweckfrage zu einer neuen Dreiteilung des Musikzweckes führt, wobei die vorher
immer scharf differenzierten Anwendungen jioog dtayoyyrjv und noog jiaiöiav in
einem Punkte zusammenfallen.

190 Zum aristotelischen neTiaidevfibog-Ideal s. noch EN 1094 b 23 ff. und G. Teichmüller,
Aristoteles' Philosophie der Kunst (Halle 1869) 53f., zu xqiveiv und verwandten
Bestimmungen des zeitgenössischen Bildungsideals Äischines In Ctes. 260; Apollod. von Kar.
fr. 6 K.; Paouvius fr. 366; Julianus imp. Ep. 42,422 und Mauch a. O. 9; Jäger Paideia II 25;
Diokles von Karystos (Berlin 1938) 41; Schulte, Orator (Frankfurt 1935) 41.

191 Kapitel 7 wird von A. Busse a. O. als später Zusatz des Aristoteles erklärt. Thematisch
hängt es immerhin eng mit dem alten Komplex 3/5/6a zusammen, da die hier behandelte
Auswahl der Harmonien mit zur Beantwortung des im alten Komplex fest verankerten
Auturgieproblems gehört und 41 a 2 angekündet wird. Wir glauben deshalb eher an
Überarbeitung eines ältern Kapitels über die Harmonien. Möglicherweise ältere Partien bezeichnet

kurz W. Theiler, Mus. Helv. 9 (1952) 73. Über den Einfluß des erstmals von Bergk
zutreffend hinter 'den' nveg 41 b 33 (vgl. besonders 42 a 31) vermuteten Aristoxenos s. Lien-
hard a. O. 54ff. (von Theüer a. O. 73 anerkannt).



Muße und musische Paideia 115

5. Rückblick und Zusammenfassung

Wir haben die in den Kapiteln 3/5/6 von Politik VIII enthaltenen Äußerungen
des Aristoteles über die Rolle der Musik in Erziehung und Leben im einzelnen
besprochen und versuchen sie nun abschließend noch im Zusammenhang historisch
zu würdigen. Von den drei hier diskutierten und anerkannten Anwendungsmöglichkeiten

der Musik ngdg naideiav, naidiav, öiayojyrjv glauben wir die erstgenannte
ohne weiteres in Ubereinstimmung mit der eingangs zitierten Literatur in die
ethische Tradition Damons und Piatons einweisen zu dürfen193. Aristoteles teilt
mit diesen seinen Vorgängern die Überzeugung von der ethisierenden Macht der
Musik, die durch das seelenbewegende Medium dpsTrj-haltiger Musik ermöglichte
Einprägung der Polistugenden, wie sie im Sinne des alten Staats- und Individual-
ethos der rjavyia, äjiQay/xoovvr] den politischen, d. h. gemeinschaftlichen, vorab
dixaiaavvr] und aoxpgoavvrj bewährenden Menschen ausmachen. Nun ließ sich auch
überall ein von den Interpreten nicht genügend beachteter Zusammenhang
zwischen musischer Paideia und musischer biayoyyrj aufweisen. Aristoteles versteht die
ethische Paideia durch das Medium 'schöner', ethisch gehaltvoller Musik, auch
darin mit platonischer Seelen- und Erziehungslehre übereinstimmend, als

Disziplinierung der emotionalen Regungen, Ausrichtung von Lust und Unlust auf das

objektiv Erfreuliche bzw. Unerfreuliche. Wenn also den richtig Erzogenen das

innere Mitschwingen, die freudige Zuwendung zu allem wirklich Guten und
Schönen charakterisiert, bewährt sich diese das Wesen der Paideia ausmachende
Gefühlsreaktion vor allem im Bereiche der musischen Kunstwerke selber, welche

gemäß der Auffassung der Musikethiker jene Werte oder auch deren Gegensätze
in Melos und Rhythmos nachahmend darstellen und in welchen jene
Gefühlsreaktion ausgebildet worden ist. Als ihrem Wesen nach identische Funktionen und
der einen sittlichen Hexis zukommende Fähigkeiten hebt Aristoteles wiederholt
das 'richtige Urteil' und die 'schöne Freude' sowohl im Bereiche des realen
ethischen Handelns und Verhaltens schlechthin (39 a 24, 40 a 16f.) wie dem mimetischen

der Musenkunst (39 b 1 f.194, 40 b 38, 41 a 14) hervor. Da nun Aristoteles
einerseits bei dieser Sinngebung der musischen Paideia prinzipiell wenigstens nichts

vorbringt, was nicht auch ausführlicher und eingehender schon in den

musikpädagogischen Abschnitten des Staates und der Gesetze bei Piaton enthalten wäre,
anderseits aber die Musik nur dank diesem ihrem erzieherisch geläuterten, auf
gehaltvolle Werke ausgerichteten Geschmack der musischen Gebildeten, der

erzogenen Erwachsenen (die biayoyyrj ist die Musikpflege der nenaibevfievoi!) deren
mußehaftes Dasein verschönern kann, sind die Interpreten meines Erachtens im
Irrtum, wenn sie die diaycoyrj als ein spezifisch aristotelisches Motiv in der Bewer-

193 Direkte Benützung des Areopagitikos noch bei Aristoteles erwägt Lienhard a. O.
82ff.; Sicheres ist da nicht auszumachen.

194 Ein besonders instruktiver Fall; es geht im Zusammenhang um die ethosbildende,
also paideutische Wirkung der Musik, als deren Ergebnis aber in den erwähnten Stellen die
'ästhetischen' Fähigkeiten des richtigen Urteils und der richtigen Freude in musischen
Dingen genannt wird.



116 Ernst Koller

tung der Musik deuten, das von der ethisch-paideutischen Auffassung unabhängig
oder sogar gegen die 'moralistische' Kunstlehre Piatons gerichtet sei und eine
Konzession an einen ethosfremden Hedonismus oder eine Modernes vorwegnehmende

rein ästhetische Wertung darstelle. Vielmehr wird man, wenn man den bei
Aristoteles überall greifbaren Zusammenhang zwischen der ethischen Erziehung
im Jugendalter mittels der Musik und dem kultivierten Kunstgenuß in den Mußezeiten

des späteren Lebens nicht verkennt, den Begriff der 'antiken Musikethik'
weiter zu fassen bereit sein, als es in der Literatur geschieht. Es trifft nicht zu,
daß die Ethosfreunde die Musenkunst lediglich als vorzügliches Mittel ethischer

Erziehung hochgeschätzt hätten. Sie anerkennen durchaus den Kunstgenuß, wenn
er von der formenstrengen, ethoshaltigen Musik ausgeht, und polemisieren immer
nur gegen die sinnlichen Lustwirkungen der neuen Muse195. 'Ästhetisch' mag man
das mit dtayoyyrj bezeichnete kultivierte Musikverhältnis immerhin nennen, da die

sinnenfällige Welt der Rhythmen und Harmonien Gegenstand der 'schönen Freude'
und das geschulte Ohr das prüfende Organ ist. Dabei bleibt aber zu bedenken,
daß die Erziehung zur musischen dtayoyyr/, wie schon angedeutet, identisch ist mit
der ethischen Paideia überhaupt, daß also, auch wenn Aristoteles das nicht
ausdrücklich erklärt, nur eine durch ihren ethischen Gehalt und die entsprechenden
Ausdrucksformen als 'schön' qualifizierte Kunst die gebildeten Erwachsenen in
ihrer Muße angemessen erfreuen und unterhalten kann196; mit der von allen
außermusikalischen Assoziationen absehenden modernen Musikästhetik läßt sich das

xaM>g yaiQEiv der antiken Musikethiker schwerlich vergleichen. Aristoteles hält
sich also auch im Falle der öiayoryrj im Rahmen ethischer Wertungen und will dabei

keineswegs die ethisch orientierte platonische Kunstlehre durch die Anerkennung

eines außerethischen Momentes in der Kunstlehre sprengen. Im Gegenteil:
es dürfte nun angesichts der notorisch engen Abhängigkeit des aristotelischen
Musterstaates vom spätplatonischen Staatsentwurf keine haltlose Behauptung
sein, daß das musisch verschönte Mußeleben der Bürger des aristotelischenWunschstaates

unter dem Vorbilde des reich von Musik durchwirkten Daseins der Politen
im Gesetzesstaate stehe. Eine strikte und durch Einzelmomente gesicherte
Beziehung läßt sich allerdings bei dem Mißverhältnis der dialogisch breiten, bei
manchem Detail der Erziehung und Lebensführung verweilenden Ausführungen des

alten Piaton und des nur knapp andeutenden, vom Ausmalen 'müßiger Wunschbilder'

ausdrücklich absehenden aristotelischen Lehrvortrages197 kaum herstellen.

195 Man erwäge nochmals Gesetze 802cd. Einige weitere Zeugnisse aus der ethisch
orientierten Musikliteratur werden in Beilage 1 genannt.

196 Vgl. das Urteil Rostagnis Anm. 91.
i»7 Vgl. 1331 b 18, gewiß, wie der Zusammenhang lehrt, gegen Piatons ins einzelne gehenden

Erörterungen in den Gesetzen. Hier meldet sich eine Skepsis gegenüber der Utopie, die
schon hinweist auf den meines Erachtens späteren Entwurf einer aQiarrj TtoXnda ralg
nXeiaxaig noXeot und eines entsprechenden, den Möglichkeiten der meisten Menschen
angepaßten ägiorog ßiog, der keine Wunschkonstruktion mehr sein will und die Eudaimonia
und bürgerliche Eintracht, wieder wichtig, nicht mehr durch die Erziehung zu Muße und
friedlichem Zusammenleben, sondern - unter Berufung auf die spätere fieaov-Ethik - durch
mittlere Vermögensverhältnisse garantiert sein läßt (Pol. 4, 1295 a 25ff.).



Muße und musische Paideia 117

Aristoteles konzipiert seine wunschgemäße Polis in enger Anlehnung an die
Gesetze als Erziehungsstaat; hier wie dort wird die Ruhe im Innern und die Sicherheit

gegen außen durch die allgemeine Paideia garantiert. Idealbürger ist auch bei
Aristoteles der unter dem sittigenden Einflüsse ethoshaltiger Musik zur Einordnung

in den großen Eranos der bürgerlichen Gemeinschaft erzogene Mensch. Aristoteles

adaptiert den mußehaften ßioq elgrjvixos 829 a, wie ihn die Bürger im
platonischen Gesetzesstaat führen dürfen, wenn er die schön gestaltete Muße als

leitenden Gesichtspunkt in der Erziehung und als Ziel der politisch-militärischen
Aktivität deklariert - dies geschieht ebenfalls im Zusammenhang mit einer
methodisch allerdings selbständig gestalteten Auseinandersetzung mit dem
kriegerischen Staatsideal der Spartaner, welche konkret prospartanische Literatur
berücksichtigt. Im theonomen Altersstaat Piatons stehen Muße und Musik vorzüglich

im Dienste des Kultes, dieses wichtigsten Lebensinhaltes der bürgerlichen
Bevölkerung; es dominieren auch die archaischen Formen des Chorgesanges und
Chortanzes. Von einer vorwiegend kultischen Sinngebung der mußehaften biayaryr]
der Politen vernehmen wir hingegen bei Aristoteles nichts. Der aristotelische
Wunschstaat macht gegenüber den Gesetzen einen durchaus säkularisierten
Eindruck. Dementsprechend ist auch von jenen kultisch gebundenen Formen der
musischen diaycoyr/ keine Rede mehr, und die musische Eigentätigkeit der erwachsenen

Freien ist aus einer Gesinnung, wie sie dem Zeitalter des sozial disqualifizierten

musikalischen Yirtuosentums entspricht, auf die Jugenderziehung beschränkt.
Aristoteles geht in den Musikfragen überhaupt viel stärker von den Verhältnissen
und Wertungen seiner Zeit aus. Bei allen Differenzen im einzelnen scheinen mir
aber die unverkennbaren Ubereinstimmungen bezüglich ethisch-ästhetischen
Erziehungsideals, mußehaften Lebensstils, 'schöner' Lust der nenaiösvfievoi die
Annahme einer grundsätzlichen Orientierung an Piatons Gesetzen zu rechtfertigen.

Während Aristoteles mit den Gesichtspunkten jiaiSda und duiycoyrj seiner

Musikaporetik in modifizierter, der zeitgenössischen Vorstellung des nenaidev/ihog
angenäherter Gestalt das musische Erziehungs- und Lebensideal der Gesetze auf
seinen Musterstaat überträgt, gibt er hingegen im Falle der nmöui tatsächlich
der rein hedonistischen Bewertung Raum, wie sie das Musikverhältnis des großen
Publikums seiner Zeit und das Schaffen der zeitgenössischen Künstler programmatisch

bestimmte und wie sie doktrinär der uns durch Philodem und Sextus
überlieferten antiethischen Musikkritik zugrunde liegt. Den Umstand, daß sich Aristoteles

in Einzelheiten der Argumentation mit diesen Abhandlungen berührt, glau-
ten wir nur so interpretieren zu dürfen, daß schon Aristoteles einen Vorläufer
Philodems berücksichtigt; neben Piatons Gesetzen und Thibrons Apologie der

spartanischen Paideia gehört ein gesinnungsmäßig mit der Hibehrede über Musik
verwandter antiethischer Traktat zu den quellenmäßigen Grundlagen des

aristotelischen Erziehungsbuches. In diesem Zusammenhange ist auch zu beachten, wie
anders sich bei Aristoteles die Lust der naubia darstellt als bei Piaton die
Lustwirkung der modernen rjövofievr) fiövaa. Er spricht im Einklang mit der genannten



IIS Ernst Koller

Literatur von einer allgemeinen, in der Physis aller musikempfindlichen Wesen

begründeten und gewissermaßen sinnlich-körperlichen, dem Gaumengenuß
vergleichbaren Lust. Ein moralischer Maßstab wird nicht angelegt. Der konsequente
Musikethiker Piaton hingegen kennt im Sinne der streng gegensätzlichen Rhythmen-

und Harmonieninterpretation Damons nur eine entweder gute, veredelnde
oder eine verwerfliche rj&rj ausdrückende und demoralisierende Kunst; Gesetze

667 e, wo von einer ethisch indifferenten natbiä die Rede ist, kann nicht auf die
musikalische Mimesis bezogen werden, welche nach musikethischer Überzeugimg
in ihrem Wesen ethisch nie indifferent ist. Hieraus und mehr noch aus der
Tatsache, daß Aristoteles die hedonistische Bewertung der Musik ngog naidiav seiner
ethosfeindlichen Vorlage mit Hilfe einer medizinischen Geist atmenden Theorie
der ävdaiavotg198 in Schranken anerkennt und die musische naidia als Mittel der

Erholung gewissermaßen als Gegenstück zu der mußehaften Musikpflege (dtayaryrj)
in die doyoMa einbaut, mag man ermessen, wie stark bei ihm jene Überzeugungen
eben doch schon verblaßt sind. Konsequenter ethischer Auffassung entspräche es

nämlich, daß sich der oq&öjq tibizaiöevftevog, der zur evjuovaia erzogene Mensch,

nur an ethisch gehaltvoller, formenstrenger Musik erfreuen kann und an der evavrla

[lavoa notwendig Mißvergnügen empfinden kann. Die Musik kann für ihn schlechthin

nicht Quelle einer rjdovrj sein, die mit seinem xatög %mqeiv nicht identisch

wäre; ein Nebeneinander von musikalischer diayayyrj und Tiaiötd kann es für ihn
im Grunde gar nicht geben199. Die aristotelische Musikaporetik ist ein notwendig
problematisch und gedanklich inkohärent ausgefallener Versuch, zwei innerlich
unvereinbare Auffassungen zu versöhnen und nebeneinander bestehen zu lassen.

Von der leidenschaftlichen Ausschließlichkeit des unbedingten Ethikers, der um

198 Die aristotelische Theorie der avdmivoig (Pol. 37 b 36; 39 a 16. b 15; EN 1176 b 34;
1127 b 33; 1150 b 17; Rhet. 1370 a 15), zu deren Elementen vor allem Spiel und Schlaf
gehören (Schlaf als äveoig des Körpers De coel. 284 a 32, De aomn. et vig. 455 b 18ff.), wäre
ein lohnender Gegenstand einer besonderen Studie. In diesem Zusammenhang wären die
antiken Theorien über Ethik und Physiologie des Schlafes, auf die Piaton und Aristoteles
einen wichtigen Einfluß genommen haben (vgl. Oes. 708 b; Kriton Pyth. bei Stob. 3, 3, 64;
Philon Alex. De spec. leg. q. 2, 101-103; Cicero De re p. 4, 1; Plutarch Quaest conv. 728 c; De
vita et poesi Horn. 207; Dio Chrys. 1, 14; Max. Tyr. S. 191 Hob.; Clem. Alex. Paed. 2, 78.
79,1. 82, 1 - aristotelisch! -; Julian, imp. 2, 87 c. 15, 75 a) zu prüfen. Einige Stellen zu
'Spiel und Erholung' sind in Beilage 2 verzeichnet.

199 Ohne sich darüber allerdings direkt zu äußern, scheint Aristoteles mit der Anerkennung
der Musik als Mittels der naiöela und öiaycoytf einerseits, der Tiaidid/äväjiavmg anderseits
implicite auch zwei verschiedene musikalische Stile zu anerkennen, den ethisch 'schönen'
zum Zwecke der Erziehung und Muße und den lustbetonten, den Piaton als ethisch bedenklich

verworfen hatte, zum Zwecke der naiöid und ävänavoig in Zeiten anstrengender dayoXia.
Die hedonistische Musik findet in seinem Staate außerdem zur Erholung der ungebildeten
banausischen Menge Verwendung (1342 a 16ff., in Spannung zu 1341 b 8f.). So kommt
Aristoteles zu einer doppelten Rechtfertigung der hedonistischen Muse, die noch Augustinus
De mus. 1, 4, 5 - wohl indirekt - vorauszusetzen scheint, wenn er den maßvollen hedonistischen

Musikgebrauch, sich der Meinung von magni viri etsi musicam nesciunt (was bezüglich
Aristoteles aus 1339 a 30ff. zu entnehmen war) anschließend, einerseits zur Erholung des
niedern Volkes, anderseits post magnas curas relaxandi ac reparandi animi gratia gelten
läßt. Ähnlich befindet schon vorher Aristides Quint. De mus. 2, 68, es bedürfe in einer aus
unterschiedlich erzogenen Elementen zusammengesetzten Bürgerschaft einer für jede
Kategorie zuträglichen Ergötzung (ywyayoyyia). Vgl. Horaz AP 406 ludusque repertus et longorum
operum finis. Dazu jetzt H. Koller a. O. 91 und 190.



Muße und musische Paideia 119

den tiefen innern Zusammenhang von Staatsethos und musischem Leben weiß
und in der Neuerung im Musischen den Keim des Zerfalls erkennt - eine durch den
Gesamtverlauf der antiken Polis- und Musikgeschichte im ganzen bestätigte
Überzeugung -, läßt die konziliante Behandlung der Musikprobleme in der aristotelischen

Wunschpolitik wenig verspüren.
Im Zusammenhang mit der Erörterung des Musikzweckes wendet sich Aristoteles

zweimal prinzipiell gegen die Verquickung von o%oXr] und mudid (37 b 35, 39 b 31,

vgl. EN 1176 b 26ff.). Eine isolierende Betrachtung namentlich der ersten Stelle
hat schon zu der Vermutung geführt200, Aristoteles polemisiere hier gegen die hohe

Sinngebimg, wie sie die naidid als zentraler Lebensinhalt der Politen in den Nomoi
erfährt. Nun ist allerdings der Spielbegriff, der jener denkwürdigen Konzeption
des 7ialCovra dtaßicoxeov bei wechselnder Bedeutung der jiaidid in den Nomoi
sonst zugrunde liegt, der besondere platonische, der mit der Verminderimg des

Lebenssinnes als 'bloßer' jiaidia zugleich im Hinblick auf die 'allen seligen Ernstes

würdige' Gottheit die gegensätzliche Bewertung des musisch-kultischen Spiels als

höchster arcovdri mitenthält und weiterhin mit Ttaideia koinzidiert; diesen paideu-
tischen Sinn kann natürlich nur die ethisch wertvolle musische pti/jiriau; haben.
Aristoteles hingegen trifft, wenn er die TiaiÖid als möglichen Inhalt der Muße und
damit (gemäß seinem Axiom ao%oXovfxev Iva o%o?.dCmfiev) als Lebenszweck
abweist, die hedonistische Mußeauffassung der zu einem edleren Gebrauch ihrer Muße

bildungsmäßig nicht vorbereiteten Menge; jiaidid bedeutet hier und überall bei
ihm eine vergnügliche, der anavörj entgegengesetzte Unterhaltung. Deutlicher
noch geht aus der mit der Politik vollkommen übereinstimmenden Behandlung
und Bewertung der jtaibid in der EN 1176 b 9ff. (ebenfalls als xeXog zwar
verworfen, im Dienste der avanavatg aber anerkannt)201 hervor, daß er mit der fälschlich

in den Bereich der svbatfiovia gezogenen und damit zum Telos erhobenen
Tiaidia eine jedem Beliebigen zugängliche, in die Kategorie der aco/iaxixal rjbovai202

gehörende Belustigung meint, wie sie die grundlos beneideten und tonangebenden

Dynasten äyevoxoi ovreg rjbovfjg slXtxgivovg xal eXev&egiov bevorzugen. Mit
moquanter Schärfe, die persönliche Eindrücke vielleicht von den noch
halbbarbarischen makedonischen Fürstenhöfen zu verraten scheint, hebt er die ihm als

Ideal vorschwebende kultivierte <r%oAij vom Lebensstil an zeitgenössischen Höfen

ab, der offenbar nichts mehr gemein hatte mit dem feingesitteten Mußeleben
spätarchaischer ionischer und sikelischer Tyrannenhöfe, wie es die Dichtung Anakreons
und Pindars spiegelt203. Die von Aristoteles als Lebenssinn verworfene Tiaibia ist

2°° Vgl. Anm. 89.
201 Zum Anacharsisspruch nal&iv onwg OTiovädCp rig, mit dem Aristoteles EN 1176 b 35

seine anapautisohe Bewertung der naiöid bekräftigt (vgl. Gnomol. Vat. 17) vgl. Antisthenes
bei Stob. Flor. 29, 65 und R. Heinze, Philologus 50 (1891) 456ff., bes. 466 Anm. 8; K. Joel,
Der echte und der xenophont. Sokrates II 2, 765. 880ff.; Schmid-Stählin, Oriech. Literatur-

gesch. 1/2, 566. Zur kynischen Bewertung des Spiels siehe noch Xenophon Mem. 1, 2, 57;
3 9 9.

'202 vgl. bes. 1176 b 13; 1158 a 27; 1172 a 3ff.
203 Dazu Wilamowitz, Pindar 233, und H. Fränkel, Dichtung und Philosophie des frühen

Griechentums (New York 1951) 386ff.



120 Ernst Koller

etwas ganz anderes als die vom Piaton der Nomoi zum Lebenssinn erhobene
Ttaiöia. Zu sagen, Aristoteles wende sich gegen das Lebensideal der Gesetze, scheint

mir unter diesen Umständen nicht anzugehen, er müßte denn Piaton so vollkommen

mißverstehen, wie wir es ihm trotz der gelegentlich unbegreiflich oberflächlichen

und distanzierten Behandlung platonischer Gedanken, deren der ehemalige
Verfasser des Protreptikos durchaus fähig ist, nicht zutrauen dürfen. Die Abkehr
von Piaton manifestiert sich hier weniger in der direkten Aussage, der sich auch
Piaton anschließen könnte, als in der Art, bei uneingestanden enger Anlehnung an
das platonische Vorbild rd ftav/iacrrdv xal tisqittov des spätplatonischen Staatsund

Lebensideals stillschweigend abzustreifen. Die 7rat<5td-Linie der Nomoi, die

resignierte Deutung des Menschen als eines Spielwerkes der Gottheit, die kultische
Sinngebung des Lebens und alles, was damit zusammenhängt, setzt sich in dem
nüchternen Ableger des Nomoiideals, wie ihn die aristotelische Wunschpolis
darstellt, nicht fort, wird hier doch die Utopie unter Preisgabe der religiös-kultischen
Ausrichtung des Lebens auf die platonische Uberwelt als zentralen Anliegens der

Idealstaatspolitik nochmals einen großen Schritt an das Wirkliche und Mögliche
herangerückt. Die platonischen Gedanken, schon in Epinomis und Protreptikos
ins Kosmische übersetzt, scheinen vielmehr anderwärts eine über Philon von
Alexandrien zu den Christen reichende Nachgeschichte zu haben, deren
Untersuchung sich lohnen dürfte204. Bedeutsam bleibt die aristotelische Wunschpolis
doch, weil hier zum letztenmal aus dem Geiste der rjov^la, der die Polis einst

geprägt hatte, der Staat als Lebensraum des der Muße und der persönlichen cuUura

animi zugeneigten musischen Menschen gezeichnet wird.

Beilage 1

Aiayooyrj und Verwandtes in der naeharistotelischen Musikliteratur

Die obigen Ausführungen versuchten nachzuweisen, daß die Lustwirkung der
musischen dtayayyig der Bürger des aristotelischen Wunschstaates identisch sei mit
dem schon von Piaton als Ergebnis der musischen Paideia anerkannten xakcog und
oq&cöq %aiQEiv. Sie gehört also, was den Lustaspekt angeht, in das Erbe der
musikethischen Richtung und kann nicht als spezifisch aristotelische Konzeption
betrachtet werden. Verwandte Vorstellungen fassen wir überall dort, wo die Musik
von Vertretern der ethischen Richtung als Spenderin einer geläuterten, auf musischer

Erziehung beruhenden Freude gewürdigt wird. Daß dieser Aspekt der
ethischen Musikpflege weniger hervorgekehrt wird als etwa die allgemeine ethisierende

Wirkung der Musik im Jugendalter, die hesychiastische Funktion beim Mahle

usw., hängt mit der Reaktionsstellung der ständig gegen den vulgären Hedonismus

204 Epinomis 980 ab. 985d; Aristoteles Protreptikos fr. 14 W.; Kosmos und Mensch als
Spielwerk der Götter geschaffen: Plotin Enn. 3, 2, 15; Proklos In Tim. 1, 39; Maximus
Conf. Ambigua 263 usw. Das umfangreiche Material zu allen Aspekten des Festtagsgedankens
(Erbarmen der Götter mit den mühevollen Menschen - das Leben als dauernder Festtag -
das Lernen am Festtage als Wiederaufrichtung der im Alltag gefährdeten Paideia usw.)
gedenke ich in einer besondern Studie (Muße und Kult) vorzulegen.



Muße und musische Paideia 121

ankämpfenden Anhänger des klassischen alten Stiles zusammen. In einem aristo-
xenischen Geist atmenden Abschnitt bei Athenaeus (627 e-628 a, vgl. Aristoxenos
fr. 127 W.) wird unter wiederholter Berufung auf den hierin die aQ%aia xaxaaxaaiQ
der Griechen bezeugenden Homer ausgeführt, daß die Musik von den Alten als

Heilerin von Ubermut und äxoo/iia und zur Besänftigung der av&äöeta beim Trinkgelage

beigezogen worden sei. Die oxvyvoxr)*; behebend, erzeuge sie ein gesittetes
Wesen und verschaffe sie xaqäv eXevftigtov. Der (stark verkürzt wirkende)
Abschnitt über die Rolle der Musik beim Gelage schließt 628 b mit der polemisierenden

Feststellung, daß die Musik ursprünglich nicht rjdovrjg /doiv imnoXaCov xal
drjfioxixfjq zum Gelage hinzugenommen worden sei. Der Gegensatz der gebildeten
Musikfreude der Alten und der modernen Massenbelustigung entspricht prinzipiell
den Bewertungen der Musik als Gegenstand der dtayaryrj bzw. naiöid in der
aristotelischen Politik, muß aber nicht daraus stammen. Eine 'schickliche Freude'
charakterisierte nach Athenaeus 633 a das Musikverhältnis der Spartaner. Weitere
Belege für die unter den Ethosfreunden verbreitete Überzeugung, daß die Musik
nicht nur das vorzüglichste Mittel sittlicher Bildung, sondern auch Vermittlerin
einer geläuterten, auf die ästhetisch-ethischen Qualitäten der Kunst bezogenen
Freude sei, ließen sich leicht erbringen. Mit dem Einflüsse der aristotelischen
Musikdoktrinen würden wir dort rechnen, wo diese gebildete Musikpflege exakt mit dem
Mußeideal in Beziehung gebracht oder jedenfalls der aristotelische Terminus
verwendet wird. Die nacharistotelische Musikliteratur liefert nun nur wenige Zeugnisse,

die als Nachklang der hohen eudaimonistischen Bewertung der Musik bei
Aristoteles gelten können, und die Beziehung zu Aristoteles ist meines Erachtens
in keinem dieser Fälle zwingend: Indiz unter andern Indizien für die verhältnismäßig

(gemessen etwa an den platonischen Staatsentwürfen) geringe Nachwirkung
des eben in der esoterischen Pragmatie enthaltenen und in musiktheoretischen
Belangen von den einflußreichen Werken des Aristoxenos und Herakleides in den

Schatten gestellten aristotelischen Erziehungsbuches. Unter Berufung auf Ilias 9,

186-189 (die großartige Szene des zu seinem eigenen Leierspiel die Taten der Helden

besingenden müßigen Achill, die auch sonst in der antiken Literatur die

Bedeutung der Musik oder, positiv und negativ, der Muße gelegentlich illustriert205)

führt Plutarch De musica 1145 in seinem wahrscheinlich auf die aristoxenischen

Tischgespräche zurückgehenden Abschnitt206 über die richtige, auf dem Ttatdevxt-

206 Sextus Emp. Adv. math. 6, 10 und Athenaeus 624 a als Autoritätsbeweis für die
hesychiastische Wirkung der Musik, Athenaeus 632 e als Beleg für die Thematik der
Musik bei den Alten (Ehre der Götter und Ruhm der Helden, vgl. dazu jetzt H. Koller
a. O. 177 ff.). Ferner findet sich das schöne Bild des müssigen, singenden und spielenden
Achill noch bei Valerius Max. 8, 8 (de otio remissiol): Hörnerne quoque, ingenii coelestis
vates, non aliud sensit, canoras fides vehementissimis Achillis tnanibus aptando, ut earum
militate robur leni pacis studio relaxaret, und im Zusammenhang mit einer kynisierenden
Empfehlung der äqevri Ttovog bei Maximus Tyr. Or. 15, 5 d H. o 6' 'AxtXXevq 6 firp/iaaq
xal snl oxrjvfjg avanavöfievo; xal dobg avrov o%oXfj xal xi&aga xal xfj d)dfj ävenXrjoev To argatö-
neöav TtoXXwv xaxäm. Die Szene ist Gegenstand eines pompeianischen Wandgemäldes;
s. Baumeister, Denkmaler des klass. Altertums I 5 Abb. 6.

206 Siehe die kommentierte Ausgabe Weil-Reinach (1900) pag. XVIII. Homer als öidda-



122 Ernst Koller

xdg rfjg /uovaixrjg rgÖ7iogW7 beruhende Musikpflege aus, daß es nach Homer
dem no)i£fuxöq xal ngaxxixog durchaus anstehe (xgfjaiv ngoorfxcwoav - tiqetiov -
rngsTisv 'A%Mel), den Ruhm der Helden und die Taten der Heroen zu besingen
als yvjivaaiav dxpeh/iov xal r/Öv in den Zeiten der Muße (ägyovmi), um den Mut
auf den bevorstehenden Kampf durch die schönsten Weisen zu 'wetzen' (jiaga-
tirjyeiv). Im Zusammenhang wird wiederholt darauf hingewiesen, daß Achill wie
auch Herakles auch musisch von Chiron erzogen worden seien. Es handelt sich
also zweifellos um die gebildete, ethische wcpefoia und nicht bloße Terpsis
verschaffende Musikübung im Sinne der ethischen Richtung. Durch Aristoteles' musisches

Mußeideal könnte die klare Beziehung zwischen Musik und Muße angeregt
sein, welches nach der Überzeugung des Verfassers der von Homer gelehrte xaigog
für die Musikübung im Leben des dem tätigen und kriegerischen Ideal verpflichteten

Mannes ist. Von der hohen, teloshaften Stellung der Muße ist hier allerdings
nichts zu spüren, und die Musikpflege hat eine der aristotelischen diayayyrj fremde

Zweckhaftigkeit. - Unter den von Philodem bekämpften Thesen des Diogenes von
Babylon ist 4, 17, 19ff. (S. 83) K.208 der Satz kenntlich, daß von den Musikern
das ganze Leben hindurch eine abwechslungsreiche (noixilrj) Öiaywyr/ bereitet
werde, wobei an die Mannigfaltigkeit der durch Musik verschönten kultischen und

gesellschaftlichen Anlässe zu denken ist. Diogenes kann, wenn überhaupt, nur
sehr mittelbar und entfernt von der aristotelischen Politik beeinflußt sein, weil er
nach Philodem De musica 1, 29, 3 (vgl. 4,16, 21) die musische Unterhaltung beim

Symposion gegen den Geist der aristotelischen diaywyrj als äveaig und naidia
bezeichnen kann. Philodem seinerseits visiert meines Erachtens an keiner Stelle,
auch nicht in dem die Peripatetiker berücksichtigenden dritten Buche, direkt die
Musikdoktrinen der aristotelischen Politik209. - Endlich verweist R. Schäfke in
seiner kommentierten Übersetzung des Aristides Quintiiianus zu De musica 2, 65,
der einzigen diaywytfStelle bei Aristides, auf Aristoteles. Die Alten, heißt es hier,
hätten die natürliche Neigung der Kinder zu Liedern und Tänzen nicht
unterdrücken wollen, sondern sie unmerklich und allmählich gepflegt und erzieherisch
beeinflußt. So hätten sie aus einer unnützen eine lustbringende, kultivierte und
wertvolle diaywyrj gemacht. Der Ausdruck erscheint hier im Zusammenhang mit
der aus den Gesetzen wohlbekannten Ableitung von Gesang und Tanz aus dem
elementaren Drang zum stimmlichen und tänzerischen Ausdruck. Von Aristoteles

unabhängig dürfte Aristides auch hier wie überhaupt in den musikethischen
Ausführungen seines zweiten Buches auf ältere Quellen zurückgehen210.

xakogl Unverkennbar aristoxenisch ist auch 1146a roiavjiq fp> rj äoyaia fiovoixtf, vgl. Ari-
stoxenos fr. 124 W. ola rjv 1] fiovmxrj.

207 Dazu Wehrli, Komm, zu Aristoxenos p. 70.
208 Damit dürfte zusammenhängen 1, 29, 12. Die übrigen (im Lexicon Philodemeum von

De Vooys allerdings nicht verzeichneten) dtaycoyrj-Stellen 1, 4 (S. 4). 3, 7, 18; 3, 9, 12 K.
geben nichts aus.

209 Dies gegen Schäfke, Musikästhetik 161 und Immisch, Anm. zu Pol. 1339 a 11 im
Apparat seiner Ausgabe der Politik (Teubner, Leipzig 1909).

210 Dazu jetzt H. Koller a. O. 82 f.



Muße und musische Paideia 123

Beilage 2

Ilaididlludus als Erholung

Aristoteles bezeichnet die rein hedonistische Musikpflege als naidia, d. h. als an
und für sich wertlosen Zeitvertreib, mißt ihr aber wie andern Arten des spielerischen

Vergnügens als Entspannung (äveaig) und Erholung (dvajzavcnq) im Dienste
der ernsthaften, wichtigen Aktivität Ipnovbrj) einen 'biologisch' notwendigen Sinn
bei2U, wie ihn zahlreiche Anekdoten und Apophthegmen als weise Lebensregel
berühmter Männer variieren. Davon sei hier212 einiges kurz mitgeteilt; die Polarität
naidiä - OTiovdrj ist, wie im einzelnen nicht aufgezeigt sei, von Fall zu Fall
verschieden nuanciert, enthält aber generell den Gegensatz von ernsthafter Tätigkeit
und leichtem Zeitvertreib. Von Amasis, dem der Siebenweisenlegende nahestehenden

Ägypterkönig, berichtet Herodot 2, 173213, er habe die Staatsgeschäfte in den

frühen Morgenstunden jeweils abgebrochen, um sich bei Spiel und heiterer
Geselligkeit zu erholen. Als Freunde ihn ob dieser ihrer Meinung nach unköniglichen
Nonchalance tadelten, habe er sie auf den Bogen hingewiesen, der bräche oder

erschlaffte, bliebe er andauernd gespannt, ähnlich würde der Mensch entweder
krankhaft aufgeregt oder gänzlich erschlaffen, et iMXoi xcvtecmovddoihii del

firjöe eg naiyvkjv to fiigog ecovrov avievai. Das Bogenexempel, mit dem Amasis

argumentiert, ist auch sonst in unserem Sinne sprichwörtlich214. Nach einem bei
Stob. 3, 1, 186 Sokrates zugeschriebenen Apophthegma ist das Leben am
erfreulichsten ,wenn es sich wie ein Musikinstrument auf Spannung und Entspannung
einzurichten versteht. Die Lebensweisheit, daß sich auch der Philosoph von seiner

geistigen awxovia im Spiele erholen solle, hatte vermutlich die mehrfach, aber

unvollständig überlieferte Szene zu illustrieren, wonach Sokrates einmal von Alki-
biades beim Spiele mit seinem kleinen Lamprokles überrascht worden sei215. Die
Sokratesanekdote ist bei Alian V. H. 12, 15 Teil eines Katalogs, in dem Ähnliches

von Herakles mit Anführung des Euripidesfragmentes [lexaßoXag yäg
jidvoov del Agesilaos (vgl. auch Plutarch Ages. 25) und Archytas von Tarent

211 Pol. 1337 b 38; 1339 a 16; EN 1176 b 34; vgl. 1127 b 32; 1150 b 16.
212 Die zahlreichen Äußerungen im antiken, namentlich philosophischen und populär-

philosophischen Schrifttum über dvdmavoig und ncudid als ävdaavoig können hier nicht
vorgelegt werden. Hingewiesen sei nur auf Pindar N. 7, 52 u. a. (vgl. Gundert a. O. 67), Gor-
gias Palam. 30 (F/S 82 B 11 a § 30); Piaton Phileb. 30 e; Tim. 59 c (über naiöia / avanavaiq
als Stimmung des ebabg Ädyog s. E. Howald, Hermes 57 [1922] 72); Kriton Pyth. bei Stob.
3, 3, 64; Cicero De off. 1, 103ff.; Seneca Ad Luc. 15, 5; Plutarch De exilio 603ff., De tuenda
san. praec. 135; Clemens Alex. Paedag. 3, 10, 51 f. In der medizinisch-diätetischen Literatur

wird der geregelte Wechsel von Spannung-Entspannung im diätetischen Sinne gelegentlich

empfohlen und physiologisch begründet. Über Spiel und Ernst in der ethischen
Diskussion der Antike s. L. Radermacher, Weinen und Lachen (Wien 1947) (ib. 96f. über das
aristotelische anovöaTog-Ideal), E. R. Curtius, Roman. Forschungen 53 (1939) Iff.; H. Rahner,

Der spielende Mensch, Eranos 16 (1949). Stellen über äveaig sammelt W. Süss, N.Jbb.
45 (1920) 29.

213 Dazu O. Gigon, Sokrates (Bern 1948) 125.
214 Ovid Epist. her. 4, 91, Phaedr. 1, 14, 10; Plutarch An seni ger. resp. 792 c; Ps.-Plutarch

De lib. ed. 9 c; Demoph. Simil. 4; Onomol. Byz. 129, p. 187 Wachsm.; Gregor v. Naz. Migne
P. O. 37 Sp. 1331; ferner verdreht bei Diogenes Laert. 5, 40. Im Zusammenhang mit der
musikalischen Erholung bei Aristides Quint. De mus. 2, 69; Augustin De mus. 2, 14.

216 Aelian F. h. 12, 15; Valerius Max. 8, 8; Seneca De tranq. 17, 4; Plotin Enn. 3, 2, 15.



124 Ernst Koller: Muße und musische Paideia

berichtet wird. Da die Archytasgeschichte bei Athenaeus 12, 519b als atheno-
dorisch bezeugt ist, wird die ganze Reihe auf Athenodor von Tarsos' JJbqi anovörjg
xai Tiaidiäg zurückgehen216. Reizende Bilder von der knabenhaft spielerischen
Entspannung der römischen Großen um Scipio d. J. vermittelt, vielleicht aus

Lucilius, Cicero De oratore 2, 22 (daraus Horaz Satiren 2, 1, 71 und Valerius
Maximus 8, 8,1). Diese Texte gewinnen ein eigenes Relief insofern, als Crassus bei
Cicero (wie Hortensius in dem nach ihm benannten Protreptikos fr. 18 - Non. 383,

21) als Anwalt eines Otiums, das nicht eontentio animi, sondern relaxatio (2, 22),
nihil agere et plane cessare (2, 24) sein soll, an jene im Spiele gewonnene animi
remissio der Scipio, Laelius, Scaevola erinnert, Scipio aber anderwärts auch
Vertreter einer geistig hochgespannten Muße ist im Sinne des von Cato überlieferten
Oxymorons seines Großvaters numquam se plus agere quam nihil cum ageret217.

Die griechischen Hintergründe - Kritik der geistig angespannten kontemplativen
ayoXrj im Sinne des aristotelischen Protreptikos - bleiben aufzuhellen218. Anders,
nicht als aufeinanderfolgende Zustände, gemeint ist die Plinius Episteln 8, 21, 1

empfohlene Mischung von Ernst und Heiterkeit (vgl. Aelius Spartianus Vita Ha-
driani 14,11). - Unter Hinweis auf Spannung und Entspannung als Lebensgesetz
in der Natur, im Menschenleben und in der toten Materie (Leier und Bogen)
empfiehlt Ps.-Plutarch De liberis educandis 9B f., einer meines Erachtens von den

aristotelischen Gedanken über die ävdjiavaig beeinflußten Ausführung218, den Kindern

gelegentlich ävajivorjv twv oweymv iiövmv zu gewähren. Unter Berufung auf
magni viri etsi musicam neseiunt billigt es Augustinus De musica 1, 4, 5, daß man
sich nach großen geistigen Anspannungen relaxanäi ac reparandi animi gratia mit
Maß an der Musik erfreue, denn 'der Weise muß ab und zu die gespannte Schärfe
seines Geistes lockern' (ib. 2,14, vgl. Thomas von Aquin Summa Theol. 2 II qu.
168 a 2), vgl. auch In Isaiam 3; hier dürfte die aristotelische Politik nachwirken220.

216 Dazu C. Hense, Rh. Mus. 62 (1907) 313f. und Radermaoher a. O. 136f.
217 Cicero De rep. 1, 27; De off. 3, 1 (vgl. die christliche Umdeutung bei Ambrosius De

off. 3, 1, Epist. 119, Iff.); Ps.-Plutarch Reg. et imp. apophth. 196b; nihil cum ageret wird
von K. Latte, Sallust (Leipzig 1935) 50 meines Erachtens nicht zutreffend als Verlegenheitsumschreibung

für den mangelnden Begriff der geistigen Aktivität gedeutet. In stoischer
Tradition bei Seneca Ad Luc. 68, 10 otium tibi commendo (anders als die Epikureer), in quo
maiora agas et pulchriora quam quae reliquisti. Vom Otium der Kleanthes, Chrysipp, Zeno
sagt Seneca De otio 6, 5: sed Odern nihilominus non segnem egere vitam etc. Vgl. noch Plinius
Ep. 1, 9, 7: satius est enim, ut Atilius noster dixit, otiosum esse quam nihil agere. Was die
griechischen Hintergründe angeht, ist vor allem an die platonische Vorstellung des in einem
höheren Sinne tätigen Politikos und die davon beeinflußte aristotelische des änyirexraiv als
des eigentlich Handelnden zu deifken.

218 Siehe noch Plutarch De Alex, magni fort, aut virt. 332 c und Sueton Aug. 83 über den
hudus als Lebenselement bei Alexander bzw. Augustus.

219 Außer der gedanklichen Übereinstimmung mit den oben Anm. 211 angeführten
ävcmavaig-Stellen bei Aristoteles scheinen mir vokabularisehe und phraseologische Anklänge
dafür zu zeugen, vgl. etwa die Wendung 9 b ort nag 6 ßiog fjpeöv elg äveaiv xai anovdrjv
öifi'jrirai mit Pol. 1333 a 30 dir/QrjTai de xai näg o ßiog elg äayoXiav xai elg ayphr\v.

'22° Vgl. Anm. 199.


	Musse und musische Paideia II : über die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

