
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 2

Artikel: Aristophanes und sein Sokrates

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14000

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 13 1956 Fase. 2

Aristophanes und sein Sokrates

Von Thomas Geizer, Basel

Zum 70. Geburtstag meines verehrten Lehrers,
Herrn Professor Peter Von der Mühll,

am 1. August 195Ö

Da Sokrates selbst nichts geschrieben hat, ist man von den Darstellungen
abhängig, die andere von ihm gegeben haben, wenn man sich ein Bild von seinem

Wirken machen will. Die literarischen Zeugnisse, die dafür zur Verfügung stehen,
sind aber fast alle nach seinem Tode, meistens mit deutlicher apologetischer
Tendenz geschrieben und sind so vom Verdacht verklärender Darstellung nicht frei.
Das einzige umfangreichere zeitgenössische Originalzeugnis, das daneben erhalten
ist, die Wolken des Aristophanes*, hat sich allerdings diesen Vorwurf zu keiner
Zeit zugezogen. Aber die Abweichungen dieser Darstellung vom Bild des Sokrates,
wie es aus andern Quellen hervortritt, sind so groß, daß man mit kleinern
Abstrichen da und dort nicht zu einem ausgleichenden Gesamtbild kommen kann,
sondern sich leicht gezwungen sieht, die eine Darstellung zugunsten der andern

gänzlich auszuschließen und in diesem Fall der Komödie des Aristophanes jeden
ernsthafteren Quellenwert abzusprechen.

Die Darstellung, die Aristophanes in den Wolken gibt, ist offensichtlich nicht
unmittelbar mit andern Darstellungen des Sokrates zu vergleichen. Aber die Wolken

sind eine Komödie und daher auch mit einer ganz andern Absicht verfaßt
als die meisten andern Zeugnisse über Sokrates1. Man muß sich daher fragen, wie
die Darstellung einer Person in einer Komödie des Aristophanes überhaupt
aufzufassen sei. Zu diesem Zweck kann man versuchen durch Vergleiche verschiedener

Fälle, in denen Aristophanes bekannte Persönlichkeiten darstellt, sich eine

klarere Vorstellung von seiner Technik zu bilden. Mit dieser Methode sucht der

folgende Aufsatz die Fragen zu klären, wie Aristophanes vorgeht, wenn er einen

Zeitgenossen auf die Bühne bringt und wie die Handlungen und Aussprüche zu
verstehen sind, mit denen er die Dargestellten auftreten läßt2. Denn erst wenn

* Die Komikerfragmente werden nach Th. Kock, Comicorum Atticorum Fragmenta (Leipzig

1880) zitiert, Abkürzungen, die nicht im Liddell-Scott enthalten sind, nach Marouzeau,
Uannie philologique.

1 Eine Bibliographie (95 Seiten) der sehr reichlichen Literatur über Sokrates findet sich
jetzt in V. de Magalhäes-Vilhena, Le probUme de Socrate (Paris 1952), eine Darlegung
der Probleme der sokratischen Literatur bei O. Gigon, Sokrates, Sein Bild in Dichtung und,
Geschichte (Bern 1947).

2 Auch über die Wolken des Aristophanes als Quelle für die Darstellung des Sokrates
existieren zahlreiche Spezialuntersuchungen. Da der vorliegende Aufsatz aber nicht dem
Endzwecke einer Darstellung des Sokrates, sondern nur dem der Erhellung der Technik des
Aristophanes als Vorfrage dazu dient, wird auf die Auseinandersetzung mit Untersuchungen

S Museum Helveticum



66 Thomas Geizer

man diese Vorfragen so gut wie möglich beantwortet hat, kann man das

aristophanische Material zu einem Vergleich mit andern Quellen in positiver Weise
verwerten.

Zuerst soll die Darstellung, die Aristophanes in den Wolken gibt, genau
charakterisiert werden:

Sokrates tritt nicht im ganzen Stück auf, sondern nur in dem Teil, wo seine

Sehlde, das (pQovriarrjQtov, und er als ihr Haupt dargestellt werden (126-1170), und

ganz am Schluß kurz, wo die Sehlde verbrannt wird (1493-1509), was aber für
seine Darstellung nicht in Betracht fällt. Der Ted, in dem er auftritt, zerfällt in
zwei Abschnitte, in deren erstem Strepsiades, der Vater (126-803), und in deren
zweitem Pheidippides, der Sohn (866-1170), belehrt werden. Dazwischen liegt die
Szene, in der Pheidippides, ohne daß Sokrates dabei ist, überredet wird, sich von
ihm belehren zu lassen (814-865). In den ersten dieser Abschnitte fällt die Para-
base (510-626), wo natürlich die Schauspieler nichts zu tun haben, in den zweiten
fallen der Logoi-Agon (889-1104), vor dem sich Sokrates ausdrücklich zurückzieht

(886-887), eine kleine Übergangsszene (1105-1112), die dazugehört, und die

sogenannte Nebenparabase (1113-1130), auch sie ohne Schauspieler. Sokrates tritt
in diesem Abschnitt also nur in zwei ganz kurzen Szenen auf, nämlich um Pheidippides

von Strepsiades in Empfang zu nehmen (866-888) und um ihn wieder zu
entlassen (1145-1170), ohne daß er dabei etwas Wichtiges zu sagen hätte. Sie

fallen also für die Darstellung seiner Person auch nicht ins Gewicht. Die Hauptstellen,

an denen Sokrates und seine Schule selbst auf der Bühne vorgeführt werden,

bleiben damit die Partien des ersten Abschnitts vor (126-509) und nach

(627-803) der Parabase.
Sie haben folgenden Inhalt: Strepsiades, von Schulden bedrängt, will die Kirnst

der Hede in der Schule des Sokrates lernen, um sich mit ihrer Hilfe vor der
Verfolgung durch seine Gläubiger zu schützen (1-125). Er klopft am Schulhaus an
(126-138), und ein Schüler erzählt ihm zuerst, welche Probleme darin behandelt
werden (139-180). Dann bekommt er Einblick in die Schule selbst, sieht andere

zu Sokrates verzichtet und nur aus der Literatur zu Aristophanes zitiert, was für diesen
Aufsatz benützt wurde. In der Fragestellung und teilweise in den Resultaten sind diesem
Aufsatz am nächsten die Untersuchungen von W. Vischer, Über die Benutzung der alten
Komödie als geschichtlicher Quelle (1844), Kl. Sehr. 1 (Basel 1877) 459-485: Sokrates 466ss,
und I. Bruns, Das literarische Porträt (Berlin 1897): Aristophanes 147 ss, Sokrates 196 ss.

Wie weit die Frage des Quellenwertes der Wolken noch von einer allgemein angenommenen
Lösung entfernt ist, beweist ein Vergleich der Resultate von W. Schmid (Anm. 44) mit dem sehr
gelehrten Artikel von H. Erbse, Sokrates im Schatten der aristophanischen Wolken, Hermes 82
(1954) 385-420. E. wendet (wie R. Stark, Anm. 55) eine von der hier vorgeschlagenen
abweichende Methode an und mißt die Darstellung in den Wolken unmittelbar an Äußerungen
zeitgenössischer Philosophie. Für die Interpretation der Technik des Aristophanes geht er
von den Wolken allein aus, die er als dramatisch wie eine Tragödie durchgegliederte Einheit
versteht (p. 402s, 410ss, 419s). E. folgt denen, die eine Überarbeitung der Wolken ablehnen
(p. 395s). Besonders hält er den Logoi-Agon für ursprünglich (p. 391 ss; im vorliegenden
Aufsatz wird diese Frage nicht behandelt; Verweis auf eine Behandlung andernorts, die zum
gegenteiligen Resultat kommt: Anm. 98). Auch H. Erbse kommt aber, mit im Einzelnen
sehr abweichenden Ergebnissen, zur Anerkennung einer Verwendung verschiedenartigen
Ideenguts zur symbolischen Darstellung des Sokrates. Einige Bemerkungen jetzt auch bei
A. Dihle, Studien zur griechischen Biographie, Abh. Ak. Göttingen, 3. Folge 37 (1956) 50s.



Aristophanes und sein Sokrates 67

Schüler an der Arbeit (181-199) und ihre Lehrmittel (200-217). Dann sieht er
Sokrates selbst, der in einem Korb in der Luft seinen Studien obliegt. Sokrates

schlägt ihm vor, ihn mit den Wolken ins Gespräch zu bringen, da diese, die
Göttinnen seiner Schule, ihn zu einem abgefeimten Redner machen würden (218-262).
Mit einem Gebet ruft Sokrates die Wolken herbei, und man hört sie, noch unsichtbar,

ein Lied singen (263-313). Strepsiades brennt darauf, sie zu sehen (314-322),
und bei ihrem Einzug läßt er sich von Sokrates ihre Macht und ihre Erscheinung
erklären (323-355). Nach der feierlichen Begrüßung (356-363) belehrt Sokrates
den Strepsiades, daß Zeus ein leerer Name sei und die Wolken Donner und Blitz
hervorbringen (364-411). Strepsiades verspricht, keine andern Götter neben den
Wolken zu haben und das strenge Leben der Schule auf sich zu nehmen, und dafür
wird ihm Meisterschaft im Denken und Reden versprochen (412-475). Eine kurze
Szene (476-509) leitet dann zur eigentlichen Belehrung über, die während der
Parabase, also unsichtbar, beginnt. Nach der Parabase kommt sie aber auch auf
die Bühne, und ach, Strepsiades ist ein schlechter Schüler mit seinem verkalkten
Gedächtnis. Sokrates kann ihm nur mit Mühe einige grammatische Belehrungen
geben (627-699), und wie Strepsiades selbst eigene Gedanken erfinden soll, um
sich aus seiner Schwierigkeit zu ziehen, zeigt es sich vollends, wie unfähig er ist,
die Feinheiten der Rede und Denkkunst zu erfassen, und Sokrates schickt ihn
weg. Dafür soll sich der Sohn Pheidippides belehren lassen (723-803). Das
geschieht dann in den folgenden Teilen des Stücks.

Zur Durchführimg dieser Handlung bedient sich Aristophanes mehrerer
Elemente, aus deren geistreicher Kombination die Witze hervorgehen, in deren Licht
er seinen Sokrates erscheinen läßt:

Gleich zu Beginn sagt der Schüler, die Lehren seien geheim, vofiiocu de ravra
XQTj fivar^Qia (143). Die Schüler werden eigentlich eingeweiht (258. 302-304). Als
eine solche Einweihung in (orphische) Mysterien wird die Einführung des Strepsiades

in die Weisheit der Schule des Sokrates dargestellt3. Das gibt das Gerüst der

Handlung. Er erfüllt die Zeremonien des xa§aQ/uogi: Er setzt sich auf einen
heiligen Sitz (254), auf dem vielleicht ein Widderfell liegt (730)5, wird mit Mehl
bestreut (262)® und verhüllt sein Haupt (267). Dann erfolgt die /xvrjaig'!-. Sokrates

ruft die Wolken zur Epiphanie (266. 269) mit einem Gebet in klassischer Form
(263-274)8, in dem sogar ein Opfer genannt wird (274), wie es sich vor der Ein-

3 Zuerst C. Petersen, Der geheime Gottesdienst hei den Griechen (Hamburg 1848) 41; grundlegend

A. Dieterich, Über eine Szene der aristophanischen Wolken, Rh. Mus. 48 (1893) 275-283.
Das Detail der Weihezeremonien ausführlich bei O. Kern, RE 16, 2 (1935) c. 1210ss s.v.
Mysterien, diese Szene erwähnt e. 1281; vorsichtig W. K. C. Guthrie, Orpheus and Greek
Religion (London 1935) 210 ss.

4 Cf. Kern, 1.1. e. 1231s.
5 ägvaxlöwv (730) Dieterich, 1.1. p. 275; zum no'jöiov Kern, 1.1. c. 1221.
8 Kern, 1.1. c. 1282.
7 Kern, 1.1. c. 1237 ss.
8 Das Gebet hat die typische Struktur des üfivog xkrßixöq: Mehrere Namen aufgezählt mit

Relativsatz (264s), Aufzählung der Wohnorte (270-273) und Hinweise auf «Taten» der
Götter (270-273), Opfer erwähnt (274), cf. E. Norden, Agnostos Theos (Leipzig-Berlin 1913)
144ss, zur Stelle 170.



68 Thomas Geizer

weihung gehört9. Die Wolken erhören ihn, geben ein Zeichen (291-292. 360) und
singen von den Mysterien in Athen (302-307). Strepsiades fühlt sich inspiriert
(319-321), es ist leQÖv xal ae/uvov xal rsQaxwdsg (364). Nachdem ihm die Göttlichkeit

der Wolken erklärt worden ist, verspricht er strenge Regeln für sein Leben
anzunehmen bis zur völligen Hingabe (439ss), und namentlich sich vieler Dinge
zu enthalten (414-417) und bestimmte sittliche Anschauungen anzunehmen (418
bis 419)10. Dafür wird ihm höchste Seligkeit verheißen (413. 459ss). Es werden
ihm noch einige Fragen über sein Leben gestellt (478 ss), bevor er zur höchsten

Stufe, der enoTvxeiaP- zugelassen wird. Diese findet in einem isqog olxog12 statt,
eben im Hause des Sokrates, in Athen, od aeßag aQQr)xmv, legcöv, Iva ptvaxoööxog

ööjuog sv xsXsxalg äyiatg ävaöeixwxai (302-305). Bevor er in das Weihehaus
eingelassen wird, muß er seine Kleider ablegen (497 s)13, und er betritt es mit einem

Opferkuchen in der Hand (506 s). Die mystischen «ÖQCüjueva» finden dann während
der Parabase (510-626) statt. Aus dem Bereich der orphischen Mysterien mögen
Anreden wie e<prjfj,EQE (232) und XQio/iaxaQtog (166) stammen, und Xdog (424. 627),
"Egeßog (192), Taqxaqog (192), Ai&tjQ (265. 285. 570) sind Begriffe, die in orphischen

Theogonien und Unterweltslehren eine Rolle spielen, woher auch die

Formulierung xä dela jiQay/xaxa eidsvai... og&cög (250s) zu stammen scheint. Die
Kultprädikate der Wolken als Göttinnen: os/xval fteal (265), fieya as/xvat (291),
ödanotvai (266. 356. 429), Tiokvxt/xrjxoi (269. 293. 328), /usydkai &sai (316), na/j.-
ßaoiXeuM (357) sind an die des Demeterkultes angelehnt. Der vjuvog xhyrtxog,
mit dem sie angebetet werden (264-274), wendet sich an sie als olympische
Göttinnen (270), ovQaviai (316) und Okeaniden (271), als was sie sich auch selbst
bezeichnen (277 ss).

Die Theologie, die Sokrates lehrt, stammt hingegen zur Hauptsache aus dem

System des Diogenes von Apollonia14. Sein Urelement, aus dem alles wird und
durch das alles lebt, ist die Luft, der är'jQ. An dessen Stelle treten im Stück die
Wolken auf, die sichtbar sind und einen Chor bilden können. Sie sind die &sat

(265. 316. 329. 365. 1121) der Mysterien. Über allem steht aber der dsaTioxrjg

ävai :'ArjQ, im Gebet zuerst angerufen (264) wie sonst Zeus. Er wirkt auch wie
dieser (393) und wird gleich zum Zeugen angerufen (627. 667). Andere luftartige
Götter sind daneben Al&rjQ (265. 570), eventuell Xdog in der Bedeutung von Luft
(627) und 'O/MyXr] (814). Entsprechend seiner Bedeutung bei Diogenes ist der ärjQ

8 Das Gehörige wäre ein Ferkel, Kern, 1.1. c. 1248. 1286; zur fiehixovrxa (507) cf. Guthrie,
1.1. (Anm.3) 211.

10 Zu den wirklichen orphischen Lebensregeln cf. Kern, 1.1. c. 1280 ss.
11 Kern, 1.1. c. 1240ss; eventuell Anspielungen auf die entsprechende religiöse Sprache:

per' ifiov (463), oipopai (465) cf. Des Places, 1.1. (Anm. 94) 398.
12 Kern, 1.1. c. 1285.
13 Kern, 1.1. c. 1237.
14 Zuerst hat den Zusammenhang entdeckt S. Petersen, Hippocratica scripta ad temporum

rationes disposita (Hamburg 1839) 22s; dann grundlegend H. Diels, Über Leukipp und
Demokrit, Verhandlungen der 35. Philologenversammlung (Stettin 1880) 105-108; eingehend
W. Theiler, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Zürich
1924) 6ss; cf. auch H. Hommel, Aristophanes über die Nilschwelle, Rh. Mus. 94 (1951) 315
bis 327 (ausgehend von Wo. 272).



Aristophanes und sein Sokrates 69

unendlich (264. 393), und alles Leben geht von ihm aus (570)15. Er beherrscht das

All (264) und die Sonne (225. 285). Meteorologische Erklärungen von Regen
(368ss), Donner (374ss) und Blitz (395ss) und der Entstehimg der Wolken aus
Meerwasser (271. 277. cf. 1279ss. 1291s)16 begründen ihre Stellung als Göttinnen.
Ihre Wandelbarkeit (348 ss) ist die des arjg bei Diogenes. Für die Physiologie des

Menschen hat die Atmung größte Bedeutung, so ist 'Avcaivorj (627) eine Göttin,
und es wird speziell auf die Nasen, das Luftorgan der Wolken hingewiesen (344).
Die obere reine Luft ist besser als die untere (231 ss). Denken und Sprechen sind

nur durch die Luft möglich (230. 317 s, wo Wolken für Luft eingesetzt sind), und
rXcöxxa, das Organ, das die Luft zur Sprache formt, wird ebenfalls zur Göttin (424).
Alles ist voll der diogenischen Terminologie und yvcb/xr] (157. 169. 317 et passim),
vörj/ia (229. 705), (pgovxk (137. 233. 236. 740), Xsmog (161. 177. 230. 359. 741),

/lexirogog (228. 264. 266. 490) wuchern mit üppigen Ableitungen neben den Wörtern,

die etwas mit Luft zu tun haben17. Die mystischen Schulprobleme, die der
Schüler am Anfang erzählt: vom Sprung des Flohs (144ss), dem Gesang der
Mücken (156ss) und den Wegen des Mondes (171 ss) scheinen auch diogenischen
Stoff zu berühren. Daneben werden aber auch allgemein sophistische Dinge wie
Astronomie (201), Geometrie (202) und Geographie (206), behandelt18, und wie

Strepsiades die Weihen hat, wird er nsgl judrgoov (639ss), gvd/nojv (647ss), inwv
(658 ss) unterrichtet. Das letzte umfaßt eine Theorie von der notwendigen
Kongruenz der Wortform und des Inhalts, die an drei Beispielen dargestellt wird, bei
denen das Geschlecht des Benannten in der Form des Wortes nicht oder falsch

zum Ausdruck kommt: alexxgvwv (661ss), xagöonog (669ss), Afiwtag (686ss).
Eine Anspielung auf solche Theorien ist eventuell auch in der Bemerkung (394)

enthalten, wo zwei ähnliche Dinge auch ähnliche Namen haben sollen19.

Sokrates hat in diesen Szenen die Rolle des Weihepriesters, der Strepsiades in
die neue Religion einweiht. Die Wolken begrüßen ihn als legevg (359). Er selbst

nennt sich im Gebet epgovxiaxrjg (266) anstatt xsXsarrjg, was sein Amt wäre. Sein

Haus, das xeXeoxrjgutv, wird entsprechend das <pgovxuJxrjgiov (94. 128. 142. 181)

genannt. Das ist also in einem Worte die Kombination, auf der der Situationswitz
dieser Szenen beruht: rpgmxk aus der Terminologie des Diogenes und das

xeXeaxrjgiov aus den Mysterien. So läßt Aristophanes «orphische» Redeweisen in

16 317 und 331 sind die Wolken an seiner Statt die Spenderinnen. Das Unendliche,
äneiQov, als das Göttliche bei Frühem und Diogenes cf. Diller, 1.1. (Anm. 68) p. 375 und
Jaeger, 1.1. (Anm. 51) p. 35ss.

16 Cf. Anm. 101.
17 Cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) p. 8 s.
18 Die Lehrgegenstände der Sophisten: cf. e.g. Plato, Protagoras 318E s, wo Protagoras

sagt, bei den andern Sophisten lerne man: Rechnen, Astronomie, Geometrie und Musik
(das spätere Quadrivium), bei ihm alles, was man brauche zur Verwaltung seines Hauses und
um im Staate dvvarvnaroq TigaxTEiv xai Äerysiv zu sein.

18 658-671 und 677-679 Diels, Vorsokr.' 80 [74] Protagoras C 3 Imitation der Ortho-
epeia; cf. J. Wackernagel, Vorlesungen über Syntax 22 (Basel 1928) 1 ss, 4; Theüer, 1.1. (Anm.
14) p. 28 nimmt an, Vers 394 spiele auf Etymologien des Diogenes v. Apollonia an, cf.
Anm. 65.



70 Thomas Geizer

naturwissenschaftlichem Zusammenhang erscheinen20: Die Probleme sind Mysterien

(143 ss), Sokrates dgftmq iirjvgsv rä /zeticoga Ttg&yjzara (228~250s), das Xaoq
erscheint mit 'Atfg und 'Avanvorj als Gott (627). Viel auffälliger ist natürlich, daß
eben diese Naturwissenschaft in die festen Kultformen hineinspielt und, abgesehen

von den Göttern, die so in Gebeten (264 ss) und Hymnen (275 ss. 298 ss. 563 ss)

erscheinen, auch die Kulthandlungen einzeln in diesem schiefen Licht gedeutet
werden (262. 267 s. 506 s). Die Technik des Aristophanes ist also ganz klar erkennbar:

Die Dinge werden lächerlich dadurch, daß sie in einem unzugehörigen
Zusammenhang erscheinen.

Diese Technik findet natürlich auch Anwendung auf Sokrates, der seinen Lebensstil,

in diese an sich schon sonderbare Kombination hineingestellt, als Priester
vorzelebriert. Schon aus einigen dogmatisch unverfänglichen Beispielen, die nur
ganz äußerliche Dinge berühren, ist das leicht zu ersehen: Eingebaut in diese

Handlung wird seine anspruchslose Lebensweise zur von den Göttern geforderten
Lebensregel (dwTzodrjroq xaxä nöXV avi%ei, 363) im orphischen Sinn, auf die sich
auch Strepsiades bei seiner Einweihung verpflichten muß (415-417. 437-456). Des
Sokrates und seiner Schüler, namentlich Chairephons, Ungepflegtheit werden zum
Zeichen ihrer strikten Einhaltung der Schulregel (103 s. 198 s. 500-504. 835-837).
Ungeziefer in seinem Haus gibt Anlaß zu wissenschaftlicher Betrachtung (144-152.
156-164. 169-173) und zu orphischer Lebensdisziplin (634. 694-699. 706-722.

725-727). Der oxifznovq, aus dem die Wanzen kommen (709), und auf dem man
anscheinend bei Sokrates zu Hause saß (cf. Plato Prt. 310 C), wird zum heiligen
Weihestuhl (254), auf dem die Belehrung vor sich gehen muß (633. 698).

Bei diesen handgreiflichen Alltäglichkeiten, die jeder Athener selbst gesehen
haben konnte und bei einem so auffälligen Mann wie Sokrates wohl auch wirklich
gesehen hatte, liegt es nahe anzunehmen, daß Aristophanes höchstens übertreibe,
sich mit seinem Spott aber nicht wesentlich von der Richtung entferne, in der die

Dinge wirklich lagen. Schwieriger liegt dagegen der Eall, wo es sich um Äußerungen
geistiger Art handelt. Es ist zwar evident, daß Aristophanes mit den orphischen
Mysterien und der diogenischen «Theologie» zwei Bereiche zusammengebracht hat,
die miteinander gar nichts und mit Sokrates nur eventuell etwas zu tun haben.
Man wird also von vornherein davon absehen können, die vorliegenden Kombinationen,

wie sie sind, als Zeugnis für das Denken des Sokrates gelten zu lassen.

Verhältnismäßig einfach läge das Problem, wenn die Frage nur wäre, ob man Sokrates
selbst alles absprechen soll, was in den Wolken vorgebracht wird, oder ob er mit
einem der bekannten Hauptbestandteile dieser Kombination zu identifizieren sei.

Schwieriger würde es aber, wenn man annehmen müßte, Sokrates habe wenigstens
berechtigten Anlaß dazu gegeben, daß Aristophanes gerade diese Ingredientien
wählte zu dem Gemisch, mit dem er ihn zusammenbrachte. Denn die Kenntnis
der Sache aus andern Quellen, die es erlaubt, wenigstens im Umriß den Anteil

20 Diogenes' eigene Darstellung seiner Philosophie machte es leicht, sie in einen
Zusammenhang mit orphischen Mysterien zu bringen, cf. Anm. 51, 67 und 68.



Aristophanes und sein Sokrates 71

auszuscheiden, der zu den Mysterien oder zu sophistischen Lehren gehört, ist ja
gerade das Gesuchte im Falle des Sokrates. Mit Hilfe der Wolken allein kann also
diese Schwierigkeit nicht überwunden werden.

Wenn schon von Sokrates keine eigenhändigen Zeugnisse vorhanden sind, so

steht es zum Glück nicht gleich mit Aristophanes. Er hat in mehreren seiner
erhaltenen Komödien bekannte Persönlichkeiten verspottet, wo seine Technik recht

gut verfolgt werden kann. Aus einem Vergleich solcher Fälle ergibt sich dann mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit, oh man überhaupt erwarten kann, daß er auf
persönliche geistige Züge der Verspotteten eingeht, in welchen Partien so etwas am
ehesten zu suchen wäre und wie weit seine Darstellungen wörtlich zu nehmen sind:

Im Mittelpunkt der 424, also ein Jahr vor den Wolken, aufgeführten Ritter steht
der Politiker Kleon. Zur Kontrolle des Bildes, das Aristophanes von ihm entwirft,
kann die Schilderung bei den Historikern, namentlich Thukydides, herangezogen
werden. Eduard Meyer weist darauf hin, wie Thukydides, ganz gegen seine sonstige
Art, von Kleons Persönlichkeit überhaupt ein Bild entwirft21: «Er ist ihm xal ig
rä aXka ßiaiöxaxoq twv nohxwv 3, 36 (912ss. 923ss. 980ss), er vertritt die Kriegspolitik,

weil er yevofiivrjq rjavyiag xaxatpavioxegog vofifccov &v elvai xaxovgycöv
xal <bzuTc6r£Qog dtaßaXXcav 5, 16 (801 ss. 864ss. 1015ss), er ist nach dem Urteil
seiner eigenen Soldaten ein gänzlich unerfahrener und schlapper Feldherr (389 s.

1054 ss), dem in den Kampf zu folgen sie gar keine Neigung haben 5, 7, der gleich
hei Beginn des Kampfes die Flucht ergreift 5, 10, 9; in drastischen Farben wird
sein brutales (626ss. 694ss. 775ss. 912ss) und perfides (278s. 288. 300ss. 476ss.

628. 828s) demagogisches (652ss. 715. 730ss. 764ss. 810ss. 890ss) Hetzen (797ss),
wie in der Rede über Mytilene (834s), so ausführlich bei den Verhandlungen über

Pylos 4, 22. 27 (668ss. 794ss) geschildert.» Die Übereinstimmung der beiden
Darstellungen ist so schlagend, daß man ohne weiteres zugeben kann, daß Aristophanes
in diesem Fall seine Karikatur auf reale Züge des Verspotteten stützt.

Interessant ist nun zu beobachten, welche Mittel Aristophanes anwendet, um
Kleon auf die Bühne zu bringen: Er erfindet ein Milieu, in dem sich die Handlung
abspielt, nämlich den Haushalt des Demos, in dem verschiedene Sklaven im Streit
um die Gunst ihres Herrn wetteifern. Kleon ist der neugekaufte Paphlagonier, der
sich sofort das Vertrauen des Herrn zu gewinnen wußte und nun den ganzen
Haushalt beherrscht und die andern Sklaven mißhandelt. Die Handlung besteht

darin, daß der Paphlagonier mit Hilfe eines gemeinen Subjekts, des Wursthändlers,
aus dieser Stellung verdrängt werden soll. Die Technik des Aristophanes ist also

auch hier die der Kombination zweier verschiedener Sphären: der realen der Stellung

des Kleon im Staat Athens und der bildlich darauf angewandten des Haushalts

eines attischen Kleinbürgers Demos mit seinen Sklaven. Die Dinge, die im
Zentrum des Interesses stehen - hier das Verhalten des Kleon gegenüber dem

21 E. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte 2 (Halle 1899) 342s. Die (hier zum Vergleich
eingefügten) Zahlen in Klammern geben die Verse in den Rittern an, in denen das
Entsprechende dargestellt wird. Zu Kleon cf. auch G. Glotz, Histoire Grecque tome 2, La Qrhce au
V'sücle (Paris 1931) 633s.



72 Thomas Geizer

Volk - werden so verkleidet, daß das Publikum ständig die Anspielungen auf die

Realität suchen muß und die realen Züge dann in einer Umgebung findet, die sie

in das vom Dichter gewünschte Licht rückt22. Die Verkleidung in den Rittern, wo
der Demos gleichzeitig der Hausherr im Stück ist und die Eigenschaften und
Befugnisse des richtigen Demos im Staat hat, ist so durchsichtig, daß die Personen

auf der Bühne von wirklichen Dingen fast offen sprechen können, ohne aus dem

Bilde zu fallen. Schon in der Beschreibung des Paphlagoniers zu Beginn des Prologs

zeigt sich die Art dieser Mischung genau (40-72). Zum Bild, dem Haushalt
des Athener Kleinbürgers, gehören: Die Beschreibung des Demos selbst mit dem
Namen Arjfiog Ilvxvkrjg (40-43), der Ankauf des Paphlagoniers als seines Sklaven

(43-44), die Art der Liebedienerei des Paphlagoniers gegenüber seinem Herrn
(46-49), wie er die andern Sklaven von diesem fernhält (58 s), verleumdet und
schikaniert (63-70). Daneben sind aber reale Dinge beim Namen genannt: ßvgao-

dkprjg (44), TQimßoXov (51), TlvXog (55), QijroQeg (60). Konzentriert ist die Mischung,
wo der Sieg in Pylos, das Werk des Demosthenes, das aber dem Kleon Lorbeeren

einträgt, als spartanisches Brot bezeichnet wird, das der erste Sklave knetete, das

ihm aber der Paphlagonier weggeschnappt und selbst dem Demos vorgesetzt hat
(53-57, cf. 742 ss. 1200ss). Die Situationen im Stück führen dann zu einer Beschreibung

des Verhaltens des Paphlagoniers in der Bule (624-682) und zu einer
Verhandlung der beiden Sklaven vor dem Herrn, die, immer im Rahmen dieser

Personen und ihres fiktiven Verhältnisses zueinander, doch eine richtige Ekklesie
abhalten (746ss). Bei diesen Anlässen können Bild und Wirklichkeit besonders leicht
gemischt werden.

Wenn auch Aristophanes überall sichtlich übertreibt, so ist es doch notorisch,
daß Kleon in offener Volksversammlung Skandal machte und gelegentlich die
Parteien so gegeneinander tobten, daß eine Entscheidung nicht zu gewinnen war,
weil der Epistates die Majorität nicht feststellen konnte23. So wird man
Aristophanes auch glauben, daß Kleon andern Rednern schamlos ins Wort fiel (303 ss.

336). Da aber auch von Kleon nichts Schriftliches überliefert ist, ist kaum
festzustellen, wie weit wörtliche Anklänge an seine wirklich gehaltenen Reden vorkommen.

In seiner Rede vor dem Demos (763ss) sind jedenfalls Anklänge an die
Gebräuche der Volksrede24 enthalten, zum Beispiel im Prooemium (763-768), in seiner

Selbstanpreisung (764ss. 773ss. 790s. 810s), im Gebrauch, den er von Orakeln
macht (797ss) und der Erwähnung des Themistokles als Beispiel (812). Kleon
scheint auch wirklich gesagt zu haben, er sei mm «der Mann» (177ss. 222. 333.

1056)25. Die offensichtlichen Verleumdungen, die gegen ihn vorgebracht werden:
über seine Herkunft (281. 447 ss) und seinen Betrug an den Kunden mit schlechtem

22 Cf. Bruns, 1.1. (Anm. 2) 170ss.
23 Cf. E. Meyer, 1.1. (Anm. 21) 344 mit Anm. 1.
24 Cf. A. Burckhardt, Spuren der athenischen Volksrede in der alten Komödie (Diss. Basel

1924) 18 s. 34. 41. 63; C. T. Murphy, Aristophanes and the Art of Rhetoric, HSPh 49 (1938)
69-113.

25 Cf. G. Grossmann, Politische Schlagwörter aus der Zeit des peloponnesischen Krieges (Diss.
Basel 1950) 112ss.



Aristophanes und sein Sokrates 73

Leder (316. 319 ss) sind von der Art der üblichen rhetorischen Verunglimpfungen26,
denen man zum Beispiel bei Demosthenes auf Schritt und Tritt begegnet.

Diese persönliche Karikatur27 wird hauptsächlich in den beiden Agonen (303
bis 456. 756-940) und im Botenbericht über den Kampf in der Bule (624-682)
vorgeführt. Die folgenden Szenen sind zwar eine Fortsetzung der «Ekklesia» mit dem
Wettstreit um Kleons rhetorischen Topos, «ob jemand dem Demos wohlgesinnter
sei als er» (746-748), aber sie halten sich nicht mehr an die Nachahmung der
Wirklichkeit. Die Gegenstände dieser Szenen: die Orakel (997-1110) und die
Bestechung des Demos mit billigen Geschenken (1151-1263), sind aus der Karikatur
des wirklichen Kleon entnommen. Die Szenen enthalten ebenfalls viele direkte
Anspielungen, zum Teil auch Wiederholungen28. Sie gehören aber zu den viel freier
gebauten Szenen des zweiten Teils, wo einzelne szenische Effekte aneinandergereiht
werden, und die persönliche Charakterisierung des Kleon ist, zumindest was die
Art seiner Handlungen anbelangt, fast ganz aufgegeben.

In dieser Weise - der Gegenstand des Spottes wird durchaus mit Anspielungen
auf die Wirklichkeit vorgeführt, während die eigentliche Handlung auf der Bühne
keine Analogien zum Leben der betroffenen Person enthält - verspottet
Aristophanes 411 den Euripides durch das ganze Stück in den Thesmophoriazusen. Als
Einkleidung dient ihm die folgende Erfindung: Die Frauen, erzürnt durch die
üble Nachrede, die Euripides über sie verbreitet, wollen in ihrer Versammlung am
Thesmophorienfest über seinen Untergang beschließen. Ein als Frau verkleideter
Anwalt soll nun in der Versammlung für Euripides sprechen, um das Unheil
abzuwehren (81-94). Die Durchführung dieser Intrige dient Aristophanes dazu,
ausgiebig die Rettungstragödien des Euripides zu parodieren: Nachdem Agathon
die Rolle des Retters ausgeschlagen hat, wird ein Verwandter des Euripides mit
seiner Hilfe als Frau verkleidet (95-265). Die Verkleidungsszene, ganz ähnlich
aufgebaut wie die in den Acharnern (Ach. 393-479), leitet auch hier eine Telephos-
parodie ein. Der Redeagon mit Agamemnon (~381-519) mit dem nachfolgenden
Streit (~520-573), der wohl nach der Anlage anderer tragischer Redeagone29 auch
in diesem Stück des Euripides zu erwarten ist, und der Entdeckung des Telephos
(~574-654), die Rettung des durch das Heer Bedrohten dadurch, daß er das

Kind Orestes an sich reißt (~689-725), bildeten wohl den ersten Teil der Tragödie.
Ihre Parodie bildet den ersten Teil der Komödie30. Es folgen ein Motiv des Pala-

28 Zum Topos der schlechten Geburt e.g. auch bei Lysias, cf. W. Voegelin, Die Diabole
bei Lysias (Diss. Basel 1943) 112ss, besonders 115s; zur Verunglimpfung der Mutter des
Euripides cf. Anm. 35.

27 Alle Züge bei Bruns, 1.1. (Anm. 2) 173 ss zusammengestellt.
28 Orakel: 116s. 797ss. 960s. Bestechung: 46s. 789. cf. M. Pohlenz, Aristophanes' Ritter

(NGG 1952) 117-119.
28 Cf. J. Duchemin, L'äycbv dans la tragedie Grecque (Diss. Paris 1945) 39-41.
30 Cf. U. v. Wilamowitz, Berl. Klass. Texte 5, 2 (Berlin 1907) 69s; W. J. M. Starkie,

The Acharnians (London 1909) Excursus 6, 248-251; D. L. Page, Greek Literary Papyri 1

(London 1942) 130ss; jetzt H. W. Miller, Euripides' Telephus and the Thesmophoriazusae of
Aristophanes, Class. Phil. 43 (1948) 174-183. Wahrscheinlich ist die Szenenfolge des
parodierten Originals beibehalten, wie in der Parodie der Helena (The. 850-924) und wohl in
der Andromeda (The. 1009-1134), wozu Stellen bei Schlesinger cf. Anm. 31.



74 Thomas Geizer

medes (765-784) als Überleitung zur Parabase (785-845) und im zweiten Teil
Parodien der Helena (850-924) und der Andromeda (1009-1134) in kondensierter
Form. Dazu werden überall viele verstreute Einzelverse zitiert und Chorlieder nach

tragischen Vorbildern gesungen31. Aristophanes läßt das Publikum nicht im Zweifel,

daß er parodiert: Palamedes (770), Helena (850) und Andromeda (1012) nennt
er sogar mit Namen, und die Telephosparodie führt er ein mit der Verkleidungsszene

und der Bemerkung (93): die Sache sei sehr nach der Art des Euripides.
Der Witz besteht in der Verwendung der tragischen Motive in der lächerlichen

komischen Situation. Wo man kontrollieren kann wie er vorgeht, wie im Fall der
Helenaparodie, zeigt sich, daß er meistens mit eigentlichen Zitaten beginnt, para-
tragodische Verse zufügt und dann den Witz ganz frei ad absurdum führt. Bei
alledem werden aber nur die Tragödien des Euripides parodiert, während er selbst
nicht als Persönlichkeit dargestellt ist. Seine Fähigkeit zu intrigieren (94) und
sein Versprechen, sie zur Rettung in allen Lagen spielen zu lassen (270s), beziehen
sich auf den Charakter der Stücke, die dann nachher durchgenommen werden, wie
aus den Bemerkungen zur Einführung der Parodien klar hervorgeht (93 s. 765 ss.

848. 850. 925 ss. 1009 ss), und wenn Euripides am Schluß selbst als alte Kupplerin
auftritt (1172-1209), so ist auch das nur eine letzte übersteigerte Parodierung des

Rettermotivs und bringt mit Tänzerin und Flötisten (1172-1175) den nötigen
Exodoseffekt. Entsprechend finden sich in den Gesprächen des Euripides mit
seinem Verwandten, wo er noch nicht in einer seiner eigenen Rollen auftritt (1-18.
266-278), Sammlungen von Zitaten verschiedener Herkunft32, aher keine persönlichen

Bemerkungen. Im Hauptteil des Stücks, der Telephosparodie, spielt er gar
nicht mit, sondern sein Verwandter wird für ihn eingesetzt, weil ihn wohl
Aristophanes die gewagten Hanswurstszenen der Verkleidung (213-265) und der
Erkennung (603-654) nicht selbst erleben lassen wollte und ihn als Retter auftreten
läßt. Die beiden Alten, Euripides (190) und sein Verwandter (146), sind einfach
zwei typische, in den ihnen zugedachten Rollen möglichst lächerliche Figuren33.

Etwas anders liegen die Dinge in den Fröschen: Aristophanes bringt hier - wohl

angelehnt an eine literarische Synkrisis des Aeschylus und des Euripides34 - nicht
nur Parodien auf die Bühne, sondern eigentliche analytische Kritik. Die Handlung,

in die dieseKritik eingekleidet wird, ist ein Wettkampf des Aeschylus und des

Euripides um den Thronos des Tragikers und die Speisung im Prytaneion der
Unterwelt (761-764). Auch hier ist es von vornherein klar, daß Aeschylus, der schon

lange tot ist, nicht als reale Persönlichkeit, sondern als symbolische Figur für seine

Dramen gemeint ist. Euripides, der ja 405 auch schon tot ist, bekommt zwar einige
persönliche Hiebe, wie Hinweise auf das Gewerbe seiner Mutter (840) und die Un-

31 Cf. A. C. Schlesinger, Indications of Parody in Aristophanes, AJP 58 (1937) 294-305.
32 Cf. Schlesinger, 1.1. (Änm. 31) 297 s.
33 Cf. Bruns, 1.1. (Anm. 2) 159-163.
34 Cf. M. Pohlenz, Die Anfänge der griechischen Poetik (NGG 1920) 142ss und, gegen

Einwände, derselbe, Die griechische Tragödie 22 (Göttingen 1954) 192; F. Wehrii, Der erhabene
und der schlichte Stil in der poetisch-rhetorischen Theorie der Antike, Phyllobolia P. Von der
Mühll (Basel 1945) 25.



Aristophanes und sein Sokrates 75

treue seiner Frau (1048), die aber vielleicht auch nur als die üblichen rhetorischen
Verunglimpfungen zu verstehen sind, wie sie auch gegen Kleon vorgebracht
wurden35. Die Person, die als Euripides auftritt, ist zwar wesentlich mehr individualisiert

als in den Thesmophoriazusen, und die Angriffe sind viel konsistenter und
persönlicher. Aber alles ist auch hier nicht auf den Menschen Euripides, sondern
auf den Charakter seiner Tragödien gemünzt: Wie er in den Acharnern das Bettelkleid

trägt, weil er Bettler serienweise auf die Bühne brachte (Ach. 412-472, cf.
Frö. 842), so sind seine Unmoral (850. 1009ss), sein Geschwätz (1069ss) und
namentlich seine düstern Machenschaften und seine Demagogie (771-783)36 Züge der
Personen, die er in seinen Stücken auftreten ließ. Diese Eigenschaften sollen dartun,

wie sehr die Tragödien des Euripides nicht nur ästhetisch minderwertig,
sondern sittlich verwerflich seien37. Die Frösche enthalten daher keine Parodien ganzer
Szenen oder sogar Stücke wie die Thesmophoriazusen, aber, da der Blick ständig auf
die Tragödien gerichtet ist, werden doch viele einzelneVerse zitiert oder parodiert38.

Auch in den Fröschen werden zuerst die Kritiken im Agon (895-1098) in
zusammenhängender Form vorgetragen. Nachher aber, ebenfalls in der Fortsetzung
desselben Streites, greift Aristophanes einzelne, selbst zwar die Realität der
Tragödien unmittelbar betreffende Punkte: die Prologe (1119-1250), die Lieder
(1261-1369) und Einzelverse (1378-1410) heraus, baut darum aber ganz freie
Szenen ohne Anspruch auf Analogie mit irgendeiner Wirklichkeit.

Die Thesmophoriazusen mit ihrer durchgehenden Tragödienparodie stehen,
sowohl was die Art des Spottes, wie auch was die Struktur des Stückes anbelangt, als
deutlicher Einzelfall da. Sie entziehen sich damit zunächst einem Vergleich mit
den andern behandelten Stücken. Bei einem Vergleich der Ritter und der Frösche

mit den Wolken zeigen sich aber manche aufschlußreichen Übereinstimmungen:
Die verspotteten Personen: Kleon, Euripides und Sokrates, treten alle auf in

einer geschlossenen Szenengruppe. Zuerst wird ihr Auftritt von andern vorbereitet,
und das Publikum erfährt, was es von den folgenden Szenen zu halten und worauf
es zu achten hat (Ri. 40-234~Frö. 757-813~Wo. 126-221). Dann stellt sich der

Verspottete selbst in einer kurzen Trimeterszene vor und bestätigt die Richtigkeit
dieser Voranzeigen (Ri. 235-241 ~Frö. 830-894~Wo. 222-262). Diese Szene leitet
über zu breiteren Langverskompositionen, in denen der Spott am ausführlichsten
substantiiert wird (Ri. 242-460~Frö. 895-1098~Wo. 263-477). In den Rittern ist

35 Cf. p. 72s; die Mutter des Euripides soll Gemüsehändlerin gewesen sein: Ach. (457). 478,
Ri. 19, The. 387. 456, Stellen anderer Komiker bei W. Schmid, Gesch. d. griech. Lit. Bd. 3,
313, Anm. 4. Dagegen schon die Biographie in der Suda (s.v. Evgimörjt;) auf Grund von
Philochoros (F. Gr. Hist. III B, 328, fr. 218). Aristophanes scheint selbst anzudeuten, daß
die Verunglimpfung der Mutter ein Gemeinplatz komischer Verhöhnung ist: Wo. 552 (zu
diesem Topos cf. Schmid 1.1.).

36 navoÜQyog wird bewundernd (Frö. 80) und verurteilend (Frö. 781. 1015. 1520) verwendet;
in ähnlichem Zusammenhang für Zungenfertigkeit Vö. 1695; zur Zungenfertigkeit des

Euripides (Frö. 892) cf. p. 84 s.
37 Cf. Bruns, 1.1. (Anm. 2) p. 163-166.
33 Cf. A. C. Schlesinger, Indications of Parody in Aristophanes, Tr. Am. Ph. Ass. 67 (1936)

303-308.



76 Thomas Geizer

diese dreiteilige Szenenfolge verdoppelt (Ri. 611-682+691-755+756-940). Nachher

folgen in einem zweiten Teil lose aneinandergereihte Szenchen, in deren Mittelpunkt

je ein Topos des Spottes steht (Ri. 997-1110, 1151-1263 ~Frö. 1119 bis
1250. 1261-1369. 1378-1410 ~Wo. 627-699. 723-803). Nach diesen Szenen scheiden

die verspotteten Personen fast ganz aus dem Spiel aus. Jedem Verspotteten
ist eine passende Gegenfigur, alle von ähnlicher Art, gegenübergestellt: Kleon,
dem Paphlagonier der vulgäre Wursthändler, dem Euripides der polternde Aeschylus,

dem Sokrates der biderbe, verkalkte Strepsiades. In der Auseinandersetzung
mit diesen Figuren müssen sich die Verspotteten auf der Bühne produzieren. Die
Szenenfolge, in der der Verspottete auftritt, ist in einen weitern Rahmen
eingespannt, der hauptsächlich vor- und nachher eine Rolle spielt: die Befreiung der
Mitsklaven und des Demos vom Paphlagonier in den Rittern, das Heraufholen
eines Dichters aus der Unterwelt für die verwaiste Bühne Athens in den Fröschen,
die Befreiung des Strepsiades von der Bezahlung seiner Schulden in den Wolken.
Außer in den Rittern, im zweiten Teil (942-972. 1096-1110. 1206-1263), beschäftigt

diese Fabel den Verspotteten selbst in keiner Weise. Die Hauptauseinandersetzung,

die er zu bestehen hat, hat eine speziell zu seiner Person passende
Einkleidung, nämlich den Wettstreit der Sklaven des Demos um die Gunst des Herrn
mit dem Agon: ob der Paphlagonier oder der Wurstler der größere Wohltäter des

Demos sei, in den Rittern, und: den Kampf um den Thronos des Tragikers mit
dem Agon: ob Aeschylus oder Euripides der größere Dichter sei, in den Fröschen.

Dazu ist in den Wolken: die Einweihung des Strepsiades mit der Hauptdiskussion:
ob die Wolken Göttinnen seien (365-411), die evidente Parallele.

Die Analogie der beiden andern Stücke legt schon den Schluß nahe, daß

Aristophanes auch in den Wolken seine Einkleidungen nicht zufällig gewählt, sondern

mit deutlicher Beziehung auf das Opfer seines Spottes gestaltet habe. Wie gut die

Einkleidung in eine Mysterienweihe sich für Anspielungen auf die bekannte Lebensart

des Sokrates eignete, ist schon oben39 bemerkt worden. Aber man kann wohl
noch klarer sehen, worin Aristophanes in diesem Fall das tertium zwischen Sokrates

und einem orphischen Priester sah:

Den Typ eines hungrigen Bettelpriesters stellt er auch im Frieden (1039-1126)
dar: Hierokles40, der Orakelpriester, ein akat,d>v (1045. 1121), ist auch bekränzt

(1044; cf. Wo. 255ss), bettelt um einen Anteil am Opfer (1105.1111), und wie er
nichts bekommt, droht er mit seiner List (1099) und schnappt schließlich die

Dinge, die er nicht erhält, einfach weg (1118. 1124). Das entspricht dem Phron-
tisma des Sokrates in den Wolken (175-179). Auch in den Vögeln wird der Priester,
der den neuen Göttern opfern soll (848. 862; cf. Wo. 274), vor dem Ende des Opfers
weggeschickt (893s). In den Vögeln tritt auch ein Orakelpriester auf (959-991),
der Anteil am Opfer will (975), besonders aber hat auch er es auf Kleider abgesehen

38 Cf. p. 70.
40 Auch Hierokles ist ein <phaS 1087, cf. Wo. 333, zu piävrig 1046 cf. Wo. 332, yXöhra 1109

cf. Wo. 424 und p. 84 ss.



Aristophanes und sein Sokrates 77

(973s; cf. Wo. 176-179. 497-500. 856-859). Auch, er ist ein äla£(bv (983). Ahnliche
Züge zeigt auch ein Bettelpoet in den Vögeln (904-955). Auch er heischt Gaben

(928-930; cf. Wo. 338s), besonders Kleider (944-955). Es ist klar, daß man Sokrates

gut als Bettler41, nicht aber als Dichter darstellen konnte. Also lag als Verkleidung
der Priester näher. Das Priestergewand eignete sich aber besonders, weil damit
Sokrates seine «neue Religion», eine Hauptsache im Stück, vorzelebrieren konnte
(Wo. 247 ss). Das Orphische erlaubte Aristophanes die Schulweisheit als Mysterien
und das Verhältnis von Lehrer und Schülern mit ihrem eigenartigen Lebenswandel
als das einer orphischen Gemeinde darzustellen42. Besonders aber gab ihm die

orphische Theologie die Möglichkeit, den ärjg mit der Weihezeremonie zusammenzubringen.

Auch in den Vögeln, wo ebenfalls neue Götter eingeführt werden (554 ss;
cf. Wo. 365ss) und wo Aristophanes den ärjQ braucht als den Ort, wo die neue

Vogelstadt liegen wird, benützt er eine orphische Theogonie43, in der eben der är/Q

in einem religiösen Zusammenhang vorkam. Die Stellung eines orphischen Priesters

eignete sich also recht gut, um Sokrates in einer beziehungsreichen Travestie
erscheinen zu lassen und ihn gleichzeitig die neue Religion vortragen zu lassen, deren

Bedeutung nachher näher betrachtet werden soll. Wie in den Rittern und Eröschen

ist also diese Einkleidung nur das Mittel zum Zwecke, möglichst viele lächerliche
Assoziationen herbeizuführen, und daher als Zeugnis für Sokrates auch nicht ernster

zu nehmen. Aristophanes meint damit so wenig, Sokrates sei in Wirklichkeit ein

orphischer Priester, wie Kleon sei ein paphlagonischer Sklave, so wenig, seine

«Schule» sei eine orphische Gemeinde, wie der athenische Staat sei der Haushalt
eines ältlichen Kleinbürgers, so wenig, Sokrates weihe seine Schüler in irgendeinen
Ritus ein, wie Euripides kämpfe um einen Thron in der Unterwelt. Damit ist
allerdings noch nicht gesagt, die Verkleidung des Sokrates als Bettelpriester habe gar
keine Bedeutimg. Aber diese ist nicht so direkt ablesbar und liegt mehr in den

geistigen Zusammenhängen, in die Sokrates damit gerückt wird.
Die geistige Persönlichkeit stellt nun Aristophanes im Falle des Kleon und des

Euripides auf verschiedene Weisen dar. Während Euripides ganz auf Grund seines

in schriftlich fixierter Form vorliegenden, populären Werkes persifliert wird und
seine reale, dem Publikum wohl kaum bekannte und jedenfalls noch weniger
interessante Person dabei schon in den Thesmophoriazusen und 405 nach seinem Tode

in den Fröschen sozusagen gänzlich außer acht gelassen wird, stehen bei Kleon
der reale, persönliche Charakter und seine Auswirkung auf das politische Handeln
und Denken sowie das physische Auftreten im Vordergrund des Interesses. Da
Sokrates nichts geschrieben hat und in erster Linie bekannt wurde als auffällige

41 Sokrates als Bettler ohne Kleider und Schuhe und als Hungerleider hei Ameipsias,
Konnos, fr. 9, Eupolis, inc. fab. fr. 352.

42 Sokrates wird Wo. 219 avrög genannt: mit dem Titel für den Herrn und Meister (cf.
Pollux III, 74), der bei den Pythagoreern für das Schulhaupt geläufig war.

43 Vö. 690-702 Orph.Fr., fr. 1 ed. O. Kern (Berlin 1922) 80s, und fr. 78, p. 173; zu
Wo. 250ss cf. p. 81; orphische Terminologie besonders auch Vö. 1188-1195. 'Arft), Al&riQ,
Netpeh7, Xdog sind bei Orphikern sehr häufig; cf. Jaeger 1.1. (Anm. 51) 78s und Änm. 51
und 68.



78 Thomas Geizer

Figur, die sich an öffentlichen Plätzen an Leute aller Art heranmachte, ist zu
erwarten, daß seine Persönlichkeit auf ähnliche Weise dargestellt werde wie die
Kleons. Und wirklich finden sich auch, abgesehen von den vielen Anspielungen
auf seine physische Person und sein Gehaben, die im Ganzen übereinstimmen mit
dem Bild, das auch andere Quellen bieten, recht detaillierte Hinweise auf sein
mehr geistiges Auftreten, seine höchstpersönliche Art des Umgangs mit andern
Leuten im Gespräch:

Sokrates fragt die Leute nach ihrem geistigen Wesen und bestimmt danach sein

Vorgehen im Gespräch (4788s)44, und dabei kommt heraus, daß die andern nichts
wissen (492). Er ist ein großer Liebhaber der Dialektik (317 s. 359). Er weckt das

Verständnis durch Fragen (641s. 652s) und die Kritik der Antworten (662s). Um
komplizierte Dinge klar zu machen, wählt er Beispiele aus dem gewöhnlichen
Leben (385-394). Er führt selbst ein hartes Leben (363)45 und ermahnt die andern

zur Enthaltsamkeit von sinnlichen Genüssen (414ss)46.

Solche Porträtzüge zeigen, daß Aristophanes jedenfalls eine recht präzise
Vorstellung vom Auftreten des Sokrates hatte und, wie im Falle Kleons, auch beim
Publikum voraussetzte. Bei Kleon war allerdings über das Auftreten vor dem Volk
hinaus nicht mehr viel Geistiges darzustellen. Nicht so bei Sokrates. Für die
Darstellung des Euripides anderseits konnte Aristophanes eine symbolische Figur auf
die Bühne bringen, deren Züge ganz aus dem konkreten Niederschlag herauskonstruiert

waren, den seine Gedanken in seinen Werken gefunden hatten. Eine so
einfache Übertragung war bei Sokrates nicht möglich. Abgesehen davon, daß seine

Gedanken jedenfalls schwerer zu fassen waren als die des Dichters, waren sie nicht
schriftlich fixiert und schon darum auch weniger genau bekannt, und es muß darum

schwieriger gewesen sein, einen auf sie gezielten Spott vorzuführen, der auch
als solcher erkannt und verstanden werden konnte. Aber es ist doch anzunehmen,
daß neben den präzisen Einzelzügen, die auf das wirkliche Auftreten des Sokrates

anspielen, was er sonst auf der Bühne tut, wenigstens teilweise, ähnlich wie bei

Euripides, symbolisch dasteht für von Sokrates geäußerte Gedanken oder was

44 Cf. Des Places, 1.1. (Anm. 94) 395ss. In Wo. 133-135. 702s. 744s sind eventuell
Anspielungen auf die «Maieutik» des Sokrates zu erkennen, cf. W. Schmid, Das Sokratesbild
der Wölken, Philologus 97 (1948) 219ss (mit Literatur zu Sokrates).

46 Zum Umhergehen ohne Sandalen cf. Ameipsias Konnos fr. 9 (cf. Anm. 41), zur oefivoTtjs
cf. Kallias Pedetai, fr. 12; Eupolis fr. 352 (cf. Anm. 55) beginnt zwar: fuoät... rov DcoxQdrrjV,
wirft ihm aber nichts Gehässiges vor, und Ameipsias fr. 9 ist sogar anerkennend.

46 R. Goossens, 4?e vrai sens d'un vers des Nuees (414), LEC 17 (1949) 22-28 stellt fest
td raXakimoov in Vs. 414 sei eine geistige Arbeitsamkeit, die ständige Übung, und im ganzen
Vs. 414 seien Qualitäten anvisiert, die allgemein von den Sophisten für das politische
Xiyeiv xal ngdvceiv gefordert würden und keine Beziehung zu Sokrates hätten. Die Enthaltung

von Wein und Gymnasien (417) gehöre erst recht nicht zu Sokrates. - Sicher ist mit
Vss. 412-419 kein geistiges «Porträt» des Sokrates gemeint, wie ihm ja auch die ungerechte
Beredsamkeit, zu deren Erwerbung Strepsiades alle die angeführten Eigenschaften haben
muß, nicht selbst zur Last gelegt wird (cf. p. 91 s). Aber die ganze Kombination von geistiger
und körperlicher Härte, hier auf dem Höhepunkt der Weihezeremonie an Stelle orphischer
Disziplin vom Schüler Strepsiades verlangt (cf. p. 67 s), scheint doch wie anderes Ähnliches
(cf. p. 70 und Anm. 45) im Hinblick auf Sokrates so sehr betont zu werden, und die Forderung
nach iivrnirj und ev/id&eia (414) stellt auch Sokrates selbst (478 ss), cf. p. 90 mit Anm. 94.



Aristophanes und sein Sokrates 79

Aristophanes dafür hielt. Das würde dann bedeuten, daß mit diesem Teil der
Darstellung nicht ein Porträt des realen Sokrates gemeint wäre, sondern, wie im Fall
des Euripides, eine parodische Konkretisierung des Charakters seiner Gedankengänge.

Auch hier mögen Vergleiche mit andern Darstellungen in den Komödien
des Aristophanes Anhaltspunkte liefern, was man von dem, was er seinen Sokrates

sagen läßt, wird halten können.
Sokrates sagt selbst, was er den Wolken alles verdankt (317 s), nämlich yvd)/j,rj,

diahegig, vovg, dann xegaxeia, neQiAef-ig, xgovaig, xaxahrppig. Etwas später (332
bis 334) folgt eine ganze Liste von Leuten, denen die Wolken ebenfalls ihre Vorzüge

gewähren, nämlich fiovgio/iavxetg, iaxgoxeyvai, acpgayidovvyagyoxofifjxai,
xvxMcov yoQwv tfOfxaxoxd/XTixai, ävdgeg fiexecogtxpdvaxeg, dgyol ot rag vecpeXag

/xovaonowvatv. Von diesen sind die laxgoxdyvai bei Aristophanes sonst nirgends
dargestellt. Ihre Erwähnung hier hängt wohl mit der diogenischen Luftreligion
zusammen, die Sokrates vertritt: Diogenes war wohl selbst Arzt47. Aber dafür
finden sich andere Personen, die zu dieser Gruppe gehören: In den Vögeln stellt
Peishetairos nxsgä /uovaixa und fxavxLxä bereit (1332), um die entsprechenden
Ankömmlinge damit zu beflügeln. Schon vorher war nämlich ein Orakelpriester
aufgetreten (959-991), einer der oben48 erwähnten Bettelpriester. Er spricht von xä
&ela (961.965; cf. Wo. 250). Der är\g (in einer «Umschreibung» 970) und die Wolken
(978. 987) erscheinen in seinen Sprüchen, und mit einem Hinweis auf Lampon
(988), den "dovgtd/uavxig, wird er abgefertigt. Ein Dichter war ihm vorausgegangen
(903-958), auch ein Bettler. Er hat xvxfaa und andere fidfoj gedichtet (918; cf. WTo.

333). Die Musen (905. 909. 913. 924. 937) hat er zuvorderst: /lovotmotel (cf. Wo.
334. 358). Der große xvxÄiodiädoxahog (1403) folgt aber erst: Kinesias (1372-1409).
Er will in der Luft fliegen (1383) und nimmt seinen Auftakt aus den Wolken (1386)
xgd/xaxai... ovv ivxsv&ev... rj xdxvrj (1387; cf. Wo. 227-230). Das Glänzende an den

Dithyramben sind adgta (1389). Er kann nicht genug bekommen, im Lied durch
die unendliche Luft zu laufen (1392.1400.1409; cf. Wo. 225). Die eidtoXa nexrjvcöv

al&egodgofuov oicoväv xavaodeigcov (1393-1394) gleichen den Zitaten des Strepsia-
des: aeglag, dtegag, ya/ixpabg otcovovg äegovr\%elg (Wo. 337). Daneben treten andere
flExecoQCKpdvaxeg auf: Der Mathematiker und Astronom Meton (992-1020) kommt
auf dem Kothurn (994)49. Er will yeoj/xexgfjaai xöv aega (995) im öffentlichen
Interesse (1004 ss; cf. Wo. 210 ss) mit xavoveg degog und einem öiaßrjxrjg (1003;
cf. Wo. 178) und wird dafür Thaies an Weisheit gleichgesetzt (1009; cf. Wo. 180).
Der arjg ist nach ihm xaxä nviyrj (1000 s; cf. Wo. 96) gestaltet.

Hier tritt also eine ganze Gruppe von Personen auf, die Aristophanes im Kleinen
mit ganz ähnlichen Zügen ausstattet, wie Sokrates sie im Großen mitbekommt. Sie

47 Diogenes als Arzt cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 7; Zusammenhang mit Hippokratikern:
Peters, 1.1. (Anm. 14) 22 s; Mediziner und Diogenes cf. P. Willerding, Studio, Hippocratica
(Diss. Göttingen 1914) zu dieser Stelle 13, Anm. 4.

48 Cf. p. 76 s.
49 Theramenes, ein Schüler des Prodikos (cf. Anm. 54) hat geradezu den Übernamen

Kö&oqvos (Schol. Nub. 361).



80 Thomas Geizer

sind aber nicht einfach ein Typ. Aristophanes kann wohl unterscheiden zwischen
einem Mathematiker und einem Dithyrambendichter und einem Orakelpriester.
Er läßt sie auch mit ganz verschiedenen eigenen Absichten auftreten. Meton und
Kinesias sind keine Bettler, wohl aber der Chresmologe und der Winkelpoet. Aber
sie haben etwas gemeinsam, nämlich den Drang nach Flügeln und nach Luft. Was
damit gemeint ist, deutet schon Peishetairos an, wenn er dem Sykophanten sagt:
'Ynö yaQ Äoyojv o vovg (xe) /xexecoQiCexat inaiQsrai x' äv&Qomoq (Vö. 1447 s; cf.
Wo. 227-233. 762s). Auch zur lebhaften Flugphantasie des Kinesias liefert er eine

Erklärimg: 'O de xig <pt]olv enl xgaywdia ävanxegwaOai xal TZETzoxrjcr&ao rag
tpQEvaq (1444s). So sagt auch Strepsiades nach dem Gesang der Wolken: Tarn' oq'
äxovoao' avxwv xd (fr&ey// ipvytf /xov nendxrjxai (Wo. 319). Das Geflatter in der
Luft ist also eine gemeinsame Charakteristik der Seelenlage dieser Leute in poetischen

oder andern Zuständen: Sie werden als äXa£6veg (Frie. 1069; Yö. 983. 1016)
und (pivaxeg (Frie. 1087) abgefertigt.

Zur Einführung dieser Gruppe in den Vögeln bedient sich Aristophanes ganz
ähnlicher Mittel und Ausdrücke wie in den Wolken: Peishetairos, der führende
Geist im Stück, hat Qualitäten, die auch dort eine Rolle spielen: Er ist ein ÖQi/xdg

TiQeaßvg xaivög yvw/xrjv xaiv&v egycov x' iyyeiQrjTr'jg (255 ss). Er und Euelpides
sind Xejixüj Xoyiaxd (317). Auch Strepsiades will ja kenxoAoyelv (Wo. 320), und
was wäre die Religion der Wolken ohne Xenxdxrjg (Wo. 153. 161. 177. 230. 359.

741) und Xoyog (317ss. 358. 372). Peishetairos ist ein großer Redner und Denker:
nvxvoxaxov xivadog, ao<piafia, xvq/xol, xgl/ifxa, 7iamdXr\ii öXov (430s) und hat damit
genau die Eigenschaften, die Sokrates dem Strepsiades verspricht: Xeyeiv yenjoei
XQifXfia, xgoxaXov, Tzamdh] (Wo. 260. cf. Wo. 447 s). Seine Kunst zeigt Peishetarios in
der glänzend disponierten Rede (462-626)50, mit der er die Vögel überzeugt. Er ist
aocpfjg a<p' 'EXMdog (409), wird gegrüßt als aotpd>xaxog (1271) und mit einem goldenen
Kranz für seine aogpia geehrt (1274. cf. 1320.1401; Wo. 361.412). Auch er ist xXeivd-

xaxog (1472; cf. Wo. 459) und XQia/xaxuQiog (1273; cf. Wo. 166) mit seiner Weisheit.
Die Vögel eignen sich in mancher Hinsicht, um mit ihnen die selbe Welt

darzustellen wie in den Wolken. Sie sind selber /.idvxeig (593ss. 719), die Nachtigall ist
av/xcpcovog Movoaiq (659. cf. 737), und der großartige Gockel wird als (jovaofxavxiq
(276; cf. Wo. 331 ss. 358) bezeichnet. Darum haben sie als Götter ganz ähnliche
Qualitäten wie die Wolken: rjv ovv rj/xäg vo/xtarjxe dsovg, e£exe yQfjadai /xdvxeoi
Mo-öaaig (Vö. 723s; cf. Wo. 331ss. 423ss), und in ihren Liedern singen sie von
ähnlichen Orten (Vö. 737 ss; cf. Wo. 278ss). Gleich am Anfang erklärt Aristophanes
mit einem deutlichen Hinweis die bildliche Übertragung auf die Menschen, deren
die Vögel, und was mit ihnen zusammenhängt, fähig sind: "Avfigconog ogvig
äaxd§jurjXog, nexdfievog, dxsx/xagxog, ovÖev abdenox' ev xavxä) jxevcov (169s). Und so

flattern auch die Vögel selber im übertragenen Sinn: xXvcov... Xoycov uvetzxeqcd/xm

(433s), wie die Hörer der Tragödien, Dithyramben und Lieder der Wolken.
Der eigentliche Wendepunkt im Stück, wo Aristophanes alle diese bis dahin

60 Cf. Murphy, 1.1. (Anm. 24) 107.



Aristophanes und sein Sokrates 81

mehr latenten Möglichkeiten der Kombination zur direkten Anwendung auf die
Menschen vorbereitet, ist die Parabase (676-800). In den kleinen Szenchen des

zweiten Teils werden dann fast ausschließlich Menschen behandelt. Die Gründung
der Vogelstadt benützt er als Hintergrund dafür: Der Lebensraum der Vögel sind

vetpiXai und ovgavog (178ss), d. h. der ärjo (187), und der Stadtbau bedeutet

rov dega navra xvxXw xal näv rowl tö [teral-v tcegnei%i£eiv (551s). Der Name
dieser aMfegiog ndlig (1277): NetpeXoxoxxvyCa stammt ex rä>v vetpeXwv xal tojv
jLtexecoQcov yajguav (818). Das ist yavvöv ti ndvv und entsprechend sind die Leute,
die von diesem Dunstgebilde angezogen werden (822 ss), wo sogar die Götter
äXaCoveg sind (825). Auch hier kommen är/g und veqiiXai durcheinander vor, oder

zusammen, als ar]Q negivecpeXog (1192).
Auch in den Vögeln bedient sich Aristophanes, wie in den Wolken, orphischer

Elemente, die sich anscheinend besonders eignen, um dem ärjQ einen Platz in der

neuen Religion zu sichern51. Erebos und Tartaros (693; cf. Wo. 192) erscheinen

zusammen mit dem Chaos, das den Übergang zur Luft erlaubt (693. cf. 192. 1192.

1218; Wo. 424. 627)52. Auch von äve/udbxeoi öivaig (697; cf. Wo. 380ss) ist in diesem

Zusammenhang die Rede. Fast wörtlich ist der Anklang, wo die Vögel sagen, von
ihnen, als unsterblichen al&egiot (689) könnten die eqrrifiegioi Menschen (687; cf.

Wo. 223) äxovoaweg ndvxa og&wg neql t&v /uerecbgow (690; cf. Wo. 228. 250)

lernen. Auch mit den Vögeln wird man ein seliges Leben führen (753ss. cf.

1706ss; cf. Wo. 413ss. 462ss).
Das Vorgehen des Aristophanes bei der Installierung der Vögel zu Göttern ist

natürlich nicht ganz gleich wie bei der Einweihung in die Religion der Wolken,
aber es ist in vielem analog, und das Resultat für die Gläubigen ist dasselbe: Auch
in den Vögeln wird gegen die Zweifler bewiesen, daß die Vögel wirklich Götter sein

könnten (571 ss; cf. Wo. 365ss), und die Hauptsache ist, Zeus etwas entgegenzusetzen

(514ss), der auch in den Vögeln als Donner-und Blitzgott lächerlich gemacht
wird (570. 576. 1238ss; 1743ss. cf. Wo. 374ss). Die neuen Götter erhalten Opfer
(562ss. 1059ss; cf. Wo. 274) und sprechen selbst von ihrer Göttlichkeit ganz ähn-

51 Cf. p. 3s, dazu Dieterich, 1.1. (Anm. 3) 281, K. Deichgräber, Hymnische Elemente in der
philosophischen Prosa der Vorsokratilcer, Philologus 88 (1933) 347-361 und W. Jaeger, Die
Theologie der frühen griechischen Denker (Stuttgart 1953) 69ss (zur Theogonie in den Vögeln
p. 78 s): Theogonie und Naturphilosophie stehen in engem Zusammenhang und, während
die naturphilosophische Darlegung des höchsten und ersten Prinzips von Anaximander bis
Diogenes von Apollonia in Charakter und Sprache vom Stil religiöser Hymnen beeinflußt
wird (Anm. 67. 68), werden auch vom 6. Jhdt. an die theogonischen Hymnen von
naturphilosophischer Theorie erfüllt. Beide stehen in dauernder Wechselwirkung. Abgesehen von
Chaos und Äther (e.g. Orph. Fr., fr. 60, p. 143), die bei den Orphikern ständig vorkommen,
erscheinen auch andere von Aristophanes mit der neuen (cf. Wo. 271. 277ss) Keligion
zusammen erwähnte Begriffe bei Orphikern: Okeanos und äegia Xifivrj fr. 125, p. 181, Zeus
in der Luft und Musen fr. 297 b. c, Vögel und luftige Menschen fr. 233, Luft als Körper des
Zeus fr. 168, 25, Luftatmen und Seele fr. 27, NecpiXr) fr. 60, mit Winden fr. 248 a 6. 12,
blitzeschleudernde Wolken (cf. Wo. 395 ss) fr. 256.

Der paxag 'Ar/o mit orphischen Göttern zusammen angerufen bei Diphilos, inc. fab. fr. 126,
während ähnlich wie bei Aristophanes der 'Arjg dem Zeus gleichgesetzt wird bei Philemon,
inc. fab. fr. 91 (cf. Anm. 68), wo der 'Arjg alles sieht, wie die Vögel (Vö. 1058) bei Aristophanes
navxömai sind.

52 Cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 8, Jaeger, 1.1. (Anm. 51) 81.

6 Musemu Helveticum



82 Thomas Geizer

lieh wie die Wolken (688ss. 716ss; cf. Wo. 413ss. 423s). Sie haben die ßaoiXeta

(478ss. 549. 562; cf. Wo. 357. 381) als msqivoi &eo( (903) alMgiot (689), ja sie

sind navxÖTtxat und navrdgxat (1058ss; cf. Wo. 264ss; 285). So wenden sich auch
beidemal die neuen Götter ganz ähnlich mit Versprechungen an die Preisrichter
(Vö. 1101 ss; cf. Wo. lllöss). In den Vögeln läßt Aristophanes, weniger radikal,
die olympischen Götter neben den neuen weiter bestehen, aber nur um sie nach
dem legos nokepiog (556. 1188ss) um so lächerlicher selbst auftreten zu lassen

(1196ss. 1494ss. 1565ss); und mit der gleichen herablassenden Frage: xl ov
Xeyetg53; noiotg &eolg (1233; cf. Wo. 247. 367) erkundigt sich Peislietairos, wie
Sokrates, nach diesen obskuren Wesen.

Es ist also ganz durchsichtig, daß Aristophanes in den Vögeln mit einer andern
Fabel den gleichen Hintergrund schafft wie in den Wolken. So ist es auch nicht
erstaunlich, daß in ähnlichem Zusammenhang die gleichen Namen auch in den

Vögeln auftauchen: Lampon (521. 988; cf. Wo. 332) wird genannt, Prodikos von
den neuen Göttern selbst ganz ähnlich abgefertigt (692; cf. Wo. 361 )M, und die

Beweglichkeit der Zunge erscheint hier im Zusammenhang mit Gorgias und Philipp
(1694-1705; cf. Wo. 424. 792).

Interessant ist nun, daß auch Sokrates ausdrücklich erwähnt wird, und zwar

sogar im Zusammenhang mit der Gründung der aWegtog nöXig (1277). Bevor
diese Stadt gegründet wurde, iXaxojvoiiävow (1281) alle, exöficov, ineivmv, sqqvticov,

eocoxQaxmv (1282). Sie ist also jetzt der Ersatz für das ocoxgaräv. Dann wird Sokrates

erwähnt bei den «Schattenfüßlern», äXovxog ov tpvxaycoyet Zcoxgdxrjg (1553ss).

Mit ihm erscheint beidemal Xatgecpwv r) vvxreglg (1564. cf. 1296). Die Qualifikationen

sind dieselben wie in den Wolken: Hunger, Dreck, Schatten (Wo. 103.198s),
nur wird das Leben mit ihnen hier als Xaxcovofiavelv bezeichnet55, oder die Schat-
tenfüßler geben den Rahmen für das ipvxayoryelv, das Sokrates in den Wolken im
ywxü>v oo(pwv (poovTiorr'ioiov (Wo. 94) besorgt.

Sokrates gehört also zu diesen Leuten, deren Geist in der Luft schwebt, zu den

uXa£oveg (Wo. 102)56, den bodenlosen Schwätzern, und das ist sicher ein wesent-

63 Tl ov Xbyeig; als typisch eristische Frage rö Tl Xeyeig ov; hervorgehoben Wo. 1174,
cf. Wo. 207. 367, Vö. 1651, Frö. 1166. 1454.

64 Prodikos außer in Wo. und Vö. auch in den Tagenisten fr. 490 in ähnlichem
Zusammenhang abfällig erwähnt Schol. Nub. 361).

66 Das haxayvl£eiv im Gegensatz zum üppigen Leben hei Eupolis, inc. fab. fr. 351. G. Kai-
bel, Sententiarum Uber septimus, Hermes 30 (1895) 434-437 zeigt, daß Eupolis fr. 352 eventuell

nicht von Eupolis, sondern von Aristophanes stammt und die Wörter pioeiv und
EmxQartjg vielleicht nicht zum Text des Fragments, sondern zu dem des Kommentators
gehören. - R. Stark, Sokratisches in den «Vögeln» des Aristophanes, Rh. Mus. N.F. 96 (1953)
77-89 vermutet in Vö. 604s. 1210s. 1282. 1553ss Anspielungen auf Sokratisches. Seine
Untersuchung gilt nicht der Technik des Aristophanes, sondern er vergleicht als sokratiseh
Angenommenes unmittelbar mit aristophanischen Einzelstellen.

66 W. Suess, De personarum antiquae comoediae Atticae usu atque origins (Diss. Bonn 1905)
und noch ausdrücklicher derselbe, Aristophanes und die Nachwelt (Leipzig 1911) 207 s sieht
in Sokrates als alazon doctus (dottore der commedia dell'arte) einen komischen Typ. Wenn
auch Sokrates nicht eigentlich als komischer Typ dargestellt wird (cf. p. 6. 70. 78. 79s. 89.
25), so ist doch das geistige Milieu, in das er mit der aristophanischen Darstellung
hineingestellt wird (cf. p. 79), eine spezielle Art von aXat,ovda, und insofern trifft die Bezeichnung



Aristophanes und sein Sokrates 83

licher Grund, warum ihn Aristophanes in den Wolken die Luftreligion des Diogenes
verkünden lassen kann. Und Aristophanes hatte gar nicht viel dazu zu erfinden,
wenn er das diogenische System57 zur Schaffung des komischen intellektuellen
Hintergrundes für die Verspottung eines solchen Luft-öAafdw benützen wollte:

Dort stand der ärjQ, das Symbol der äÄa£oveia, im Zentrum. Er war die Grundlage

aller Dinge, besonders aber der für das sophistische Denken wichtigen:
vörjatg, yvco/irj, cpgovxtg, vovg. In der Physiologie spielte die für die praktische
Beredsamkeit so wichtige yM>xxa ihre Rolle. Die fiexicoga, die auch in den Wolken
in allen möglichen Zusammenhängen vorkommen (228. 264. 266. 333. 360. 490),
behandelte der Meteorologe ausgiebig. Einiges ließ sich direkt für die übertragende
Einkleidung des Stückes verwenden wie: daß der ärjQ schon bei Diogenes &eog

und unsterblich war58 und daß Diogenes selbst die Gesundheit der obern Luft und
ihre größere Bekömmlichkeit für das Denken anpries59.

Mit der Benützung des Diogenes hatte Aristophanes auch die Möglichkeit, die
ihm ja eben Sokrates nicht bot, seinen Spott an etwas Formuliertes, ein Buch
anzuschließen, wie er es auch in andern Komödien so gerne tut60. Er bevorzugte
wohl diese Möglichkeit des Anschlusses, nicht weil es ihm etwa an eigener
Erfindungsgabe gebrach, sondern weil, wenn das Publikum einmal gleich am Anfang
deutlich auf die Quelle hingewiesen wurde (Wo. 225ss Vorsokr. 64 [51] C 3), es

weiterhin im gleichen Stück auf Kombinationen achten und sie verstehen sollte,
während bei freien Erfindungen jeder Witz einzeln so eingeführt werden mußte,
daß ihn das Publikum begreifen konnte.

Aristophanes braucht bei der Darstellung der Göttlichkeit des ärjg (Wo. 365-411)
Termini der rhetorischen avtyoig wie er sie auch sonst in den großen Reden seiner

Komödien gerne verwendet61, zum Beispiel: ßaotkeveiv (381), fieyäXa orj/iela (369),
den Vergleich mit Zeus (366ss. passim; cf. e.g. We. 619ss). Er war nicht der einzige,
der sich durch Diogenes zu einer solchen enkomiastischen Behandlung des ärjQ

anregen ließ. Zur selben Zeit68 schrieb auch der Verfasser der hippokratischen
Schrift tieqI qwacöv sein gorgianisches Enkomion63 des ätfg, wo dieser als öwdaxr/g
erscheint64, ebenfalls mit Begründungen, die auf die Gewalt von Wind und Wetter

alazon doctus für Sokrates wie für die andern Personen, die zu diesem Milieu gehören, in der
aristophanischen Darstellung zu, of. Anm. 103.

s' Cf. dazu Theiler, 1.1. (Anm. 14) 0-30, die Fragmente bei Diels, Vorsokr.6 04 [51]. Zur
Verwendung der diogenischen Terminologie in den Wolken cf. p. 08 s.

68 Cf. Vorsokr. 04 [51] B 5, cf. Anm. 51 und 08.
59 Sokrates im Korb schwebend: Wo. 225-230 Vorsokr. 04 [51] C 1; cf. Diels, 1.1.

(Anm. 14) 108 s, der die Stelle als fast wörtliches Zitat bezeichnet, cf. Anm. 79.
60 In den Ach. an den Telephus des Eur. (Lit. cf. Anm. 30), in den Vö. an eine orphische

Theogonie (cf. Anm. 43), in den The. an Euripides (cf. Anm. 30), in den Ekkl. an eine
staatsphilosophische Schrift (cf. E. Barry, The Ecclesiazusae as a political Satire [Diss. Chicago
1942] 28 ss), im Flu. an ein Enkomion der Armut (cf. W. Meyer, Landes inopiae [Diss.
Göttingen 1915] 1-15).

61 Cf. W. Meyer, 1.1. (Anm. 00) lös.
62 Cf. K. Deichgräber, Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum (Berl. Sitzb. 1933,3)

150. 103 Anm. 1.
83 Cf. E. Maass, Zur Geschichte der griechischen Prosa I, Hermes 22 (1887) 500-570.
64 Hp. Flat., cap. 3 Diels Vorsokr." 04 [51] C 2.

6* Museum Helveticum



84 Thomas Geizer

hinweisen. Auch hiefür brauchte es wohl keine besondere Erfindungsgabe. Diogenes
führt selbst schon seine Beweise als fieydXa arjfiela (B 4) ein, läßt den aeqa xvßeQ-

väo&ai xal xqarelv (B 5), macht ihn zum ffeog (B 5) und preist ihn als /x£ya xal
iaxvQov xal äidiov re xal ä&dvarov xal noXka elödg (B 8). Diogenes scheint zur
Demonstration seines naturwissenschaftlichen Weltbildes die ganze Technik und
Terminologie der zeitgenössischen rhetorischen Bildung verwendet zu haben65, und
so hatte Aristophanes nur die Richtung in der Analogie der Beweisführung
umzukehren, und damit wurde die diogenische Religion zur Wurzel der ganzen Rhetorik
und was damit zusammenhängt.

Zu diesen Voraussetzungen, die es Aristophanes leicht machen mußten, die Theorien

des Diogenes in einer Komödie zu unterlegen, wo er den arjQ als Symbol der
dXa^ovda brauchte, kommt, daß er im besondern Falle der Wolken durch die
Kombination mit den Zeremonien der orphischen Mysterien viele Effekte daraus
ziehen konnte, die ganz für sich selbst, durch die absurde Zusammenstellung und
die lächerliche Situation eines Sokrates darin, wie analoge Scherze in den viel
breiteren den Spott vorbereitenden Teilen der Frösche und der Vögel66, ihm für
den Erfolg auf der komischen Bühne geeignet erschienen. Auch hiefür war Diogenes
allerdings sehr geeignet. Wenn auch seine rationalistische teleologische
Naturerklärung mit den mystischen orphischen Weihen nichts zu tun hat67, so gestaltete
er doch, im Anschluß an Frühere, den Preis seines höchsten Prinzips, der Luft, in
der hymnischen Sprache einer Theologie68, die sich leicht in kultische Formen
übertragen ließ. Aristophanes war auch nicht der einzige Komiker, der auf diese
Möglichkeiten aufmerksam wurde, wie Philyllios fr. 20 und Philemon fr. 91 zeigen69.

Zum Bekenner der diogenischen Religion macht Aristophanes auch den Euripides.

Schon in den Thesmophoriazusen läßt er ihn beim Alfh'jQ schwören (272; cf.
Frö. 100) und diogenischen Theorien über Hören und Sehen vortragen (14-18)70.

In den Fröschen steht zwar die neue Religion (889 ss) nicht so sehr im Vordergrund
wie in den Wolken, aber wo sie eine Rolle spielt, ist die Ähnlichkeit so groß, daß

66 Cf. bei Theiler, 1.1. (Anm. 14): Mythologisches wie schon Anaxagoras (ärjo ftedg) 8,
das Denken 9s, Rhetorisches: Vergleiche 12, «Technikvergleiche» 24. 29s. 54ss, das Bild
vom Herrschen der Luft 13, «Etymologie» 28, ef. Anm. 68.

88 Die Unterweltsfahrt des Dionysos: Frö. 1-323 und 460-673, die Vorbereitung der
Gründung der Vogelstadt: Vö. 1-675.

87 Mit Recht betont H. W. Miller, The Concept of Divine in De Morbo sacro, Trans. Am. Phil.
Ass. 84 (1953) 11, daß Diogenes' «Aer-Religion» doch ganz rational begründet ist und außer
der (auf anderm Wege ererbten) Sprache orphiseher Götterprädikation (cf. Anm. 51. 68) mit
den Heüsvorstellungen der «orphischen Mysterien» seiner Zeit selbst gar nichts zu tun hat.

68 Zur Theologie des Diogenes cf. H. Diller, Die philosophiegeschichtliche Stellung des
Diogenes von Apollonia, Hermes 76 (1941) 374ss, der zeigt, was Diogenes namentlich von
Heraklit übernommen hat, und Jaeger, 1.1. (Anm. 51) 188 ss. Wie schon Anaximander und
Anaxagoras bedient sich Diogenes einer Sprache, die religiöse Elemente enthält, wenn er
vom göttlichen höchsten Prinzip redet, cf. Deichgräber, 1.1. (Anm. 51) 358ss und Jaeger, 43
mit Anm. 44 (233ss), 189 mit Anm. 59 (290s). Zum Zusammenhang dieser naturphilosophischen

Theologien und orphiseher Theogonien, der auch in den Formulierungen des Diogenes
noch nachwirkt, cf. Anm. 51 und 67.

88 Zu Phüyllios fr. 20 cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 13; Phüemon fr. 91 Theiler, 21 und Diller,
1.1. (Anm. 68) 377; zum Spott mit Meteorologie cf. Anm. 103. 104.

70 Cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 30. 55.



Aristophanes und sein Sokrates 85

wenige Beispiele genügen, um ihre Identität bloßzulegen: Ein kleines «religiöses»
Intermezzo vor dem Agon wird von Dionysos selbst eingeleitet (871 ss). Zu den

Dichtern werden als Göttinnen die Musen gerufen, in einem vptvo; xbjxixö; (Frö.
875ss; cf. Wo. 264ss)71, in dem stellenweise fast jedes Wort Parallelen in den
Wolken hat: Movaai (Wo. 334. 358), kenxoköyov; (Wo. 320) £wexä; ipgeva;
(Wo. 153. 474. 705) at xa&ogäxe (Wo. 316s) ävdgmv yvmfxoxvnmv (Wo. 321) oxav
et; egiv di-vfiegifivoi; (Wo. 101. 420) eMcoai axgeßloiai naXaia/xaaiv (Wo. 176.

318) avxiXayovvxe; (Wo. 321) Das gleiche gilt für das Gebet des Euripides
(Frö. 892ss): Al&rjg epiov ßöaxrjpia (Wo. 317. 331.570) xal rXmxxrj; (Wo. 419. 424)
Zxgöqpiy£ (Wo. 434) xal Evveai (Wo. 317) xal Mvxxrjge; oacpgavxrjgioi (Wo. 344)...
Was mit dieser Religion gemeint ist, wird gleich deutlich gemacht, nämlich die

Geisteshaltung der eristischen Sophisten (871 ss. 1391). Sowohl Aeschylus als Euripides

werden um ihrer aoepia willen gepriesen (776. 872.884. 896.1108; cf. Wo. 331.

361). Diese besteht namentlich in ihrer Redekunst, und so tauchen die zum Teil
in den «Gebeten» schon erwähnten diogenisch-rhetorischen Begriffe der yMrtxa
(827. 898), ävxiXoyla (775), kenxöxrj; (828. 956. 1108. 1111) mit der entsprechenden

spezifischen Denkfertigkeit (957s. 971 ss; cf. Wo. 317s. 320s. und Frö. 775; cf.
Wo. 321) auch weiterhin häufig auf. Die hier angebeteten Musen gesellen sich damit
durchaus standesgemäß zu den Wolken und den Vögeln.

In diesem Sophistenagon bekommt auch Aeschylus, den Euripides als äAa£d)v xal
(peval; (909. 919. 921) bezeichnet, Züge des Sokrates vorgehalten: ajtoaepivwelxai
(833; cf. Wo. 363) und exegaxevexo (834; cf. Wo. 318), also das großartige Gebaren.

Zum ärjQ und der Xenxoxrj; gehört auch das Fliegen, das Aeschylus in der euripi-
deischen Monodie (1309-1363), die er zur Begleitung der Muse des Euripides (1306)

vorträgt, nicht einzuflechten vergißt: 'O 8' ävenxax', ävejtxax' e; aWega xovrpoxa-

xoi; nxegvyojv axfial; (1352 s). Die Reminiszenz führt zu Kinesias, den Euripides
erwähnt in dem Rat, den er am Schluß zu geben hat (1437s; cf. Vö. 1373ss).

Eine besondere Rolle spielt das Messen und Wägen (797s), das naturwissenschaftliche

ßaaaviQeiv (802) der Wörter: Die xavöve; xal 7irj%ei; enmv (799)
erinnern an die xavöve; äego; des Meton (Vö. 999). Bei Euripides aber gehört es zu
seinem diöaaxeiv: Er lehrt lalelv (954. cf. 1492) lenxcov xe xavövcov eiaßoXä;
intbv xe ycoviaofiav; (956). Auch das hat eine eristische (866. 878) Bedeutung: Die
ETcmv ßaaaviaxgia ist die axofiaxovgyö; Manr/ yXmaaa, die grjpiaxa dato[ihr]
(cf. Wo. 742) xaxahsnxoXoyijoei (826 s; cf. Wo. 320). Das Resultat ist die Qualität
des Euripides, die og&öxr]; xtöv en&v (1181), die das äaatps; (1122) vermeidet, während

die Worte des Aeschylus ßago; (1367) haben. Aoyiapiöv ivftel; xfj xeyvrj xal
axeipiv lehrt Euripides sein Publikum, max' rj&r/ voelv änavxa xal öieiöevai (973ss).

Bei dieser Prüfung der Tragödie xax' eno; (802) werden untersucht: xöbirj, xä

Hehri als ra vevga xfj; xgaymdia; (862). Um metrische Besonderheiten (1323 s) und
die aaqrfveia im Ausdruck (1122 ss) beurteilen zu können, muß man negl /uexgmv

71 Die Parallelen zum orphischen Hymnus 76 bei L. Radermacher, Aristophanes' Frösche,
Wien. Sitzb. 198 (1921) 268s.



86 Thomas Geizer

fj Qv&p&v rj tieqI incöv (Wo. 638) Bescheid wissen, was Strepsiades vergeblich
nachzuholen versucht.

Es sind also dieselben Termini wie in den Vögeln und Wolken, die auch in den

Fröschen die Darstellung beherrschen, und Namen von Personen derselben Gruppe
werden genannt; man wird sagen dürfen: Gemeint sind derselbe Geist und
dasselbe Milieu. So ist es auch nicht erstaunlich, daß auch hier Sokrates wieder
erwähnt wird (1491 ss). Diesmal wird aber nicht sein eigentümliches Äußeres

verspottet, sondern in wenigen Worten wird er im Gespräch geschildert: Das ZcoxQaret

jtaQaxadrifj.evov Xakelv und em aefivolaiv Xoyoiai xal axaguprja/LioTai hqQwv Sta-

TQißrjv ägyov Tioielcr&ai, das abgelehnt wird, gibt ohne jede Verkleidung die Situation,

in der Sokrates lehrt. Das ae/xvov und das ägy6v werden auch in den Wolken
erwähnt (363. 334. 316)72. Die Situation des Gesprächs mit dem ymyaymyelv wird
dagegen in Wolken und Vögeln73 travestiert. Die drei Verse, in denen der schlechte

Einfluß des Gesprächs mit Sokrates auf die Qualität der Tragödie ausgedrückt
wird (1493-1495), stehen wohl nur da als Gegensatz zum vorausgehenden Preis des

guten Bürgers Aeschylus und sollen durchblicken lassen, daß Euripides im
Verkehr mit Sokrates ein so schlechter Tragiker geworden sei74. Aber das wird nicht
ausdrücklich gesagt, und es ist wohl auch nicht mehr davon zu halten als von dem

Vorwurf, Euripides habe beim Dichten die Hilfe des Kephisophon gebraucht (944.
1408. 1452)75. Sokrates hat wohl auf die Tragödie, und auf die Poesie überhaupt,
wenig Einfluß gehabt76. Der Zusammenhang liegt an einem andern Ort, nämlich
in den ähnlichen geistigen Voraussetzungen des Euripides und des Sokrates, die
beide als dtMaxaXo? einen schlechten Einfluß ausüben. Sie lehren beide htkdv
(Euripides 954, Sokrates 1492)77.

72 Cf. auch Anm. 45.
73 Cf. p. 82.
74 Zur Hilfe, die Sokrates dem Euripides geleistet haben soll, etwas verwirrte Stellen bei

Diog. Laert. 2, 18, cf. Telekleides fr. 39.40, Aristophanes fr. 376 (dazu Meineke Fragm.
Com. Or. 2, 1, 372 und Bergk, ibidem 2, 2, 1106). Der Schluß späterer Grammatiker, Sokrates

habe dem Euripides wirklich geholfen, ist nicht überzeugend. Man wird auch nicht aus
dem evomidaoiaropavitoyv des Kratinos (fr. 307) schließen, Aristophanes habe sich von Euripides

helfen lassen. Der Vorwurf der Unselbständigkeit, um einen Gegner herabzusetzen,
ist unter Komikern ganz üblich, cf. Kratinos, Pyiine fr. 200: Aristophanes brauchte Eupolis'
Hilfe; Eupolis, Bapten fr. 78: er habe die Ritter gedichtet; Aristophanes, Wo. 553: Eupolis'
Marikas sei nur ein Abklatsch seiner Ritter. Zum Topos cf. W. Schmid, Oesch. d. griech. Lit.
Bd. 4, 71, Anm. 15, und (zu Iophon) Bd. 2, 513, Anm. 8.

76 Kephisophon als Helfer: auch Aristophanes, fab. inc. fr. 580.
76 Plato bringt Sokrates mit Agathon, nicht aber mit Euripides zusammen, und wenn

am Ende des Symposions (223 D) Sokrates Agathon und Aristophanes zwingt zuzugeben,
daß derselbe Mann Komödien und Tragödien zu dichten verstehen sollte, so ist damit natürlich

nicht gemeint, Sokrates habe aktiven Einfluß auf die Gestaltung der einen oder andern
Kunstgattung genommen. - B. Snell, Das frühste Zeugnis über Sokrates, Philologus 97
(1948) 125-134 nimmt an, Sokrates habe in Auseinandersetzung mit Medea 1077-1080
(anno 431) seinen Satz «Tugend ist Wissen» formuliert und Euripides habe (anno 428) im
Hippolyt 380-383 seinen Gedanken wieder aufgenommen, um dagegen zu polemisieren.
Dazu vorsichtig M. Pohlenz, Gestalten aus Hellas (München 1950), 248 s und ablehnend, Die
griechische Tragödie 22 (Göttingen 1954) 112s, wo er zwar die Polemik des Euripides gegen
Sokrates gelten läßt, nicht aber die Anregung des Sokrates durch Eur. Medea.

77 Zum abschätzigen Urteil, das in XaXeiv damals liegt cf. Eupolis, Demen fr. 95: XaXeiv
Soiarog, äbwardnarog Xeyeiv (of. Anm. 18) cf. Anm. 99.



Aristophanes und sein Sokrates 87

Man wird also wohl wirklich annehmen dürfen, daß, wie bei der Darstellung des

Euripides der Charakter der ganzen Figur, die auf die Bühne kommt, als Symbol
für den karikierten Geist seiner Dramen eintritt, so bei Sokrates wenigstens ein
Teil dessen, was er tut und wovon er spricht, seine geistige Zugehörigkeit zu einem
bestimmten Milieu und seine Betätigung darin symbolisch darstellt.

Somit ist es wirklich wahrscheinlich, daß auch im Falle des Sokrates die
Darstellung zwar als Symbol ernst zu nehmen ist. Die eigentliche Schwierigkeit besteht
dann aber darin, aus dem symbolisch gemeinten Salat das herauszulesen, was
wirklich dem Sokrates gehört, und anderseits als Einkleidung liegen zu lassen, was

nur der verspottenden Zuweisung zu einer weiteren geistigen Gesellschaft dient.
Auch für diese Aussonderung sollen hier nur Gesichtspunkte zur Anwendung
gebracht werden, die sich beim Vergleich der verschiedenen aristophanischen
Darstellungen ergeben haben. Als Resultat ist also kein fertiges Bild des Sokrates zu
erwarten, sondern nur eine etwas geklärte Vorstellung davon, was Aristophanes
mit seiner Karikatur des Sokrates wirklich gemeint haben mag. Dieses Material
wird den Philosophen zum kritischen Vergleich mit andern Quellen angeboten,
aus dem dann erst ein objektiveres Bild des wirklichen Sokrates zu erwarten ist:

Da ist zunächst die diogenische Religion zu beurteilen, deren allgemeine Bedeutung

schon aus dem Vergleich der Wolken mit den Vögeln und den Fröschen
hinreichend deutlich geworden ist: Aristophanes benützt sie, um Sokrates einer
bestimmten geistigen Gesellschaft zuzuweisen. Zu diesem Zwecke ist Diogenes
gewählt, nicht weil er ein so origineller und spezieller Denker war, sondern im Gegenteil,

weil er in seiner Philosophie eine Auswahl sehr verschiedener zeitgenössischer
Ideen vereinigte und auf die Demonstration eines sehr simplen (und gerade mit
seinem Grundprinzip, dem ärjg, zur symbolischen Übertragung sehr geeigneten)
Weltbildes verwandte78. Die populären Qualitäten des diogenischen Systems waren
wohl auch ein Grund für seine große momentane Wirkung in seiner Zeit und somit
auch dafür, daß Aristophanes mit Recht die Bekanntschaft des Publikums mit
diesen Theorien voraussetzen konnte79. Der zusammengewürfelte Charakter dieser

philosophischen Darstellung machte sie auch geeignet, damit auf die verschiedenen

Aspekte und Personen des Milieus anzuspielen, für die das System bei Aristophanes
einsteht: Damit ist der Hintergrund des Gesamtmilieus gegeben, dem Sokrates

zugewiesen wird. Aber es ist von vornherein unwahrscheinlich, daß Aristophanes
alles, was von Diogenes stammt und was er im Zusammenhang mit Sokrates auf
die Bühne bringt, dem Sokrates selbst zuweisen will. Man darf daran erinnern, wie

78 Die Originalität des Diogenes mag in seiner Kombination dieses philosophischen
Systems mit Meteorologie und medizinischer Kenntnis gelegen haben, cf. Theiler, 1.1.

(Änm. 14) 7. Iis, und Willerding, 1.1. (Anm. 47) 46ss.
79 Die Theorie von der Güte der obern Luft, die Wo. 224-236 dazu dient, das Publikum

erkennen zu lassen, woher die «Religion» stammt, in der] Sokrates praktiziert (cf. p. 83 und
Anm. 59), hatte Diogenes im Zusammenhang mit einer Behandlung der Pest vorgebracht.
Diogenes hat sich wahrscheinlich über die Pest von 430 in Athen Rechenschaft gegeben
(cf. Theüer, 1.1. [Anm. 14] 12s). Jedenfalls war eine Behandlung der Pest damals in Athen
ein Gegenstand von allgemeinem Interesse, und so war wohl auch diese Theorie allgemein
bekannt.



88 Thomas Geizer

verschiedene Typen in den Vögeln als Zugehörige zu dieser selben geistigen
Gemeinschaft geschildert werden, ohne daß damit etwa gemeint wäre, es gelte nun
für jeden alles, was überhaupt im Zusammenhang mit der neuen Luftstadt
vorgebracht wird80. Viele Punkte, die in den Wolken erwähnt werden, können als

Hinweise darauf aufgefaßt werden, wer außer Sokrates sonst noch alles zur gleichen
Gesellschaft gehört (Wo. 331-334), gleich wie auch in den Fröschen im
Zusammenhang mit Euripides auf die xavöveg des Meton und die Flugpoesie des Kinesias

angespielt wird81, nicht etwa um Euripides als Mathematiker und Dithyrambo-
graphen darzustellen, sondern um auf die geistige Verwandtschaft hinzuweisen:

So sind wohl in den Wolken die Erwähnung des öiaßrjrrjg (178), der Astronomie
(194. 201), der Geometrie (202) und der yfjg negtodog (206) aufzufassen82, die bei
dem armen Bauern Strepsiades einen Eindruck fernliegender Gelehrsamkeit
hervorrufen sollen und auf die später gar nicht mehr eingegangen wird. Die letzten
drei werden auch gar nicht mit Sokrates selbst in Zusammenhang gebracht. Andere
naturwissenschaftliche Scherze haben mit Sokrates nur den Anlaß, das Ungeziefer83,

gemeinsam (144ss. 156ss).
Man wird auch annehmen können, daß mit dem xaivovg §eovg vofil^eiv nicht

eine eigentliche Religion gemeint sein muß. Die Verehrung der Luft und die
aAaforaa stellen nicht einen neuen Kult dar, sondern sie fassen die Anhänger
einer neuen aufgeklärten Geisteshaltung zusammen. Ihre neue Moral könnte man
zwar von einem konservativen Standpunkt aus wirklich als neue Religion bezeichnen,

aber zumindest in den Vögeln wird es deutlich, daß damit weder eine neue
eigentliche Religion noch eine spezifische Philosophie gemeint ist84.

Bei Euripides ist es weniger gewiß, ob er nicht wirklich ein Anhänger auch der
atheistischen Konsequenz der neuen Philosophie ist, die den ätfg an Stelle des

Zeus setzt und so im negativen Sinne wirklich als eine neue Religion bezeichnet
werden kann (Troad. S89)85. Aber es ist fraglich, ob Aristophanes das meint mit

80 Cf. p. 79s!
81 Cf. p. 85 s.
82 Cf. Anm. 18.
88 Cf. p. 70.
84 Die Behandlung der Götter in den Wolken kann für das athenische Publikum nichts

besonders Erschreckendes gehabt haben: Wo Götter auf die Bühne gebracht werden, wie
in den Vö. und Pro., geschieht das ohne die geringste Reverenz und gerade damit anscheinend
zur größten Erheiterung des Publikums. Die Ohnmacht des Zeus wird auch im Plutus (123
bis 197; cf. Tagenisten fr. 488) bewiesen, wo er auch als Blitzgott lächerlich gemacht wird
(Plu. 125) wie in Wo. und Vö. (cf. p. 81). Im Plutus wird der Priester des Zeus vom Hunger
bedroht (Plu. 1171-1196) und geht vom Zeus Soter zum Plutus über (Plu. 1186s). Auch hier
tritt der Gott Hermes als lächerlicher Hungerleider auf (Plu. 1097-1170). Weder Peishetairos
und der Gruppe der verspotteten Menschen in den Vö. (cf. p. 79 s) noch Chremylos und
Karion im Plu. wird deswegen ein Vorwurf gemacht. Die Einführung der neuen Götter hat
an sich also in der Komödie keinen Gefühlswert, und die «Gottlosigkeit», wie sie Sokrates
vorgeworfen wird, ist also wohl auch mehr lächerlich als vorwurfsvoll gemeint.

86 Zeugnisse für die diogenische djjo-Religion bei Euripides: Diels, 1.1. (Anm. 14) 108
mit Anm. 40 und derselbe, Leukippos und Diogenes von Apollonia, Rh. Mus. 42 (1887) 12s;
Theiler, 1.1. (Anm. 14) 9; Jaeger, 1.1. (Anm. 51) 290. Wieviel von der diogenischen Religion
deswegen Euripides selbst zu geben ist, ist schwer zu beurteilen, da er ein sehr souveräner
Darsteller ganz verschiedenartiger religiöser Strömungen ist (cf. e.g. E. R. Dodds, Euripides
Bacchae [Oxford 1944] XXXVIIIss). Euripides und Sokrates cf. Anm. 76.



Aristophanes und sein Sokrates 89

dem Gebet, das er ihn sprechen läßt (Frö. 889ss), denn gerade vorher (875-884)
läßt er alte Göttinnen, die Musen, als Beschirmerinnen derselben Dinge anrufen,
die dann personifiziert eben zu den «neuen Göttern» des Euripides werden. So ist
es wahrscheinlich, daß es bei Sokrates um den Ernst des djjg-Kultes als wirklicher
Religion nicht anders bestellt ist als um den seiner Würde als orphischer Priester:
Beide stehen nur als Symbole.

Man wird sich weiter fragen, ob denn mit dieser geistigen Darstellung auch noch

etwas Individuelles gemeint sei, das Sokrates zwar als Zugehörigen dieser Gesellschaft,

aber doch als besonderen Charakter in ihr bezeichne. Da kann man einmal

negativ feststellen, daß manche der Züge, die bei andern registriert werden, ihm
nicht zugeschrieben werden. So ist er zwar ein iJrjQrjxriQ Aoycov yitofiovocov (358),
aber er redet nicht, wie die Dichter in Vögeln und Fröschen, von den Musen,
und Flattern der Seele, das ihren dichterischen Enthusiasmus kennzeichnet86,
wird von ihm nicht berichtet, nur von Strepsiades (318), der auch selbst die
Dichterzitate beisteuert (335 ss). Dann redet Sokrates auch nicht von Maßen und
Gewichten wie Meton, auch nicht, wo er Orthoepie lehrt (638ss), im übertragenen Sinn
wie Euripides. Nur Strepsiades macht einige Scherze mit solchen Übertragungen
(643 ss).

Die Eigenschaften, die Sokrates dem Strepsiades verspricht, wenn er sich
einweihen lasse (260ss), die dem Sokrates die Wolken verschaffen (316ss), die sie

zu seiner Begrüßung nennen (358-363) und die sie ihn bei Strepsiades wecken
heißen (476-477), sowie was die Wolken selbst mit Strepsiades vereinbaren

(412-475), alles weist in dieselbe Richtung: Sokrates wird nicht eine bestimmte
Profession, das Dichten, die Mathematik oder die Mantik zugewiesen, sondern

er wird als Dialektiker geschildert. Wenn er etwas lehrt, so ist es die Anti-
logik, die Eristik (317-318). So sind wohl auch die Belehrungen zu verstehen,
die er in den Szenchen nach der Parabase (627-803) dem Strepsiades gibt. Die
Kenntnis von Rhythmen und Orthoepie sind die Grundlagen der Eristik, wie in
den Fröschen ganz deutlich gesagt wird87. Sie sind das, was der Redner in der

Jugend gelernt haben muß (Wo. 637). Die Belehrungsszenen sind aber nicht anders
als die Szenen im zweiten Teil der Ritter und der Frösche nur eine Gelegenheit, um
Scherze von gleicher Art in Reihen je zu einer Szene auszugestalten. Die
Gegenstände, aus denen die Witze gezogen werden, in diesem Falle die Grundlagen der
rhetorischen und eristischen Bildung, haben zwar auch hier eine Beziehung zu
Sokrates als Lehrer der Dialektik; aber die Szenen als ganze haben nicht mehr

Anspruch auf Analogie zur Wirklichkeit als die entsprechenden Szenen der zweiten
Teile der Ritter88 und der Frösche89. Wie bei Kleon in den Rittern darf man außer
einzelnen sachlichen Anspielungen in der Situation als solcher und im Gehaben
der Hauptfigur in diesen Szenchen des zweiten Teils nicht mehr viel porträthafte

86 Cf. p. 79 s.
87 Cf. p. 85 s.
88 Cf. p. 73.
88 Cf. p. 75.



90 Thomas Geizer

Züge suchen, und man kann vielleicht annehmen, daß das Lehren selbst, wie bei

Euripides90, nicht auf eine praktische Lehrtätigkeit hinweisen soll91.

In den Rittern wird wahrscheinlich auf wirklich gehaltene Reden des Kleon
angespielt92, und in den Fröschen redet Euripides in vielen feststellbaren Zitaten93.

Man wird also annehmen dürfen, daß auch in den Wolken, hauptsächlich im ersten
Teil der Darstellung des Sokrates, Anspielungen auf wirkliche Redeweisen des

Sokrates verborgen sind: Sokrates erkundigt sich nach dem xqonog seiner

Zöglinge (478 ss; cf. Piaton, La. 187 E 6-188 A 2), und in diesem Zusammenhang
begegnen eine Reihe beim rpvyayoyyelv (Vö. 1555) üblicher Ausdrücke94: ävaxoivoixr&ai

ts xal eis Xoyov iX&slv (469s)95 und ovfißovXsvetr&ai (475), dann das yvwfirjg
äjioTtsiodxr&ai (477) mit den Fragen nach der fivrj/xr) (483. cf. 129. 629) und evfid&eia

(488. 492. 501).
Die neue aufgeklärte Moral kann auch zur Verachtung überkommener Werte

führen, und wo Aristophanes die ~La.lt-aXaZovsia darstellt, weist er immer darauf
hin: Peishetairos ist zu den Vögeln gekommen aqyvQiov öepsiXrjOag (115), xovx
anodidovg eyatgs (116). Er sucht darum einen Ort, ov del Cfjv ävev ßaXXavxiov

(157). Von ähnlichen Motiven sind auch einige der Menschen geleitet, die in der

Gruppe des zweiten Teils der Vögel auftreten: Aristophanes läßt einen rprjtpia/Mxo-
ncoXrjg (1035-1057), einen naxgaXolag (1337-1371) und einen Sykophanten (1410
bis 1469) erscheinen. Der erste will vofiovg veovg (1037) verkaufen. Auch der zweite

envdv/jtsi xcöv vofjuav (1345ss), das heißt, er hofft, er könne unter den Gesetzen

der Vögel seinen Vater ungestraft ermorden96. Der Sykophant will sich nicht ngdg

99 Cf. p. 85 s.
91 Wo. 98 s ist von ävdgeg die Rede, die im Phrontisterion gegen Geld lehren Xiyovra vixäv

xai ölxaia xäötxa. Damit ist wohl auf Protagoras angespielt (Wo. 99—115, cf. Anm. 97),
aber man soll wohl auch Sokrates mithören. Sokrates zeigt sich dann erschreckend gierig
nach den Kleidern seines Schülers (497 ss. 856-859) und wird darin ermutigt von den
Wolken (804ss), ja sogar Anstiftung zum Kleiderdiebstahl wird ihm vorgeworfen (177-179).
Das Gesamtbild stellt die typisch komische Verleumdung der Unsauberkeit in Privatgeschäften

dar, wie sie auch gegen Kleon vorgebracht wird (cf. p. 72 s). Die Kleidergeschichte
gehört aber nicht zum Lehren des Sokrates, sondern zu seiner Darstellung als Bettler (cf.
p. 76 s). Vom vage mit Sokrates in Zusammenhang gebrachten Lehrgeld ist sonst
nirgends mehr die Rede. Von den Schülern, die ihm in den Wolken gegeben werden, wäre auch
nicht viel zu erwarten. Auch Eupolis fr. 361 läßt Sokrates nagä ngooöoxlav (wie Wo. 179)
etwas stehlen (aber eine Weinkanne), wohl auch, weil er ein Bettler ist. Sonst läßt ihn Eupolis

vor lauter Denken vergessen, ans Essen zu denken fr. 352), zeigt ihn also eher
weltfremd als berechnet oder verbrecherisch (cf. Anm. 100. 101). Die Erwähnung des Lehrgeldes
kommt in den Wolken beidemal (98s und 244s) im Zusammenhang mit Versen, die den Agon
der beiden Logoi (889-1104) vorbereiten. Wie der Logoi-Agon selbst werden wohl auch diese
Verse aus der zweiten Bearbeitung stammen (cf. Anm. 98).

92 Cf. p. 72.
93 Cf. p. 75.
94 Cf. E. Des Places, Socrate directeur de conscience, etude de vocabulaire (1), Rev. Et. Gr.

51 (1938) 395-402. Auch orphisch-pythagoreische Gemeinden bedienen sich dieser Sprache,
p. 402.

96 Wenn das (ßovXea&m elg Myov iÄfteiv (470) ein Ausdruck des Sokrates ist (cf.
Des Places, 1.1. [Anm. 94] 398), dann ist das die Pointe des erstaunlichen Angebots: (ßovtei...)
ivyyev&oftai Talg Ne<pikaioiv elg Aöyovg, Talg rjfierigaioi dalfwaiv; (252s). Sonst kommt man
nicht «ins Gespräch» mit Göttern!

96 Der naigakoiag ist der unmoralische Verbrecher par excellence (Frö. 274). So will er
in den Vö. «neue Gesetze» (1037), gehört zu den Schurken, die Euripides bewundern (Frö.



Aristophanes und sein Sokrates 91

egyov vd/uptov (1450) bekehren lassen, er bevorzugt seine oxQEy>odix<mavovgy(a

(1468; cf. Wo. 434). Deutlicher kommt die direkte Verbindung der neuen Bildung
mit der Unmoral zum Ausdruck bei der Darstellung des Euripides: In den
Fröschen etieöeixvvxo röit; Xomo&vxatg xal xolot ßaXXavxtoxofxoig xal xolai naxga-
Xoiatat xal xoiywQvyotg (771 ss), dem öfjfiog der navovgyoi (781). Was Euripides
mit solchen Leuten zu tun hat, wird später ausführlich begründet: Er ist ein
unmoralischer Dichter ya/xovg ö' ävoaiovt; slaepsgcov slg xrjv xdyvrjv (850), seine

Dramen machen die Bürger nicht ßsXxtovg (1009ss). Er macht jiogvag zu seinen
Heldinnen (1044ss), ein Zug seiner Tragödien, der als Symbol der Verwerflichkeit
seiner Dichtung auch im zweiten Agon der Wolken (1371 ss) hervorgehoben wird.

Dieser Aspekt der neuen Bildung wird nun auch in den Wolken ausführlich
behandelt: Auch Strepsiades hat Schulden (12-24) und wünscht sie nicht zu zahlen.
Das ist der Zweck, zu dem er sich von Sokrates belehren lassen will (94-132). Die
Ausbildung in der Technik des xöv rjxxova Xoyov xgsixxova notslv, Xsyovxa

xädixwxega (112-115)97 nimmt nun, wohl dank der zweiten Bearbeitung des

Stücks98, einen unverhältnismäßig breiten Kaum in den Wolken ein. Strepsiades
kann diese Technik selbst nicht lernen, und so muß sie sein Sohn Pheidippides
erwerben. Der wird darin aber nicht von Sokrates instruiert, sondern von den

Logoi selber (886s). Was man von ihnen lernt, ist ganz amoralisch: Der adikos

Logos lehrt ötkog ngög Jtdvxa xä dtxai' ävxiXsysiv dwrjasxai (887s. 1039s. cf.

1338s). Er behauptet ovöe yäg elvai 7tdw (praxi ölxrjv (902), und wenn man seine

Technik beherrscht, kann man xwv xa&eoxwxcov vö/xcov vnegcpgovslv (1400). Deutlich

ist damit die xaivrj nalöevaig (936s) im Gegensatz zur alten, moralischen

(915) gemeint: Der rfxxcov Xoyog siegt yvcb/xag xaiväg igevgujxwv (896). Der Adikos
soll xo/xfoTiQETifj fxovoav eyow Xeyeiv xi xaivov (1030s). Pheidippides als xaivoiv
eniöv xtvrjxrjQ (1397) kann den vö/xog neu auslegen (1185s) oder selbst xaivov
&slvai vd/xov (1423s). Zur Charakteristik dieser Bildung wird auch in diesem Teil
der Wolken die diogenische Terminologie angewandt (949ss. 1036ss. 1404s). Die
Träger dieser Bildung werden auch hier als ßmpoXoypg, naxgaXotag und xoiywovypg
bezeichnet (910s. 1327), und die Verwandtschaft mit der Unmoral der euripide-
ischen Dramen wird deutlich hervorgehoben (922. 1371 ss).

Aber wie steht es nun um das Verhältnis des Sokrates zum ädixog Xdyogl
Strepsiades möchte die ungerechte Beredsamkeit bei Sokrates lernen99 und macht

773) und wird zum Symbol der Unmoral in Wo. 911, cf. 1327. Auch in den Tagenisten
(fr. 489) acheint ein sophistischer Sohn seinem Vater den Tod zu wünschen.

97 Wo. 112-115 Diels Vorsokr.6 80 [74] Protagoras C 2. Theorien des Protagoras, wie
auch die Orthoepeia (cf. Anm. 19) werden zur Demonstration der unmoralischen Redekunst
in den Wolken passim verwendet (besonders 889ss, cf. Anm. 91). Die ganze Kombination
von äXa&vsla, Meteorologie, Religionsfrevel wird dem Protagoras von Eupolis, Kolakes fr.
146a.b angehängt: äka£ove6szai äXixrjQiog negl rätv fierewoajv.

98 Cf. in der demnächst erscheinenden Diss.: Der epirrhematische Agon bei Aristophanes,
Teil 2, 4, 1.

99 Die Bewunderung der ungerechten Redekunst stellt Aristophanes immer als etwas
Primitives und Vulgäres dar, cf. e.g. Ach. 517ss, Ri. 411 ss, We. 698ss, Frö. 771 ss, Ekkl.
411 ss mit Wo. 891 ss, 1087 ss, 1201 ss. Strepsiades ist einer der typischen alten Knöpfe, der
wie die Wespen (We. 725ss; cf. Wo. 1452s) darauf hineinfällt. Er wird damit durchaus in



92 Thomas Geizer

ihn wiederholt darauf aufmerksam (244ss. 655ss. 730. 738s). Aber er muß so oft
darauf zurückkommen, weil Sokrates gar nicht auf sein Begehren eingeht und ihm
immer etwas anderes beibringen möchte (247. 658ss. 731. 740. 761). Nur der Chor
der Wolken verspricht dem Ansinnen des Strepsiades wirklich zu entsprechen in
der Szene, wo dieser sich ganz zur neuen Bildung bekennt (412-475). Sokrates
zieht sich ja auch ausdrücklich zurück, sobald Pheidippides vom äöixog Xöyog

belehrt werden soll (886s). Die einzige Szene, in der auch Sokrates ernsthaft auf
die Sache eingeht (748-782), dient nur dazu, um die Unfähigkeit des Strepsiades
zu erweisen, die Feinheiten der neuen Bildung zu lernen (783-803).

Es scheint damit deutlich, daß Aristophanes den Sokrates selbst nicht mit dem

Vorwurf der aöixia belasten wollte. In den Szenen, in denen Sokrates selbst
auftritt, redet er nirgends über Gerechtigkeit. Daß die Unmoral eine Gefahr der neuen

Bildung ist, zu der auch die Dialektik des Sokrates gerechnet wird, hat
Aristophanes klar genug erkannt und dargestellt. Aber auch wo Sokrates in den Vögeln
und Fröschen erwähnt wird, ist nicht von seiner Unmoral oder aöixia die Rede,
sondern nur von seinem Geschwätz: Wie er in den Wolken Xenrorarcov Xtjqojv legev

(359) genannt wird, ist in den Fröschen von seinem XaXelv, von den oepvoioi
Xoyoiai xal oxaQupriajuoloi XrjQojv (1491 ss) die Rede und von seiner diargißrj agyog
(cf. Wo. 316). Das abfällige Urteil geht eher in der Richtung, daß das Geschwätz100

des Sokrates als sinnlos bezeichnet wird (Wo. 648. 656)101. Aristophanes hat auch
Meton und Kinesias, die ebenfalls zur neuen Bildung gehören, keine Ungerechtigkeit

vorgeworfen, und daß die Schilderung des Euripides als Immoralist wohl
auch nicht persönlich gemeint ist, ist oben102 dargelegt worden. Die Gefahr der
Unmoral lag in der neuen Bildung, und gerade in der Eristik, beschlossen; aber

Aristophanes wirft sie nicht allen Trägern der neuen Bildung individuell vor.
Was an der Schwätzerei des Sokrates die Zeitgenossen am meisten gestoßen zu

haben scheint, war wohl nicht Unmoral, sondern die, auch für attische Verhältnisse,

außerordentliche Lust am Debattieren und das oft als unzeitig empfundene
Philosophieren bei jeder Gelegenheit. Plato läßt einen in seiner eigenen Darstel-

Gegensatz gestellt zu Sokrates und seiner Schule, die in den Wolken als exklusiv und esoterisch

vorgestellt werden (140ss), cf. auch p. 87s.
100 Schwätzer, ädoMaxrj? wird Sokrates auch Eupolis fr. 352 (cf. Anm. 55) genannt

(cf. Wo. 1485), ja er lehrt sogar döokea^eiv fr. 353 (cf. p. 86.89, Anm. 76). Aristophanes nennt
auch Prodikos so in den Tagenisten fr. 490 (cf. Anm. 54). Auch Plato bezeichnet Sophisten
so (e.g. Pol. 299 B) und läßt Sokrates sich selbst so nennen (Tht. 195 B) cf. Anm. 103.

101 Die Sinnlosigkeit dessen, was man bei Sokrates lernt, findet dramatischen Ausdruck
in der Gläubigerszene (1213-1302): Strepsiades ist Erfolg im praktischen Umgang als
Rechtskonsulent versprochen worden (466—475). Obschon ein schlechter Schüler (129s.
783-803), hat er doch allerhand Belehrung erhalten, und seine neuerworbene Weisheit (nicht
die des geschickteren Pheidippides, der abwesend ist: 1212s) bringt er gegen die Gläubiger
zur praktischen Anwendung: 1233 cf. 247ss; 1241 cf. 367ss; 1248ss cf. 670ss; 1279ss und
1291s cf. 271.277 (genauer Entsprechendes könnte der Überarbeitung zum Opfer gefallen
sein); 1284 cf. 228. In dieser Konfrontation mit einem praktischen Bedürfnis wirkt, was
Strepsiades bei Sokrates gelernt hat, besonders weltfremd. - Wiederholungen in Szenchen
des zweiten Teils von Material aus dem ersten Teil des Stücks e.g. auch in den Rittern, cf.
Pohlenz, 1.1. (Anm. 28) 117ss.

102 Cf. p. 74 ss.



Aristophanes und sein Sokrates 93

lung so aufgeklärten und keineswegs im herkömmlichen Sinn moralischen Mann
wie Kallikles im Gorgias (482 C ss) seinem Mißfallen an der Geschmacklosigkeit
der sokratischen Argumentiererei taktvollen aber deutlichen Ausdruck geben.

Ob der aristophanische Spott von allen Zeitgenossen richtig verstanden worden
ist103, ist fraglich. Zumindest wurde er so wenig geschätzt, daß die Wolken nur den

dritten Preis erhielten, also durchfielen. Plato läßt, nach 399, den Sokrates in der

Apologie (19 B. C) die Wolken, wohl in der jetzt erhaltenen Form, so zitieren, wie

wenn sie mit allem Spott buchstäblich und ernst genommen worden wären.
Vielleicht stützten die Gegner des Sokrates ihre Anklage auch wirklich mit ähnlichen
Vorwürfen, die sie als ernste Anklagen gegen Sokrates vorbrachten. Jedenfalls
konnte aber Aristophanes im Jahre 423 noch nicht ahnen, daß man von seiner
Komödie einmal einen solchen Gebrauch machen könnte. Es sieht auch nicht so

aus, als ob Plato selber die Komödie als so gehässige Verleumdung verstanden
hätte104, denn er läßt ja den Aristophanes am Symposion mit Sokrates teilnehmen
und sogar (223 C. D) aufmerksam den Ausführungen des Sokrates über die

Komödiendichtung folgen105.

103 Kratinos hatte schon vor 423 (fr. 155) in den Panopten den Spott auf die Sophisten
als auf unmoralische (fr. 152) Naturwissenschaftler (fr. 155) gegen Hippon von Rhegion
vorgebracht. Ein ähnliches Vokabular scheint dabei für das Denken angewendet worden zu
sein: (fr. 154) aXXorgioyvdj/ioig (cf. p. 69) imXrjOfxooi (cf. Wo. 485) yvrjyavixolaiv (cf. Wo. 483;
cf. Anm. 46 und p. 90 mit Ajim. 94). Ob dort schon Meteorologie eine Rolle gespielt hat,
ist nicht zu erweisen. Mit den Wolken wurde der Konnos des Ameipsias aufgeführt, wo ein
Chor von pgovriozai (fr. 11) Sokrates begrüßt (fr. 9, cf. Anm. 41. 45) wie die Wolken (Wo.
358 ss). <pqovrit,eiv (cf. p. 69) anstatt ans Essen zu denken, wirft Eupolis (fr. 352, cf. Anm. 41)
dem Sokrates vor. Mit vJioXejiroXdyog, yvai/udidbxrris (cf. Frö. 828, Wo. 320s) spottet
Kratinos (fr. 307) gegen Euripides und Aristophanes selbst. Ähnliche Vorwürfe werden dann
andern Sophisten oft gemacht (cf. Anm. 54. 96. 104). In den Kolakes des Eupolis gehören die
fiszieoga (fr. 146 a. b; cf. Anm. 101) bereits zum üblichen Spott. Die symbolische Bedeutung
dieser Terminologie war also allgemein bekannt, und Piaton bezeichnet als: rcü ovm /uezecogo-
axonov re xai ädoXiaxrjv (B. 488 D) oder fierecogoXöyov, äöoXioxrp> zivä aotpiorrp (Pol. 299 B)
Charlatane und Schwätzer (cf. (i£T£<DQO<pb>ax£s Wo. 333, fiexeoigoooqnazai Wo. 360, cf. p. 84).

104 Auch Grammatiker scheinen erkannt zu haben, ort /irjöe/ziäg ex&gug ydgiv 'Agiorofpdvrjg
fjxev im zrjv z(öv N&psXätv noirynv, denn die naturkundlichen Vorwürfe träfen auf Sokrates
gar nicht zu, sondern Aristophanes to p&v xoivov zärv (piXoooipow dndvroyv inrjyayev eyxXryia
(nämlich rd negi tov ovgavav), zo Si ovdi rd owoXov imxoivcovel qnXoaotpla. (nämlich cog Ixavog
iari tov c/ttco Xdyov öiddaxeiv xai tov xgeltrova) löiov de to toiovto /läXXov grfrooixijs (Schol.
Nub. 96).

106 Nicht etwa, daß Plato im Symposion die Wölken vergessen lassen möchte: er läßt
sogar Alkibiades einen besonders porträthaften Zug daraus, die Beschreibung des Blicks
des Sokrates (Wo. 362), in höflicher Anrede an Aristophanes ausdrücklich zitieren (Symp.
221 B).

7 Museum Helveticum


	Aristophanes und sein Sokrates

