Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 2

Artikel: Aristophanes und sein Sokrates
Autor: Gelzer, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-14000

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-14000
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 13 1956 Fasc. 2

Aristophanes und sein Sokrates

Von Thomas Gelzer, Basel

Zum 70. Geburtstag meines verehrten Lehrers,
Herrn Professor Peter Von der Miihll,
am 1. August 19556

Da Sokrates selbst nichts geschrieben hat, ist man von den Darstellungen ab-
héingig, die andere von ihm gegeben haben, wenn man sich ein Bild von seinem
Wirken machen will. Die literarischen Zeugnisse, die dafiir zur Verfiigung stehen,
sind aber fast alle nach seinem Tode, meistens mit deutlicher apologetischer Ten-
denz geschrieben und sind so vom Verdacht verklirender Darstellung nicht frei.
Das einzige umfangreichere zeitgendssische Originalzeugnis, das daneben erhalten
ist, die Wolken des Aristophanes*, hat sich allerdings diesen Vorwurf zu keiner
Zeit zugezogen. Aber die Abweichungen dieser Darstellung vom Bild des Sokrates,
wie es aus andern Quellen hervortritt, sind so groB, daB man mit kleinern Ab-
strichen da und dort nicht zu einem ausgleichenden Gesamtbild kommen kann,
sondern sich leicht gezwungen sieht, die eine Darstellung zugunsten der andern
ginzlich auszuschlieBen und in diesem Fall der Koméodie des Aristophanes jeden
ernsthafteren Quellenwert abzusprechen.

Die Darstellung, die Aristophanes in den Wolken gibt, ist offensichtlich nicht
unmittelbar mit andern Darstellungen des Sokrates zu vergleichen. Aber die Wol-
ken sind eine Koméddie und daher auch mit einer ganz andern Absicht verfaBt
als die meisten andern Zeugnisse iiber Sokrates’. Man muB sich daher fragen; wie
die Darstellung einer Person in einer Komodie des Aristophanes iiberhaupt auf-
zufassen sei. Zu diesem Zweck kann man versuchen durch Vergleiche verschiede-
ner Fille, in denen Aristophanes bekannte Personlichkeiten darstellt, sich eine
klarere Vorstellung von seiner Technik zu bilden. Mit dieser Methode sucht der
folgende Aufsatz die Fragen zu kldren, wie Aristophanes vorgeht, wenn er einen
Zeitgenossen auf die Biihne bringt und wie die Handlungen und Ausspriiche zu
verstehen sind, mit denen er die Dargestellten auftreten 148t2. Denn erst wenn

* Die Komikerfragmente werden nach Th. Kock, Comicorum Atticorum Fragmenta (Leip-
zig 1880) zitiert, Abkiirzungen, die nicht im Liddell-Scott enthalten sind, nach Marouzeau,
L’année philologique.

1 Eine Bibliographie (95 Seiten) der sehr reichlichen Literatur iiber Sokrates findet sich
jetzt in V. de Magalhdes-Vilhena, Le probléme de Socrate (Paris 1952), eine Darlegung
der Probleme der sokratischen Literatur bei O. Gigon, Sokrates, Sein Bild in Dichtung und
Geschichte (Bern 1947).

2 Auch iiber die Wolken des Aristophanes als Quelle fiir die Darstellung des Sokrates
existieren zahlreiche Spezialuntersuchungen. Da der vorliegende Aufsatz aber nicht dem
Endzwecke einer Darstellung des Sokrates, sondern nur dem der Erhellung der Technik des
Aristophanes als Vorfrage dazu dient, wird auf die Auseinandersetzung mit Untersuchungen

5 Museum Helveticum

-ﬁ d"{un-—m;‘-« - ~ ‘.r.\!lw """'L'tﬁ!“

A2 Fiv'}

i
5

pTVITRioY 3 Anoy 'L
(VESEREALIAR {‘..‘J.'_ Ua... * Ua‘.ﬁ‘.il}

T —— e




66 Thomas Gelzer

man diese Vorfragen so gut wie moglich beantwortet hat, kann man das aristo-
phanische Material zu einem Vergleich mit andern Quellen in positiver Weise ver-
werten.

Zuerst soll die Darstellung, die Aristophanes in den Wolken gibt, genau charak-
terisiert werden:

Sokrates tritt nicht im ganzen Stiick auf, sondern nur in dem Teil, wo seine
Schule, das pgovtioTigiov, und er als ihr Haupt dargestellt werden (126-1170), und
ganz am Schlufl kurz, wo die Schule verbrannt wird (1493-1509), was aber fiir
seine Darstellung nicht in Betracht fillt. Der Teill, in dem er auftritt, zerfallt in
zwel Abschnitte, in deren erstem Strepsiades, der Vater (126-803), und in deren
zweitem Pheidippides, der Sohn (866-1170), belehrt werden. Dazwischen liegt die
Szene, in der Pheidippides, ohne dafl Sokrates dabel ist, iiberredet wird, sich von
ihm belehren zu lassen (814-8656). In den ersten dieser Abschnitte fillt die Para-
base (510-626), wo natiirlich die Schauspieler nichts zu tun haben, in den zweiten
fallen der Logoi-Agon (889-1104), vor dem sich Sokrates ausdriicklich zuriick-
zieht (886-887), eine kleine Ubergangsszene (1105-1112), die dazugehért, und die
sogenannte Nebenparabase (1113-1130), auch sie ohne Schauspieler. Sokrates tritt
in diesem Abschnitt also nur in zwei ganz kurzen Szenen auf, némlich um Pheidip-
pides von Strepsiades in Empfang zu nehmen (866-888) und um ihn wieder zu
entlassen (1145-1170), ohne daB er dabei etwas Wichtiges zu sagen hitte. Sie
fallen also fiir die Darstellung seiner Person auch nicht ins Geewicht. Die Haupt-
stellen, an denen Sokrates und seine Schule selbst auf der Biihne vorgefiihrt wer-
den, bleiben damit die Partien des ersten Abschnitts vor (126-509) und nach
(627-803) der Parabase.

Sie haben folgenden Inhalt: Strepsiades, von Schulden bedréingt, will die Kunst
der Rede in der Schule des Sokrates lernen, um sich mit ihrer Hilfe vor der Ver-
folgung durch seine Gldubiger zu schiitzen (1-125). Er klopft am Schulhaus an
(126-138), und ein Schiiler erzdhlt ihm zuerst, welche Probleme darin behandelt
werden (139-180). Dann bekommt er Einblick in die Schule selbst, sieht andere

zu Sokrates verzichtet und nur aus der Literatur zu Aristophanes zitiert, was fiir diesen
Aufsatz beniitzt wurde. In der Fragestellung und teilweise in den Resultaten sind diesem
Aufsatz am nichsten die Untersuchungen von W. Vischer, Uber die Benutzung der alten
Komdédie als geschichtlicher Quelle (1844), Ki. Schr. 1 (Basel 1877) 459-485: Sokrates 466ss,
und I. Bruns, Das literarische Portrdt (Berlin 1897): Aristophanes 147ss, Sokrates 196ss.

Wie weit die Frage des Quellenwertes der Wolken noch von einer allgemein angenommenen
Losung entfernt ist, beweist ein Vergleich der Resultate von W. Schmid (Anm. 44) mit dem sehr
gelehrten Artikel von H. Erbse, Sokrates im Schatten der aristophanischen Wolken, Hermes 82
(1954) 385—420. E. wendet (wie R. Stark, Anm. 55) eine von der hier vorgeschlagenen ab-
weichende Methode an und miBt die Darstellung in den Wolken unmittelbar an AuBerungen
zeitgenossischer Philosophie. Fiir die Interpretation der Technik des Aristophanes geht er
von den Wolken allein aus, die er als dramatisch wie eine Tragodie durchgegliederte Einheit
versteht (p. 402s, 410ss, 419s). E. folgt denen, die eine Uberarbeitung der Wolken ablehnen
(p- 3958). Besonders hilt er den Logoi-Agon fiir urspriinglich (p. 391ss; im vorliegenden
Aufsatz wird diese Frage nicht behandelt; Verweis auf eine Behandlung andernorts, die zum
gegenteiligen Resultat kommt: Anm. 98). Auch H. Erbse kommt aber, mit im Einzelnen
sehr abweichenden Ergebnissen, zur Anerkennung einer Verwendung verschiedenartigen
Ideenguts zur symbolischen Darstellung des Sokrates. Einige Bemerkungen jetzt auch bei
A. Dihle, Studien zur griechischen Biographie, Abh, Ak. Gottingen, 3. Folge 37 (1956) 50s.




Aristophanes und sein Sokrates 67

Schiiler an der Arbeit (181-199) und ihre Lehrmittel (200-217). Dann sieht er
Sokrates selbst, der in einem Korb in der Luft seinen Studien obliegt. Sokrates
schldgt ihm vor, ihn mit den Wolken ins Gesprich zu bringen, da diese, die Got-
tinnen seiner Schule, ihn zu einem abgefeimten Redner machen wiirden (218-262).
Mit einem Gebet ruft Sokrates die Wolken herbei, und man hort sie, noch unsicht-
bar, ein Lied singen (263-313). Strepsiades brennt darauf, sie zu sehen (314-322),
und bei ihrem Einzug 148t er sich von Sokrates ihre Macht und ihre Erscheinung
erkliren (323-355). Nach der feierlichen Begriilung (356-363) belehrt Sokrates
den Strepsiades, dal Zeus ein leerer Name sei und die Wolken Donner und Blitz
hervorbringen (364-411). Strepsiades verspricht, keine andern Gotter neben den
Wolken zu haben und das strenge Leben der Schule auf sich zu nehmen, und dafiir
wird ihm Meisterschaft im Denken und Reden versprochen (412—475). Eine kurze
Szene (476-509) leitet dann zur eigentlichen Belehrung iiber, die wihrend der
Parabase, also unsichtbar, beginnt. Nach der Parabase kommt sie aber auch auf
die Biihne, und ach, Strepsiades ist ein schlechter Schiiler mit seinem verkalkten
Gedéchtnis. Sokrates kann ihm nur mit Miihe einige grammatische Belehrungen
geben (627-699), und wie Strepsiades selbst eigene Gedanken erfinden soll, um
sich aus seiner Schwierigkeit zu ziehen, zeigt es sich vollends, wie unfshig er ist,
die Feinheiten der Rede und Denkkunst zu erfassen, und Sokrates schickt ihn
weg. Dafiir soll sich der Sohn Pheidippides belehren lassen (723-803). Das ge-
schieht dann in den folgenden Teilen des Stiicks.

Zur Durchfiihrung dieser Handlung bedient sich Aristophanes mehrerer Ele-
mente, aus deren geistreicher Kombination die Witze hervorgehen, in deren Licht
er seinen Sokrates erscheinen laf3t:

Gleich zu Beginn sagt der Schiiler, die Lehren seien geheim, vouloar 6¢ taira
xom pvotijota (143). Die Schiiler werden eigentlich eingeweiht (258. 302-304). Als
eine solche Einweihung in (orphische) Mysterien wird die Einfithrung des Strepsia-
des in die Weisheit der Schule des Sokrates dargestellt®. Das gibt das Geriist der
Handlung. Er erfiillt die Zeremonien des xadaguds?: Er setzt sich auf einen hei-
ligen Sitz (254), auf dem vielleicht ein Widderfell liegt (730)%, wird mit Mehl be-
streut (262)¢ und verhiillt sein Haupt (267). Dann erfolgt die udnoic?: Sokrates
ruft die Wolken zur Epiphanie (266. 269) mit einem Gebet in klassischer Form
(263-274)8, in dem sogar ein Opfer genannt wird (274), wie es sich vor der Ein-

8 Zuerst C. Petersen, Der geheime Gottesdienst bei den Griechen (Hamburg 1848) 41; grund-
legend A. Dieterich, Uber eine Szene der aristophanischen Wolken, Rh. Mus. 48 (1893) 275-283.
Das Detail der Weihezeremonien ausfiihrlich bei O. Kern, RE 16, 2 (1935) c¢. 1210ss s.v.
Mysterien, diese Szene erwihnt c. 1281; vorsichtig W. K. C. Guthrie, Orpheus and Greek
Religion (London 1935) 210ss.

4 Cf. Kern, L.1. c. 1231s.

5 &8¢ dgvaxidwy (730) Dieterich, 11 p. 275; zum x¢dor Kern, L1, ¢, 1221,

¢ Kern, 1.1. c. 1282.

7 Kern, 1.1. c. 1237 ss.

8 Das Gebet hat die typische Struktur des ffuvog xAntixds: Mehrere Namen aufgezahlt mit
Relativsatz (264s), Aufzihlung der Wohnorte (270-273) und Hinweise auf «Taten» der
Gotter (270-273), Opfer erwiahnt (274), cf. E. Norden, Agnostos Theos (Leipzig-Berlin 1913)
144 88, zur Stelle 170.




68 Thomas Gelzer

welhung gehort®. Die Wolken erhoren ihn, geben ein Zeichen (291-292. 360) und
singen von den Mysterien in Athen (302-307). Strepsiades fiihlt sich inspiriert
(319-321), es ist icgov xal aeuvov xai teparddes (364). Nachdem ihm die Gottlich-
keit der Wolken erklirt worden ist, verspricht er strenge Regeln fiir sein Leben
anzunehmen bis zur voélligen Hingabe (439ss), und namentlich sich vieler Dinge
zu enthalten (414-417) und bestimmte sittliche Anschauungen anzunehmen (418
bis 419)1°. Dafiir wird ihm héchste Seligkeit verheilen (413. 459ss). Es werden
ihm noch einige Fragen iiber sein Leben gestellt (478ss), bevor er zur hochsten
Stufe, der émomzeia't zugelassen wird. Diese findet in einem iggog olxoc!? statt,
eben im Hause des Sokrates, in Athen, o oéfac doprraw, iepdv, lva pvoroddxos
dduog 8v telderaic aylaig avadelxvvrar (302-305). Bevor er in das Weihehaus ein-
gelassen wird, muf} er seine Kleider ablegen (4978)3, und er betritt es mit einem
Opferkuchen in der Hand (506s). Die mystischen «dpcdueva» finden dann wéihrend
der Parabase (510-626) statt. Aus dem Bereich der orphischen Mysterien mogen
Anreden wie éprjucge (232) und Towopaxdoog (166) stammen, und Xdog (424. 627),
" Epefos (192), Tdoragos (192), Aide (265. 285. 570) sind Begriffe, die in orphi-
schen Theogonien und Unterweltslehren eine Rolle spielen, woher auch die For-
mulierung ra Jeia mpaypuara idévar ... 6pdds (2508) zu stammen scheint. Die Kult-
pridikate der Wolken als Gottinnen: osuval deal (265), uéya oeuval (291),
déomowar (266. 356. 429), molvriunror (269. 293. 328), ueydiar deal (316), mwau-
Pacideiar (357) sind an die des Demeterkultes angelehnt. Der duvoc =Anrird,
mit dem sie angebetet werden (264-274), wendet sich an sie als olympische Got-
tinnen (270), ododriar (316) und Okeaniden (271), als was sie sich auch selbst be-
zeichnen (277 ss).

Die Theologie, die Sokrates lehrt, stammt hingegen zur Hauptsache aus dem
System des Diogenes von Apollonia. Sein Urelement, aus dem alles wird und
durch das alles lebt, ist die Luft, der a7g. An dessen Stelle treten im Stiick die
Wolken auf, die sichtbar sind und einen Chor bilden kénnen. Sie sind die deal
(265. 316. 329. 365. 1121) der Mysterien. Uber allem steht aber der decmdrng
dva& ‘Arp, im Gebet zuerst angerufen (264) wie sonst Zeus. Er wirkt auch wie
dieser (393) und wird gleich zum Zeugen angerufen (627. 667). Andere luftartige
Gotter sind daneben Aidje (265. 570), eventuell Xdog in der Bedeutung von Luft
(627) und “OufyAn (814). Entsprechend seiner Bedeutung bei Diogenes ist der azje

® Das Gehorige wiire ein Ferkel, Kern, 1.1. c. 1248. 1286; zur uslitovrra (507) cf. Guthrie,
1.l. (Anm. 3) 211.

10 Zu den wirklichen orphischen Lebensregeln cf. Kern, 1.1. c. 1280ss.

11 Kern, Ll c. 1240ss; eventuell Anspielungen auf die entsprechende religiose Sprache:
uet’ duot (463), dypouar (465) cf. Des Places, 1.1. (Anm. 94) 398.

12 Kern, 1.1. c. 1285.

13 Kern, L1. c. 1237.

14 Zuerst hat den Zusammenhang entdeckt S. Petersen, Hippocratica scripta ad temporum
rationes disposita (Hamburg 1839) 22s; dann grundlegend H. Diels, Uber Leukipp und
Demokrit, Verhandlungen der 35. Philologenversammlung (Stettin 1880) 105-108 ; eingehend
W. Theiler, Zur Qeschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles (Ziirich
1924) 6ss; cf. auch H. Hommel, Aristophanes iiber die Nilschwelle, Rh. Mus. 94 (1951) 315
bis 327 (ausgehend von Wo. 272).




Aristophanes und sein Sokrates 69

unendlich (264. 393), und alles Leben geht von ihm aus (570)!%. Er beherrscht das
All (264) und die Sonne (225. 285). Meteorologische Erkldrungen von Regen
(368ss), Donner (374ss) und Blitz (395ss) und der Entstehung der Wolken aus
Meerwasser (271. 277. cf. 1279ss. 12915)!6 begriinden ihre Stellung als Gottinnen.
Thre Wandelbarkeit (348ss) ist die des d7jg bei Diogenes. Fiir die Physiologie des
‘Menschen hat die Atmung gréBte Bedeutung, so ist Avanvor) (627) eine Gottin,
und es wird speziell auf die Nasen, das Luftorgan der Wolken hingewiesen (344).
Die obere reine Luft ist besser als die untere (231ss). Denken und Sprechen sind
nur durch die Luft maoglich (230. 317s, wo Wolken fiir Luft eingesetzt sind), und
TI'’&vra, das Organ, das die Luft zur Sprache formt, wird ebenfalls zur Gottin (424).
Alles ist voll der diogenischen Terminologie und yvéyun (157. 169. 317 et passim),
vonpa (229. 705), @eovric (137. 233. 236. 740), Aemrds (161. 177. 230. 359. T41),
petéompos (228. 264. 266. 490) wuchern mit iippigen Ableitungen neben den Wor-
tern, die etwas mit Luft zu tun haben!’. Die mystischen Schulprobleme, die der
Schiiler am Anfang erzéhlt: vom Sprung des Flohs (144ss), dem Gesang der
Miicken (156ss) und den Wegen des Mondes (171ss) scheinen auch diogenischen
Stoff zu berithren. Daneben werden aber auch allgemein sophistische Dinge wie
Astronomie (201), Geometrie (202) und Geographie (206), behandelt!8, und wie
Strepsiades die Weihen hat, wird er mepl uérowv (639ss), ovdudv (647ss), éndv
(658ss) unterrichtet. Das letzte umfalt eine Theorie von der notwendigen Kon-
gruenz der Wortform und des Inhalts, die an drei Beispielen dargestellt wird, bei
denen das Geschlecht des Benannten in der Form des Wortes nicht oder falsch
zum Ausdruck kommt: dlextovaw (661ss), xdpdomos (669ss), Auvvias (686ss).
Eine Anspielung auf solche Theorien ist eventuell auch in der Bemerkung (394)
enthalten, wo zwei dhnliche Dinge auch #hnliche Namen haben sollen??.

Sokrates hat in diesen Szenen die Rolle des Weihepriesters, der Strepsiades in
die neue Religion einweiht. Die Wolken begriilen ihn als fepetc (359). Er selbst
nennt sich im Gebet poovriorc (266) anstatt tedeotrc, was sein Amt wire. Sein
Haus, das 7eleorrjowov, wird entsprechend das goovriorrjpov (94. 128. 142. 181)
genannt. Das ist also in einem Worte die Kombination, auf der der Situationswitz
dieser Szenen beruht: @govric aus der Terminologie des Diogenes und das
reAeotrptov aus den Mysterien. So lift Aristophanes «orphische» Redeweisen in

16 317 und 331 sind die Wolken an seiner Statt die Spenderinnen. Das Unendliche,
dnepov, als das Gottliche bei Frithern und Diogenes cf. Diller, 1.1. (Anm. 68) p. 375 und
Jaeger, 1.1. (Anm. 51) p. 35ss.

18 Cf. Anm. 101.

17 Cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) p. 8s.

18 Die Lehrgegenstinde der Sophisten: cf. e.g. Plato, Protagoras 318 E s, wo Protagoras
sagt, bei den andern Sophisten lerne man: Rechnen, Astronomie, Geometrie und Musik
(das spatere Quadrivium), bei ihm alles, was man brauche zur Verwaltung seines Hauses und
um im Staate dvvardraros ... modrrew xai Aéyew zu sein.

19 §58-671 und 677-679 = Diels, Vorsokr.® 80 [74] Protagoras C 3 = Imitation der Ortho-
epeia; cf. J. Wackernagel, Vorlesungen iiber Syntax 2% (Basel 1928) 1ss, 4; Theiler, 1.1, (Anm.
KL) P. 28 nimmt an, Vers 394 spiele auf Etymologien des Diogenes v. Apollonia an, cf.

nm. 65.




70 Thomas Gelzer

naturwissenschaftlichem Zusammenhang erscheinen®: Die Probleme sind Myste-
rien (143ss), Sokrates doddc &&nvoer Ta uetéwpa modyuara (228~250s), das Xdog
erscheint mit ‘A7jp und Avamvor] als Gott (627). Viel auffilliger ist natiirlich, daB
eben diese Naturwissenschaft in die festen Kultformen hineinspielt und, abgesehen
von den Gottern, die so in Gebeten (264ss) und Hymnen (275ss. 298ss. 563ss)
erscheinen, auch die Kulthandlungen einzeln in diesem schiefen Licht gedeutet
werden (262. 267s. 506s). Die Technik des Aristophanes ist also ganz klar erkenn-
bar: Die Dinge werden licherlich dadurch, daf sie in einem unzugehérigen Zu-
sammenhang erscheinen.

Diese Technik findet natiirlich auch Anwendung auf Sokrates, der seinen Lebens-
stil, in diese an sich schon sonderbare Kombination hineingestellt, als Priester
vorzelebriert. Schon aus einigen dogmatisch unverfinglichen Beispielen, die nur
ganz duBerliche Dinge beriihren, ist das leicht zu ersehen: Eingebaut in diese
Handlung wird seine anspruchslose Lebensweise zur von den Gottern geforderten
Lebensregel (arvmddnroc xaxa néAA’ avéyet, 363) im orphischen Sinn, auf die sich
auch Strepsiades bei seiner Einweihung verpflichten muf} (415-417. 437—456). Des
Sokrates und seiner Schiiler, namentlich Chairephons, Ungepflegtheit werden zum
Zeichen ihrer strikten Einhaltung der Schulregel (103s. 198s. 500-504. 835-837).
Ungeziefer in seinem Haus gibt AnlaB zu wissenschaftlicher Betrachtung (144-152.
156-164. 169-173) und zu orphischer Lebensdisziplin (634. 694-699. 706-722.
726-1727). Der oxiumovs, aus dem die Wanzen kommen (709), und auf dem man
anscheinend bei Sokrates zu Hause saf} (cf. Plato Prt. 310 C), wird zum heiligen
Weihestuhl (254), auf dem die Belehrung vor sich gehen muB (633. 698).

Bei diesen handgreiflichen Alltéiglichkeiten, die jeder Athener selbst gesehen
haben konnte und bei einem so auffilligen Mann wie Sokrates wohl auch wirklich
gesehen hatte, liegt es nahe anzunehmen, daf Aristophanes héchstens iibertreibe,
sich mit seinem Spott aber nicht wesentlich von der Richtung entferne, in der die
Dinge wirklich lagen. Schwieriger liegt dagegen der Fall, wo es sich um AuBerungen
geistiger Art handelt. Es ist zwar evident, daB Aristophanes mit den orphischen
Mysterien und der diogenischen «Theologie» zwei Bereiche zusammengebracht hat,
die miteinander gar nichts und mit Sokrates nur eventuell etwas zu tun haben.
Man wird also von vornherein davon absehen konnen, die vorliegenden Kombina-
tionen, wie sie sind, als Zeugnis fiir das Denken des Sokrates gelten zu lassen. Ver-
héltnisméBig einfach lige das Problem, wenn die Frage nur wiire, ob man Sokrates
selbst alles absprechen soll, was in den Wolken vorgebracht wird, oder ob er mit
einem der bekannten Hauptbestandteile dieser Kombination zu identifizieren sei.
Schwieriger wiirde es aber, wenn man annehmen miifite, Sokrates habe wenigstens
berechtigten Anlal dazu gegeben, daBl Aristophanes gerade diese Ingredientien
wihlte zu dem (Gemisch, mit dem er ithn zusammenbrachte. Denn die Kenntnis
der Sache aus andern Quellen, die es erlaubt, wenigstens im Umri den Anteil

20 Diogenes’ eigene Darstellung seiner Philosophie machte es leicht, sie in einen Zusam-
menhang mit orphischen Mysterien zu bringen, cf. Anm. 51, 67 und 68.




Aristophanes und sein Sokrates 71

auszuscheiden, der zu den Mysterien oder zu sophistischen Lehren gehort, ist ja
gerade das Gesuchte im Falle des Sokrates. Mit Hilfe der Wolken allein kann also
diese Schwierigkeit nicht iiberwunden werden.

Wenn schon von Sokrates keine eigenhéndigen Zeugnisse vorhanden sind, so
steht es zum Gliick nicht gleich mit Aristophanes. Er hat in mehreren seiner er-
haltenen Komodien bekannte Personlichkeiten verspottet, wo seine Technik recht
gut verfolgt werden kann. Aus einem Vergleich solcher Fille ergibt sich dann mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit, ob man iiberhaupt erwarten kann, dal er auf
personliche geistige Ziige der Verspotteten eingeht, in welchen Partien so etwas am
ehesten zu suchen wire und wie weit seine Darstellungen wortlich zu nehmen sind:

Im Mittelpunkt der 424, also ein Jahr vor den Wolken, aufgefiihrten Ritter steht
der Politiker Kleon. Zur Kontrolle des Bildes, das Aristophanes von ihm entwirft,
kann die Schilderung bei den Historikern, namentlich Thukydides, herangezogen
werden. Eduard Meyer weist darauf hin, wie Thukydides, ganz gegen seine sonstige
Art, von Kleons Personlichkeit iiberhaupt ein Bild entwirft?': «Er ist ihm »ai &
Ta dAda fratdraros T@v molirdy 3, 36 (912ss. 92388, 980ss), er vertritt die Kriegs-
politik, weil er yevouéwne rovyiac xavapavéoregos voullwr &v elvar xaxoveydv
xal gmiordregos SafdAdwy 5, 16 (801ss. 864ss. 1015ss), er ist nach dem Urteil
seiner eigenen Soldaten ein géinzlich unerfahrener und schlapper Feldherr (389s.
1054 8s), dem in den Kampf zu folgen sie gar keine Neigung haben 5, 7, der gleich
bei Beginn des Kampfes die Flucht ergreift 5, 10, 9; in drastischen Farben wird
sein brutales (626ss. 694ss. 775ss. 912ss) und perfides (278s. 288. 300ss. 476ss.
628. 828s) demagogisches (652ss. 715. 730ss. T64ss. 810ss. 890ss) Hetzen (797ss),
wie in der Rede iiber Mytilene (834s), so ausfiihrlich bei den Verhandlungen iiber
Pylos 4, 22. 27 (668ss. 794ss) geschildert.» Die Ubereinstimmung der beiden Daxr-
stellungen ist so schlagend, daB man ohne weiteres zugeben kann, dal Aristophanes
in diesem Fall seine Karikatur auf reale Ziige des Verspotteten stiitzt.

Interessant ist nun zu beobachten, welche Mittel Aristophanes anwendet, um
Kleon auf die Biihne zu bringen: Er erfindet ein Milieu, in dem sich die Handlung
abspielt, nimlich den Haushalt des Demos, in dem verschiedene Sklaven im Streit
um die Gunst ihres Herrn wetteifern. Kleon ist der neugekaufte Paphlagonier, der
sich sofort das Vertrauen des Herrn zu gewinnen wuflte und nun den ganzen
Haushalt beherrscht und die andern Sklaven miBhandelt. Die Handlung besteht
darin, daB der Paphlagonier mit Hilfe eines gemeinen Subjekts, des Wursthindlers,
aus dieser Stellung verdringt werden soll. Die Technik des Aristophanes ist also
auch hier die der Kombination zweier verschiedener Sphéiren: der realen der Stel-
lung des Kleon im Staat Athens und der bildlich darauf angewandten des Haus-
halts eines attischen Kleinbiirgers Demos mit seinen Sklaven. Die Dinge, die im
Zentrum des Interesses stehen — hier das Verhalten des Kleon gegeniiber dem

21 E. Meyer, Forschungen zur alten Geschichte 2 (Halle 1899) 342s. Die (hier zum Vergleich
eingefiigten) Zahlen in Klammern geben die Verse in den Ritfern an, in denen das Ent-
sprechende dargestellt wird. Zu Kleon cf. auch G. Glotz, Histoire Grecque tome 2, La Gréce au
Ve sidcle (Paris 1931) 633s.




72 Thomas Gelzer

Volk — werden so verkleidet, dafl das Publikum sténdig die Anspielungen auf die
Realitit suchen muBl und die realen Ziige dann in einer Umgebung findet, die sie
in das vom Dichter gewiinschte Licht riickt?2. Die Verkleidung in den Rittern, wo
der Demos gleichzeitig der Hausherr im Stiick ist und die Eigenschaften und Be-
fugnisse des richtigen Demos im Staat hat, ist so durchsichtig, daf die Personen
auf der Bithne von wirklichen Dingen fast offen sprechen konnen, ohne aus dem
Bilde zu fallen. Schon in der Beschreibung des Paphlagoniers zu Beginn des Pro-
logs zeigt sich die Art dieser Mischung genau (40-72). Zum Bild, dem Haushalt
des Athener Kleinbiirgers, gehéren: Die Beschreibung des Demos selbst mit dem
Namen A#juoc ITvxvirne (40-43), der Ankauf des Paphlagoniers als seines Sklaven
(43-44), die Art der Liebedienerei des Paphlagoniers gegeniiber seinem Herrn
(46—-49), wie er die andern Sklaven von diesem fernhilt (58s), verlenumdet und
schikaniert (63—70). Daneben sind aber reale Dinge beim Namen genannt: fuvgoo-
déyme (44), ToudPforov (51), IIbAoc (55), grropes (60). Konzentriert ist die Mischung,
wo der Sieg in Pylos, das Werk des Demosthenes, das aber dem Kleon Lorbeeren
eintréigt, als spartanisches Brot bezeichnet wird, das der erste Sklave knetete, das
ihm aber der Paphlagonier weggeschnappt und selbst dem Demos vorgesetzt hat
(53-57, cf. 742ss. 1200ss). Die Situationen im Stiick fithren dann zu einer Beschrei-
bung des Verhaltens des Paphlagoniers in der Bule (624-682) und zu einer Ver-
handlung der beiden Sklaven vor dem Herrn, die, immer im Rahmen dieser Per-
sonen und ihres fiktiven Verhiltnisses zueinander, doch eine richtige Ekklesie ab-
halten (746ss). Bei diesen Anlissen konnen Bild und Wirklichkeit besonders leicht
gemischt werden. ‘
Wenn auch Aristophanes iiberall sichtlich iibertreibt, so ist es doch notorisch,
daB Kleon in offener Volksversammlung Skandal machte und gelegentlich die
Parteien so gegeneinander tobten, da eine Entscheidung nicht zu gewinnen war,
weil der Epistates die Majoritdt nicht feststellen konnte®. So wird man Aristo-
phanes auch glauben, daB Kleon andern Rednern schamlos ins Wort fiel (303ss.
336). Da aber auch von Kleon nichts Schriftliches iiberliefert ist, ist kaum festzu-
stellen, wie weit wortliche Ankldnge an seine wirklich gehaltenen Reden vorkom-
men. In seiner Rede vor dem Demos (763ss) sind jedenfalls Anklinge an die Ge-
briauche der Volksrede? enthalten, zum Beispiel im Prooemium (763-768), in seiner
Selbstanpreisung (764ss. 773ss. 790s. 810s), im Gebrauch, den er von Orakeln
macht (797ss) und der Erwihnung des Themistokles als Beispiel (812). Kleon
scheint auch wirklich gesagt zu haben, er sei nun «der Mann» (177ss. 222. 333.
1056)25, Die offensichtlichen Verleumdungen, die gegen ihn vorgebracht werden:
iiber seine Herkunft (281. 447 ss) und seinen Betrug an den Kunden mit schlechtem

22 Cf. Bruns, L1. (Anm. 2) 170ss.

23 Cf. E. Meyer, 1.1. (Anm. 21) 344 mit Anm. 1.

24 Cf. A. Burckhardt, Spuren der athenischen Volksrede in der alten Komodie (Diss. Basel
1924) 18s. 34. 41. 63; C. T. Murphy, Aristophanes and the Art of Rhetoric, HSPh 49 (1938)
69-113.

28 Cf. G. Grossmann, Politische Schlagworter aus der Zeit des peloponnesischen Krieges (Diss.
Basgel 1950) 112ss.




Aristophanes und sein Sokrates 73

Leder (316. 319ss) sind von der Art der iiblichen rhetorischen Verunglimpfungen?,
denen man zum Beispiel bei Demosthenes auf Schritt und Tritt begegnet.

Diese personliche Karikatur?” wird hauptsichlich in den beiden Agonen (303
bis 456, 756-940) und im Botenbericht iiber den Kampf in der Bule (624-682) vor-
gefiihrt. Die folgenden Szenen sind zwar eine Fortsetzung der « Ekklesia» mit dem
Wettstreit um Kleons rhetorischen Topos, «ob jemand dem Demos wohlgesinnter
sei als er» (746-748), aber sie halten sich nicht mehr an die Nachahmung der
Wirklichkeit. Die Gegenstéinde dieser Szenen: die Orakel (997-1110) und die Be-
stechung des Demos mit billigen Geschenken (1151-1263), sind aus der Karikatur
des wirklichen Kleon entnommen. Die Szenen enthalten ebenfalls viele direkte
Anspielungen, zum Teil auch Wiederholungen?®8. Sie gehoren aber zu den viel freier
gebauten Szenen des zweiten Teils, wo einzelne szenische Effekte aneinandergereiht
werden, und die personliche Charakterisierung des Kleon ist, zumindest was die
Art seiner Handlungen anbelangt, fast ganz aufgegeben.

In dieser Weise — der Gegenstand des Spottes wird durchaus mit Anspielungen
auf die Wirklichkeit vorgefiihrt, wihrend die eigentliche Handlung auf der Biithne
keine Analogien zum Leben der betroffenen Person enthilt — verspottet Aristo-
phanes 411 den Euripides durch das ganze Stiick in den Thesmophoriazusen. Als
Einkleidung dient ihm die folgende Erfindung: Die Frauen, erziirnt durch die
iible Nachrede, die Euripides iiber sie verbreitet, wollen in ihrer Versammlung am
Thesmophorienfest iiber seinen Untergang beschliefen. Ein als Frau verkleideter
Anwalt soll nun in der Versammlung fiir Euripides sprechen, um das Unheil abzu-
wehren (81-94). Die Durchfithrung dieser Intrige dient Aristophanes dazu, aus-
giebig die Rettungstragédien des Euripides zu parodieren: Nachdem Agathon
die Rolle des Retters ausgeschlagen hat, wird ein Verwandter des Euripides mit
seiner Hilfe als Frau verkleidet (95-265). Die Verkleidungsszene, ganz dhnlich auf-
gebaut wie die in den Acharnern (Ach. 393-479), leitet auch hier eine Telephos-
parodie ein. Der Redeagon mit Agamemnon (~381-519) mit dem nachfolgenden
Streit (~520-573), der wohl nach der Anlage anderer tragischer Redeagone?® auch
in diesem Stiick des Euripides zu erwarten ist, und der Entdeckung des Telephos
(~b74-654), die Rettung des durch das Heer Bedrohten dadurch, dal er das
Kind Orestes an sich reifit (~689-725), bildeten wohl den ersten Teil der Tragodie.
Thre Parodie bildet den ersten Teil der Komodie®. Es folgen ein Motiv des Pala-

2 Zum Topos der schlechten Geburt e.g. auch bei Lysias, cf. W. Voegelin, Die Diabole
bei Lysias (Diss. Basel 1943) 112ss, besonders 1158; zur Verunglimpfung der Mutter des
Euripides cf. Anm. 35.

2? Alle Ziige bei Bruns, 1.1. (Anm. 2) 173ss zusammengestellt.

28 Orakel: 116s. 797ss. 960s. Bestechung: 46s. 789, cf. M. Pohlenz, Aristophanes’ Ritter
(NGG 1952) 117-119.

20 Cf. J. Duchemin, L’éydv dans la tragédie Qrecque (Diss. Paris 1945) 39-41.

30 Cf, U. v. Wilamowitz, Berl. Klass. Texte 5, 2 (Berlin 1907) 69s; W. J. M. Starkie,
The Acharnians (London 1909) Excursus 6, 248-251; D. L. Page, Greek Literary Papyri 1
(London 1942) 130ss; jetzt H. W. Miller, Euripides’ Telephus and the Thesmophoriazusae of
Aristophanes, Class. Phil. 43 (1948) 174-183. Wahrscheinlich ist die Szenenfolge des par-
odierten Originals beibehalten, wie in der Parodie der Helena (The. 850-924) und wohl in
der Andromeda (The. 1009-1134), wozu Stellen bei Schlesinger ¢f. Anm. 31.




74 Thomas Gelzer

medes (765-784) als Uberleitung zur Parabase (785-845) und im zweiten Teil
Parodien der Helena (850-924) und der Andromeda (1009-1134) in kondensierter
Form. Dazu werden iiberall viele verstreute Einzelverse zitiert und Chorlieder nach
tragischen Vorbildern gesungen®!. Aristophanes 1a8t das Publikum nicht im Zwei-
fel, daB er parodiert: Palamedes (770), Helena (850) und Andromeda (1012) nennt
er sogar mit Namen, und die Telephosparodie fiihrt er ein mit der Verkleidungs-
szene und der Bemerkung (93): die Sache sei sehr nach der Art des Euripides.
Der Witz besteht in der Verwendung der tragischen Motive in der licherlichen
komischen Situation. Wo man kontrollieren kann wie er vorgeht, wie im Fall der
Helenaparodie, zeigt sich, dal er meistens mit eigentlichen Zitaten beginnt, para-
tragodische Verse zufiigt und dann den Witz ganz frei ad absurdum fiihrt. Bei
alledem werden aber nur die Tragédien des Euripides parodiert, wihrend er selbst
nicht als Personlichkeit dargestellt ist. Seine Fahigkeit zu intrigieren (94) und
sein Versprechen, sie zur Rettung in allen Lagen spielen zu lassen (270s), beziehen
sich auf den Charakter der Stiicke, die dann nachher durchgenommen werden, wie
aus den Bemerkungen zur Einfithrung der Parodien klar hervorgeht (93s. 765ss.
848. 850. 925ss. 1009ss), und wenn Euripides am SchluB selbst als alte Kupplerin
auftritt (1172-1209), so ist auch das nur eine letzte iibersteigerte Parodierung des
Rettermotivs und bringt mit Ténzerin und Flotisten (1172-1175) den nétigen
Exodoseffekt. Entsprechend finden sich in den Gesprichen des Euripides mit
seinem Verwandten, wo er noch nicht in einer seiner eigenen Rollen auftritt (1-18.
266-278), Sammlungen von Zitaten verschiedener Herkunft32, aber keine persén-
lichen Bemerkungen. Im Hauptteil des Stiicks, der Telephosparodie, spielt er gar
nicht mit, sondern sein Verwandter wird fiir ihn eingesetzt, weil ihn wohl Aristo-
phanes die gewagten Hanswurstszenen der Verkleidung (213-265) und der Er-
kennung (603-654) nicht selbst erleben lassen wollte und ihn als Retter auftreten
1a8t. Die beiden Alten, Euripides (190) und sein Verwandter (146), sind einfach
zwel typische, in den ihnen zugedachten Rollen méoglichst licherliche Figurens.
Etwas anders liegen die Dinge in den Froschen: Aristophanes bringt hier — wohl
angelehnt an eine literarische Synkrisis des Aeschylus und des Euripides? — nicht
nur Parodien auf die Biihne, sondern eigentliche analytische Kritik. Die Hand-
lung, in die diese Kritik eingekleidet wird, ist ein Wettkampf des Aeschylus und des
Euripides um den Thronos des Tragikers und die Speisung im Prytaneion der
Unterwelt (761-764). Auch hier ist es von vornherein klar, daB Aeschylus, der schon
lange tot ist, nicht als reale Personlichkeit, sondern als symbolische Figur fiir seine
Dramen gemeint ist. Euripides, der ja 405 auch schon tot ist, bekommt zwar einige
personliche Hiebe, wie Hinweise auf das Gewerbe seiner Mutter (840) und die Un-

81 Cf, A. C. Schlesinger, Indications of Parody in Aristophanes, AJP 58 (1937) 294-305.

32 Cf. Schlesinger, 1.I. (Anm. 31) 297s.

33 Cf. Bruns, L1. (Anm. 2) 159-163.

34 Cf. M. Pohlenz, Die Anfinge der griechischen Poetik (NGG 1920) 142ss und, gegen Ein-
wande, derselbe, Die griechische Tragodie 22 (Gottingen 1954) 192; F. Wehrli, Der erhabene
und der schlichte Stil in der poetisch-rhetorischen Theorie der Antike, Phyllobolia P. Von der
Miihll (Basel 1945) 25.




Aristophanes und sein Sokrates 75

treue seiner Frau (1048), die aber vielleicht auch nur als die iiblichen rhetorischen
Verunglimpfungen zu verstehen sind, wie sie auch gegen Kleon vorgebracht wur-
den®. Die Person, die als Euripides auftritt, ist zwar wesentlich mehr individuali-
siert als in den Thesmophoriazusen, und die Angriffe sind viel konsistenter und
persdnlicher. Aber alles ist auch hier nicht auf den Menschen Euripides, sondern
auf den Charakter seiner Tragddien gemiinzt: Wie er in den Acharnern das Bettel-
kleid trigt, weil er Bettler serienweise auf die Biihne brachte (Ach. 412-472, cf.
Fro6. 842), so sind seine Unmoral (850. 1009ss), sein Geschwiéitz (1069ss) und na-
mentlich seine diistern Machenschaften und seine Demagogie (771-783)3¢ Ziige der
Personen, die er in seinen Stiicken auftreten lieB. Diese Eigenschaften sollen dar-
tun, wie sehr die Tragdien des Euripides nicht nur dsthetisch minderwertig, son-
dern sittlich verwerflich seien®”. Die Frosche enthalten daher keine Parodien ganzer
Szenen oder sogar Stiicke wie die Thesmophoriazusen, aber, da der Blick standig auf
die Tragddien gerichtet ist, werden doch viele einzelne Verse zitiert oder parodiert3s.

Auch in den Froschen werden zuerst die Kritiken im Agon (895-1098) in zu-
sammenhéngender Form vorgetragen. Nachher aber, ebenfalls in der Fortsetzung
desselben Streites, greift Aristophanes einzelne, selbst zwar die Realitéit der Tra-
godien unmittelbar betreffende Punkte: die Prologe (1119-1250), die Lieder
(1261-1369) und Einzelverse (1378-1410) heraus, baut darum aber ganz freie
Szenen ohne Anspruch auf Analogie mit irgendeiner Wirklichkeit.

Die Thesmophoriazusen mit ihrer durchgehenden Tragodienparodie stehen, so-
wohl was die Art des Spottes, wie auch was die Struktur des Stiickes anbelangt, als
deutlicher Einzelfall da. Sie entziehen sich damit zunéchst einem Vergleich mit
den andern behandelten Stiicken. Bei einem Vergleich der Ritter und der Frosche
mit den Wolken zeigen sich aber manche aufschluBreichen Ubereinstimmungen:

Die verspotteten Personen: Kleon, Euripides und Sokrates, treten alle auf in
einer geschlossenen Szenengruppe. Zuerst wird ihr Auftritt von andern vorbereitet,
und das Publikum erfihrt, was es von den folgenden Szenen zu halten und worauf
es zu achten hat (Ri. 40-234~Fro. 757-813~Wo. 126-221). Dann stellt sich der
Verspottete selbst in einer kurzen Trimeterszene vor und bestéitigt die Richtigkeit
dieser Voranzeigen (Ri. 235-241~Fr6. 830-894~Wo. 222-262). Diese Szene leitet
iiber zu breiteren Langverskompositionen, in denen der Spott am ausfiihrlichsten
substantiiert wird (Ri. 242-460~Fro. 895-1098~Wo. 263-477). In den Rittern ist

3 Cf. p. 72s; die Mutter des Euripides soll Gemiisehiandlerin gewesen sein: Ach. (457). 478,
Ri. 19, The. 387. 456, Stellen anderer Komiker bei W. Schmid, Gesck. d. griech. Lit. Bd. 3,
313, Anm. 4. Dagegen schon die Biographie in der Suda (s.v. Edpin{dnc) auf Grund von
Philochoros (F. Gr. Hist. 11T B, 328, fr. 218). Aristophanes scheint selbst anzudeuten, dafl
die Verunglimpfung der Mutter ein Gemeinplatz komischer Verh6hnung ist: Wo. 5562 (zu
diesem Topos cf. Schmid L1.). _

% navodpyos wird bewundernd (Fré. 80) und verurteilend (Fro. 781. 1015. 1520) verwen-
det; in dhnlichem Zusammenhang fiir Zungenfertigkeit V6. 1695; zur Zungenfertigkeit des
Euripides (Fro. 892) cf. p. 84s.

3 Cf. Bruns, L1. (Anm. 2) p. 163-166.

8 Cf. A. C. Schlesinger, Indications of Parody in Aristophanes, Tr. Am. Ph. Ass. 67 (1936)
303-308.




76 Thomas Gelzer

diese dreiteilige Szenenfolge verdoppelt (Ri. 611-682-+691-755-}-756-940). Nach-
her folgen in einem zweiten Teil lose aneinandergereihte Szenchen, in deren Mittel-
punkt je ein Topos des Spottes steht (Ri. 997-1110, 1151-1263 ~ Fro. 1119 bis
1250. 1261-1369. 1378-1410 ~Wo. 627-699. 723-803). Nach diesen Szenen schei-
den die verspotteten Personen fast ganz aus dem Spiel aus. Jedem Verspotteten
ist eine passende Gegenfigur, alle von dhnlicher Art, gegeniibergestellt: Kleon,
dem Paphlagonier der vulgire Wursthéindler, dem Euripides der polternde Aeschy-
lus, dem Sokrates der biderbe, verkalkte Strepsiades. In der Auseinandersetzung
mit diesen Figuren miissen sich die Verspotteten auf der Biithne produzieren. Die
Szenenfolge, in der der Verspottete auftritt, ist in einen weitern Rahmen einge-
spannt, der hauptsichlich vor- und nachher eine Rolle spielt: die Befreiung der
Mitsklaven und des Demos vom Paphlagonier in den Rittern, das Heraufholen
eines Dichters aus der Unterwelt fiir die verwaiste Bithne Athens in den Froschen,
die Befreiung des Strepsiades von der Bezahlung seiner Schulden in den Wolken.
AuBer in den Rittern, im zweiten Teil (942-972. 1096-1110. 1206-1263), beschif-
tigt diese Fabel den Verspotteten selbst in keiner Weise. Die Hauptauseinander-
setzung, die er zu bestehen hat, hat eine speziell zu seiner Person passende Ein-
kleidung, ndmlich den Wettstreit der Sklaven des Demos um die Gunst des Herrn
mit dem Agon: ob der Paphlagonier oder der Wurstler der grofere Wohltiter des
Demos sei, in den Rittern, und: den Kampf um den Thronos des Tragikers mit
dem Agon: ob Aeschylus oder Euripides der gréBere Dichter sei, in den Froschen.
Dazu ist in den Wolken: die Einweihung des Strepsiades mit der Hauptdiskussion:
ob die Wolken Gottinnen seien (365-411), die evidente Parallele.

Die Analogie der beiden andern Stiicke legt schon den SchluBl nahe, da§ Aristo-
phanes auch in den Wolken seine Einkleidungen nicht zuféllig gewihlt, sondern
mit deutlicher Beziehung auf das Opfer seines Spottes gestaltet habe. Wie gut die
Einkleidung in eine Mysterienweihe sich fiir Anspielungen auf die bekannte Lebens-
art des Sokrates eignete, ist schon oben®® bemerkt worden. Aber man kann wohl
noch klarer sehen, worin Aristophanes in diesem Fall das tertium zwischen Sokra-
tes und einem orphischen Priester sah:

Den Typ eines hungrigen Bettelpriesters stellt er auch im Frieden (1039-1126)
dar: Hierokles?, der Orakelpriester, ein dAaldv (1045. 1121), ist auch bekrinzt
(1044 ; cf. Wo. 255ss), bettelt um einen Anteil am Opfer (1105.1111), und wie er
nichts bekommt, droht er mit seiner List (1099) und schnappt schlieBlich die
Dinge, die er nicht erhilt, einfach weg (1118. 1124). Das entspricht dem Phron-
tisma des Sokrates in den Wolken (175-179). Auch in den Vigeln wird der Priester,
der den neuen Gottern opfern soll (848. 862; cf. Wo. 274), vor dem Ende des Opfers
weggeschickt (893s). In den Viogeln tritt auch ein Orakelpriester auf (959-991),
der Anteil am Opfer will (975), besonders aber hat auch er es auf Kleider abgesehen

% Cf, p. 70.
40 Auch Hierokles ist ein pévaf 1087, cf. Wo. 333, zu udvric 1046 cf. Wo. 332, yAdrra 1109
cf. Wo. 424 und p. 84ss.




Aristophanes und sein Sokrates 77

(973s; cf. Wo. 176-179. 497-500. 856-859). Auch er ist ein dAalcdw (983). Ahnliche
Ziige zeigt auch ein Bettelpoet in den Vogeln (904-955). Auch er heischt Gaben
(928-930; cf. Wo. 338s), besonders Kleider (944-955). Esist klar, daBl man Sokrates
gut als Bettler®!, nicht aber als Dichter darstellen konnte. Also lag als Verkleidung
der Priester niher. Das Priestergewand eignete sich aber besonders, weil damit
Sokrates seine «neue Religion», eine Hauptsache im Stiick, vorzelebrieren konnte
(Wo. 247ss). Das Orphische erlaubte Aristophanes die Schulweisheit als Mysterien
und das Verhéltnis von Lehrer und Schiilern mit ihrem eigenartigen Lebenswandel
als das einer orphischen Gemeinde darzustellen’?. Besonders aber gab ihm die
orphische Theologie die Moglichkeit, den d7jg mit der Weihezeremonie zusammen-
zubringen. Auch in den Vogeln, wo ebenfalls neue Gotter eingefiihrt werden (554 ss;
cf. Wo. 365ss) und wo Aristophanes den djg braucht als den Ort, wo die neue
Vogelstadt liegen wird, beniitzt er eine orphische Theogonie®3, in der eben der arjo
in einem religiésen Zusammenhang vorkam. Die Stellung eines orphischen Priesters
eignete sich also recht gut, um Sokrates in einer beziehungsreichen Travestie er-
scheinen zu lassen und ihn gleichzeitig die neue Religion vortragen zu lassen, deren
Bedeutung nachher niher betrachtet werden soll. Wie in den Rittern und Froschen
ist also diese Einkleidung nur das Mittel zum Zwecke, moglichst viele licherliche
Assoziationen herbeizufiihren, und daher als Zeugnis fiir Sokrates auch nicht ernster
zu nehmen. Aristophanes meint damit so wenig, Sokrates sei in Wirklichkeit ein
orphischer Priester, wie Kleon sei ein paphlagonischer Sklave, so wenig, seine
«Schule» sei eine orphische Gemeinde, wie der athenische Staat sei der Haushalt
eines dltlichen Kleinbiirgers, so wenig, Sokrates weihe seine Schiiler in irgendeinen
Ritus ein, wie Euripides kiimpfe um einen Thron in der Unterwelt. Damit ist aller-
dings noch nicht gesagt, die Verkleidung des Sokrates als Bettelpriester habe gar
keine Bedeutung. Aber diese ist nicht so direkt ablesbar und liegt mehr in den
geistigen Zusammenhingen, in die Sokrates damit geriickt wird.

Die geistige Personlichkeit stellt nun Aristophanes im Falle des Kleon und des
Euripides auf verschiedene Weisen dar. Wahrend Euripides ganz auf Grund seines
in schriftlich fixierter Form vorliegenden, populdren Werkes persifliert wird und
seine reale, dem Publikum wohl kaum bekannte und jedenfalls noch weniger inter-
essante Person dabei schon in den Thesmophoriazusen und 405 nach seinem Tode
in den Froschen sozusagen génzlich auBler acht gelassen wird, stehen bei Kleon
der reale, personliche Charakter und seine Auswirkung auf das politische Handeln
und Denken sowie das physische Auftreten im Vordergrund des Interesses. Da
Sokrates nichts geschrieben hat und in erster Linie bekannt wurde als aufféllige

41 Sokrates als Bettler ohne Kleider und Schuhe und als Hungerleider bei Ameipsias,
Konnos, fr. 9, Eupolis, inc. fab. fr. 352.

42 Sokrates wird Wo. 219 adrdc genannt: mit dem Titel fiir den Herrn und Meister (cf.
Pollux III, 74), der bei den Pythagoreern fiir das Schulhaupt gelaufig war.

43 Vi, 690-702 = Orph. Fr., fr. 1 ed. O. Kern (Berlin 1922) 80s, und fr. 78, p. 173; zu
Wo. 250ss cf. p. 81; orphische Terminologie besonders auch Vé. 1188-1195. ‘A7p, Aidjo,
Nepéln, Xdogc sind bei Orphikern sehr haufig; cf. Jaeger 1.1. (Anm. 51) 78s und Anm. 51
und 68.




78 Thomas Gelzer

Figur, die sich an 6ffentlichen Plidtzen an Leute aller Art heranmachte, ist zu er-
warten, dall seine Personlichkeit auf dhnliche Weise dargestellt werde wie die
Kleons. Und wirklich finden sich auch, abgesehen von den vielen Anspielungen
auf seine physische Person und sein Gehaben, die im Ganzen iibereinstimmen mit
dem Bild, das auch andere Quellen bieten, recht detaillierte Hinweise auf sein
mehr geistiges Auftreten, seine hochstpersonliche Art des Umgangs mit andern
Leuten im Gesprich:

Sokrates fragt die Leute nach ihrem geistigen Wesen und bestimmt danach sein
Vorgehen im Gespréch (478ss)*, und dabei kommt heraus, daBl die andern nichts
wissen (492). Er ist ein groBer Liebhaber der Dialektik (317s. 359). Er weckt das
Verstindnis durch Fragen (641s. 652s) und die Kritik der Antworten (662s). Um
komplizierte Dinge klar zu machen, wihlt er Beispiele aus dem gewdhnlichen
Leben (385-394). Er fiihrt selbst ein hartes Leben (363)% und ermahnt die andern
zur Enthaltsamkeit von sinnlichen Geniissen (414 ss),

Solche Portriitziige zeigen, daBl Aristophanes jedenfalls eine recht prizise Vor-
stellung vom Auftreten des Sokrates hatte und, wie im Falle Kleons, auch beim
Publikum voraussetzte. Bei Kleon war allerdings iiber das Auftreten vor dem Volk
hinaus nicht mehr viel Geistiges darzustellen. Nicht so bei Sokrates. Fiir die Dar-
stellung des Euripides anderseits konnte Aristophanes eine symbolische Figur auf
die Biihne bringen, deren Ziige ganz aus dem konkreten Niederschlag herauskon-
struiert waren, den seine Gedanken in seinen Werken gefunden hatten. Eine so
einfache Ubertragung war bei Sokrates nicht méglich. Abgesehen davon, daB seine
Gedanken jedenfalls schwerer zu fassen waren als die des Dichters, waren sie nicht
schriftlich fixiert und schon darum auch weniger genau bekannt, und es mufl dar-
um schwieriger gewesen sein, einen auf sie gezielten Spott vorzufiihren, der auch
als solcher erkannt und verstanden werden konnte. Aber es ist doch anzunehmen,
daB neben den prizisen Einzelziigen, die auf das wirkliche Auftreten des Sokrates
anspielen, was er sonst auf der Biithne tut, wenigstens teilweise, dhnlich wie bei
Euripides, symbolisch dasteht fiir von Sokrates geiulerte Gedanken oder was

44 (Cf. Des Places, 1.1. (Anm. 94) 395ss. In Wo. 133-135. 702s. 744s sind eventuell An-
spielungen auf die «Maieutik» des Sokrates zu erkennen, cf. W. Schmid, Das Sokratesbild
der Wolken, Philologus 97 (1948) 219ss (mit Literatur zu Sokrates).

45 Zum Umhergehen ohne Sandalen cf. Ameipsias Konnos fr. 9 (cf. Anm. 41), zur oeuvdrnc
cf. Kallias Pedetasi, fr. 12; Eupolis fr. 352 (cf. Anm. 55) beginnt zwar: o ... 7év Zwxodrny,
wirft ihm aber nichts Gehéssiges vor, und Ameipsias fr. 9 ist sogar anerkennend.

18 R, Goossens, Te vrai sens d’un vers des Nuées (414), LEC 17 (1949) 22-28 stellt fest
70 Taalmweov in Vs. 414 sei eine geistige Arbeitsamkeit, die standige Ubung, und im ganzen
Vs. 414 seien Qualitdten anvisiert, die allgemein von den Sophisten fiir das politische
Aéyew xal modrvew gefordert wiirden und keine Beziehung zu Sokrates hitten. Die Enthal-
tung von Wein und Gymnasien (417) gehore erst recht nicht zu Sokrates. — Sicher ist mit
Vss. 412-419 kein geistiges «Portrit» des Sokrates gemeint, wie ihm ja auch die ungerechte
Beredsamkeit, zu deren Erwerbung Strepsiades alle die angefiihrten Eigenschaften haben
muB, nicht selbst zur Last gelegt wird (cf. p. 91s). Aber die ganze Kombination von geistiger
und korperlicher Hirte, hier auf dem Hohepunkt der Weihezeremonie an Stelle orphischer
Disziplin vom Schiiler Strepsiades verlangt (cf. p. 678), scheint doch wie anderes Ahnliches
(cf. p. 70 und Anm. 45) im Hinblick auf Sokrates so sehr betont zu werden, und die Forderung
nach pvijun und edudadeia (414) stellt auch Sokrates selbst (478ss), cf. p. 90 mit Anm, 94.




Aristophanes und sein Sokrates 79

Aristophanes dafiir hielt. Das wiirde dann bedeuten, dafl mit diesem Teil der Dar-
stellung nicht ein Portréit des realen Sokrates gemeint wire, sondern, wie im Fall
des Euripides, eine parodische Konkretisierung des Charakters seiner Gedanken-
ginge. Auch hier mogen Vergleiche mit andern Darstellungen in den Komédien
des Aristophanes Anhaltspunkte liefern, was man von dem, was er seinen Sokrates
sagen laft, wird halten kénnen.

Sokrates sagt selbst, was er den Wolken alles verdankt (317s), namlich prdun,
OudAebic, vobs, dann vegareio, mepilebic, xpobois, xavdinyis. Etwas spiter (332
bis 334) folgt eine ganze Liste von Leuten, denen die Wolken ebenfalls ihre Vor-
ziige gewihren, nimlich dovpwoudvres, larporéyrar, oppayidorvyagyorouijral,
nurdicov xyopdv Qouavoxdumtar, Gvdpes uetewgopévaxes, dgyol ol Tag vepélag
povoomotototy. Von diesen sind die iazgoréyvar bei Aristophanes sonst nirgends
dargestellt. Ihre Erwihnung hier hingt wohl mit der diogenischen Luftreligion
zusammen, die Sokrates vertritt: Diogenes war wohl selbst Arzt%?. Aber dafiir fin-
den sich andere Personen, die zu dieser Gruppe gehoren: In den Vogeln stellt
Peishetairos wrepa povouxd und pavrixd bereit (1332), um die entsprechenden An-
kémmlinge damit zu befliigeln. Schon vorher war némlich ein Orakelpriester auf-
getreten (969-991), einer der oben®® erwihnten Bettelpriester. Ex spricht von za
Peia (961. 965 ; cf. Wo. 250). Der a7 (in einer « Umschreibung» 970) und die Wolken
(978. 987) erscheinen in seinen Spriichen, und mit einem Hinweis auf Lampon
(988), den Povptduarric, wird er abgefertigt. Ein Dichter war ihm vorausgegangen
(903-958), auch ein Bettler. Er hat #dxAia und andere uéin gedichtet (918; cf. Wo.
333). Die Musen (905. 909. 913. 924. 937) hat er zuvorderst: uovoomotei (cf. Wo.
334. 358). Der groBe »vxAwdiddoxaltos (1403) folgt aber erst: Kinesias (1372-1409).
Er will in der Luft fliegen (1383) und nimmt seinen Auftakt aus den Wolken (1386)
noéuaral ... oty vretidey ... 7 téyvn (1387 ; cf. Wo. 227-230). Das Glinzende an den
Dithyramben sind déoia (1389). Er kann nicht genug bekommen, im Lied durch
die unendliche Luft zu laufen (1392. 1400. 1409; cf. Wo. 22b). Die ¢idwla metnpir
aidepodpduwy olawdy Tavaodelpwr (1393-1394) gleichen den Zitaten des Strepsia-
des: deglag, diepds, yauwovs oiwvods degovnyeic (Wo. 337). Daneben treten andere
uetewgopévaxes auf: Der Mathematiker und Astronom Meton (992-1020) kommt
auf dem Kothurn (994)%°, Er will yewuetpfioar tov déga (995) im offentlichen
Interesse (1004ss; cf. Wo. 210ss) mit xavdves Gépog und einem diafrjzne (1003;
cf. Wo. 178) und wird dafiir Thales an Weisheit gleichgesetzt (1009; cf. Wo. 180).
Der arjp ist nach ihm xazva zviyn (1000s; cf. Wo. 96) gestaltet.

Hier tritt also eine ganze Gruppe von Personen auf, die Aristophanes im Kleinen
mit ganz dhnlichen Ziigen ausstattet, wie Sokrates sie im Grofen mithekommt. Sie

4 Diogenes als Arzt cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 7; Zusammenhang mit Hippokratikern:
Peters, 1.1. (Anm. 14) 22s; Mediziner und Diogenes cf. F. Willerding, Studia Hippocratica
(Diss. Gottingen 1914) zu dieser Stelle 13, Anm, 4.

48 Cf. p. 76s.

4 Theramenes, ein Schiiler des Prodikos (cf. Anm. 54) hat geradezu den Ubernamen
Kéfogvog (Schol. Nub. 361).




80 Thomas Gelzer

sind aber nicht einfach ein Typ. Aristophanes kann wohl unterscheiden zwischen
einem Mathematiker und einem Dithyrambendichter und einem Orakelpriester.
Er 148t sie auch mit ganz verschiedenen eigenen Absichten auftreten. Meton und
Kinesias sind keine Bettler, wohl aber der Chresmologe und der Winkelpoet. Aber
sie haben etwas gemeinsam, ndmlich den Drang nach Fliigeln und nach Luft. Was
damit gemeint ist, deutet schon Peishetairos an, wenn er dem Sykophanten sagt:
Yno yag Adywv 6 vois (te) perewpllerar éraiperal T dvdowmos (Vo. 1447s; cf.
Wo. 227-233. 762s). Auch zur lebhaften Flugphantasie des Kinesias liefert er eine
Erklirung: ‘O 6¢ tic .. gnoly éni Teaywdia dvomrepdodar xai memorfodar Tag
poévag (1444s). So sagt auch Strepsiades nach dem Gesang der Wolken: Tadz’ do’
axoveao’ avtdy T0 @Péy’ 1 yoxn pov mendtnrar (Wo. 319). Das Geflatter in der
Luft ist also eine gemeinsame Charakteristik der Seelenlage dieser Leute in poeti-
schen oder andern Zusténden: Sie werden als gAaldves (Frie. 1069; V6. 983. 1016)
und @évaxes (Frie. 1087) abgefertigt. |

Zur Einfithrung dieser Gruppe in den Végeln bedient sich Aristophanes ganz
dhnlicher Mittel und Ausdriicke wie in den Wolken: Peishetairos, der fithrende
Greist im Stiick, hat Qualitidten, die auch dort eine Rolle spielen: Er ist ein dotuds
moéafus xawos yvaouny xowdv Egywv T éyyeontns (255ss). Er und Euelpides
sind Aemtdd Aoywrd (317). Auch Strepsiades will ja Aswroloyeiv (Wo. 320), und
was wire die Religion der Wolken ohne Aemzdznc (Wo. 153, 161. 177. 230. 359.
741) und Adyos (317ss. 358. 372). Peishetairos ist ein groBer Redner und Denker:
qwxvoTatoy xivados, copioua, xdoua, Toiuua, wawwdinu’ 6iov (430s) und hat damit
genau die Eigenschaften, die Sokrates dem Strepsiades verspricht: Aéyew yevijoet
Toluua, xpotaiov, mawdin (Wo. 260. cf. Wo. 447 s). Seine Kunst zeigt Peishetarios in
der glinzend disponierten Rede (462-626)%, mit der er die Vogel iiberzeugt. Er ist
gogijs ap’ “EAAddog (409), wird gegriiBlt als copddrazos (1271) und mit einem goldenen
Kranz fiir seine copia geehrt (1274. cf. 1320. 1401; Wo. 361. 412). Auch er ist xAewvd-
Taros (1472; cf. Wo. 459) und towouardgios (1273 ; cf. Wo. 166) mit seiner Weisheit.

Die Vogel eignen sich in mancher Hinsicht, um mit ihnen die selbe Welt darzu-
stellen wie in den Wolken. Sie sind selber udyreis (593ss. 719), die Nachtigall ist
odupwvos Moveaig (659. cf. 737), und der groBartige Gockel wird als uovoduavrig
(276; cf. Wo. 331ss. 3568) bezeichnet. Darum haben sie als Gotter ganz dhnliche
Qualititen wie die Wolken: 7jp odv juds voulonte Jeods, &ete yoijodar udvreot
Movoais (Vo. 723s; cf. Wo. 331ss. 423ss), und in ihren Liedern singen sie von
dhnlichen Orten (V6. 737 ss; cf. Wo. 278ss). Gleich am Anfang erklirt Aristophanes
mit einem deutlichen Hinweis die bildliche Ubertragung auf die Menschen, deren
_die Vogel, und was mit ihnen zusammenhéngt, fihig sind: "Avdowmos dgvis
aorddprros, mEToUEVOS, ATEXUAQTOS, 0V0EY 000Em0T’ év TatTd Mévawy (169s). Und so
flattern auch die Vogel selber im iibertragenen Sinn: xAdww ... Adywy dventépwuat
(433s), wie die Horer der Tragodien, Dithyramben und Lieder der Wolken.

Der eigentliche Wendepunkt im Stiick, wo Aristophanes alle diese bis dahin

50 Cf. Murphy, Ll. (Anm. 24) 107.




Aristophanes und sein Sokrates 81

mehr latenten Moglichkeiten der Kombination zur direkten Anwendung auf die
Menschen vorbereitet, ist die Parabase (676-800). In den kleinen Szenchen des
zweiten Teils werden dann fast ausschlieBlich Menschen behandelt. Die Griindung
der Vogelstadt beniitzt er als Hintergrund dafiir: Der Lebensraum der Vogel sind
vepéAar und odpavds (178ss), d.h. der dzje (187), und der Stadtbau bedeutet
Tov 4épa mdvta xUxAw ol 7y Tovtl 1o uetalv megireryilewy (551s). Der Name
dieser aidéprog médic (1277): Neweloxoxxvyio stammt &x T@v vewerdw xal TV
peredowy ywoiwy (818). Das ist yatvdy 1t mdvv und entsprechend sind die Leute,
die von diesem Dunstgebilde angezogen werden (822ss), wo sogar die Gotter
aAaldves sind (825). Auch hier kommen drjo und vepédar durcheinander vor, oder
zusammen, als d”o megwépedos (1192).

Auch in den Vogeln bedient sich Aristophanes, wie in den Wolken, orphischer
Elemente, die sich anscheinend besonders eignen, um dem d7p einen Platz in der
neuen Religion zu sichern’!. Erebos und Tartaros (693; cf. Wo. 192) erscheinen
zusammen mit dem Chaos, das den Ubergang zur Luft erlaubt (693. cf. 192. 1192,
1218; Wo. 424. 627)52, Auch von dveudxeat divars (697 ; cf. Wo. 380ss) ist in diesem
Zusammenhang die Rede. Fast wortlich ist der Anklang, wo die Vogel sagen, von
ihnen, als unsterblichen ai*épioc (689) konnten die épnuéoior Menschen (687; cf.
Wo. 223) éxodoavres mdvra ... 6odd¢ mepl Taw petedpwy (690; cf. Wo. 228. 250)
lernen. Auch mit den Vogeln wird man ein seliges Leben fiihren (753ss. cf.
1706ss; cf. Wo. 413ss. 462ss).

Das Vorgehen des Aristophanes bei der Installierung der Vogel zu Géttern ist
natiirlich nicht ganz gleich wie hei der Einweihung in die Religion der Wolken,
aber es ist in vielem analog, und das Resultat fiir die Glaubigen ist dasselbe: Auch
in den Vogeln wird gegen die Zweifler bewiesen, da} die Vogel wirklich Gotter sein
kénnten (571ss; ef. Wo. 365ss), und die Hauptsache ist, Zeus etwas entgegenzu-
setzen (514 ss), der auch in den Vigeln als Donner- und Blitzgott licherlich gemacht
wird (570. 576. 1238ss; 1743ss. cf. Wo. 374 ss). Die neuen Gotter erhalten Opfer
(562ss. 1059ss; cf. Wo. 274) und sprechen selbst von ihrer Gottlichkeit ganz dhn-

51 Cf. p. 3s, dazu Dieterich, L1. (Anm. 3) 281, K. Deichgraber, Hymnische Elemente in der
philosophischen Prosa der Vorsokratiker, Philologus 88 (1933) 347-361 und W. Jaeger, Die
Theologie der frithen griechischen Denker (Stuttgart 1953) 69ss (zur Theogonie in den Vigeln
p. 788): Theogonie und Naturphilosophie stehen in engem Zusammenhang und, wihrend
die naturphilosophische Darlegung des hochsten und ersten Prinzips von Anaximander bis
Diogenes von Apollonia in Charakter und Sprache vom Stil religioser Hymnen beeinflufit
wird (Anm. 67. 68), werden auch vom 6. Jhdt. an die theogonischen Hymnen von natur-
philosophischer Theorie erfiillt. Beide stehen in dauernder Wechselwirkung. Abgesehen von
Chaos und Ather (e.g. Orph. Fr., fr. 60, p. 143), die bei den Orphikern stindig vorkommen,
erscheinen auch andere von Anstophanes mit der neuen (cf. Wo. 271. 277ss) Religion
zusammen erwihnte Begriffe bei Orphikern: Okeanos und deola Aipvy fr. 125, p. 181, Zeus
in der Luft und Musen fr. 297b. ¢, Vogel und luftige Menschen fr. 233, Luft als Kérper des
Zeus fr. 168, 25, Luftatmen und Seele fr. 27, Nepédy fr. 60, mit Winden fr. 248 a 6. 12,
blitzeschleudernde Wolken (cf. Wo. 395ss) fr. 256.

Der udxao *A%pe mit orphischen Géttern zusammen angerufen bei Diphilos, inc. fab. fr. 126,
wihrend ahnlich wie bei Aristophanes der ‘A7jo dem Zeus gleichgesetzt wird bei Philemon,
tnc. fab. fr. 91 (cf. Anm. 68), wo der ’A%jp alles sieht, wie die Vigel (V6. 1058) bei Aristophanes
mavrénrae sind.

52 Cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 8, Jaeger, 1.I. (Anm. 51) 81.

6 Museum Helveticum




82 Thomas Gelzer

lich wie die Wolken (688ss. 716ss; cf. Wo. 413ss. 423s). Sie haben die fagtdela
(478ss. 549. 562; cf. Wo. 357. 381) als mrépwwor deol (903) aidépior (689), ja sie
sind avrénrar und mavrdgyat (1058ss; cf. Wo. 264 ss; 285). So wenden sich auch
beidemal die neuen Gotter ganz dhnlich mit Versprechungen an die Preisrichter
(V6. 1101ss; cf. Wo. 1115ss). In den Vogeln 148t Aristophanes, weniger radikal,
die olympischen Gotter neben den neuen weiter bestehen, aber nur um sie nach
dem iegoc mdAepos (556. 1188ss) um so licherlicher selbst auftreten zu lassen
(1196ss. 1494ss. 1565s8); und mit der gleichen herablassenden Frage: 7{ ov
Aéyeis®; molowc Deoic (1233; cf. Wo. 247. 367) erkundigt sich Peishetairos, wie
Sokrates, nach diesen obskuren Wesen.

Es ist also ganz durchsichtig, dafl Aristophanes in den Vogeln mit einer andern
Fabel den gleichen Hintergrund schafft wie in den Wolken. So ist es auch nicht
erstaunlich, daB in dhnlichem Zusammenhang die gleichen Namen auch in den
Vogeln auftauchen: Lampon (521. 988; cf. Wo. 332) wird genannt, Prodikos von
den neuen Gottern selbst ganz dhnlich abgefertigt (692; cf. Wo. 361)54, und die
Beweglichkeit der Zunge erscheint hier im Zusammenhang mit Gorgias und Philipp
(1694-1705; cf. Wo. 424. 792).

Interessant ist nun, daB auch Sokrates ausdriicklich erwihnt wird, und zwar
sogar im Zusammenhang mit der Griindung der aidépios mdAc (1277). Bevor
diese Stadt gegriindet wurde, éAaxwvoudvovy (1281) alle, éxducwr, nelvaw, dppvmwy,
downparwy (1282). Sie ist also jetzt der Ersatz fiir das swxpatdy. Dann wird Sokra-~
tes erwihnt bei den « SchattenfiiBlern», dAovros 0f yoyaywyer Zwxopdrns (15563 ss).
Mit ihm erscheint beidemal Xawepdv 7j wxrepls (1664. cf. 1296). Die Qualifika-
tionen sind dieselben wie in den Wolken : Hunger, Dreck, Schatten (Wo. 103. 198s),
nur wird das Leben mit ihnen hier als Aaxwvouaveiv bezeichnet®, oder die Schat-
tenfiilller geben den Rahmen fiir das yvyaywyeiv, das Sokrates in den Wolken im
pox@v copdy ... poovriotijooy (Wo. 94) besorgt.

Sokrates gehort also zu diesen Leuten, deren Geist in der Luft schwebt, zu den
aAaloves (Wo. 102)%, den bodenlosen Schwiitzern, und das ist sicher ein wesent-

83 T{ a0 Aéysig; als typisch eristische Frage v 7Y Aéyeic od; hervorgehoben Wo. 1174,
cf. Wo. 207. 367, V. 1651, Fré. 1166. 1454.

54 Prodikos auller in Wo. und Vé. auch in den T'agenisten fr. 490 in dhnlichem Zusam-
menhang abfillig erwiahnt (=Schol. Nub. 361).

56 Das Aaxwvileww im Gegensatz zum tppigen Leben bei Eupolis, ¢nc. fab. fr. 351. G. Kai-
bel, Sententiarum liber septimus, Hermes 30 (1895) 434437 zeigt, daBB Eupolis fr. 352 even-
tuell nicht von Eupolis, sondern von Aristophanes stammt und die Worter uogiv und
Zoxpdrns vielleicht nicht zum Text des Fragments, sondern zu dem des Kommentators
gehoren. — R. Stark, Sokratisches in den «Vigeln» des Aristophanes, Rh. Mus. N.F. 96 (1953)
77-89 vermutet in V4. 604s. 12108, 1282. 155388 Anspielungen auf Sokratisches. Seine
Untersuchung gilt nicht der Technik des Aristophanes, sondern er vergleicht als sokratisch
Angenommenes unmittelbar mit aristophanischen Einzelstellen.

56 W. Suess, De personarum antiquae comoediae Atticae usu atque origine (Diss. Bonn 1905)
und noch ausdriicklicher derselbe, Aristophanes und die Nachwelt (Leipzig 1911) 207s sieht
in Sokrates als alazon doctus (dottore der commedia dell’arte) einen komischen Typ. Wenn
auch Sokrates nicht eigentlich als komischer Typ dargestellt wird (cf. p. 6. 70. 78. 79s. 89.
25), so ist doch das geistige Milieu, in das er mit der aristophanischen Darstellung hinein-
gestellt wird (cf. p. 79), eine spezielle Art von dAaloveia, und insofern trifft die Bezeichnung




Aristophanes und sein Sokrates 83

licher Grund, warum ihn Aristophanes in den Wolken die Luftreligion des Diogenes
verkiinden lassen kann. Und Aristophanes hatte gar nicht viel dazu zu erfinden,
wenn er das diogenische System® zur Schaffung des komischen intellektuellen
Hintergrundes fiir die Verspottung eines solchen Luft-dAalcv beniitzen wollte:

Dort stand der d7jo, das Symbol der gAalovein, im Zentrum. Er war die Grund-
lage aller Dinge, besonders aber der fiir das sophistische Denken wichtigen:
vomoug, yvaun, eovric, vovs. In der Physiologie spielte die fiir die praktische Be-
redsamkeit so wichtige yAdrza ihre Rolle. Die peréwga, die auch in den Wolken
in allen moglichen Zusammenhéingen vorkommen (228. 264. 266. 333. 360, 490),
behandelte der Meteorologe ausgiebig. Einiges lie sich direkt fiir die iibertragende
Einkleidung des Stiickes verwenden wie: daBl der dzfe schon bei Diogenes deds
und unsterblich war’ und dal Diogenes selbst die Gesundheit der obern Luft und
ihre groBere Bekommlichkeit fiir das Denken anpries®.

Mit der Beniitzung des Diogenes hatte Aristophanes auch die Moglichkeit, die
ihm ja eben Sokrates nicht bot, seinen Spott an etwas Formuliertes, ein Buch
anzuschlielen, wie er es auch in andern Komédien so gerne tut®. Er bevorzugte
wohl diese Moglichkeit des Anschlusses, nicht weil es ihm etwa an eigener Erfin-
dungsgabe gebrach, sondern weil, wenn das Publikum einmal gleich am Anfang
deutlich auf die Quelle hingewiesen wurde (Wo. 226ss = Vorsokr. 64 [51] C 3), es
weiterhin im gleichen Stiick auf Kombinationen achten und sie verstehen sollte,
wihrend bei freien Erfindungen jeder Witz einzeln so eingefiihrt werden muflte,
daf} ihn das Publikum begreifen konnte.

Aristophanes braucht bei der Darstellung der Gottlichkeit des azne (Wo. 365-411)
Termini der rhetorischen aénoic wie er sie auch sonst in den groBien Reden seiner
Komaddien gerne verwendet®, zum Beispiel: fagtdedety (381), ueydia onucia (369),
den Vergleich mit Zeus (366ss. passim; cf. e.g. We. 619ss). Er war nicht der einzige,
der sich durch Diogenes zu einer solchen enkomiastischen Behandlung des arjg
anregen lieB. Zur selben Zeit®® schrieb auch der Verfasser der hippokratischen
Schrift 7wepl guodv sein gorgianisches Enkomion® des drjo, wo dieser als dvvdorngs
erscheint®, ebenfalls mit Begriindungen, die auf die Gewalt von Wind und Wetter

alazon doctus fiir Sokrates wie fiir die andern Personen, die zu diesem Milieu gehéren, in der
aristophanischen Darstellung zu, c¢f. Anm. 103.

57 Cf. dazu Theiler, 1.1. (Anm. 14) 6-36, die Fragmente bei Diels, Vorsokr.t 64 [51]. Zur
Verwendung der diogenischen Terminologie in den Wolken cf. p. 68s.

58 Cf. Vorsokr. 64 [61] B 5, cf. Anm. 51 und 68.

5 Sokrates im Korb schwebend: Wo. 225-236 = Vorsokr. 64 [51] C 1; cf. Diels, Ll.
(Anm. 14) 108s, der die Stelle als fast wortliches Zitat bezeichnet, cf. Anm. 79.

% In den Ach. an den Telephus des Eur. (Lit. ¢f. Anm. 30), in den V6. an eine orphische
Theogonie (cf. Anm. 43), in den T'he. an Euripides (cf. Anm. 30), in den Ekkl. an eine staats-
philosophische Schrift (cf. E. Barry, The Ecclesiazusae as a political Satire [Diss. Chicago
1942] 28s8), im Plu. an ein Enkomion der Armut (cf. W. Meyer, Laudes inopiae [Diss.
Gottingen 1915] 1-15).

61 Cf. W. Meyer, 1.1. (Anm. 60) 15s.

82 Cf. K. Deichgraber, Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum (Berl. Sitzb. 1933, 3)
156. 163 Anm. 1. ,

83 Cf. E. Maass, Zur Geschichte der griechischen Prosa I, Hermes 22 (1887) 566-576.

% Hp. Flat., cap. 3 = Diels Vorsokr.® 64 [61] C 2.

6* Museum Helveticum '




84 Thomas Gelzer

hinweisen. Auch hiefiir brauchte es wohl keine besondere Erfindungsgabe. Diogenes
tiihrt selbst schon seine Beweise als ueydida onueia (B 4) ein, 148t den dépa xvfep-
vagdar xal xparel (B 5), macht ihn zum Jedg (B 5) und preist ihn als uéya xai
ioyvooy xal aididy e xal addvazoy xal moAla eidds (B 8). Diogenes scheint zur
Demonstration seines naturwissenschaftlichen Weltbildes die ganze Technik und
Terminologie der zeitgendssischen rhetorischen Bildung verwendet zu haben%, und
so hatte Aristophanes nur die Richtung in der Analogie der Beweisfithrung umzu-
kehren, und damit wurde die diogenische Religion zur Wurzel der ganzen Rhetorik
und was damit zusammenhéngt.

Zu diesen Voraussetzungen, die es Aristophanes leicht machen muBten, die Theo-
rien des Diogenes in einer Komddie zu unterlegen, wo er den arjg als Symbol der
aAaloveia brauchte, kommt, dafl er im besondern Falle der Wolken durch die
Kombination mit den Zeremonien der orphischen Mysterien viele Effekte daraus
ziehen konnte, die ganz fiir sich selbst, durch die absurde Zusammenstellung und
die lacherliche Situation eines Sokrates darin, wie analoge Scherze in den viel
breiteren den Spott vorbereitenden Teilen der Frosche und der Vogel®, ihm fiir
den Erfolg auf der komischen Biihne geeignet erschienen. Auch hiefiir war Diogenes
allerdings sehr geeignet. Wenn auch seine rationalistische teleologische Natur-
erklirung mit den mystischen orphischen Weihen nichts zu tun hat®?, so gestaltete
er doch, im AnschluB} an Friihere, den Preis seines hichsten Prinzips, der Luft, in
der hymnischen Sprache einer Theologie%8, die sich leicht in kultische Formen iiber-
tragen lie. Aristophanes war auch nicht der einzige Komiker, der auf diese Mog-
lichkeiten aufmerksam wurde, wie Philyllios fr. 20 und Philemon fr. 91 zeigen®.

Zum Bekenner der diogenischen Religion macht Aristophanes auch den Euripi-
des. Schon in den Thesmophoriazusen 148t er ihn beim Aidje schworen (272; cf.
Fr6. 100) und diogenischen Theorien iiber Horen und Sehen vortragen (14-18).
In den Froschen steht zwar die neue Religion (889ss) nicht so sehr im Vordergrund
wie in den Wolken, aber wo sie eine Rolle spielt, ist die Ahnlichkeit so groB, daB

6 Cf. bei Theiler, 1.1. (Anm. 14): Mythologisches wie schon Anaxagoras (4o = ®eds) 8,
das Denken 9s, Rhetorisches: Vergleiche 12, «Technikvergleiche» 24. 29s. 54ss, das Bild
vom Herrschen der Luft 13, «Etymologie» 28, cf. Anm. 68.

8 Die Unterweltsfahrt des Dionysos: Fro. 1-323 und 460-673, die Vorbereitung der
Griindung der Vogelstadt: Vé. 1-675.

87 Mit Recht betont H. W. Miller, The Concept of Divine in De Morbo sacro, Trans. Am. Phil.
Ass. 84 (1953) 11, daB Diogenes’ « Aér-Religion» doch ganz rational begriindet ist und auBer
der (auf anderm Wege ererbten) Sprache orphischer Gotterpradikation (cf. Anm. 51. 68) mit
den Heilsvorstellungen der «orphischen Mysterien» seiner Zeit selbst gar nichts zu tun hat.

68 Zur Theologie des Diogenes cf. H. Diller, Die philosophiegeschichiliche Stellung des
Diogenes von Apollonia, Hermes 76 (1941) 374ss, der zeigt, was Diogenes namentlich von
Heraklit iibernommen hat, und Jaeger, 1.I. (Anm. 51) 188ss. Wie schon Anaximander und
Anaxagoras bedient sich Diogenes einer Sprache, die religiose Elemente enthilt, wenn er
vom gottlichen hochsten Prinzip redet, cf. Deichgriber, 1.1. (Anm. 51) 358ss und Jaeger, 43
mit Anm. 44 (233ss), 189 mit Anm. 59 (290s). Zum Zusammenhang dieser naturphilosophi-
schen Theologien und orphischer Theogonien, der auch in den Formulierungen des Diogenes
noch nachwirkt, cf. Anm. 51 und 67.

89 Zu Philyllios fr. 20 cf. Theiler, 1.1. (Anm. 14) 13; Philemon fr. 91 Theiler, 21 und Diller,
LL (Anm. 68) 377; zum Spott mit Meteorologie cf. Anm. 103. 104.

70 Cf, Theiler, L1 (Anm. 14) 30. 55. -




Aristophanes und sein Sokrates 85

wenige Beispiele geniigen, um ihre Identitét bloBzulegen: Ein kleines «religidses»
Intermezzo vor dem Agon wird von Dionysos selbst eingeleitet (871ss). Zu den
Dichtern werden als Gottinnen die Musen gerufen, in einem Suvos xAntixds (Fro.
875ss; cf. Wo. 26483)7, in dem stellenweise fast jedes Wort Parallelen in den
Wolken hat: Motoow (Wo. 334. 358), Aemroddyovs (Wo. 320) Ewvveras goévag
(Wo. 153. 474. 705) al xadopdre (Wo. 316s) davdpdy yvwuordmwy (Wo. 321) drav
eig Epw o&vucpiuvors (Wo. 101, 420) Adwor otpefloior malaiopaow (Wo. 176.
318) avridoyoivres (Wo. 321) ... Das gleiche gilt fiir das Gebet des Euripides
(Fro. 892ss): Aidne duov fdoxnua (Wo. 317. 331. 570) xai I'AdTrns (Wo. 419. 424)
ZrodpiyE (Wo. 434) xail Evveat (Wo. 317) xal Muxtijpes Soppavrijpot (Wo. 344) ...
Was mit dieser Religion gemeint ist, wird gleich deutlich gemacht, ndmlich die
Geisteshaltung der eristischen Sophisten (871ss. 1391). Sowohl Aeschylus als Euri-
pides werden um ihrer gopla willen gepriesen (776. 872. 884. 896. 1108; cf. Wo. 331.
361). Diese besteht namentlich in ihrer Redekunst, und so tauchen die zum Teil
in den «Gebeten» schon erwiahnten diogenisch-rhetorischen Begriffe der yAdrra
(827. 898), drridoyia (775), Aemrdrnc (828. 956. 1108. 1111) mit der entsprechen-
den spezifischen Denkfertigkeit (957s. 971ss; cf. Wo. 317s. 320s. und Fré. 775; cf.
Wo. 321) auch weiterhin hiufig auf. Die hier angebeteten Musen gesellen sich damit
durchaus standesgemifl zu den Wolken und den Végeln.

In diesem Sophistenagon bekommt auch Aeschylus, den Euripides als dAalaw »at
pévak (909. 919. 921) bezeichnet, Ziige des Sokrates vorgehalten: dmooeuvvveirar
(833; cf. Wo. 363) und éreparedero (834 ; cf. Wo. 318), also das groBartige Gebaren.

Zum aro und der Aenrdrne gehort auch das Fliegen, das Aeschylus in der euripi-
deischen Monodie (1309-1363), die er zur Begleitung der Muse des Euripides (1306)
vortrigt, nicht einzuflechten vergiBt: ‘O & dvémrar’, dvénrar’ éc aidépa xovpord-
Tois repdywy dxpals (1352s). Die Reminiszenz fiithrt zu Kinesias, den Euripides
erwihnt in dem Rat, den er am Schlul zu geben hat (1437s; cf. V6. 1373ss).

Eine besondere Rolle spielt das Messen und Wigen (797s), das naturwissen-
schaftliche Bacavilew (802) der Worter: Die xavdves xai mijyeic éndv (799) er-
innern an die »avdves Gégos des Meton (V6. 999). Bei Euripides aber gehort es zu
seinem dtddoxeww: Er lehrt Aadeiv (954. cf. 1492) Aemrdov Te xavdvwy eiofolag
éndv te yawiacuots (956). Auch das hat eine eristische (866. 878) Bedeutung: Die
énddv Pacavictora ist die oTouaroveyos ... Alonn yidooa, die ¢iuara datouérn
(cf. Wo. T42) xaralemroloyrioes (826s; cf. Wo. 320). Das Resultat ist die Qualitit
des Euripides, die dpddrrg tév éndiv (1181), die das doagés (1122) vermeidet, wih-
rend die Worte des Aeschylus fdpos (1367) haben. Aoyiouoy évielc ©jj téyvn »ai
oxéyw lehrt Euripides sein Publikum, dot’ 767 voelr dmavra xal dieidévar (973ss).

Bei dieser Priifung der Tragddie xat’ &moc (802) werden untersucht: rdmy, Ta
uéAn als ra vedpa tijc Teaywdias (862). Um metrische Besonderheiten (1323s) und
die cagijveta im Ausdruck (1122ss) beurteilen zu kénnen, mul man mepl pérowr

1 Die Parallelen zum orphischen Hymnus 76 bei L. Radermacher, Aristophanes’ Frische,
Wien. Sitzb. 198 (1921) 268s.




86 Thomas Gelzer

7) gvBudiv 7} mepl éndsy (Wo. 638) Bescheid wissen, was Strepsiades vergeblich nach-
zuholen versucht.

Es sind also dieselben Termini wie in den Vogeln und Wolken, die auch in den
Froschen die Darstellung beherrschen, und Namen von Personen derselben Gruppe
werden genannt; man wird sagen diirfen: Gemeint sind derselbe Geist und das-
selbe Milieu. So ist es auch nicht erstaunlich, dafl auch hier Sokrates wieder er-
wihnt wird (1491ss). Diesmal wird aber nicht sein eigentiimliches AuBeres ver-
spottet, sondern in wenigen Worten wird er im Gespréch geschildert: Das Zwxodvet
magaxajuevoy Aadeiv und éni oeuvoiow Adyoiot xal oxagupnouoiot Afpew Sta-
Toify dgyov motciodar, das abgelehnt wird, gibt ohne jede Verkleidung die Situa-
tion, in der Sokrates lehrt. Das geuvdvy und das Goydr werden auch in den Wolken
erwihnt (363. 334. 316)72. Die Situation des Gesprichs mit dem yvyaywyeiv wird
dagegen in Wolken und Vogeln? travestiert. Die drei Verse, in denen der schlechte
Einfluf des Gesprédchs mit Sokrates auf die Qualitét der Tragodie ausgedriickt
wird (1493-1495), stehen wohl nur da als Gegensatz zum vorausgehenden Preis des
guten Biirgers Aeschylus und sollen durchblicken lassen, da Euripides im Ver-
kehr mit Sokrates ein so schlechter Tragiker geworden sei?. Aber das wird nicht
ausdriicklich gesagt, und es ist wohl auch nicht mehr davon zu halten als von dem
Vorwurf, Euripides habe beim Dichten die Hilfe des Kephisophon gebraucht (944.
1408. 1452)%. Sokrates hat wohl auf die Tragodie, und auf die Poesie iiberhaupt,
wenig EinfluB gehabt. Der Zusammenhang liegt an einem andern Ort, ndmlich
in den dhnlichen geistigen Voraussetzungen des Euripides und des Sokrates, die
beide als diddoxalos einen schlechten EinfluBl ausiiben. Sie lehren beide Aadeiv
(Euripides 954, Sokrates 1492)7.

2 Cf. auch Anm. 45.

78 Cf. p. 82.

74 Zur Hilfe, die Sokrates dem Euripides geleistet haben soll, etwas verwirrte Stellen bei
Diog. Laert. 2, 18, cf. Telekleides ( ?7) fr. 39.40, Aristophanes fr. 376 (dazu Meineke Fragm.
Com. Gr. 2, 1, 372 und Bergk, ibidem 2, 2, 1106). Der SchluB} spaterer Grammatiker, Sokra-
tes habe dem Euripides wirklich geholfen, ist nicht iiberzeugend. Man wird auch nicht aus
dem edpimidagioropavifwv des Kratinos (fr. 307) schlieBen, Aristophanes habe sich von Euri-
pides helfen lassen. Der Vorwurf der Unselbstindigkeit, um einen Gegner herabzusetzen,
ist unter Komikern ganz iiblich, cf. Kratinos, Pytine fr. 200: Aristophanes brauchte Eupolis’
Hilfe; Eupolis, Bapten fr. 78: er habe die Ritter gedichtet; Aristophanes, Wo. 553: Eupolis’
Marikas sei nur ein Abklatsch seiner Ritter. Zum Topos cf. W. Schmid, Gesch. d. griech. Lat.
Bd. 4, 71, Anm. 15, und (zu Iophon) Bd. 2, 513, Anm. 8.

76 Kephisophon als Helfer: auch Aristophanes, fab. inc. fr. 580.

76 Plato bringt Sokrates mit Agathon, nicht aber mit Euripides zusammen, und wenn
am Ende des Symposions (223 D) Sokrates Agathon und Aristophanes zwingt zuzugeben,
daB derselbe Mann Komddien und Tragddien zu dichten verstehen sollte, so ist damit natiir-
lich nicht gemeint, Sokrates habe aktiven EinfluB auf die Gestaltung der einen oder andern
Kunstgattung genommen. — B. Snell, Das friihste Zeugnis iiber Sokrates, Philologus 97
(1948) 125-134 nimmt an, Sokrates habe in Auseinandersetzung mit Medea 1077-1080
(anno 431) seinen Satz «Tugend ist Wissen» formuliert und Euripides habe (anno 428) im
Hippolyt 380-383 seinen Gedanken wieder aufgenommen, um dagegen zu polemisieren.
Dazu vorsichtig M. Pohlenz, Gestalten aus Hellas (Miinchen 1950), 248s und ablehnend, Die
griechische T'ragodie 2% (Gottingen 1954) 1128, wo er zwar die Polemik des Euripides gegen
Sokrates gelten 1aBt, nicht aber die Anregung des Sokrates durch Eur. Medea.

77 Zum abschétzigen Urteil, das in AaAciv damals liegt cf. Eupolis, Demen fr. 95: Aaieiv
dotoros, ddvvardraros Aéyew (of. Anm, 18) cf. Anm. 99.




Aristophanes und sein Sokrates 87

Man wird also wohl wirklich annehmen diirfen, da}, wie bei der Darstellung des
Euripides der Charakter der ganzen Figur, die auf die Biihne kommt, als Symbol
fiir den karikierten Geist seiner Dramen eintritt, so bei Sokrates wenigstens ein
Teil dessen, was er tut und wovon er spricht, seine geistige Zugehorigkeit zu einem
bestimmten Milieu und seine Betétigung darin symbolisch darstellt.

Somit ist es wirklich wahrscheinlich, daB8 auch im Falle des Sokrates die Dar-
stellung zwar als Symbol ernst zu nehmen ist. Die eigentliche Schwierigkeit besteht
dann aber darin, aus dem symbolisch gemeinten Salat das herauszulesen, was
wirklich dem Sokrates gehort, und anderseits als Einkleidung liegen zu lassen, was
nur der verspottenden Zuweisung zu einer weiteren geistigen Gesellschaft dient.
Auch fiir diese Aussonderung sollen hier nur Gesichtspunkte zur Anwendung ge-
bracht werden, die sich beim Vergleich der verschiedenen aristophanischen Dar-
stellungen ergeben haben. Als Resultat ist also kein fertiges Bild des Sokrates zu
erwarten, sondern nur eine etwas gekldrte Vorstellung davon, was Aristophanes
mit seiner Karikatur des Sokrates wirklich gemeint haben mag. Dieses Material
wird den Philosophen zum kritischen Vergleich mit andern Quellen angeboten,
aus dem dann erst ein objektiveres Bild des wirklichen Sokrates zu erwarten ist:

Da ist zuniichst die diogenische Religion zu beurteilen, deren allgemeine Bedeu-
tung schon aus dem Vergleich der Wolken mit den Végeln und den Froschen hin-
reichend deutlich geworden ist: Aristophanes beniitzt sie, um Sokrates einer be-
stimmten geistigen Gesellschaft zuzuweisen. Zu diesem Zwecke ist Diogenes ge-
wiahlt, nicht weil er ein so origineller und spezieller Denker war, sondern im Gegen-
teil, weil er in seiner Philosophie eine Auswahl sehr verschiedener zeitgenossischer
Ideen vereinigte und auf die Demonstration eines sehr simplen (und gerade mit
seinem Grundprinzip, dem dsje, zur symbolischen Ubertragung sehr geeigneten)
Weltbildes verwandte™. Die populidren Qualititen des diogenischen Systems waren
wohl auch ein Grund fiir seine groe momentane Wirkung in seiner Zeit und somit
auch dafiir, daf Aristophanes mit Recht die Bekanntschaft des Publikums mit
diesen Theorien voraussetzen konnte™. Der zusammengewiirfelte Charakter dieser
philosophischen Darstellung machte sie auch geeignet, damit auf die verschiedenen
Aspekte und Personen des Milieus anzuspielen, fiir die das System bei Aristophanes
einsteht: Damit ist der Hintergrund des Gesamtmilieus gegeben, dem Sokrates
zugewiesen wird. Aber es ist von vornherein unwahrscheinlich, daB Aristophanes
alles, was von Diogenes stammt und was er im Zusammenhang mit Sokrates auf
die Biihne bringt, dem Sokrates selbst zuweisen will. Man darf daran erinnern, wie

78 Die Originalitit des Diogenes mag in seiner Kombination dieses philosophischen
Systems mit Meteorologie und medizinischer Kenntnis gelegen haben, cf. Theiler, Ll
(Anm. 14) 7. 118, und Willerding, 1.1. (Anm. 47) 46ss.

79 Die Theorie von der Giite der obern Luft, die Wo. 224-236 dazu dient, das Publikum
erkennen zu lassen, woher die «Religion» stammt, in der] Sokrates praktiziert (cf. p. 83 und
Anm. 59), hatte Diogenes im Zusammenhang mit einer Behandlung der Pest vorgebracht.
Diogenes hat sich wahrscheinlich iiber die Pest von 430 in Athen Rechenschaft gegeben
(cf. Theiler, 1.1. [Anm. 14] 12s). Jedenfalls war eine Behandlung der Pest damals in Athen
?)h;: Gegenstand von allgemeinem Interesse, und so war wohl auch diese Theorie allgemein

ekannt.




88 Thomas Gelzer

verschiedene Typen in den Vogeln als Zugehorige zu dieser selben geistigen Ge-
meinschaft geschildert werden, ohne dafl damit etwa gemeint wire, es gelte nun
fiir jeden alles, was iiberhaupt im Zusammenhang mit der neuen Luftstadt vor-
gebracht wird®. Viele Punkte, die in den Wolken erwdhnt werden, kénnen als
Hinweise darauf aufgefa3t werden, wer auBler Sokrates sonst noch alles zur gleichen
Gesellschaft gehort (Wo. 331-334), gleich wie auch in den Froschen im Zusam-
menhang mit Euripides auf die xavdves des Meton und die Flugpoesie des Kinesias
angespielt wird®!, nicht etwa um Euripides als Mathematiker und Dithyrambo-
graphen darzustellen, sondern um auf die geistige Verwandtschaft hinzuweisen:

So sind wohl in den Wolken die Erwdhnung des deafrjrys (178), der Astronomie
(194. 201), der Geometrie (202) und der yp7jc mepiodos (206) aufzufassen®2, die bei
dem armen Bauern Strepsiades einen Eindruck fernliegender Gelehrsamkeit her-
vorrufen sollen und auf die spéter gar nicht mehr eingegangen wird. Die letzten
drei werden auch gar nicht mit Sokrates selbst in Zusammenhang gebracht. Andere
naturwissenschaftliche Scherze haben mit Sokrates nur den AnlaB, das Ungezie-
fers3, gemeinsam (144ss. 156ss). ‘

Man wird auch annehmen konnen, dafl mit dem xawods deovc vouilewr nicht
eine eigentliche Religion gemeint sein mufB. Die Verehrung der Luft und die
aAaloveia stellen nicht einen neuen Kult dar, sondern sie fassen die Anhinger
einer neuen aufgeklirten Geisteshaltung zusammen. Thre neue Moral kénnte man
zwar von einem konservativen Standpunkt aus wirklich als neue Religion bezeich-
nen, aber zumindest in den Vogeln wird es deutlich, dal damit weder eine neue
eigentliche Religion noch eine spezifische Philosophie gemeint ist8.

Bei Euripides ist es weniger gewil, ob er nicht wirklich ein Anhinger auch der
atheistischen Konsequenz der neuen Philosophie ist, die den d7jp an Stelle des
Zeus setzt und so im negativen Sinne wirklich als eine neue Religion bezeichnet
werden kann (Troad. 889)%. Aber es ist fraglich, ob Aristophanes das meint mit

8 Cf. p. 79s.

8L Cf. p. 85s.

82 Cf. Anm. 18.

8 OL p. 70,

8 Die Behandlung der Gotter in den Wolken kann fiir das athenische Publikum nichts
besonders Erschreckendes gehabt haben: Wo Gotter auf die Biihne gebracht werden, wie
in den V4. und Fré., geschieht das ohne die geringste Reverenz und gerade damit anscheinend
zur grof3ten Erheiterung des Publikums. Die Ohnmacht des Zeus wird auch im Plutus (123
bis 197; cf. Tagenisten fr. 488) bewiesen, wo er auch als Blitzgott licherlich gemacht wird
(Plu. 125) wie in Wo. und V. (cf. p. 81). Im Plutus wird der Priester des Zeus vom Hunger
bedroht (Plu. 1171-1196) und geht vom Zeus Soter zum Plutus iiber (Plu. 1186s). Auch hier
tritt der Gott Hermes als licherlicher Hungerleider auf ( Plu. 1097-1170). Weder Peishetairos
und der Gruppe der verspotteten Menschen in den V4. (ef. p. 798) noch Chremylos und
Karion im Plu. wird deswegen ein Vorwurf gemacht. Die Einfithrung der neuen Gotter hat
an sich also in der Komodie keinen Gefiihlswert, und die « Gottlosigkeit», wie sie Sokrates
vorgeworfen wird, ist also wohl auch mehr liacherlich als vorwurfsvoll gemeint.

85 Zeugnisse fiir die diogenische drjo-Religion bei Euripides: Diels, 1.1. (Anm. 14) 108
mit Anm. 40 und derselbe, Leukippos und Diogenes von Apollonia, Rh. Mus. 42 (1887) 12s;
Theiler, 11. (Anm. 14) 9; Jaeger, 1.1. (Anm. 51) 290. Wieviel von der diogenischen Religion
deswegen Euripides selbst zu geben ist, ist schwer zu beurteilen, da er ein sehr souveriner
Darsteller ganz verschiedenartiger religioser Stromungen ist (cf. e.g. E. R. Dodds, Euripides
Bacchae [Oxford 1944] XXX VIIIss). Euripides und Sokrates cf. Anm. 76.




Aristophanes und sein Sokrates 89

dem Gebet, das er ihn sprechen li8t (Fro. 889ss), denn gerade vorher (8756-884)
1aBt er alte Gottinnen, die Musen, als Beschirmerinnen derselben Dinge anrufen,
die dann personifiziert eben zu den «neuen Gottern» des Euripides werden. So ist
es wahrscheinlich, daB es bei Sokrates um den Ernst des drjp-Kultes als wirklicher
Religion nicht anders bestellt ist als um den seiner Wiirde als orphischer Priester:
Beide stehen nur als Symbole.

Man wird sich weiter fragen, ob denn mit dieser geistigen Darstellung auch noch
etwas Individuelles gemeint sei, das Sokrates zwar als Zugehorigen dieser Gesell-
schaft, aber doch als besonderen Charakter in ihr bezeichne. Da kann man einmal
negativ feststellen, dal manche der Ziige, die bei andern registriert werden, ihm
nicht zugeschrieben werden. So ist er zwar ein dnonris Adywy @ilopodowr (358),
aber er redet nicht, wie die Dichter in Vogeln und Froschen, von den Musen,
und Flattern der Seele, das ihren dichterischen Enthusiasmus kennzeichnet®6,
wird von ihm nicht berichtet, nur von Strepsiades (318), der auch selbst die Dich-
terzitate beisteuert (335ss). Dann redet Sokrates auch nicht von Maflen und Ge-
wichten wie Meton, auch nicht, wo er Orthoepie lehrt (638ss),im iibertragenen Sinn
wie Euripides. Nur Strepsiades macht einige Scherze mit solchen Ubertragungen
(643ss).

Die Eigenschaften, die Sokrates dem Strepsiades verspricht, wenn er sich ein-
weihen lasse (260ss), die dem Sokrates die Wolken verschaffen (316ss), die sie
zu seiner BegriiBung nennen (358-363) und die sie ihn bei Strepsiades wecken
heien (476-477), sowie was die Wolken selbst mit Strepsiades vereinbaren
(412-475), alles weist in dieselbe Richtung: Sokrates wird nicht eine bestimmte
Profession, das Dichten, die Mathematik oder die Mantik zugewiesen, sondern
er wird als Dialektiker geschildert. Wenn er etwas lehrt, so ist es die Anti-
logik, die Eristik (317-318). So sind wohl auch die Belehrungen zu verstehen,
die er in den Szenchen nach der Parabase (627-803) dem Strepsiades gibt. Die
Kenntnis von Rhythmen und Orthoepie sind die Grundlagen der Eristik, wie in
den Froschen ganz deutlich gesagt wird®. Sie sind das, was der Redner in der
Jugend gelernt haben mufl (Wo. 637). Die Belehrungsszenen sind aber nicht anders
als die Szenen im zweiten Teil der Ritter und der Frosche nur eine Gelegenheit, um
Scherze von gleicher Art in Reihen je zu einer Szene auszugestalten. Die Gegen-
sténde, aus denen die Witze gezogen werden, in diesem Falle die Grundlagen der
rhetorischen und eristischen Bildung, haben zwar auch hier eine Beziehung zu
Sokrates als Lehrer der Dialektik; aber die Szenen als ganze haben nicht mehr
Anspruch auf Analogie zur Wirklichkeit als die entsprechenden Szenen der zweiten
Teile der Ritters® und der Frosche®. Wie bei Kleon in den Rittern darf man auller
einzelnen sachlichen Anspielungen in der Situation als solcher und im Gehaben
der Hauptfigur in diesen Szenchen des zweiten Teils nicht mehr viel portrithafte

8 Cf. p. 79s.
87 Cf. p. 86s.
8 Cf. p. 73.
8 Cf. p. 75.




90 Thomas Gelzer

Ziige suchen, und man kann vielleicht annehmen, daB das Lehren selbst, wie bei
Euripides®, nicht auf eine praktische Lehrtitigkeit hinweisen soll®l.

In den Rittern wird wahrscheinlich auf wirklich gehaltene Reden des Kleon
angespielt??, und in den Froschen redet Euripides in vielen feststellbaren Zitaten®.
Man wird also annehmen diirfen, daf auch in den Wolken, hauptséichlich im ersten
Teil der Darstellung des Sokrates, Anspielungen auf wirkliche Redeweisen des
Sokrates verborgen sind: Sokrates erkundigt sich nach dem tpdmos seiner Zog-
linge (478ss; cf. Platon, La. 187 E 6-188 A 2), und in diesem Zusammenhang be-
gegnen eine Reihe beim pvyaywyeiy (V6. 1555) iiblicher Ausdriicke®: avaxowotodai
te nal eigc Adyov éAdely (4698)% und owvuPovicveodar (475), dann das yvauns
dmometpdodar (477) mit den Fragen nach der uvijun (483. cf. 129. 629) und eduddeia
(488. 492. 501).

Die neue aufgeklirte Moral kann auch zur Verachtung iiberkommener Werte
fithren, und wo Aristophanes die Luft-dAaloveia darstellt, weist er immer darauf
hin: Peishetairos ist zu den Vogeln gekommen doydpiov dpetdjoas (115), xodx
drodidovs Eyarpe (116). Er sucht darum einen Ort, o9 ... et {ijy dvev fatdavriov
(157). Von éhnlichen Motiven sind auch einige der Menschen geleitet, die in der
Gruppe des zweiten Teils der Vogel auftreten: Aristophanes 14t einen ynguouaro-
mdAns (1036-1057), einen sarpadoiogs (1337-1371) und einen Sykophanten (1410
bis 1469) erscheinen. Der erste will vduovs véovs (1037) verkaufen. Auch der zweite
émdvuel Ty véuwr (1345ss), das heillt, er hofft, er konne unter den Gesetzen
der Vogel seinen Vater ungestraft ermorden®. Der Sykophant will sich nicht 7odg

9 Cf. p. 85s.

91 Wo, 988 ist von dvdges die Rede, die im Phrontisterion gegen Geld lehren Aéyovra vwxcay
»al dixata xddea. Damit ist wohl auf Protagoras angespielt (Wo. 99~115, cf. Anm. 97),
aber man soll wohl auch Sokrates mithoren. Sokrates zeigt sich dann erschreckend gierig
nach den Kleidern seines Schiilers (497ss. 856-859) und wird darin ermutigt von den
Wolken (804ss), ja sogar Anstiftung zum Kleiderdiebstahl wird ihm vorgeworfen (177-179).
Das Gesamtbild stellt die typisch komische Verleumdung der Unsauberkeit in Privatge-
schiften dar, wie sie auch gegen Kleon vorgebracht wird (cf. p. 72s). Die Kleidergeschichte
gehort aber nicht zum Lehren des Sokrates, sondern zu seiner Darstellung als Bettler (cf.
p- 76s). Vom vage mit Sokrates in Zusammenhang gebrachten Lehrgeld ist sonst nir-
gends mehr die Rede. Von den Schiilern, die ihm in den Wolken gegeben werden, wire auch
nicht viel zu erwarten. Auch Eupolis fr. 361 laBt Sokrates maga mpocdoxiay (wie Wo. 179)
etwas stehlen (aber eine Weinkanne), wohl auch, weil er ein Bettler ist. Sonst 148t ihn Eupo-
lis vor lauter Denken vergessen, ans Essen zu denken ( fr. 352), zeigt ihn also eher welt-
fremd als berechnet oder verbrecherisch (cf. Anm. 100. 101). Die Erwihnung des Lehrgeldes
kommt in den Wolken beidemal (98s und 244 s) im Zusammenhang mit Versen, die den Agon
der beiden Logoi (889-1104) vorbereiten. Wie der Logoi-Agon selbst werden wohl auch diese
Verse aus der zweiten Bearbeitung stammen (cf. Anm. 98).

o O p.72.

9 Cf. p. 75.

94 Cf, E. Des Places, Socrate directeur de conscience, étude de vocabulaire (1), Rev. Et. Gr.
51 (1938) 395-402. Auch orphisch-pythagoreische Gemeinden bedienen sich dieser Sprache,
p. 402. _

9 Wenn das (fovleodar ...) eic Adyov &Adeiv (470) ein Ausdruck des Sokrates ist (cf.
Des Places, 1.1. [Anm. 94] 398), dann ist das die Pointe des erstaunlichen Angebots: (fovie ...)
Evyyevéodau taic Nepélawow el Adyovs, Taic rjueréoaior daipoowy ; (252s8). Sonst kommt man
nicht «ins Gesprach» mit Gottern!

9 Der nargalolag ist der unmoralische Verbrecher par excellence (Fri. 274). So will er
in den Vé. «neue Gesetze» (1037), gehort zu den Schurken, die Euripides bewundern (Frd.




Aristophanes und sein Sokrates 91

Eoyov vduuov (1450) bekehren lassen, er bevorzugt seine orgeyodixomavoveyia
(1468; cf. Wo. 434). Deutlicher kommt die direkte Verbindung der neuen Bildung
mit der Unmoral zom Ausdruck beil der Darstellung des Euripides: In den Fro-
schen éredelxrvro Toic Awmoditaic xai Tolor Paldavriotduows xal Toict marga-
Aolouot xai Tovywedyows (171ss), dem dijuoc der avodpyor (781). Was Euripides
mit solchen Leuten zu tun hat, wird spéter ausfiihrlich begriindet: Er ist ein un-
moralischer Dichter yduovs & dvoolovs ciopéocwv eic Ty Téyvmpr (850), seine
Dramen machen die Biirger nicht feAriovs (1009ss). Er macht mdgvac zu seinen
Heldinnen (1044 ss), ein Zug seiner Tragdodien, der als Symbol der Verwerflichkeit
seiner Dichtung auch im zweiten Agon der Wolken (1371 ss) hervorgehoben wird.

Dieser Aspekt der neuen Bildung wird nun auch in den Wolken ausfiihrlich be-
handelt: Auch Strepsiades hat Schulden (12-24) und wiinscht sie nicht zu zahlen.
Das ist der Zweck, zu dem er sich von Sokrates belehren lassen will (94-132). Die
Ausbildung in der Technik des tov #jrrova Adyov xpeirrova mowiv, Aéyovra ...
Tadixarreoa (112-115)*7 nimmt nun, wohl dank der zweiten Bearbeitung des
Stiicks®, einen unverhaltnisméBig breiten Raum in den Wolken ein. Strepsiades
kann diese Technik selbst nicht lernen, und so muf} sie sein Sohn Pheidippides
erwerben. Der wird darin aber nicht von Sokrates instruiert, sondern von den
Logoi selber (886s). Was man von ihnen lernt, ist ganz amoralisch: Der adikos
Logos lehrt érmwg mpos mdvra 1a dixar dvtidéyew dvwjoeror (887s. 1039s. cf.
1338s). Er behauptet 09d¢ yap elvar mdw gnui dixnp (902), und wenn man seine
Technik beherrscht, kann man 1@y xadeordrwr vduwy dmeopooveiv (1400). Deut-
lich ist damit die xauwr maidevois (936s) im Gegensatz zur alten, moralischen
(915) gemeint: Der ffrrwy Adyos siegt yrduac xawvas 8sevpionwy (896). Der Adikos
soll xouyomeeni] uotoay Exwv Aéyew Tt xawdv (1030s). Pheidippides als xawavy
éncov svnrijc (1397) kann den vduoc neu auslegen (1185s) oder selbst xawoy
Petvar vduov (1423s). Zur Charakteristik dieser Bildung wird auch in diesem Teil
der Wolken die diogenische Terminologie angewandt (949ss. 1036ss. 1404s). Die
Triger dieser Bildung werden auch hier als fwuoAdyos, marpaioias und rotydovyos
bezeichnet (910s. 1327), und die Verwandtschaft mit der Unmoral der euripide-
ischen Dramen wird deutlich hervorgehoben (922. 1371ss).

Aber wie steht es nun um das Verhdltnis des Sokrates zum ddixos Adyog?
Strepsiades mochte die ungerechte Beredsamkeit bei Sokrates lernen® und macht

773) und wird zum Symbol der Unmoral in Wo. 911, cf. 1327. Auch in den Tagenisten
(fr. 489) scheint ein sophistischer Sohn seinem Vater den Tod zu wiinschen.

97 Wo. 112-115 = Diels Vorsokr.® 80 [74] Protagoras C 2. Theorien des Protagoras, wie
auch die Orthoepeia (cf. Anm. 19) werden zur Demonstration der unmoralischen Redekunst
in den Wolken passim verwendet (besonders 889ss, c¢f. Anm. 91). Die ganze Kombination
von dlalovela, Meteorologie, Religionsfrevel wird dem Protagoras von Eupolis, Kolakes fr.
146a.b angehingt: dlalovederas ... dAtTrgios ... Epl TV peTedow.

9 Cf. in der demnichst erscheinenden Diss.: Der epirrhematische Agon bei Aristophanes,
Teil 2, 4, 1.

% Die Bewunderung der ungerechten Redekunst stellt Aristophanes immer als etwas
Primitives und Vulgires dar, cf. e.g. Ach. 517ss, Ri. 411ss, We. 698ss, Fro. T71ss, Ekkl.
41188 mit Wo. 891ss, 1087ss, 1201 ss. Strepsiades ist einer der typischen alten Knopfe, der
wie die Wespen (We. 725ss; cf. Wo. 1452s) darauf hineinfillt. Er wird damit durchaus in

¥y "
i\ gmm f‘ym,- \.\— il a
LSO VE Y :

Scm::; z 6r

Ul»-i Cisiidt




92 Thomas Gelzer

ihn wiederholt darauf aufmerksam (244 ss. 655ss. 730. 738s). Aber er muf} so oft
darauf zuriickkommen, weil Sokrates gar nicht auf sein Begehren eingeht und ihm
immer etwas anderes beibringen méchte (247. 6568ss. 731. 740. 761). Nur der Chor
der Wolken verspricht dem Ansinnen des Strepsiades wirklich zu entsprechen in
der Szene, wo dieser sich ganz zur neuen Bildung bekennt (412-475). Sokrates
zieht sich ja auch ausdriicklich zuriick, sobald Pheidippides vom dduxos Adyos
belehrt werden soll (886s). Die einzige Szene, in der auch Sokrates ernsthaft auf
die Sache eingeht (748-782), dient nur dazu, um die Unfdhigkeit des Strepsiades
zu erweisen, die Feinheiten der neuen Bildung zu lernen (783-803).

Es scheint damit deutlich, daB Aristophanes den Sokrates selbst nicht mit dem
Vorwurf der adiuxia belasten wollte. In den Szenen, in denen Sokrates selbst auf-
tritt, redet er nirgends iiber Gerechtigkeit. Dal die Unmoral eine Gefahr der neuen
Bildung ist, zu der auch die Dialektik des Sokrates gerechnet wird, hat Aristo-
phanes klar genug erkannt und dargestellt. Aber auch wo Sokrates in den Vogeln
und Fréschen erwdhnt wird, ist nicht von seiner Unmoral oder ddixia die Rede,
sondern nur von seinem Geschwitz: Wie erin den Wolken Aenrordraw Avpwy icpet
(359) genannt wird, ist in den Froschen von seinem Aadety, von den geuvoiot
Adyoior xal oxapupnouoiot Mjpwr (1491ss) die Rede und von seiner diazoif) doyde
(cf. Wo. 316). Das abfillige Urteil geht eher in der Richtung, dafl das Geschwitz!%
des Sokrates als sinnlos bezeichnet wird (Wo. 648. 656)19%. Aristophanes hat auch
Meton und Kinesias, die ebenfalls zur neuen Bildung gehéren, keine Ungerechtig-
keit vorgeworfen, und daB die Schilderung des Euripides als Immoralist wohl
auch nicht persénlich gemeint ist, ist oben%? dargelegt worden. Die Gefahr der
Unmoral lag in der neuen Bildung, und gerade in der Eristik, beschlossen; aber
Aristophanes wirft sie nicht allen Trigern der neuen Bildung individuell vor.

Was an der Schwitzerei des Sokrates die Zeitgenossen am meisten gestoen zu
haben scheint, war wohl nicht Unmoral, sondern die, auch fiir attische Verhilt-
nisse, auflerordentliche Lust am Debattieren und das oft als unzeitig empfundene
Philosophieren bei jeder Gelegenheit. Plato 1iBt einen in seiner eigenen Darstel-

Gegensatz gestellt zu Sokrates und seiner Schule, die in den Wolken als exklusiv und esote-
risch vorgestellt werden (140ss), of. auch p. 87s.

100 Schwatzer, adodéoyne wird Sokrates auch Eupolis (?) fr. 352 (cf. Anm. 55) genannt
(cf. Wo. 1485), ja er lehrt sogar ddoAeoysiv fr. 353 (cf. p. 86. 89, Anm. 76). Aristophanes nennt
auch Prodikos so in den Tagenisten fr. 490 (cf. Anm. 54). Auch Plato bezeichnet Sophisten
80 (e.g. Pol. 299 B) und 1aBt Sokrates sich selbst so nennen (7'4¢. 195 B) cf. Anm. 103.

101 Pje Sinnlosigkeit dessen, was man bei Sokrates lernt, findet dramatischen Ausdruck
in der Glaubigerszene (1213-1302): Strepsiades ist Erfolg im praktischen Umgang als
Rechtskonsulent versprochen worden (466-475). Obschon ein schlechter Schiiler (129s.
783-803), hat er doch allerhand Belehrung erhalten, und seine neuerworbene Weisheit (nicht
die des geschickteren Pheidippides, der abwesend ist: 1212s) bringt er gegen die Glaubiger
zur praktischen Anwendung: 1233 cf. 247ss; 1241 cf. 367ss; 1248ss cf. 670ss8; 1279ss und
1291s cf. 271.277 (genauer Entsprechendes kénnte der Uberarbeitung zum Opfer gefallen
sein); 1284 cf. 228. In dieser Konfrontation mit einem praktischen Bediirfnis wirkt, was
Strepsiades bei Sokrates gelernt hat, besonders weltfremd. — Wiederholungen in Szenchen
des zweiten Teils von Material aus dem ersten Teil des Stiicks e.g. auch in den Rittern, cf.
Pohlenz, 1.1. (Anm. 28) 117ss.

102 Cf. p. 7T4ss.




Aristophanes und sein Sokrates 93

lung so aufgekldrten und keineswegs im herkémmlichen Sinn moralischen Mann
wie Kallikles im Gorgias (482C ss) seinem MiBfallen an der Geschmacklosigkeit
der sokratischen Argumentiererei taktvollen aber deutlichen Ausdruck geben.

Ob der aristophanische Spott von allen Zeitgenossen richtig verstanden worden
ist193, ist fraglich. Zumindest wurde er so wenig geschitzt, daB die Wolken nur den
dritten Preis erhielten, also durchfielen. Plato 1i8t, nach 399, den Sokrates in der
Apologie (19 B. C) die Wolken, wohl in der jetzt erhaltenen Form, so zitieren, wie
wenn sie mit allem Spott buchstéiblich und ernst genommen worden wiren. Viel-
leicht stiitzten die Gegner des Sokrates ihre Anklage auch wirklich mit dhnlichen
Vorwiirfen, die sie als ernste Anklagen gegen Sokrates vorbrachten. Jedenfalls
konnte aber Aristophanes im Jahre 423 noch nicht ahnen, daBl man von seiner
Komédie einmal einen solchen Gebrauch machen konnte. Es sieht auch nicht so
aus, als ob Plato selber die Komd&die als so gehissige Verleumdung verstanden
héttel®, denn er 148t ja den Aristophanes am Symposion mit Sokrates teilnehmen
und sogar (223 C. D) aufmerksam den Ausfithrungen des Sokrates iiber die Komo-
diendichtung folgenl%,

103 Kratinos hatte schon vor 423 (fr. 155) in den Panopten den Spott auf die Sophisten
als auf unmoralische (fr. 152) Naturwissenschaftler (fr. 155) gegen Hippon von Rhegion
vorgebracht. Ein d&hnliches Vokabular scheint dabei fiir das Denken angewendet worden zu
sein: (fr. 154) aAdorowyvdpois (cf. p. 69) dmidfjouoct (cf. Wo. 485) pryuovixoiow (cf. Wo. 483;
cf. Anm. 46 und p. 90 mit Anm. 94). Ob dort schon Meteorologie eine Rolle gespielt hat,
ist nicht zu erweisen. Mit den Wolkern wurde der Konnos des Ameipsias aufgefiihrt, wo ein
Chor von @govriotal (fr. 11) Sokrates begriiit (fr. 9, c¢f. Anm. 41. 45) wie die Wolken (Wo.
358s8). poovrilew (cf. p. 69) anstatt ans Essen zu denken, wirft Eupolis (fr. 352, cf. Anm. 41)
dem Sokrates vor. Mit dmodentoAdyos, yvwudidnrns (cof. Fré. 828, Wo. 320s) spottet Kra-
tinos (fr. 307) gegen Euripides und Aristophanes selbst. Ahnliche Vorwiirfe werden dann
andern Sophisten oft gemacht (cf. Anm. 54. 96. 104). In den Kolakes des Eupolis gehoren die
uetéwoa (fr. 146a. b; cf. Anm. 101) bereits zum iiblichen Spott. Die symbolische Bedeutung
dieser Terminologie war also allgemein bekannt, und Platon bezeichnet als: 7 évre perewgo-
oxomov te xail ddokéoyny (R. 488 D) oder usrewpoddyov, adodéoyny Tiva cogiatipy (Pol. 299 B)
Charlatane und Schwitzer (cf. uerewoopévaxes Wo. 333, uerewpooopioral Wo. 360, cf. p. 84).

14 Auch Grammatiker scheinen erkannt zu haben, §tc undeprds ExBoag ydow > Apioropdyng
Tey éni Ty vdw Nepeddv noinow, denn die naturkundlichen Vorwiirfe trifen auf Sokrates
gar nicht zu, sondern Aristophanes 70 uév xowwov T@v pulocdpww drdvrwry énnyayey Eyxinua
(némlich 76 mepl To? ofpavod), T6 0é 0Bdé To ovvdlov mxowwrel prlocopiq (ndmlich dg ixavds
éati v Tfrvw Adyov Oiddoxew xal Tov xpeirtova) ... Idtov 0 7o Tototro pallov gyroouiic (Schol.
Nub. 96).

1k Ni(ght etwa, daB Plato im Symposion die Wolken vergessen lassen mochte: er 1laBt
sogar Alkibiades einen besonders portrithaften Zug daraus, die Beschreibung des Blicks
des Sokrates (Wo. 362), in hoflicher Anrede an Aristophanes ausdriicklich zitieren (Symp.
221 B).

7 Museum Helveticum




	Aristophanes und sein Sokrates

