Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 13 (1956)

Heft: 1

Artikel: Musse und musische Paideia | : tber die Musikaporetik in der
aristotelischen Politik

Autor: Koller, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 13 1956 Fasc. 1

Mufle und musische Paideia I
Uber die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

Von Ernst Koller, Solothurn

1. Probleme

Die povoue! ist im wunschgemifBen Staat des Aristoteles (Pol. VII und VIII)
der — nach dem Uberlieferten zu urteilen — sozusagen wichtigste Inhalt® der MuBe,
die im H Kap. 13 als Telos des Staatslebens und Richtpunkt der Gesetzgebung
erklirt wird, oder mitgestaltendes Moment des jenseits ihrer politisch-kriegerischen
Aktivitdt in der Ruhe gelegenen gliicklichen Lebens (eddawuovia) der Politen. Sie
erfreut sich damit einer Wiirde, wie sie vergleichsweise im Protreptikos und nach
den (gegen die Geisteshaltung des Kontextes das Lebensideal des Protreptikos
spiegelnden) Ausfithrungen der EN iiber die redela eddatuovia (1177 a 121f.) der
ebenfalls muBlehaften (77 b 4)® und begliickenden philosophischen Kontemplation
zukommt. Diese Hochwertung der Musenkunst als Element der kultivierten und
muBehaften diaywyr} der musisch gebildeten Biirger, von der Aristoteles die An-
wendung der Musik zu den Zwecken der Erziehung (rmaweia) und der Erholung
(mauded — dvdmavoe) sondert, hat man im Vergleich mit der ‘rein ethischen’ Bewer-
tung der Musik bei Platon als ein unbedingt neues, fiir den konzilianten Geist des
Philosophen bezeichnendes Motiv in der Beurteilung der Musik empfunden. Die
ziinftige musikgeschichtliche Forschung, wie sie fiir das Gebiet der Antike unter
den Neueren etwa durch die Namen Abert und Vetter reprisentiert wird, pflegt
deshalb gerne Aristoteles als Anwalt einer dsthetischen Bewertung der Musik
seinem das Musikalische unter ethisch-piddagogischen Gesichtspunkten behandeln-
den Lehrer und dessen Gewihrsmann Damon gegeniiberzustellen. Nach der Auf-
fassung H. Aberts? ist Aristoteles ‘bereits nicht mehr so einseitig wie jener (Pla-

1 Der Begriff hat bei Aristoteles bekanntlich nicht mehr die umfassende, auch die Dich-
tung einschlieBende Bedeutung wie noch bei Platon, sondern bezeichnet nur das Musikalische
im engern Sinne, Instrumentalspiel und Gesang, wie deutlich etwa aus 1339 b 11 hervorgeht.

21338 a 32 wird die Besprechung weiterer Artes liberales in Aussicht gestellt, was aber
innerhalb des erhaltenen Textes nicht erfolgt; zu vergleichen ist Qesefze 817 e. 1334 a 23 und
32legt Gewicht auf pilooopia in der MuBe, allerdings als doersj, nicht eigentlich als dmimjdevua.

8 Die Bedeutung des MuBegedankens (in Fortsetzung von Platon Theget. 172d) im
Protreptikos erhellt aus der kynischen Antithese in fr. 1 W. (und was bei Teles folgt, vgl.
Sen. ad Luc. 17, 3; zur kyn. oxolsj v. a. Xen. Symp. 4, 44), ferner fr. 5a (8. 30) und 8 W.
Aus der Beschreibung des PBlog #cwpnrieds in EN bes. 77 a 12ff. kann nicht geschlossen
werden, daBB der MuBegedanke im Protreptikés schon seine spezifisch aristotelische teleolo-
gische Gestalt hatte, die sich m. E. aus den Friedensgedanken der Nomoi entwickelte.

4 Die Stellung der Musik in der antiken Kultur in Die Antike 2 (1926) 148, ahnlich
schon in Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik (Leipzig 1899) 14. An Abert schlieBt
sich auch M. Wegner, Das Musikleben der Griechen (Berlin 1949) 130, an: ‘Erst Aristoteles
brachte den #asthetischen Standpunkt zur Geltung’.

1 Museum Helveticum
. G THLG I (LR .
Klagsisch-nhilologiochos

L4 B § Ty 2 ?)aw
OIS i t INTITrAPQ §
Seriinar dor Universitit




2 Ernst Koller

ton)’, kennt er die Musik ‘doch auch als Weckerin von Lustgefiihlen sowohl im
Sinne der harmlosen Unterhaltung als im héheren der diaywysj’, und ‘stehen wir
hier (bei der deayw)?)) vor der Seite der aristotelischen Lehre, die der modernen
Musikésthetik besonders nahe kommt’. Nach der Ansicht W. Vetters® tut Aristo-
teles durch die Bevorzugung der diaywy?) ‘den Schritt von der musikalischen Ethik
zur Asthetik’ und anerkennt er ‘neben der sittlich-guten auch sinnlich-schéne
Musik’. Auch nach A. Busse® gibt Aristoteles ‘die einseitige Auffassung seines
Meisters auf und vermittelt (er) zwischen den Musikethikern und Musikastheti-
kern, indem er beide Zwecke, sowohl die sittliche Bildung wie den KunstgenuB,
als berechtigt anerkennt’ 7. Die meines Wissens extremste Version der in den ange-
fithrten Urteilen variierten Auffassung, Aristoteles wende sich gerade in der An-
erkennung der Musik als eines Gegenstandes der diayw)7] gegen die einseitige Ein-
stellung seines Lehers, bringt M. K. Lienhard® im Rahmen seiner kurzen Bespre-
chung der einschligigen Kapitel der Politik VIII vor. Er interpretiert die musische
duaywyn bei Aristoteles als einen gegen die ‘rein moralistische Auffassung des
Damon-Platon’ gerichteten und spéiter durch die derselben Tendenz dienende
Katharsis abgelosten und verdringten Versuch, ‘einen Teil der von jenen ver-
worfenen hedonistischen Musik’ zu retten®. Gemeinsamer Hintergrund dieser Er-
kldrungen ist das Buch des um das geschichtliche Verstindnis der antiken Musik
hochverdienten H. Abert iiber ‘Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik’
(Leipzig 1899), worin Platon als ‘der schroffste und einseitigste Vertreter der musi-
kalisch-ethischen Theorie’ dargestellt und der normative Gehalt der platonischen
Musikbewertung in dem Satze zusammengefal3t wird, da8 ‘nicht das Musikalisch-
Schone, sondern das Musikalisch-Gute den Mittelpunkt der gesamten Kunstlehre
zu bilden hat’. Von hier aus ist es zu verstehen, daBl die Interpreten Aristoteles
nur in der auch von ihm anerkannten und nachdriicklich hervorgehobenen Be-
deutung der Musik 7o matdelav xal dgerrjy die ‘ethische’ Tradition Platons fort-
setzen lassen und sich in der Uberzeugung zusammenschlieBen, da8 er in den bei-

58.v. Mustk RE XVI 839, vgl. 824.

8 Zur Musikdsthetik des Aristoteles, Rh. Mus. NF 77 (1928) 40.

7 Ahnlich versteht R. Schifke, Geschickte der Musikisthetik (Berlin 1934) 98f. (vgl. auch
die Einleitung zu Schafkes Ubersetzung des Aristeides Quint. [Berlin 1937)] 101) die diaywyj
gewissermafen als Konzession an die hedonistische Musikauffassung und als Versuch, den
beiden Extremen der hedonistischen und ethischen Musikbewertung gerecht zu werden:
‘Gerade das (gemeint ist Ar.” wissenschaftliche Haltung im Sinne des Sowohl-als-auch)
veranlaBt ihn, zwischen die Extreme natdela und naided den Mittelbegriff der 8. einzuschal-
ten ... Und darin liegt die beschriankte Wahrheit des hedonistischen Gebrauchs der Musik.’

8 Zur Entstehung und Geschichte von Aristoteles’ Poetik (Diss. Ziirich 1950) 32ff.

9 An Literatur sei noch genannt A.Kahl, Die Philosophie der Musik nach Aristoteles
(Diss. Leipzig 1902); K. Svoboda, L’esthétique d’Aristote (Brno 1927), Opera facultatis
philosophicae universitatis Masarykianae Brunensis 21 ; H. Koller, Die Mimests in der Antike
(Bern 1954). F. Lasserre, Plutarque, De la musique (Olten 1955) konnte leider nicht mehr be-
riicksichtigt werden. Kahl versucht die diaywy} aus den fiir ihn (mit Gevaert) aristotelischen
Musikproblemen zu erkliren. Svoboda begniigt sich 1356ff. mit einer kurzen und nicht sehr
genauen Periphrase der Musiktheorien in Pol. VIII und befindet beziiglich der diaywys):
‘Tout en se référant aux institutions des anciens, il (Aristote) est probablement ’auteur de
cette appréciation, car c’est & lui qu’appartient la pensée sur le loisir.” H. Koller kommt in




MuBe und musische Paideia 3

den iibrigen Wertungen einer platonfremden ‘dsthetischen’ Auffassung Raum
gebe. Weniger eindeutig allerdings wird diese neue dsthetische Position in der
Literatur historisch bezogen; die Interpreten sind sich nicht einig dariiber, ob
Aristoteles der nach Abert ‘formaléisthetischen’ antidamonischen Richtung ent-
gegenkomme, ob er als Archeget der wissenschaftlichen Musikésthetik des Aristo-
xenos oder sogar als ferner Vorliufer Eduard Hanslicks und dessen von allen
ethischen Assoziationen befreiten Musikéisthetik zu betrachten sei. Ihre meist
nur knappen AuBerungen lassen gerade hier die wiinschenswerte Deutlichkeit ver-
missen. Die vorliegende Untersuchung versucht dem Problem der musischen
diaywy] bei Aristoteles und,im Zusammenhang damit, den iibrigen Bewertungen
der Musik in der Politik von einer in den genannten Arbeiten nicht beriicksichtigten
Seite her beizukommen. Aus der Feststellung, daf gerade jene immer als charak-
teristisch aristotelisch beurteilte und nach der communis opinio aus allen Tradi-
tionen herausfallende Sinngebung der Musik meds T2 diaywyriy mit der Gesamt-
haltung der aristotelischen Wunschpolis, ndmlich der ihrerseits in der Tradition
der platonischen Nomoi stehenden muBlehaften Staatskonzeption des Aristoteles,
innerlich eng zusammenh#ngt, konnen wir, ohne die zitierten Urteile ganz ent- -
kriften zu wollen (abgesehen etwa von der evident unrichtigen Konstruktion
Lienhards), die musische diaywys) nicht mit den Interpreten als eindeutig neues,
von der ethischen Position grundsitzlich abweichendes Motiv in der Beurteilung
der Musik verstehen. Es ist mit andern Worten unser Hauptanliegen, die musische
duaywyr) bei Aristoteles als das unter dem Einflusse der Nomoi konzipierte Aqui-
valent zu dem musisch reich durchwirkten Leben der Politen im Gesetzesstaat zu
erweisen. Diese auf den ersten Blick vielleicht abwegig erscheinende These wird
an Glaubwiirdigkeit gewinnen, wenn der von den Interpreten bisan verkannte
Konnex, wie er bei Aristoteles zwischen der musischen diaywyr) und der unbestrit-
ten der ‘ethischen’ Tradition Damons und Platons zuzuweisenden Sinngebung
der Musik mpog =7y maudeiav besteht, gebithrend herausgestellt und gezeigt wird,

seiner gelehrten Begriffsuntersuchung 681ff. auf die Behandlung der Musik in den aristoteli-
schen Politika zu sprechen. In seiner Besprechung der aristotelischen Musikkapitel, bei der er
sich iibrigens (68) vom ‘weitverbreiteten wissenschaftlichen Aberglauben, Aristoteles miisse,
wenn er'sich mit einer Frage beschiftigt, die wir auch bei Platon feststellen kénnen, unbe-
dingt darauf; basieren und die platonischen Ansédtze weiterfiihren’, fernhalten will, ver-
zichtet er auf eine historische Herleitung der mit diaywyr bezeichneten Sinngebung der
Musik, glaubt aber, Aristoteles beziehe die musikalische Erziehung ‘auf Grund einer ganz
bestimmten philosophischen Lehre’ im Staat ein, spricht von Gewihrsleuten und befindet
69, A. gebe eine seinen momentanen Bediirfnissen gemaB verkiirzte Lehre wieder. Wenn er
sich dabei auch auf 1338 a 21ff. Aslmerar Tolvvy moog Ty &v Tij ayolfj Sraywyip, s 8mep xai
palvovrat wagdyovtes adrify. v yao olovrar xrd. beruft, kénnen wir uns mit seiner
Deutung dieser Anspielungen nicht einverstanden erkléren; hier sind doch oi &8 doysc
37 b 29, oi modregov 38 a 14, also die supponierten ehemaligen Begriinder der musischen
Paideia gemeint (anders liegen die Dinge allerdings 1340 b 5ff. 1341 b 27ff. 1342 a 31,
wo wahrscheinlich an Aristoxenos zu denken ist). Wir gehen mit K. in jener Skepsis hin-
sichtlich der Riickfiilhrung aristotelischer Doktrinen auf platonische Anséitze grundsitzlich
einig, konnen aber im Falle von o047} und diaywys) und im Zusammenhang der notorisch
von den Nomoi abhiingigen SchluBbiicher der aristotelischen Politik nicht umhin, die zu den
Nomoi fiihrenden Linien aufzuzeigen.




4 Ernst Koller

daB sich auch der Lustbegriff der diaywyr] aus jener Tradition, die in ihren Grund-
ziigen vorerst noch zu umreiBlen ist, verstehen la8t.

2. Uber die Stellung der Musik bei Platon

Im Bildungsaufbau des platonischen Staates wird ein in sich geschlossenes und
in seinem Resultat, der auf richtiger ddéa beruhenden moAizixs) dgets) von Platon
immer als hinreichend fiir die praktische Bewiltigung des Lebens anerkanntes
Erziehungsideal ethischer Formung iiberh6ht durch die zu voller Einsicht empor-
fiithrende Bildung der Philosophenherrscher!®. Als spezifisch platonisch muB die
mathematisch-dialektische Oberstufe des Bildungsprozesses und das durch sie vor-
bereitete Leben des Erkennens und an der Erkenntnis orientierten Handelns gelten,
wihrend Platon sich fiir die ethische Bildung durch Gymnastik und Musik, wozu
bei ihm auch die epische und dramatische Dichtung gehort, ausdriicklich auf die
altiiberlieferte Paideia'! beruft und vermutlich in bedeutendem Umfang éltere
Erziehungsgedanken verwertet. Was die erzieherische Bedeutung der musikali-
schen Stilmittel im engeren Sinne angeht, beruft er sich wiederholt auf den Musik-
theoretiker Damon!?, Dieser hatte zwischen 450 und 440 in seinem mutmaflichen
‘Areopagitikos’ die in der zweiten Hélfte des 5. Jahrhunderts in Athen durch das
Aufkommen eines neuen musikalischen Stils von innen und durch das damit
zeitlich gewil nicht zufillig parallele neue politische Lebens- und Erziehungsideal
im Sinne der attischen moAvmpayuoovvn von auben gefihrdete alte musische Paideia
verteidigt. In seiner Lehre vom ‘Ethos’ in den musikalischen Elementen hatte er
in der Zeit des Niedergangs nur Wertungen den theoretisch-systematischen Aus-
druck gegeben, wie sie vordem unwidersprochen die iiberragende Bedeutung der
Musik in der Polis bestimmt hatten!3. Wenn er sich dabei pythagoreischer Ge-
danken bediente'®, kennzeichnet seine Richtung im Gegensatz zu dem abstrakt-
spekulativen Musikverhiltnis der Pythagoreer eine echt dsthetische Hinwendung
zu der klanglichen Realitiit, ein priifendes Abwégen und vergleichendes Urteilen
mittels des geschulten Gehors's, Mit Damon teilt nun Platon die Uberzeugung,

10 8, den Riickblick auf die musische Erziehung 522a povouxij ... &0t naidevovoa ... odx
dmotijuny wagadidodoa. Die Bedeutung des Emotionalen im erzieherischen Denken Platons
(die Anerkennung des Irrationalen durch Platon wird schon im Peripatos MM 1182 a 15ff.
als Fortschritt gegeniiber dem sokrat. Tugendwissen beurteilt) ist durch die neuere For-
schung gegen das alte intellektualistische Platonbild herausgestellt worden (W. Jager,
Paidesa I1I in der Behandlung der Nomoi, E. R. Dodds, Platon and the irrational, JHS 45
[1947] u. a.). Zu noMirexsj und dnuorixy) doersj (anerkannt Staat 500d, 619d, Phaid. 82ab,
Gesetze 710a) s. G. Miiller, Studien zu den plat. Nomot, Zetemata 3 (Miinchen 1951) 14ff.

11 Uber die musische Paideia orientieren W. Vetter, s. v. Musikunterricht RE XVI 877ff.,
W. Jiger, Paideia passim, H. J. Marrou, Histoire de I’éducation (Paris 1950) passim, J. Sten-
zel, Platon der Erzieher (Leipzig 1928) 120ff.

12 Zu Damon Schmid-Stiahlin I/2 731f., W. Nestle, Vom Mythos zum Logos (Stuttgart
1940) 4351f., H. Ryffel, Eukosmia, Mus. Helv. 4 (1947) 23ff., H. Koller, a. O. 211f.

13 Abert, Antike 2 (1926) 144, Jager, Paideia I1 301f.

14 H. Abert, Die Lehre v. Ethos (vgl. Anm, 4) 5ff., Nestle a. O. 435, Vetter RE XVI 839.
Vgl. Ryffel a. 0. 24, Anm. 10.

15 Mit Recht betont dieses echt asthetische Verfahren der Musikethiker, wie es besonders
eindriicklich das ovyxgfvery des in der Hibehrede angegriffenen Harmonikers zeigt, Schafke
a. 0. 95. Aus diesem Geiste dann Aristoxenos, Siebenteil. Harmon. § 5 (der Ausg. R. West-




MuBe und musische Paideia 5

daB die Musenkunst die Psyche, genauer — bei Platon jedenfalls — die irrationale
Schicht der Psyche, in der Lust und Schmerz wurzeln, zu formen imstande ist
(Polit. 401D £f.)18. Er rdumt ihr deshalb auf der ethischen Stufe der Wichterbildung
den Vorrang ein (401 d xvowwrdry) év povouxjj teogr). Als zutrigliches Klima kommen
fiir die jugendlichen Seelen nur die Werke der auf die Darstellung des dyador
7190g, wie sie die dem Schonen und Wohlgestalteten nachspiirenden Meister schaf-
fen (das schone Bild im gleichen Zusammenhang noch Legg. 564b—d), beschrink-
ten Kunst in Betracht. Diese Musik schafft dank der ihr eigenen Qualitdt des
etipvduov und eddguootor (401cd) in der Seele Wohlgestaltung, sdoynuoaivy, ver-
mittelt ihr edgvduia und edaguootial?, verleiht ihr jene edwouia, diesich als musische
Gesittung in den feineren, in die staatliche Gesetzgebung nicht eingehenden Ge-
setzlichkeiten des Lebens, etwa im Schweigen der Jiinglinge in Gegenwart der
Alteren, im richtigen Aufstehen und Sich-Niedersetzen, in der Ehrerbietung gegen-
iiber den Eltern, in Gewandung und Erscheinung bewihrt (425a—d); Platon inter-
pretiert hier, wie aus der Dichtung von der Telemachie bis zu Aristophanes und
Spéteren, auch aus Beobachtungen an der statuarischen Plastik etwa im einzelnen
nachzuweisen wiire, das alte xalooxayaidc-Ideal’®. AbschlieBend bezeichnet er
403 ¢ das umfassende Telos der musischen Paideia als ‘Liebe zum Schonen’. Dazu
gehort vor allem ein dsthetisch geldutertes Verhéltnis zu den Werken der Musen-
kunst selber!®. Der richtig Erzogene wird das Schone in allen Bildungen der Kunst

phal, Aristoxenos von Tarent [Leipzig 1893] 58): xal rodrwy dmodeileis newpdueda Aéyew
duodoyovuévas Tols pawoutvols, ob xaddnsp of Eumgoodev, oi uév dllorotoloyodvres xai Tip

alofnow éxxdlvovres g odoay odx dxgfij, voytds 08 xaracxevdlovres airlac xtd. Uber
aloBnoic und vonoic noch Plutarch De mus. 1144f.

16 H. Ryffel a. O. 27 vergleicht die wichtige Formulierung 87t udlora xaradvera cig To
évtog Tijs ywuyxijc »tA. Staat 401d mit dem nach VS 37 B 6 wahrscheinlich fiir Damon zu
beanspruchenden »xweiv Ty yvyjv als Wirkung der Musik. DaB schon Damon von einem
rationalen und irrationalen Seelenteil sprach, wie H. Deiters, De Aristidis Quint. fontibus
(Progr. Diiren 1870) 13ff. zu der von Aristides Quint, 2, 59f. entwickelten, im Grunde
platonischen Psychologie annahm (von v. Jan, der in der Ausscheidung des damonischen
Gutes aus Aristides auch sehr weitherzig ist, 8. v. Damon RE IV 2073 gebilligt), entbehrt
jeden Anhalts in den wenigen gesicherten Testimonia.

17 Das Begriffspaar 400d und 522a; es gehort der — vgl. Ryffel a. O. 27f. — wohl auch
damonischen Musikbildung an, wie sie der platonische Protagoras Prot. 326a vertritt.
Vgl. Damon VS 37 B 6. Es scheint bei D. geradezu systembildende Bedeutung gehabt zu
haben, liegt auch der wohl pythagoreisch-damonischen Lehre vom Ursprung des Musischen
im elementaren Drang nach Bewegung und stimmlicher AuBerung, wie sie Gesetze II immer
wieder ausfiihrt, zugrunde.

18 Dazu G. GroBmann, Politische Schlagworter zur Zeit des pelop. Krieges (Diss. Basel 1950) 74.

19 401 e-402a werden erstmals das richtige Urteil (Lob-Tadel) und demgeméB die ‘rich-
tige’, d. h. auf das objektiv Schéne und HéBliche bezogene Lust bzw. Unlust als Ziele der
musischen Paideia genannt. Diese Bestimmungen kehren in den Gesefzen und bei Aristoteles
im Zusammenhang mit matdela und diaywyr) als Musikzwecken stindig wieder, bald in der
hier vorliegenden umfassenden, auf alles Lust- oder Unlusterweckende bezogenen Formu-
lierung, bald eingeschrankt auf das Schone und HaBliche im Bereiche der Musenkunst selber.
Wir sprechen demgemiB im folgenden gelegentlich von der ‘ethischen’ bzw. ‘asthetischen’
Formulierung des Bildungsziels; die MaBstibe sind natiirlich die gleichen ethischen. Ethi-
sche ist zugleich asthetische Paideia. Klar bezeichnet diesen Sachverhalt Plutarch De
mus. 1146a. Ei yodv i Tov mardevrindy g povouxijc Toomov éxmomjoas Thyor émucleiag Tijc
ngoonxovons v Tij To¥ madds Nhuxiq, TO pév xaldv énavéost te xai drnodéseran, wéker O¢ 10
évavriov, &v te Toic AAAotc xai év Toic xatad novauxjv. Dahinter steht wohl Aristoxenos
(zu matdevrizds rodmos vgl. Wehrli, Komm. zu Aristoxenos S. 70),




6 Ernst Koller

und der Natur mit untriiglicher Sicherheit wahrnehmen (401 e aio¥dvotro), es loben
und sich daran freuen, das HéBliche tadeln und MiBvergniigen dariiber empfinden.
‘Schon’ und ‘unschon’ sind hier allerdings keine eigenstdndigen, etwa nach rein
kiinstlerischen Gesichtspunkten zu bemessenden Qualititen, sondern werden durch
den ethischen Gehalt des mimetischen Kunstwerkes bestimmt (prignant 401 a
bis 8). Wenn Platon nur ‘gute’, also ethisch wertvolle Musik gelten li8t, ist doch
das schon zitierte Urteil Aberts, daf bei ihm ‘nicht das Musikalisch-Schone, son-
dern das Musikalisch-Gute den Mittelpunkt der ganzen Kunstlehre zu bilden hat’,
insofern problematisch, als diese Alternative fiir ihn iiberhaupt nicht besteht. Kr
kann wie jede ethische Interpretation der musikalischen Formen nur sittlich ge-
haltvolle Werke auch als dsthetisch erfreulich qualifizieren. Dabei ist immer zu
bedenken, daB die Stilideale der riickwirts gewandten antiken Musikethik immer-
hin jene der klassischen Zeit der antiken Musik iiberhaupt sind und da8 Aristoxenos
seine wissenschaftliche Musikisthetik grundsétzlich im Einklang mit diesen Stil-
idealen und aus dem strengen Geist der ethischen Richtung heraus entwickelt
hat; an seine bitter ironischen Ausfdlle gegen die ‘schone’, auf das Plasier der
dsthetisch ungeschulten Masse abstellende Theatermusik sei nur erinnert. Es ist
wahr, da Platon im Staat die ethisch-erzieherische Aufgabe der Musenkunst stark
betont und diese selbst in Harmonien, Rhythmen und Instrumenten stark be-
schneidet, aber es hieBe den Geist seiner musischen Paideia verkennen, wenn man
ihr einen echt #dsthetischen Grundzug abspriche. Es trifft auch nicht zu, daB erst
Aristoteles die Musik als Weckerin von Lustgefiihlen positiv beurteilt?°. Platon
lehnt allerdings den vulgiren Hedonismus der an der 7dvouévn poioa (607a), fiir
deren intensivere sinnliche Lustwirkung er sich selbst nicht unempfindlich zeigt
(387Db, 605¢, 607e), sich ergotzenden Menge radikal ab, aber er anerkennt das
Gefallen und die Freude durchaus, wenn sie sich auf die in seinem Sinne schone
Kunst beziehen. Die ethische Erziehung hat nicht die Aufgabe, das Emotionale
zu unterdriicken, sondern die subjektive Lustregung auf objektiv, von dem dem
Schénen und Guten wesensnotwendig zugeordneten Logos als wertvoll anerkannte
Gehalte auszurichten. So macht es im Staat das Wesen des musisch Gebildeten
aus, daB er sich im Gegensatz zu der Menge ‘richtig’ freut (401de) und die Liebe
zum wirklich Schénen in Kunst und Wirklichkeit entwickelt hat. Wire die Wich-
terbildung, was den seelischen Part angeht, 403 ¢ (dzt 0¢ mov Tedevrdy Ta povowra
eic Ta 108 xalod dpwrind) abgeschlossen, so miilite sich dieser Eros zu dem (402¢
platonisch weit gefaBten) Schonen vor allem auf ihrem ureigenen musischen Ge-
biete erfiillen. Aber die musische Bildung mit ihrem ethisch-dsthetischen Ziel stellt
im Rahmen der im Staat entworfenen Philosophenbildung nur ein Vorldufiges
(s. Riickblick 522a) dar. Sie erfiillt sich nicht in einem musischen MuBleleben, ob-
wohl die Grundlagen dazu gelegt werden, sondern der Eros zu den »ald wird wie
im Symposion (403 ¢ entspricht der Stufe der xada émirndeduara Conv. 211 ¢) ver-
tieft, und die der adydun) podoa (499d, 548b, 591d, vgl. Phaedr. 61a, Tim. 88c)

20 Vgl. das oben S. 2 zitierte Urteil Aberts.




MuBe und musische Paideia 7

innegewordenen Regenten werden sich in ihrer MuBe der reinen Erkenntnis (540b
T0 pgv 7oAd 7eos Priocopiq drarpifovras, Svav 08 To uégog Txn, meds molTixois éme-
talawgoivrag) und nicht den ontologisch jedenfalls fragwiirdigen Kiinsten (Buch
10) widmen. Die Musik hat also faktisch im Staat eine nur auf ihre erzieherische
Funktion im Jugendalter beschrinkte und im Hinblick auf das philosophische
Bildungsziel propédeutische Bedeutung?®!; es ist zu verstehen, daBl eine einseitig
am ‘Staat’ als Dokument der platonischen Musiklehre orientierte Betrachtung in
der musischen diaywy?) der Biirger des aristotelischen Wunschstaates eine spezifisch
aristotelische oder sogar antiplatonische Sinngebung der Musik erkennen wollte.
Man wiirdigte dabei zu wenig die einzigartige Rolle, die dem Musischen im Ge-
setzesstaat nicht nur als Bildungsmittel, sondern auch als vorziiglichstem Lebens-
inhalt iiberhaupt zukommt. Bevor darauf eingegangen werden kann, mul} noch
ein anderer, negativer Aspekt der platonischen Kunstlehre kurz beriicksichtigt
werden?2, Es ist eben schon angedeutet worden, dal die Kunst, von der im 10. Buch
gewonnenen Hohe aus betrachtet, in einem andern Lichte erscheint als wenigstens
die platonisch schéne Muse in den musikpidagogischen Zusammenhingen des
3. Buches, die dort das wichtigste Mittel ethischer Formung und ein Gegenstand
edler Freude (xald¢ yaipewv) ist. Hatte ihr mimetischer Charakter dort einen von
Platon positiv beurteilten und erzieherisch ausgewerteten Sinn, so wird er, nun
erst eigentlich platonisch interpretiert®®, Anla zu ihrer Verwerfung. Denn als
Nachahmung von Nachahmungen nimmt die kiinstlerische ufunois die dritte Stelle
im Abstand von der Wahrheit ein und bringt sie in dieser Ferne vom Sein nur
minderwertige Leistungen und Wirkungen hervor (603ab). Allerdings geht Platon
im 10. Buche namentlich nur mit der Tragodie und deren Archegeten Homer
(598d, 605¢ u. a.), gegen die er aus ethischen und ‘theologischen’ Griinden schon
in den Biichern 2 und 3 ankdmpite, zu Gericht und verweist sie als 7jdvouém
uotoa 607a aus seinem Staat, aber vor dem hier angelegten Mafstab kann die
kiinstlerische Nachahmung gleich welchen Gehalts insgesamt nicht bestehen. Sie
hat nur die Bedeutung einer maided, die im vollen Gegensatz zu der onovdry des
Seins und der Wahrheit steht (602b). Als bloBes Spielwerk (afy»iov), das lediglich
zu unserer vergniiglichen Unterhaltung dient (... peprjuara... medg Tag fdovag udvov
anelgyacuévag), rangiert die mimetische Kunst des Malers und Musikers auch in
der Tafel der der kéniglichen Staatskunst als Mitursachen untergeordneten Kiinste

21 Die kurzen Bemerkungen 427bc (Kult), 468d (Gesinge zum Preise der Guten bei
Opferfeiern und ahnlichen Gelegenheiten), 607a (unsere Polis 148t die Musik nur in der
Form von Hymnen zu Ehren der Gotter und Enkomien auf die Guten zu) stehen in keinem
Verhiltnis zu dem Interesse, das Platon in den Gesetzen der staatlichen Musikpflege — vor-
ziiglich im Rahmen des Kultes — zuwendet. Die Beschrankung auf Gotterhymnen und
Enkomien stimmt mit der nach einem in der Musikliteratur verbreiteten Topos ‘urspriing-
lichen Verwendung’ der Musik bei den Griechen iiberhaupt iiberein. Aristoxenische Histori-
sierung normativer idealstaatlicher Bestimmungen Platons oder, wie H. Koller, der a. O.
1774f. alle Zeugnisse vorlegt, wahrscheinlich macht, dltere pythagoreische Theorie ?

22 Vgl. H. Abert, Ethos 9f. und R. Schifke, Aristides Quint. 115.

23 Die Differenz zwischen dem das 3. Buch beherrschenden vorplatonischen Mimesis-
begriff und der platonisch interpretierten Mimesis im 10. Buch, wie sie keinem aufmerk-
samen Leser der Politeia entgeht, arbeitet jetzt H. Koller a. O. 15ff, 63ff. heraus.




8 'Ernst Koller

(Polit. 288¢), wie auch Epinom. 975 d die ganze utpuntin als maided bewertet. Unter
dem Gesichtspunkt der Reinheit und Exaktheit beurteilt, ist die Musik im Philebos
Prototyp jener Kiinste, die nicht durch genaues Messen, sondern nur durch ge-
iibtes Treffen ihre deshalb nur unsicheren Leistungen hervorbringen (56a), doch
148t sie der humane Dialog als unentbehrlichen Bestandteil des Menschenlebens
gelten, “wenn anders unser Leben irgendwie noch ein Leben sein soll’ (62¢)%, und
51b, vgl. d, waren schon die sanften, hellen, allerdings nur einfachen Téne als
Vermittler reiner, unlustfreier #jdoval anerkannt.

So durchziehen, ohne daf allerdings im vorigen das ganze einschligige Material
vorgelegt und auch nur andeutungsweise nach den jeweiligen Zusammenhéingen
und Nuancierungen besprochen worden wire, zwei divergierende Wertungen der
Musik das platonische Werk: den erzieherischen Unterbau des ‘Staates’ beherrscht
eine aus der Tradition des alten musischen Bildungsideals, wie es Damon gerecht-
fertigt hatte, zu verstehende positive, das 10. Buch und die im Anschluf daran
genannten Stellen eine aus Platons eigensten metaphysischen Uberzeugungen zu
verstehende negative. Bezeichnend fiir die innere Diskrepanz der im gleichen
Staatswerk niedergelegten Auffassungen ist es, dal Platon mit seiner Beurteilung
des Musischen als bloBen unterhaltenden Spiels gerade der Musikbewertung jener
Richtungen nahekommt, die der ethisch-paideutischen Auffassung Damons ent-
gegenstehen®. Diese Reaktion gegen die ethische Auffassung ist fiir uns, abge-
sehen von ein paar versprengten AuBerungen, allerdings bekanntlich nur durch die
notorisch unselbstéindigen Abhandlungen Philodems und Sextus’ belegt, deren
musikfeindliche Gesinnung aber gewil} dlter ist als die entsprechenden epikure-
ischen Vorlagen. Beide erheben scharfen Widerspruch gegen die ethische Inter-
pretation und erzieherische Anwendung der musikalischen Ausdrucksformen und
lassen die Musik nur als Mittel der Terpsis gelten. zaidia als schlagwortartige Be-
zeichnung des Musikzweckes ist nun in einer direkten AuBerung der durch sie
vertretenen ‘formal-dsthetischen’ Richtung (die Bezeichnung Aberts zu gebrau-

2 Dazu Eurip. Ale. 799-802 und A. Festugiére, Contemplation et Vie contemplative chez
Platon (Paris 1949) 310.

2 Dazu H. Abert, Ethos 27ff., Antike 2 (1926) 144f.; H. Koller 143ff., H. Busse a. O.
38. Die Problemlage ist aber wohl viel komplizierter, als sie von der Musikforschung dar-
gestellt wird, und nur eine eingehende Untersuchung des gesamten Quellenmaterials in
Verbindung mit klaren und begriindeten Vorstellungen von der Entwicklung der antiken
Musik konnte zu einem nuancierteren Bilde der Stromungen im ausgehenden 5. und 4. Jahr-
hundert gelangen. Jedenfalls hat nicht nur die durch Philodem De musica und Sextus
Adv. math. VI bezeichnete Richtung die Musik als Gegenstand nur des Vergniigens erklirt.
Bei den genannten spiten Skribenten geschieht es in ausgesprochen musikfeindlicher
Tendenz, wihrend doch die Schépfer und Vertreter der von den Ethosfreunden leiden-
schaftlich bekampften neuen Musik die Unterhaltung des groBen Publikums, diese von den
Gegnern immer wieder schmiahend hervorgehobene Absicht und Wirkung ihrer Kunst,
positiv rechtfertigen muiten. Aus ihren Kreisen diirfte die Bezeichnung giAdv@gwmnos Tedmog
des neuen Stiles stammen (Plut. De musica 1135, Aristoxenos fr. 70 W., dazu Westphal-
Saran, Aristozenos I, S. CCXXXHf.), gegen den Aristoxenos in den T'ischgesprichen die
téyvy im Sinne der alten Kunst ausspielte. Die Urheber dieser meines Erachtens urspriing-
lich durchaus positiv gemeinten Bezeichnung bewerteten den Anklang beim groBen Publi-
kum offenbar als legitimes Ziel des kiinstlerischen Schaffens.




MuBe und musische Paideia 9

chen) nicht belegt, kennzeichnet aber bei Philodem fr. 44 Kemke? im Munde des
kritisierten, wahrscheinlich peripatetischen Gegners* die von diesem nur bedingt
anerkannte entgegengesetzte, also mit Philodems Ansicht sich deckende Auffas-
sung. Ferner gibt Philodem 4, 16, 21 K. einem Gegner (vermutlich Diogenes von
Babylon) zu, dafl die Musik zu zzatded und dveois tauge®. Bei Aristoteles bezeichnet
das Schlagwort naided durchgehend die von ihm bedingt anerkannte hedonistische
Auffassung, die wir in unserer Besprechung der aristotelischen Musikkapitel nach
(Gesinnung und Argumentation eng mit der durch Philodem und Sextus bezeich-
neten Richtung zu verkniipfen suchen. Nun ist es selbstverstandlich etwas an-
deres, wenn Platon im Lichte der Ideenlehre die Musik als ein Spiel ohne irgend-
einen tieferen Sinn beurteilt; wihrend die ‘formalistische’ Richtung die Musik nur
als watdid und vergniigliche Unterhaltung bewertet, weil sie ihr jeden mimetischen
Charakter und demgemif3 die Fihigkeit zu hohen Gehalten und paideutischem
EinfluB abspricht, behandelt Platon die Kunst im 10. Buche des Staates als bloSe
maded, weil sie ‘nur’ uiunois (im platonischen Sinne der Nachahmung) ist. Bei aller
Verschiedenheit der Positionen kommt aber fiir die Musik selber ein Urteil heraus,
das mit der von Platon selber im 3. Buche des Staates vertretenen hohen ethischen
Auffassung im Grunde unvertriglich ist. In den Nomoi konvergieren nun beide
Linien der platonischen Musikbewertung in einem gewissen Sinne.

Der Gesetzesstaat unterscheidet sich von der Politeia unter anderem durch die
hier stirker akzentuierte aristokratische, antibanausische Grundhaltung. Dies
zeigt sich etwa darin, daf die im ‘Staat’ in den politischen Organismus wenn auch
nur in dienender Funktion eingegliederten wirtschaftenden Schichten hier, als
banausisch disqualifiziert, aulerhalb der Biirgerschaft stehen (846d). Das Staats-
volk der Nomoi erfreut sich deshalb, von wirtschaftlichen Betitigungen weit-
gehend entbunden, ausgiebigster MufBle fiir auBerwirtschaftliche Lebensinhalte.
Der Gesetzesstaat kommt in diesen soziologischen Aspekten zwar formal (nicht, wie
spiter auszufiihren ist, in den Inhalten) einem Ausnahmefall wie dem spartanischen
Staat (der idealisiert dem zweitbesten Staate in der Politeia entspricht: 547c
Tovs TPly QuAatTopévovs O’ adrdw ds EAcvidpovs pidovs xal Teopbag doviwaduevor)
nahe, nicht aber den Durchschnittsstaaten seiner Zeit sonst, erklirt doch Platon
von seiner Polis 828d, sie stehe hinsichtlich der ihr zu Gebote stehenden MuBle und
der Verfiigung iiber das Lebensnotwendige ganz anders da als irgendeiner der
zeitgenossischen Staate (td@v »»»*), und neuerdings hebt er 831c ff. bes. 832d

% Die Fragmente aus Philodem, De musica, Biicher 1-3, werden hier nach der Numerie-
rung bei Kemke (Teubner, Leipzig 1884) und eventuell nach Zeile, die des weitgehend erhal-
tenen 4, Buches nach Buch, Kolumne und Zeile zitiert.

27 Vgl. R. Philippson, 8. v. Philodem RE XIX 2454.

%8 dveaic und Tégyic sind sonst die bei Philodem gelaufigen Bezeichnungen des Musik-
zweckes (fr. 37, 6; 4, 7, 2; 4, 36, 25 und 34 K.), ferner Zerstreuung (negionar), Philodem 4,
15, 6 K., Sextus, Adv. math. 6, 21. Zu vermuten ist auch, daB schon der unbekannte Ver-
fasser der Hibehrede iiber Musik positiv oder negativ die Téoyic als einziges Ziel der Musen -
kunst gegen den von ihm lebhaft befehdeten ethischen Standpunkt hervorgehoben hat.

 Vgl. 836d. Die »d» in der Anspielung auf zeitgenossische Verhaltnisse bei Platon schei-
nen gelegentlich ein historisches Wissen um andere Zustinde in friiheren Zeiten zu enthal-




10 Ernst Koller

die MuBe als den groBen Vorzug seines Staates (ool te yap dyet mov Ty ueylorny)
vor den zeitgenossischen Staaten hervor, in denen einerseits die unersittliche
Geldgier die ganze Zeit der Biirger in Beschlag nehme und deren Sinnen und
Trachten so auf den téglichen Gewinn konzentriert sei, daf sie sich auch zu un-
edeln oder sogar bedenklichen Betétigungen herbeilieBen, anderseits aber auch
in diesen nur dem Vorteile der herrschenden Partei dienenden Scheinverfassungen3®
die beherrschten Schichten in gewaltsamer Abhéngigkeit gehalten und der zur
Entfaltung ihrer Arete notwendigen MuBle beraubt wiirden®!. So werde sein Staat
allein von den bestehenden die entworfene matela und matdla annehmen. Iaideia
und maidd, der Entwurf einer Erziehung und daraus sich ergebender Lebens-
inhalte, émirndeduara, welche diesem erweiterten Kreise der von der Erwerbs-
arbeit entbundenen und ausschlieBlich der Pflege ihrer Arete lebenden Vollbiirger
(826d) entspricht, ist ein die Zusammenhinge ganzer Biicher (I/II, VII/VIII)
beherrschendes Hauptanliegen des Gesetzgebers, das hier nur im Hinblick auf
Aristoteles kurz resiimierend gewiirdigt werden kann®2. Der Seltenheit der philo-
sophischen Anlage war sich Platon schon in der Politeia bewuflt, und nun geht er
vollends von der resigniert wirkenden Einsicht aus, dal g@gdvmoiw und aindyc
dd&a, selbst wenn sie sich erst im vorgeriickten Alter einstellen sollten, als hohes
Geschenk zu betrachten seien (6563a). So konzentriert sich hier die erzieherische
Bemiihung zur Hauptsache auf das Emotionale (636d, 653). Es gilt die irrationalen
Regungen von Lust und Schmerz erzieherisch zu disziplinieren, dies heiflt aber
wieder nicht, sie zu unterdriicken, sondern auf dem Wege der Gewdhnung in
Ubereinstimmung zu bringen mit objektiv (vor dem Logos) schonen und erfreu-
lichen oder hiBlichen und unlusterweckenden Gegenstinden. Nun sind die noch
regellosen Laute und Bewegungen des jungen Wesens die elementaren AuBerungen
des Emotionalen, Stimme und Bewegung auch die Grundgegebenheiten der fiir
Platon noch ganzheitlichen, das rhythmisch-orchestische und das tonal-harmoni-
sche Element umfassenden Musenkunst. Im Unterschied. zu den iibrigen Lebe-
wesen nun ist, wie Platon diesen in den Grundziigen wohl pythagoreischen Ge-

ten. Platon weiB um das festliche Leben der alten Polis, als deren bewuflte Repristination
der Gesetzesstaat in einem gewissen Umfang zu verstehen ist (vgl. 656d Vorwurf der Alter-
tiimlichkeit). Ein solches v#v auch Gorgias 500¢ (vgl. 526¢); Sokrates verkorpert in seiner
dngayuoovry eine bessere, altere Form des moAdireveodar, er ist auch historisch als ‘wahrer’
Politiker legitimiert.

30 graciwreiae, nicht molizeiar 832 ¢, vgl. 712 c-713a (Demokratie, Oligarchie und Tyrannis).
Gegensatz dieser zum Teil mit der von Aristoteles verworfenen doy7) deomorixs) zusammen-
fallenden Verfassungsformen ist die Platon, Geselze 832¢cd, und nach ihm Aristoteles, Polit.
H 1333 a 51f., als Ideal vorschwebende, im Dienste der doyduevor stehende élcvdépwr doyrj
oder modeTixs) doxn.

31 Etwas modifiziert liegt hier der alte Gedanke vor, daB die Tyrannis aus Furcht um ihren
Bestand die Unterworfenen ihrer oyols) beraubt. Damit werden in einem Teil der Uber-
lieferung der attische vduoc dgyiac und dhnliche Bestimmungen begriindet.

32 Den Gedankengang der Biicher IT und VII analysiert minutis die ausgezeichnete
Dissertation von Gerhard Miiller, Der Aufbau der Biicher II w. VII von Platons Qesetzen
(Konigsberg 1935). Uber die Stellung von Musik und Poesie in den Gesetzen handeln Wilamo-
witz, Platon II (Berlin 1919) 305ff., W. Theiler, Die bewahrenden Krifte im Geseizesstaat
Platos, in ‘Heimat und Humanitiat’, Festachrift f. Karl Meuli (Basel 1951).




MuBe und musische Paideia 11

danken®® immer wieder ausfiihrt (6563a—654a, 664e—665a, 672b—d, 673cd, 790¢
bis 791a, vgl. Tim. 88d), dem Menschen allein der lustschaffende Sinn fiir die in
Rhythmos und Harmonia bestehende Ordnung jener emotionalen AuBerungen
von den Gottern mitgeteilt worden (d. h. angeboren). Die matdefo im Sinne des
disziplinierten Funktionierens des Emotionalen und die yopeia als Einheit von
rhythmischer Bewegung und harmonischem Gesang® kommen so in einen festen
Zusammenhang; als wemaidevuévos darf nach 654ab gelten, wer jene angeborene
alotmog fiir Rhythmos und Harmonia im Geiste schoner Musik entwickelt hat, wer
also schon singt und tanzt. Platon erneuert damit ein in seiner Zeit jedenfalls ver-
altet wirkendes Ideal35, von dessen einstiger Geltung das bekannte piderastische
Sgraffito aus Thera sprechend zeugt, das dem bewunderten Knaben als APIZTOX
OPKHEXTAZ den hochsten Preis zollt®. In der 654d ff. anschlieBenden Kr-
orterung ist der Verfasser bestrebt, den primér nicht technischen, sondern ethi-
schen Sinn seiner musischen Paideia klar herauszustellen. ‘Schén’ (xaAd¢) singt
und tanzt in diesem paideutischen Sinne nur, wer ‘Schones’ (xaAd) singt und tanzt;
als schon aber konnen nur Kunstwerke von ethisch wertvollem Gehalte gelten
(6565b). AuBerdem kennzeichnet den richtig Gebildeten nicht nur und nicht zuerst
die Fahigkeit, diese durch ihren Gehalt als schén qualifizierten Kunstwerke tech-
nisch einwandfrei wiederzugeben, sondern vielmehr die innere freudige Anteil-
nahme; er wire deshalb auch bei mangelhafter technischer Ausfithrung dem vom
Gehalte innerlich nicht erfaBten Virtuosen an Bildung iiberlegen, besteht diese
doch in der Ausrichtung des emotionalen Lebens auf das objektiv Lust- und Un-
lusterweckende. Das freudige Mitschwingen der Seele gehort also durchaus zu der
kultivierten, erziehlich wirkenden Musikpflege. Wieder und deutlicher als aus der
alle wesentlichen Gedanken in nuce schon enthaltenden Politeia ergibt sich aus
den Nomoi, daB der Gegensatz im Musikverhéltnis der meraidevuévor und der un-
gebildeten Masse als Gegensatz einer nur auf ethische wgpéAeta dort und auf bloBe
Lust hier abzielenden Teilnahme am Musischen nur unvollkommen beschrieben
wire. Der 1j6ow), der an der xow) xai yAvxeia povoa (802c)—diese selbst ist nach der
wiederholt scharf verurteilten Zielsetzung der zeitgenossischen Musik (655cd,
6567e, 6568e—6569¢c) gerade darauf ausgerichtet — sich ergétzenden Menge stellt
Platon die Lust dessen entgegen, der von jung an im Umgang mit der odpowr xal
tevayuévny povoa gelebt hat und der gegensitzlichen Kunst weder Geschmack
noch Freude abgewinnen kann (802¢d), denn es héingt von der individuellen sitt-

3 Vgl. Archytas VS® 47 a 10 (aus Aristoteles Polit. 1340 b 26) mit Platon, Gesetze 653d,
E. Frank, Plato und die sog. Pythagoreer (Halle 1923) 339, P. Boyancé, Le culle des Muses
(Paris 1937) 176, R. Schifke, Aristides Quint. 118, jetzt H. Koller a. O. 26ff. u. passim.

¥ Schon bei Damon (VS 37 B 6) bilden Gesiinge (Melos) und Tinze (Rhythmos) einen
festen Zusammenhang, beide gehen aus der bewegten Seele hervor. Nach der 3., von Schifke
(Aristides Quint. 66 und 115) fiir Damon vindizierten Definition der Musik bei Aristides 1, 6
ist diese 7éyyn mpendvrww dv pwvais xal xivjoeos, Vgl. noch Aristides Quint. 2, 62 und 64f.,
Ps.-Aristot. Musikprobl. § 38.

3 Abgesehen von reduzierten Gebieten wie Arkadien; dariiber Polyb. 4, 20.

% 1IG XII 3, 540 II, s. auch Odyss. 8, 2501f. 338f. Uber die Rolle des Tanzes im griech.
Leben orientiert M. Emmanuel, Essai sur Iorchestique grecque (Paris 1895).




12 " Ernst Koller

lichen Verfassung ab, ob man sich an der einen oder andern Muse erfreuen kann
(655bc). Platon polemisiert immer wieder gegen die lustbetonte Theatermusik
seiner Zeit, aber er verwirft dabei nicht die Lust schlechthin, sondern nur die
schidliche, die Masse bewegende Lust, wie sie seiner mit allen Musikethikern ge-
meinsamen Uberzeugung nach von den ethisch bedenklichen Gehalten und ent-
sprechenden Formen dieser Massenkunst ausgeht. So kann er 802cd ausdriicklich
feststellen, daB das Lustweckende gemeinsamer Wesenszug beider Stile sei (7o
&’ )60 xowdy mdoais) und daB hinsichtlich Lust und Unlust keiner vor dem andern
etwas voraus habe. Es charakterisiert demnach den unter der bildenden Einwir-
kung der schénen Muse Erzogenen, daB er sich im Gegensatz zu der unkultivierten
Menge ‘richtig’ freut. Diese Bestimmung mag man im Hinblick auf die aristoteli-
sche Musikpiddagogik wohl im Auge behalten. :
Der Gesetzesstaat ist eine erzieherische Institution, und weil das Bildungsziel
auf das Ethische reduziert ist, kommt der Musik nun nicht mehr eine beschrankte
propideutische Bedeutung zu, sondern sie wird — vornehmlich in der Gestalt des
Chortanzes — Gegenstand eines lebenslangen Bildungsstrebens. In diesem Sinne
werden drei den musischen Gottheiten zugeordnete Chére eingerichtet, der Musen-
chor der Jungen, der Apollonchor der achtzehn- bis dreiBigjihrigen Ménner, end-
lich der Dionysoschor der Dreilig- bis Sechzigjihrigen. Diese unablissig den Preis
der vollen Tugend verkiindenden Chére sind von Platon als Gegenstiicke der krie-
gerischen Chére der spartanischen Knaben, Ménner und Greise erdacht®?, wie er
denn seinen Gesetzesstaat in Ethos, Erziehung und kultischem eigmpixos fiog in
einem gewissen Umfange bewuBlt als Gegenbild des zeitheherrschenden spartani-
schen Ideals zeichnet; zu diesem antidorischen Aspekt gehort, worauf spéter im
Hinblick auf das hierin ganz konforme Staatsideal des Aristoteles hinzuweisen
ist, die auBerordentliche Bedeutung, die der Musenkunst als Erziehungsmittel
und edelm Lebensinhalt in beiden Staaten zukommt. Die élteren Mitglieder der
dionysischen Chére, denen die Kritik und Auswahl der im Staate zuldssigen musi-
schen Kunstwerke obliegt, bediirfen einer tieferen Einsicht in das Wesen (d. h.
die Natur) des dargestellten Geegenstandes sowie anderseits in die auf exakter Uber-
einstimmung in GréBe und Beschaffenheit beruhende do¥drync und die am sitt-
lichen Gehalt zu bemessende Schonheit des mimetischen Kunstwerks (669a bis
671a). So sind sie berufen, die xalAioTyn @d1j zu pflegen, welche an bildender Zauber-
kraft und kiinstlerischer Vollkommenheit die mehr kollektiven Bildungen der den
Jiingeren vorbehaltenen chorischen Muse iibertrifft (666de). Unter dem Einflul
des ihnen im berauschenden MaBle gestatteten Weingenusses werden ihre Seelen
wieder weich und bildsam und lassen sie sich herbei, in der intimeren Atmosphére
des Symposions zu singen, wozu sie sich in niichternem Zustande schwerlich ver-
stinden (655d—e). Ahnlich wie den obsolet gewordenen Chorgesang rehabilitiert

% Eine alte Vermutung (Schol. zu Geseize 633a), mir sicher. Vgl. Sosibios bei Athen.
678bc; E. Kessler, Plutarchs Leben des Lykurg (Berlin 1910) sammelt die Uberlieferung.
Vgl. noch Theiler a. 0. 196. Widersprechend sind die Urteile bei Wilamowitz, Platon I 657
Anm, 1 und IT 305.




MuBe und musische Paideia 13

Platon in den hier nur gestreiften weinpddagogischen Ausfithrungen der Gesetze
die alte symposiastische Kultur®; das gelenkte zuchtvoll-heitere Symposion, Ge-
genstiick seinerseits des dem inneren Frieden abtriglichen kriegerischen Syssitions
der Spartaner, wird als Pflege- und Bewihrungsstitte der Arete und musischen
Gesittung, als Veranstaltung der Freundschaft und Eintracht iiberraschend ein-
gehend und positiv gewiirdigt®. Die, wiwir beiliufig erfahren, in den unmiiBigen
zeitgendssischen Staaten fast vergessene chorische Kunst (657b) steht im Dienste
der Gotter- und Heroenfeste, die sich auf alle Tage des Jahres verteilen und —
wohl, wenn man den fundamentalen Zusammenhang zwischen dem kultischen
und gesellschaftlichen Leben in der antiken Polis bedenkt, in Verbindung mit den
Symposien — der wichtigste Lebensinhalt der Nomoibiirger sind. Diese singuléire
Bedeutung des Kultischen im Nomoistaat hat einen realen Riickhalt an dem,
gemessen an der modernen Arbeitswelt, unvergleichlich festlicheren Leben der
antiken Polis®0, steigert dieses aber auch dank der den Nomoibiirgern in ausneh-
mendem MaBe zu Gebote stehenden MuBle zu einem Grade, das er an den ewigen
Feiertag heiliger und musischer Fabelvilker erinnert®l. So weist denn die Idealitét
des Lebens im Gesetzesstaat, hier wirtschaftlich gewéhrleistet durch die Helotie
und moralisch durch die zum Staatszweck gesetzte Erziehung aller Biirger, starke
geistesgeschichtliche Beziehungen auf zu den vorphilosophischen Wunschbildern
des Kronosreiches oder seliger Volker an den Grenzen der Erde?2.

Mit dem festlichen Lebensideal im Gesetzesstaate!® und der kultischen Bedeu-

38 Man konnte sich fragen, ob die peripatetische Schriftstellerei I7. uéd7¢ von hier angeregt
ist.

3 §33a, 636b Symposion als xowwwvia, owovola zum Zwecke der guiia und gilopoootvy
(640a—c. 641b—d), in alter Tradition, vgl. zu @tlopgoovry als Sinn des Gelages Ion v. Chios
26, 13; 27, 11 v. Blumenth. .

40 Tber Festfreude Attikas Thukyd. 2, 38, Ps.-Xen. Resp. Ath. 2, 9, Max. Tyr. 32, 9a f.
Uber das Verhaltnis Politeia-Nomos beziiglich des Kultes s. A, Festugiére a. O. 365,

11 §. u. a. Pindar P. 10, 291f. iiber das Leben der Hyperboreer bei frohlichen Festgelagen
und musischen Feiern. Nach Hekataios F Gr Hist IT 386-388 liegen die Hyperboreer domeo
icpeis Tweg ’AnéAAamvoc einem bestindigen Gottesdienst ob ; sie besitzen einen groBen Apollon-
tempel und eine heilige Stadt, deren Bewohner fast alle xtdagioral sind und den Tag mit
dem Preise von Apollons Taten verbringen. Vgl. dazu Jacoby RE VII 2755ff.; E. Rohde,
Psychet 227; A. Dieterich, Nekyia (Leipzig 1893) 36. Pindar T'hren. fr. 129 wird das MuBle-
leben der Seligen geschildert; sie erfreuen sich unter anderm auch an Harfenklingen, shn-
lich Vergil Aen. 6, 637ff. Vgl. J. Zemmrich, Toteninseln (Diss. Leyden 1891) 241. Uber die
Zusammenhinge der philosophischen Staatsutopie und der alten Wunschvorstellungen
auBert sich beildufig A. Doren, Wunschiriume und Wunschzeiten (Vortrige der Bibl. War-
burg 1924/5) 1581f.

42 Platon deutet diesen Zusammenhang selbst an. 713 a ff. wird auf die doyx} Te xai olxnois ...
éni Kodvov ... pal’ eddaiuwy als Vorbild des besten Staates hingewiesen. Damals setzte Kronos
in der Erkenntnis, daB die menschliche Natur die menschlichen Dinge selbst zu verwalten
nicht imstande ist, ohne sich in Hybris zu verstricken, Regenten aus dem gottlichen Ge-
schlecht der Damonen ein, unter deren Obhut die Menschengeschlechter in ggordwy, dporvia
Olxngs, doraclacra lebten, Der Nomoistaat soll ein Abbild jenes seligen Lebens werden, inso-
fern er im vo¥ vdpoc, dessen bloBe Organe seine Regenten sind, auch einen gottlichen Herr-
scher hat, da es unter der Fiihrung eines Sterblichen keine xaxdv 093¢ névww davdpuvées
713e geben kann — Nachhall des Zentralsatzes der Politeia.

43 Zu der abundierenden Geltung des Feiertages in den Nomot (799ab. 803de. 809cd.
828a-829a. 835de) paBt nicht ganz der 635cd den Feiertagsgedanken einfilhrende Satz
iiber die Gétterfeste als Zeiten des Ausruhens vom sonst miihevollen Leben (die Bedeutung
dieser Stelle heben O. Reverdin, La religion de la cité Platonicienne [Paris 1950] 168 und




14 Ernst Koller

tung der Musik héingt die eigenartig modifizierte Gestalt zusammen, in der in den
Gesetzen die aus dem Staate bekannte negative Bewertung der Kunst als blofer
matdid auftritt. Der Spielbegriff der Gesetze, den wir in Riicksicht auf die maided-
Gedanken der ‘Politik’ nicht auller acht lassen diirfen, kann hier nicht in seinen
mannigfachen Abténungen gewiirdigt werdent. Es geniige festzustellen, dal die
mawbed gerade in jener fiir die Gesetze charakteristischen paradoxen Verwendung,
da mawdia gegen den populdren Sprachgebrauch nicht mehr den Gegensatz des
Wertvoll/Ernsthaften bezeichnet, sich mit der maiid im 10. Buche des Staates
vergleichen und als Ausdruck derselben metaphysischen Grundhaltung verstehen
liB8t. Die ontische Spannung, die im Staat zwischen &ldog und Abbildern aufge-
wiesen und wertméBig als Gegensatz von omovdr) und matded bezeichnet wird, kehrt
in den Gesetzen in der Entgegensetzung der allen seligen Ernstes werten Gottheit
und der évdodmwy mopdyuara ueyddne orovdijc ovx d&a (803bc) wieder. Die para-
doxe Gleichung von omovds) und matded, woraus sich fiir den Menschen das Gebot
ergibt, die ‘schonsten Spiele’ zum eigentlichen Inhalt und Ernst des Lebens zu
machen, 148t sich so aus dem Gegensatz zweier Perspektiven begreifen, der gott-
lichen, aus der alles Menschliche als watdid erscheint®®, und der menschlichen, in
der die Gottheit und mit ihr auch der von Gott den Menschen gesetzte Daseins-
zweck, madyvior dcot (644d, 803¢) zu sein, allein omovdaiov ist. Wortlicher als die
barock-christliche Deutung des Lebensspiels bei Calderon und H. v. Hofmanns-
thal, wonach der Mensch in der Sphére seines Standes sein Lebens als verantwort-
liches Spiel vor den Augen des gottlichen Spielleiters agiert, besagt die in jener
resignierten Anthropologie (die Auffassung des Menschen als malyviov Peos steht
in tiefer Spannung zu der hochgemuten Forderung der duolweis He@d xara vo dvva-
7dv) ruhende Lebensnorm des ailovra diafuwtéor (803d-804 b, vgl. 804 b mit Epin.
980b) das Aufgehen in musisch-kultischen Beschiftigungen, Chortanz und Gesang,
die fiir Platon in mehr als einer Hinsicht der Kategorie der zaided angehéren. Die-
ses musisch-kultische Spiel, maided, ist, wie aus dem oben Bemerkten hervorgeht,
zugleich Ausdruck des lebenslangen Bildungsstrebens der Politen, und wirklich
bezeichnet Platon 803d maidele und maidid zusammen, die auch sonst in dieser
Koppelung haufig vorkommen, als Gegensitze des Krieges. Sie machen den »a7’
gigipmy Blog, die ideale Lebensform im Nomoistaate aus (803d, vgl. 829ab). Diese
wichtigen Andeutungen weisen auf das Vorgesprich der Nomoi zuriick, eine prin-
zipielle Erorterung des Staatszieles, die wir im Hinblick auf Aristoteles und den

P. Boyancé a. O. 69ff. hervor), der sich schon darin als iiberkommene Theorie zu erweisen
scheint (vgl. Thukyd. 2, 38; zu 7%%@v érnavépdwors als pythagoreischem Gedanken — vgl.
635 d 4 — vgl. H. Abert a. O. 5 und passim, H. Koller a. O. 24), wie denn die Anordnungen
und Wertungen beziiglich Ponos und Feier keineswegs ausgeglichen sind (vgl. etwa 835e
mit 6531, 666a, 679a und Wilamowitz, Platon I 6801.).

4 Alle naidid-Stellen sammelt C. Ritter, Platos Gesetze (Leipzig 1896) 17ff. Uber die Be-
wertung der matdid bei Platon handelt jetzt G. De Vries, Spel bij Platon (Amsterdam 1949).

45 Vgl. 804 b 6 die Antwort des Atheners auf den Einwand des Megillos (‘du machst uns
das Menschengeschlecht aber gar schlecht’): mpdc yag Tov dedv aniddv ... elmov dneg
elonxa vy,




MuBe und musische Paideia 15

schon geahnten Zusammenhang der musischen Lebensfiihruﬁg (Staywy?) seiner
Politen mit dem Lebensideal in den Nomoi jetzt zu besprechen haben.

3. Staatsethos und mupehafter Lebensstil

DaB zum historischen Verstéindnis der musisch verschénten diaywys} der Biirger
im Musterstaate des Aristoteles die Nomoi mindestens als Vergleichspunkt stark
zu berticksichtigen sind, scheint sich eigentlich — wenn es meines Wissens auch
kaum je geschehen ist — von selbst zu verstehen bei einem Text, der erwiesener-
mafen stark unter dem Vorbild des platonischen Gesetzesstaates steht. Das pla-
tonische Vorbild wirkt, wie hier im einzelnen nicht nachzuweisen ist, an manchen
Stellen bis in die Abfolge der Gesichtspunkte hinein. W. Theiler, der die homologen
Partien tabellarisch nebeneinandergestellt hat®, spricht vom ‘bedriickenden
Schema von Platons Gesetzen’, und bei etwas eindringender Lektiire wird jeder
Leser zur Uberzeugung gelangen, daB das aristotelische Staatsideal auch materiell
vom spétplatonischen so stark bestimmt ist, daBl es den Geist seines Urhebers
weniger in seinen positiven Gehalten verrdt als in der stillschweigenden Elimina-
tion dessen, was die Nomoi bei aller Anniherung an das Wirkliche und Mégliche
zu einem so eigenartig tiefen, unverkennbar platonischen Werke macht (ich denke
dabei vor allen Dingen an die Kosmosreligion und, damit zusammenhingend, die
theonome Konzeption des Staatlichen). Aus den oben schon hervorgehobenen
Ziigen war zu entnehmen, daB die Nomoi auch als Entwurf eines muBehaften
Staatslebens dem muBehaften Staatsideal des Aristoteles vorangehen. Ergéinzend
soll hier im einzelnen noch ausgefiihrt werden, da3 Aristoteles in enger Fiihlung
mit den Nomoi steht, wenn er im H Kap. 14 Frieden und MuBe als Telos der
guten Gesetzgebung aufstellt.

Das zur Zeit seiner Hegemonie idealisierte Sparta4? gilt in der Ausrichtung
seiner Gesetzgebung auf ein Telos und seiner entsprechend orientierten institutio-
nellen Paideia im platonischen Gesetzesstaat wie im aristotelischen Wunschstaat
als vorbildlich im Vergleich mit den meisten iibrigen Staaten, deren Gesetz-
gebungen nicht die homogenen Schopfungen eines Gesetzgebers, sondern zufillig
zustande gekommene Konglomerate disparater Einzelbestimmungen darstellen
und die auch die Erziehung nicht einem allgemein verbindlichen Staatsethos unter-
stellen8. Was aber die inhaltliche Bestimmung des Staats- und Erziehungsideals
angeht, distanziert sich Platon in der die Nomoi bedeutungsvoll priludierenden
Auseinandersetzung mit den mythischen Gesetzgebern Kretas und Spartas vom
kriegerischen Staatsideal der Dorier. Wenn Minos nach Ansicht des Kreters in der
weisen Hinsicht, dafl der Krieg die normale Form der staatlichen Beziehungen
darstelle, seine gesetzlichen Bestimmungen im Hinblick auf den Krieg geschaffen

46 'W. Theiler, Bau und Zeit der aristotelischen Politik, Mus. Helv. 9 (1952) 67.
R ‘“IF. Ollier, Le mirage Spartiate, 2 vol. (Paris 1935/1943) ; V. Ehrenberg, s. v. Sparta RE 2.
. ITT 1407.
8 Vgl. Geselze 630e, 635e mit Aristoteles, Polit. 1324 b 5. 25 a 14. 37 a 11{f. Dazu E. Zie-
barth, Aus dem griech. Schulwesen (Leipzig 1914) 30ff.




16 ' * Ernst Koller

hat, weist der Athener in einem ersten Gedankengang (626b—628b) nach?®, dafl
gigipyn und prlopoootvn besser seien als wddepos und ordois und deshalb auch mag-
gebend fiir die gute Gesetzgebung sein miiiten; der Gesetzgeber werde also auch
die den Krieg nach auBlen beriihrenden Anordnungen um des Friedens willen
treffen und nicht umgekehrt (elpipne ydow ta moAéuov). In einem zweiten Gedan-
kengang ergibt sich anschlieBend (629a—631b) gegen die in der Dichtung des
Tyrtaios hervortretende einseitige spartanische Verherrlichung der kriegerischen
avdpeia die ihrerseits durch Theognis gestiitzte Erkenntnis, daf weit trefflicher
sel, wer im innern Zwist, der ovdotg, eine treue Gesinnung an den Tag lege; erfor-
dere doch der dullere Krieg nur die grdgefa allein, die sich als isolierte dper?) auch
bei den Soldnern, aller Gesittung sonst baren Kerlen finde, wihrend sich im Auf-
ruhr niemand ohne den vollen Besitz der Gesamttugend bewihre. Ziel des Gesetz-
gebers miisse es deshalb sein, fiir eine Erziehung in diesem umfassenden Sinne zu
sorgen, die Staatsangehorigen nicht nur zu Kriegern, sondern zu vollkommenen
Politen auszubilden, die zu herrschen und beherrscht zu werden imstande seien.

Uber die vom Gesetzgeber in seinem wunschgemiBen Staate, in dem Biirger-
und Mannesideal eins sind, zu beobachtenden 7éin duBlert sich Aristoteles seiner-
seits H Kap. 14, 1333 a 16{f. Er wird dem rationalen Seelenteil vor dem irratio-
nalen, der MuBle vor der Tétigkeit, dem Frieden vor dem Krieg, den schonen
Handlungen vor den bloB niitzlichen als feAzriw und 7é4n den Vorzug geben. Zwi-
schen dem Verhéltnis von d@oyodia und oxods} und jenem von Krieg und Frieden
besteht nun ein besonders enger Konnex. Dies geht aus der 33 a 41 anschlieBenden
Feststellung hervor, man miisse zwar das doyoAelv und modeuciv, vorziiglich aber
das eigipmp dyew und oxoAdlew verstehen, und der 33 b 51f. an den vermeintlichen
Musterverfassungen (Spartas und Kretas natiirlich, genannt wird im folgenden
nur Sparta) geiibten Kritik. Aristoteles erhebt gegen die Urheber dieser Staats-
verfassungen zwei sachlich eng zusammenhingende Einwénde: 1. dal sie ihre
Verfassungen nicht im Hinblick auf das féArioror téAos aufgestellt hitten, 2. daB
sie Gesetze und Erziehung nicht auf alle Tugenden, sondern nur auf die kriegerisch-
machtpolitischen ausgerichtet hitten. Die beziiglich des ersten Punktes gegen-
teilige Behauptung der Lobredner Spartas®, die dessen auf Krieg und Herrschaft
ausgerichtete Verfassung bewunderten (33 b 11 zeweg, 18 mit Namen nur Thibron,
der Nauarch)®, lasse sich durch Vernunftgriinde (xaza tov Adyor 33 b 15) leicht
widerlegen und sei nun auch Zgyois widerlegt. Die ‘logische’ Argumentation
(33 b 16-34 a 2) wendet sich gegen die spartanische despotische Auffassung der
doyn, der gegeniiber die Herrschaft iiber Freie edler und aretehafter sei. Zudem
habe die Ertiichtigung zum xpateiv die gefihrliche Konsequenz, da ein dazu
fahiges Individuum nach der Herrschaft iiber den eigenen Staat streben konnte,
miiiten doch Staats- und Individualziel einander notwendig entsprechen. An-

4% Die Problematik der Gedankenfiihrung hier und im folgenden zeigt O. Gigon in seiner
scharfsinnigen Analyse des die Nomos einleitenden Gespriaches, Mus. Helv. 11 (1954) 212£f.

80 Dazu Ed. Meyer, Griech. Gesch. V 3641,

51 Dazu V. Ehrenberg, RE VI 275.




MuBe und musische Paideia 17

schlieBend zeugt, wie angekiindet, die geschichtliche Erfahrung (33 b 15 Zpyouc
bis 34 a b Ta yiyvdueva) gemi dem EE 1264 b 26 empfohlenen und an spiteren
Beispielen aus der Politik wiederholt noch hervorzuhebenden Prinzip (Argumen-
tation durch Adyos und Zpya) fiir die gegen die dpyr) deomorixs) erhobenen Vernunft-
griinde und positiv dafiir, daB die Gesetzgebung auf Frieden und MuBle ausge-
richtet sein miisse. Die meisten so gearteten (also kriegerischen) Staaten, wie es
nun iiberraschend allgemein heifit5?, héitten zwar im Stadium der kriegerischen
Eroberungen (34a 6 moAsuodoat, also doyolodvres) Bestand, erschlafften aber im
Besitze der Herrschaft (a7 xavaxrnodusvor vy doyny also ayoddlovres); vom Un-
tergang der spartanischen dgy»® schon 33 b 22. 34 a 11 schlieft sich, wie nach
33 b 8 zu erwarten ist, die Besprechung des zweiten Punktes an, der Tugend- und
Erziehungsfrage. Da der Friede das Telos des guten Staates ist und Staats- und
Individualziel iibereinstimmen miissen (also eigrjrn und oyol7), muBl der Biirger
ethisch in jenem umfassenden Sinne geformt werden, wie ihn das MuBeleben im
Grenusse der als beseligend gepriesenen Giiter voraussetzt. Wahrend namlich die
kriegerische doyoAla nur die kriegerischen Tugenden der drdpele und xapreola er-
fordert, bedarf die vorziiglichere oyoAn und diaywys] im Frieden auBer jener krie-
gerischen Tiichtigkeit (34 a 20, im Sinne des si vis pacem, para bellum), eines
hohen MaBes an ¢ulocopia, owpgosivy, dixawodvny, wenn ein Staat nicht das
schimpfliche Bild der Spartaner bieten will, die doyolotvres und modeuotvres den
Anschein tiichtiger Ménner erweckten, eipfppny dyovrec und oyoldlovres aber
eine knechtische Haltung einnahmen (34 a 36{f. vgl. a 9 aitios &’ 6 vouoPérng od
matdevoas dvacdar oyolrdalew)ss.

52 1334 a 6. Damit ist zu vergleichen die ebenfalls die Kernbeispiele Sparta und Kreta
ausweitende ethnologische Ausfithrung 24 b 9ff, iiber die Kriegssitten der Barbaren (zu
dieser vgl. Theiler a. O. S. 71 und Anm. 22). Auch darin zeigt sich die entstehungsgeschicht-
liche Zusammengehorigkeit der Kapitel 2/3 und 13-15a, die Theiler als spateren Einschub
aussondert (a. O. 691f.).

83 Dieser von Aristoteles am Niedergang Spartas exemplifizierte Gedanke (zu vermuten
ist, daB auch schon Platon in seinen Ausfiihrungen iiber den Zerfall der mythischen dori-
schen Reiche, Gesetze 686D ff., jenes zeitbeherrschende Problem im Auge hat; Ursache ist
auch hier nicht Mangel an kriegerischer Erfahrung, sondern dua®fa in wichtigeren Dingen
688¢, vgl. 688a, wo unter Verweis auf 630d ff. wiederholt wird, daB die Gesetze nicht im
Hinblick auf Krieg und Tapferkeit allein, sondern auf die Gesamttugend aufzustellen seien.
‘Daran gehen die Machte auch jetzt noch zugrunde’ (688e): daB dvoia, draidevoia als Folge
der Machtstellung den Zerfall der spartanischen Hegemonie wie vordem der athenischen
verursacht habe, ist der von moralischen Gesichtspunkten bestimmten Geschichtsbetrach-
tung des Isokrates vertraut (De pace [8] 1562ff., Areop. [7] 49); der Gedanke muB auch hier
den Widersinn der kriegerischen Machtpolitik beweisen (vgl. De pace [8] 105) und wird
komplementar erginzt durch das Bild der friedlichen, gesitteten Polis. Vgl. G. Schmitz-
Kahlmann, Das Beispiel der QGeschichte im polit. Denken des Isokrates, Philol. Suppl. XXXI
(1939); F. Wehrli in Eumusia, Festschrift fiir E. Howald (Ziirich 1947) 65f. Zu den Nach-
wirkungen bei den Isokrateern und, wohl iiber diese, bei Polyb und Poseidonios (hier iiber-
tragen auf den seit dem Fall Karthagos einsetzenden Niedergang Roms) s. noch M. Gelzer,
Vom rém. Staat 1 91£f.; F. Klingner, Hermes 63 (1928) 181; V. Poschl, Romischer Staat und
griechisches Staatsdenken bes Cicero (Berlin 1936) 61{f. Eigentiimlich bei Sallust ist in diesem
Zusammenhang das Begriffspaar labor-otium cof. Catil. 10, 1 sed ubi labore atque militia res
publica crevit. 10, 2 gqus labores, pericula, dubias atque apertas res facile toleraverant, eis
olium, divitiae, optanda alias, oneri fuere (vgl. Aristoteles Polit. 1334 a 38 doyolotvrag
uév xal molepodvrag galveodar dyadois, sippmy & dyovrac xai ayoAdiovras dvdpamoddders)
und Jug. 41, 1 ceterum mos partium et factionum ac deinde omnium malarum artrum paucis

2 Museum Helveticum




18 . Ernst Koller

Es ist evident — man beachte nur die analoge Abfolge der Gesichtspunkte und
die von beiden Autoren am dorischen Staate vorgenommene Kritik% — und durch

ante annis Romae ortus est otio atque abundantia earum rerum, quae primo mortales ducunt (vgl.
Polit. 1334 a 33 Go pudardov o xordlovawy év dpBovig vdv TotovTwy dyaddv). Aristoteles
hat moAsuciv und eigrjyyy dyew in engen Konnex mit doyodia/doyoieiv und oyodi/oyoddiew
gebracht. Es darf vermutet werden, daBl Sallust, der Epist. ad Caes. 1, 6, 3 (postremo sapien-
tes pacis causa bellum gerunt, laborem spe otii sustentant) Kenntnis der aristotelischen Telos-
gedanken mit der fiir diese charakteristischen Verbindung von eigrjyn/oyolr) — néAepoc/doyoria
zeigt, in den genannten Stellen von Aristoteles beeinflu8t ist. In der vom Einzelnen auf den
Staat iibertragenen Annahme (dies noch Isokrates De pace 119 zu entnehmen), daB8 Ruhe
und Wohlstand Entartung und Niedergang im Gefolge hitten, setzen die genannten Autoren
altes, von Solon an faBbares Gedankengut fort. Wahrend diese Uberzeugung in der Staats-
theorie und bei Isokrates zur Forderung einer umfassenden, lebenslangen matdefa und Uber-
wachung fiihrt, sieht die praktische Politik (Nasica in der Senatsdebatte 147 v. Chr., doch
schon Isokrates Areop. [7] 5, 8. Gelzer a. O.) in der Angst vor einem ebenbiirtigen Gegner
ein dem Niedergang vorbeugendes Mittel.

84 Es wire ein meines Erachtens lohnender Gegenstand, die Nachwirkungen der pla-
tonisch-aristotelischen Kritik am dorischen Staatsethos bis zu dem spiten Nachklang
Julianus imp., Ep. ad Themistium 253b 265a zu verfolgen (Ollier, a.a.0. beriicksichtigt die-
sen wichtigen Aspekt seines Themas nicht). Hier nur einige Vermutungen: Zu erwégen ist,
ob schon Isokrates im Panath. (342-339 v. Chr.) in seiner scharfen Invektive gegen Sparta
von den ca. 345 v. Chr. publizierten Nomoi beeinflult ist und umgekehrt das Friedensideal
der Nomoi auf die verklirende Darstellung Athens abfirbe. Die Spartaner werden hier
durchgehend als drwepomrixol, modepixol und nAsovéxrar, die Athener als elonvixol, grAéAdnves
(241) stilisiert. Beriithrungen mit den Nomo: eventuell 196{. in der Stilisierung Athens,das
nicht auf seine in panhellenischem Interesse vollbrachten Kriegstaten poche, sondern
mehr auf yoysjc £6ic und didvorar gebe als auf den Schlachtenruhm; es werde mehr um
dieser xagtepia willen von den iibrigen Staaten bewundert als der dvdpia wegen, denn sie
hiatten erkannt, daB auch die groBten Uebeltéiter (vgl. Platons Bemerkung iiber die dvdpeia
der sonst ungesitteten Soldner 630b) an moAsuixy edpvyic Anteil hitten, withrend die ge-
meinniitzige evypvyia nur den redgauudévor, menardevudvor zustehe. 204 ff. wird gegen einen
wohl fingierten Verteidiger Spartas, der die spartanische yvuvaaia, doxnois Tijc dvoplag und
die Kriegsiibungen iiberhaupt als xdidiora émirndevuara preist, der Vorrang von edoéficia,
dueatoovvn, podvnais betont (vgl. 217). — Reflexe der platonisch-aristotelischen Spartakritik
glauben wir Plutarch Vite Lyc. wahrzunehmen. Kap. 23 stellt Plutarch den Berichten des
Sophisten Hippias (fr. 11 D) und Philostephanos (FHG III 33 M) von der personlichen
Kriegstatigkeit I.ykurgs die Aussage des Demetrios von Phaleron entgegen (FGrHist 228
F 21), wonach L. 0ddeuidc dydusvov modepxiic modfewg v elotjvy xaractijcacdar Ty mdiw.
Dies heiBit konkret, daB Lykurg seine Reformen nicht, wie Hermipp erzahlte (Plutarch,
Lyc. 5, 6), mit Waffengewalt durchgesetzt habe. Wenn das Zitat bei Plutarch aus Demetrios
II. cigipyns (Diogenes Laert. 5, 81; Zuweisung erstmals von Ostermann, vgl. RE V 2832,
auch von E. Kessler, Plutarchs Leben des Lyc. [Diss. Berlin 1912] 82 angenommen, aber un-
zutreffend beziiglich Hermipp) stammt, stand es moglicherweise im Dienste einer gene-
rellen Tendenz, Lykurg im Gegensatz zu Platon/Aristoteles als Gesetzgeber des Friedens
in dem von den Nomot und Aristoteles Polit. H postulierten Sinne zu stilisieren. In diesen
Zusammenhang miite dann auch die bei Plutarch unmittelbar anschlieBende, durch
Hermipp vermittelte Nachricht gezogen werden, und was wir vom #uggos und modog
Lykurg bei Plutarch sonst noch lesen. — Die dpforia oxoAsjs (c. 24) der Spartaner (von Iso-
krates als doyia verhéhnt) beruht auf der Freiheit von Handwerk und Erwerbsarbeit, aber
dariiber hinaus hat der lykurgische Staat bei Plutarch MuBeziige, die auf das Staatsideal
des Aristoteles zuriickzuweisen scheinen (etwa 12; 16, 7-11; eventuell 21; 24, 4f.; 25, 2f.
émeixnds éoydlalov, die Funktion der matdid als fjdvoua to¥ mdvov 25, 4 ganz im Sinne des
Aristoteles). Die Feststellung 28, 1 v uév o9 Todrots 0dév éoTwv dduxiag Txvos 0908 mAcoveliag 7y
Eyxarotiow &vior voic Avxodgyov véuows i ixavis Exovat meds avdgiav, &vdeds 08 mpods Suxatoovvny
diirfte sich gegen die platonisch-aristotelische Kritik wenden. Betonung der iibrigen dosral
auller der kriegerischen dvdpeia auch sonst. 12, 6 werden die Phiditien als didaoxaleia
cwggootvns (12, 1 schon gestiitzt auf eine Etymologie als Veranstaltungen der giAio und
piloppoovvn dargestellt, vgl. Philodem De mus. fr. 30, 15ff. B 4, 18-20 K.) idealisiert,
anders aber sind sie nach Ges. 625¢ und 633a auf den Krieg ausgerichtet und 636b dem
innern Frieden gefahrlich, wihrend nach Ges. 628 ¢ auch cipryn und @ulopgocdvn oberste
Norm der Gesetzgebung sein muB und die Symposien im platonischen Gesetzesstaat zur




MuBe und musische Paideia 19

eine ausdriickliche Bezugnahme im B 1271 b 1 iiber jeden Zweifel erhaben, da8
Aristoteles in den referierten Ausfiihrungen iiber das Telos der richtigen Gesetz-
gebung auf den Nomoi basiert. Dabei setzt er allerdings das von Platon ausholend
bewiesene Verhéltnis cipipne ydow ta moAéuov sozusagen axiomatisch voraus®®
und fiigt, iiberall noch sichtlich im engsten Zusammenhang mit den Friedens-
gedanken, die Gesichtspunkte doyodia und oxoAs hinzu. Wie die Formel mwodepod-
pev O’ eigiymy dywuey in ihrer Prignanz nicht zu verstehen ist ohne die ausfiihr-
licheren Erorterungen der Nomoi, ist auch das Axiom doyododuey bva oxoAdlwuey,
die spezifisch aristotelische, ‘teleologische’ Formulierung des MuBegedankens nur
als Fortsetzung jener andern zu verstehen. Ein solcher Satz ist trotz seiner Evidenz
ebensowenig eine geistige Urzeugung, als ein dichterisches Motiv in seiner letzten
elegantesten Gestalt bei Horaz etwa ohne die formende Arbeit ganzer vorange-
gangener Dichtergenerationen méglich wurde. Wir sehen von einer eingehenderen
Vergleichung der referierten Texte ab und stellen nur fest, daBl Aristoteles die
Telosbestimmungen in enger Fithlung mit Platons Gesetzen trifft und sein mufle-
haftes Staats- und Lebensideal in Anlehnung an das Friedensideal der Nomoi
konzipiert. Da Ruhe und MuBle wertvoller als die Anstrengung und das natiirliche
Ziel des Handelns seien, ist fiir den Griechen Aristoteles eine GewiBheit, die keines
Beweises bedarf, ebensowenig als je bewiesen wird, dal die eddaiuovia das Ziel des
menschlichen Daseins sei. Wihrend nach einer im modernen europidischen Be-
wuBtsein verbreiteten, die Wirtschaftstheorien des Kapitalismus wie des Sozialis-
mus gleichermaflen beherrschenden, aber historisch nicht ohne die urspriinglich
méchtigen Antriebe des protestantischen Berufsgedankens zu verstehenden
Uberzeugung Arbeit und Anstrengung erst den Sinn des Daseins begriindens$, gibt
Aristoteles der bekannten gemeinantiken Wertung Ausdruck, wenn er die MuBe
iiber die Aktivitit stellt. Die Miihelosigkeit ist bekanntlich ein Kern aller Wunsch-
vorstellungen von der niedrigsten Schlaraffia der Komddie aufwirts bis zum Bild
der von jeder moinoig und mpdéic freien kontemplierenden Gottheit, der spekulativ

Eintracht und Sophrosyne beitragen. Wenn Plutarchs Quellen Sparta vielleicht im Gegen-
satz zu dem Spartabild bei Platon und Aristoteles mit Friedens- und MuBeziigen ausstatten,
wird es von anderer Seite deshalb gepriesen, weil es keine (als 7jdor?) abgelehnte) oyolsj
kenne. Maximus Tyr. Or. 34, 9 Hob. im Rahmen einer kynisierenden Empfehlung der
doety) (= mdvog, dydw): did Todro Xn ndory éni mhsiotov Elevdéoa e 008 v eiorjyy ayodiy
dyee (zur oyolr) bei Maximus vgl. ebd. 7 und Or. 15, 9ff.). Gleichen Geistes sind die Aus-
fiihrungen iiber die rigorose @eidw yodvov der Spartaner bei Aelian V. k.: kein Spartaner
ware leichtsinnig mit der Zeit umgegangen (dactwvedew vgl, Plutarch, Lyc. 24, 5, der um-
gekehrt die gaordvn der Spartaner bei yogol, dailas, diarpifal preist), indem er sie mpds Ta
& Tijc doeriic verwendet hiatte. So seien die Leute der Besatzung von Dekeleia von den
Ephoren schriftlich gewarnt worden, als diese von ihren Spaziergingen vernommen hatten :
€[] TEQLTATEITE. » (DG TOVPHOVTWY avTt@y pdllov 7j 16 odpa éxmovovvrww.

55 Vgl. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke (Berlin 1926) 135; Mus. Helv.
12 (1955) 203 ff.

58 Dariiber handelt der klassische Aufsatz Max Webers iiber Die protestantische Ethil: und
der Geist des Kapitalismus (Aufsitze zur Religionssoziologie I [Tiibingen 1920]), beziiglich
Luthers erginzt und prazisiert durch C. Holl, Gesammelte Aufsitze zur Religionsgeschichte I,
2. und 3. Aufl. (Tiibingen 1923) 240{f. 474 ff. Kant unterstellte auch den Bezirk der geistigen
éﬁsfivitﬁ.t dem neuzeitlichen Arbeitsethos, dazu J. Piper, Mufe und Kult (Miinchen 1952)




20 " Ernst Koller

gelduterten Vorstellung der geia {@vres. Aristoteles verbindet in seiner Formel
doyoAobuey va oyordlwuey diese aus dem elementar-triebhaften Streben nach dem
dolce far niente zu verstehende, aber durch Jahrhunderte aristokratischer Kultur
sublimierte Schiitzung der MuBle mit der gewissermaflen hesiodeischen Einsicht,
daB der Ponos, bei Hesiod und in manchen pessimistischen AuBerungen iiber das
Los des Menschen das depravierende Gesetz des gegenwirtigen menschlichen Da-
seins%, unabdingbare Voraussetzung des erst bei erreichtem Wohlstand gewéihrten
gliicklichen, vom Ponos der Erwerbsarbeit entlasteten Lebens sei®®. Nun aber
steht bei Aristoteles nicht die fiir das griechische AllgemeinbewuBtsein schlechthin
dperrj-lose Erwerbsarbeit, von der die Biirger nach dem Vorbild der Nomoi grund-
siitzlich frei sind (1328 b 391f.), auf der Stufe der avayxaia, sondern die fiir den
Pioc molitinds, den jene doch fithren, eigentlich konstitutive und nach unsern
iiblichen Vorstellungen im Leben des freien Griechen zentrale politisch-militérische
Aktivitdt. Die MuBle, welche gemiB einer hier nur durch die Hauptstellen Euripides
Ion 634%, Platon Thestet 172cd, Aristoteles NE 1177 b 4 kurz zu markieren-
den andern Tradition das Signum gerade des apolitischen Lebens ist, wird damit
zur idealen, der friedlichen Haltung des Staates im ganzen konformen Daseins-
weise der im Sinne der aristotelischen Wunschpolis ‘politischen’ Individuen. In
dieser Diskrepanz zwischen der in Akademie und Peripatos ausgebildeten flo:-
Theorie und der platonisch-aristotelischen Staatsentwiirfe zeichnet sich ein in
der Forschung meines Erachtens noch zu wenig beachtetes Problem ab, das in
unserem Zusammenhang allerdings kaum gestreift werden kann. Es geniigt, das
bezeichnete Staats- und Einzelideal mit den aus Pindar und Thukydides bekann-
ten und dort auch fiir die sich gegenseitig bedingenden Haltungen einer Polis im
ganzen wie des einzelnen Politen gebrauchten Begriffen sjovyia, dmeayuooivy

57 Dazu einiges bei J. Burckhardt, Griech. Kulturgeschichte I 391, der mit seinem einzig-
artigen Blick fiir das Menschliche im ITdvo; die ‘dlteste und eigentliche Begriindung’ fiir
das pessimistische Lebensgefiihl der Griechen erkennt. Anders bewertet wird natiirlich der
freie, MuBe voraussetzende adelige /7ovoc in den freien Leistungen der dpers), vor allem
durch Pindar (dazu, nicht richtig beziiglich Hesiods, F. Dornseiff, Pindars Stil [Berlin
1921] 591. und Schmid-Stahlin, Griech. Literaturgeschichte I 277). Von hier aus ist der kyni-
sche Preis des Ponos mit zu verstehen (Exempla Kyros und Herakles!). Wichtiger in un-
serem Zusammenhang ist, daB der I7évos auch im Athen des 5. Jahrhunderts aus dem Geiste
der moAvnpayuoodvy heraus hoch gewertet wurde (dazu etwa die Zethosrede in_der euripi-
deischen Antiope und verschiedene der bei Stobaeus 3, 29 und 30 gesammelten AuBlerungen
I1. pidomoviag und IT. dgyias), wihrend die MuBe des dmpdyuwy als fdorj und doyia disqualifi-
ziert wird.

8% Man beachte den Zusammenhang von doyoldia — mdvoc und oyxoly) — eddauovia bei
Aristoteles Polst. 1337 b 38. 39 b 17 bzw. 1334 a 25ff. 38 a 1; EN 1177 b 4.

8 Aus der umfangreichen Literatur zum Arbeitsproblem seien hier nur genannt das als
Materialsammlung noch immer sehr brauchbare Buch von B. Biichsenschiitz, Besitz und
Erwerb im griech. Altertum (Halle 1869), und die ausgezeichnete neuere Abhandlung von
A. Brake, Wirtschaften und Charakter (Frankfurt 1935). Auch die Arbeitsgesinnung Hesiods
unterscheidet sich darin grundsitzlich von allen modernen Verklarungen der Arbeit und
des arbeitenden Menschen, daB er die Arbeit an sich nicht als sinnvolles oder gar begliicken-
des Tun preist. Der ITdvos gehort nach der Lehre seiner pessimistischen Arbeitsmythologie
zu den groflen Uebeln, die den gegenwirtigen Weltzustand charakterisieren; vgl. Wilamo-
witz, Hesiodos Erga 138.

% Die Ionrede wie die Verteidigung Amphions im Agon der Antiope wiirdigt treffend als
Rechtfertigung des privaten Lebens kurz F. Solmsen, Hermes 69 (1934) 411ff.




MuBe und musische Paideia 21

zu umschreiben, um unmittelbar die richtige historische Perspektive zu ge-
winnen®. Die muflehaften Staatskonzeptionen Platons und Aristoteles’, gemi
denen der Staat nicht der Raum vordringenden politischen Ehrgeizes oder
kriegerischer Tat ist, nach denen er vielmehr das friedliche, umfassende ethi-
sche Formung voraussetzende Gemeinschaftsleben®® (diesen seinen eigentlichen
Sinn gewinnt bei Aristoteles das ‘Politische’ wieder®) und die Hingabe an
auBlerpolitische und auBerwirtschaftliche Lebensinhalte erméglichen soll, lassen
sich verstehen als staatspolitische Repristinationen des alten griechischen Ideals
der friedlichen, auf sich bezogenen Polis#. Dieses preist noch Pindar zum
Teil schon angesichts der Gefihrdung durch die aktivistische Politik des demo-
kratischen Athen; es ist ein Ideal, dem als gegensitzliche historische Auspri-
gungen die attische wodvmpayuooivy, die vieldeutige Haltung des demokratischen
attischen Politikers, und die kriegerisch-expansive Haltung Spartas zur Zeit
seiner Hegemonie im 4. Jahrhundert gegeniiberstehen®. Aus dieser Verschie-
bung der Haltungen im 5. Jahrhundert erklirt sich die eigenartige Umwertung,
die etwa das Ideal des 7jovyoc erfahren hat. Wihrend noch Pindar, in der dltern
Poliskultur ganz verwurzelt, damit sein politisches Wohlverhalten bezeichnet®s,

81 Uber sjovyla/dnpaypoctrn und molvmoayuootyn siehe die Aufsitze und Ausfithrungen
von H. Meder, Die attische Demokratie zur Zeit des peloponnesischen Krieges (Diss. Miinchen
1938) passim; W. Nestle, ‘Angayuocivy, Philol. 81 (1925) 129ff.; Wade-Gery, JHS 52
(1932) 4241.; M. Pohlenz, Menander und Epikur, Hermes 78 (1943) 270ff.; V. Ehrenberg,
IToAvmpaypoodvy, JHS 67 (1947) 461f.; H. Grossmann, Polit. Schlagworter aus der Zeit des
peloponnesischen Krieges (Diss. Basel 1950) 118ff. und passim.

62 Hier wiire im Sinne einer Vorgeschichte der platonisch-aristotelischen Forderungen
der auf alle Aretai ausgerichteten Paideia (vgl. noch Laches 184 c. 193b; Staat 430c¢. 619¢;
Phaid. 82b; Ges. 7110a) die Rolle der dgerai, namentlich der allen hybriden selbstischen
Strebungen entgegenwirkenden cwegooivy und dexatoodvy in der dltern Polisethik und im
Zusammenhang mit dem rjovyia-Ideal zu wiirdigen. Vgl. etwa Theognis 219£. 331f.; Solon
4, 5ff. 3, 91.; Pindar Puyth. 11, 51ff.; Nem. 7, 6; Ol. 4, 20; Pyth. 4, 263ff. Uber die Ver-
engung der dger?j im klassisch-spartanischen Staatsethos K. F, Hermann, Ges. Abh. zur
griech. Lit, (1849) 144f.; Ed. Meyer, Griech. Gesch. V 364 ff.

83 Zu erwigen ist in diesem Zusammenhang etwa Polit, 1333 b 35, moAszuxr) als Gegen-
satz der verworfenen dcomotixr) 1324 b 32 und passim; dhnlich stellt Platon der Parteiherr-
schaft (oraoiwreiar) als Zerrbild des Politischen die modireia gegeniiber Ges. 832¢. Vgl. S.10
und Anm. 30.

84 Vgl. Polit. 1324 b 41 ein & dv xai xa®” avrip pia noAig eddaipwry x.7. 4. 1325 b 23 dAda
unw 000 drpaxteiy Tac xad avrdg ndélews idovpdvas xai Lip ofrw npononuévas molitedeodas im
Sinne der alteren Poliskultur charakterisiert W. Jéager, Paideia I 1551f.

85 Der im Text angedeutete vielschichtige Zusammenhang kann hier leider nicht eingehend
begriindet werden. Man vergleiche etwa die Charakteristik Athens, des moAvrgayuocvvn-
Staates des 5. Jahrhunderts in der 2. Korintherrede bei Thukydides 1, 70, 8f. xai radra
HeTa névwy ndvra xal xwdivor 61° §Aov To¥ aldvog poydodo, xai amolavovar éldyiora
TdY dnagydvrav did To del xrdodar xal wire ooty dAdo T tysiodau 7] T Ta déovra mpdtar,
Svpupopdy e 0dy fjocory fjovyiav dnodypova 7 doyoilav éninovoy mit dem Bilde
des kriegerischen, unmiiBigen spartanischen Staates (der auch mit der zweitbesten Ver-
fassung der Politeia 548a gemeint ist, die moAsuodoa Tov dei yodvov dudyer, da sie Todg meds
néAepov pardov mepuxdrag 7 meds eiprjvny regieren 14Bt), dem Aristoteles nach dem Vorbild
der Nomoi sein muBehaftes Staatsideal gegeniiberstellt.

% Vgl. auch in der Sphragis von Pyth. 11, wo Pindar, seine eigene Stellung in der Polis
umschreibend, von der Tyrannis Abstand nimmt. 11, 55f. (Ueberlieferung gestort) wird
meines Erachtens weder von Schréder (Komm.) noch von Wilamowitz (Pindar 262) und
von Gundert (Pindar und sein Dichterberuf [1935] 85; anders H. Bischoff, Die Grnomen
Pindars [1938] 132, der auch zu der hier vertretenen Deutung der #f0ic kommt) zu-
treffend interpretiert. Es sei versucht, den Schwierigkeiten vom Ende (58) her beizu-




22 "~ Ernst Koller

kennzeichnet der Begriff im Umkreis des attischen Staatswesens den einem seiner
Wesensart nicht mehr entsprechenden apolitischen Typus, der sich dem Polis-
leben entzieht und den res privatae sowie der Mulle zugewandt ist. Es kann hier
nicht eingehend dargestellt werden, wie die attische Demokratie des 5. Jahrhun-
derts einen neuen Typus des politisch titigen Menschen ausprigte, dessen Ideale
sich von den in konservativen Kreisen weiterlebenden aristokratischen Traditionen
stark unterschieden. Lag dort das Schwergewicht auf auBerpolitischen Lebens-
inhalten (ra idia, Ta adrod, Agonistik, gesellschaftliche MuBle) und war die ge-
schiftige Bemithung um 7a »owd aus dem Geiste der dmoayuocivn fovyia verpont,
so riickte nun die politische Tétigkeit in der Offentlichkeit der Volksversamm-
lungen und Gerichte in das Zentrum der Interessen und absorbierte der kriegerisch
expansive Staat den Politen ungleich stirker. So ist es zu verstehen, dal schon
aus der Gesinnung der attischen modvmgayuoovy einerseits die ganz in den &dltern
Lebensidealen verwurzelte musische Paideia, deren praktischer Nutzen nicht leicht
aufzuzeigen war, giinzlich in Frage gestellt wurde, anderseits das sophistische
Epangelma einer unmittelbar auf die Erfordernisse des politischen Lebens aus-
gerichteten rhetorischen Ertiichtigung starken Anklang fand®’. Die hieraus er-
wachsene Musikkritik argumentierte zum Teil wenigstens verbliiffend &hnlich
wie der von Aristoteles an spéter zu besprechenden Stellen beniitzte Anwalt der
amusischen spartanischen Zucht, sie soll deshalb an dieser Stelle mit einigen
Stellenhinweisen wenigstens gestreift werden. Nach einer Nachricht, die dem
Kimons konservativen Kreisen nahestehenden Ion von Chios nicht zum Lobe des
Themistokles vermittelt wurde, habe sich dieser als Verdchter der musischen

kommen. Hier kénnen wir in der so nachdriicklich als xgdriorov xréavor betonten eddvvuos
xdoes nur die Begriindung der xaillwy puélavog Pavdrow éoyarid und mopdv als Kausalparti-
zipium verstehen. ‘Schonerer Tod dank eines unbefleckten Namens’ ist das komparativische
Korrelat zu dem in dem gedrungenen, unpedantischen Stil nicht ausgefiihrten Tod dessen,
der seinen Kindern keinen guten Ruf zu hinterlassen hat. Dann muB} aber im Vorangehen-
den der ganze Nachdruck auf dem im Leben bewiesenen Wohlverhalten liegen und nicht
auf dem durch das ohnehin quasi-parenthetische ¢dovegoi & dudvorrar (dzq ?) aufkommen-
den Nebengedanken, und aiva #figic 55 b bezieht sich nicht, wie die Interpreten annehmen,
auf die gdovegol (wozu auch die gar nicht imstande sind, die nur dpavror foéucy kénnen
V. 30), sondern ist wie Ol. 7, 90 und sonst die vermiedene (pevyerr = vermeiden, vgl. Pyth.
2,51) Hybris dessen, der sein dxpov in Ruhe genieBt (jjovyd). Nun erweist sich die rjovyla des
Versanfanges in ihrem priagnanten politischen Sinn als Gegensatz des die Polisgemeinschaft
iiberschreitenden hybriden Machtstrebens, der sich mit den mitschwingenden Neben-
bedeutungen wohl vertrigt, denn im véucodar eines dxgor liegt auch das ed ndoyew, wozu
wohl ein Anrecht hat, wer sein dxpov erreicht hat. Dieses ist natiirlich nicht, wie Gundert
a. 0. 856 meint, Gegensatz zu ta péoa, sondern im Sinne des dvvara patduevor év dduxig, die
Hohe, die einer erreichen darf und soll, ohne sich in Hybris zu verstricken, und die Pindar
nun erreicht hat. Die agonale Nuance in térapuar und pawduevos berechtigt, hier auch die
Rubhe des Siegers nach dem Kampfe mitherauszuhoren, die Pindar Nem. 9, 48ff. mit
ihrer symposiastischen Stimmung beschwért und die Herakles im Olymp als erlesenen
Ruhm fiir die Miihen seines Heldenlebens erlangt hat (die von Homan zuerst gestrichene
Konditionalpart. &i ist in 55 zu restituieren; dem hier vermuteten Sinn entspricht gut die
von Bowra in seinen Text aufgenommene Lesung Thierschs in 55). sjovyla bei Pindar ist
eben vieldeutig, aber etwas Politisches schwingt in allen Stellen, die hier nicht vorgelegt
werden kénnen, mit.

87 Vgl. die Bemerkung Vetters s. v. Musikunterricht, RE XVI 887, iiber den Niedergang
des Musikunterrichtes.




MuBe und musische Paideia 23

Paideia bekannt (FGrHist 392 F 13 Jac. = Plut. Kimon 9,1). Als Knabe darf
Ion in Athen bei einem Grastmahl zugegen sein, zu dem auch Kimon geladen istSs.
Der Kleine wird nach der Libation aufgefordert, zu singen%, und erntet von den
Anwesenden das Lob, er konne dies schon besser als Themistokles, der selbst be-
kenne, er habe weder zu singen noch die Kithara zu spielen gelernt, verstehe es
dagegen besser, die Polis reich und méchtig zu machen. Ein solcher Ausspruch
klang in der Wiedergabe dieses Kreises kaum schmeichelhaft fiir seinen (angeb-
lichen ?) Urheber™. Wie Ion anderwirts (FGrHist 392 F 15 Jac. = fr. 6 v. Blum.)
10 uuerés xal Vypov xal pspovowpudvov év Tais ovumepipopais an Kimon im Gegen-
satz zu der uodwrixr) durrio des Perikles rithmte, hat er in unserem Zusammenhang
vielleicht Kimon gegen den amusischen Themistokles ausgespielt’. Ausfiihrlicher
berichtet Plutarch Themist. 2, der junge Themistokles, schon als Knabe ein dezi-
dierter moAtTixdg, habe sich in seiner Freizeit nicht wie seine Kameraden frohli-
chem Spiel hingegeben, sondern fiir sich Adyo: erfunden und aufgesetzt, ndmlich
gerichtliche Anklagen und Verteidigungen seiner Kameraden (vgl. Xen. Inst. Cyr.
1, 2, 6ff.). So habe er auch die ethosbildenden und im Hinblick auf eine dem
Freien geziemende Freude gepflegten Facher (1@v maidedoewr tas pév idomotods
7] 7edg Ndoviy Twa xai ydow éAeviépiov omovdalopévas, vgl. mardeia doerr) und dea-
yoy als Zwecke der musischen Paideia bei Aristoteles) nur widerwillig gelernt, sich
aber den auf ovvesic und mpGéic ausgerichteten viel stirker gewidmet, als es sein
Alter habe erwarten lassen, eben der @voic gehorchend (vgl. Thuk. 1, 138). Plump
genug habe er sich deshalb spiter, bei den kultivierten gesellschaftlichen Unter-
haltungen (év taic éAeviepiois xai doreious Aeyouévais dtatefaic) von den ‘Gebilde-
ten’ beldchelt, mit dem oben zitierten Apophthegma seine musische Unbildung be-
schonigt™. Deutlich kommt die amusische Gesinnung des attischen Polypragmon
zu Wort im Angriff, den der euripideische Zethos im Agon der Antiope gegen das

68 Meines Erachtens nicht zutreffend entnimm¢t Diehl s. v. Ion, RE IX 1861, der Plutarch-
stelle, Themistokles sei personlich dabei gewesen (durch v. Blumenthal nicht berichtigt),
woraus er chronologische Schliisse zieht.

8 Anders als Hug s, v. Symposion, RE 2. R, IV 1273, referiert, singt doch wohl nicht
Kimon selber, sondern der Kleine, Dann erst erhilt die Geschichte ihre Pointe: ‘Du ver-
stehst es ja schon besser als Themistokles.” Dafl Kinder beim Symposion singen und spielen,
ist nichts AuBergewohnliches: Aischines In Tim. (1) 168 vom kleinen Alexander, Xeno-
phon Conviv. 3, 1, die kleine Iphigenie bei Euripides Iph. Aul.

% Deutlich geht dies aus Plutarch 7'hemist. 2 hervor, wenn Themistokles’ Art, sich zu ent-
schuldigen, als pogrixdregor charakterisiert wird, was Gegensatz des élcv#égiow ist. Vgl. Quin-
tilian Inst. 1, 10, 19 unde etiam ille mos, ut in conviviis post coenam circumferretur lyra; cuius
cum se imperitum Themistocles confessus esset, ut verbis Ciceronis utar, est habitus indoctior.

1 Umgekehrt wurde Kimon durch Stesimbrotos v. Th. als amusisch stilisiert (FGrHist
107 F 4). Anders als Jacoby urteilt Grossmann a. O. 157.

2 Das Apophthegma noch bei Prokop De aedific. 1, 171. Themistokles amusisch auch nach
Philodem De mus. 4, 11, 3 K. Cicero Tusc. 1, 4, Quintilian Inst. 1, 10, 19, Ob das bekannte
realistische Bildnis des Themistokles aus Ostia (s. K. Schefold, Die Bildnisse der antiken
Dichter, Redner und Denker [Basel 1943]) den Staatsmann in diesem Sinne stilisiert ? — Wie
gesteigerte Varianten der Themistoklesanekdote wirkt, was Plutarch, Reg. et imp. apophith.
175b vom amusischen Gelon (vgl. Aelian V. k. 4, 15), ib. 174{. und De Alex. m. fort. aut virt.
344b vom Skythenkonig Antheas berichtet. In unsern Zusammenhang ist die Nachricht
Platon Men. 93d zu ziehen, Themistokles habe seinen Sohn Kleophantos zu einem tiich-
tigen Reiter (!) ausbilden lassen,




24 Ernst Koller

musische Lebensideal seines Bruders richtet™. Wenn er die Musenkunst einer die
Physis im Sinne der dvavdpia, palaxia™ entstellenden Wirkung bezichtigt und
Amphion Energielosigkeit® vorwirft in den Aufgaben, wie sie Haus, Staat und
Freunde dem Manne stellen, so nimmt er zum Teil schon genau jene Einwinde
vorweg, die die von Aristoteles 1340 b 40 beriicksichtigten tivec gegen die Musik-
iibung erheben. Zethos ist im Geiste des Mythos als Krieger stilisiert, der sich
wie Hippomedon und Tydeus nach der Leichenrede der euripideischen Hiketiden
(881ff. 901ff.) von den 7jdoval Movo@y fernhilt und ausschlieBlich kriegerischen
Bestrebungen im Dienste der Polis hingibt. Aber in der Retouche, die seine Worte
im Munde des platonischen Kallikles erfahren?, tritt der zeitgeschichtliche Sinn
dieser Gestalt deutlich hervor: Zethos vertritt schon bei Euripides das attische
Ideal des in der Offentlichkeit handelnden und redenden Menschen. Den &ltern,
von Euripides wiederholt mit Neigung gezeichneten Typus des dmodyuwr verkor-
pert Amphion. Er wei}, dall er mit seiner cogia, 7jovyia, yvéyun der Polis in Krieg
und Frieden mehr niitzt als der moAvmodyuwr mit seinem hemmungslosen Tatwillen
(Antiope II B 20, 24{., 26-29 Suppl. Eurip. ed. v. Arn.), und distanziert sich nicht
etwa schlechthin von der Polis, sondern nur von den verderblichen 6ffentlichen
Hindeln und dem Parteitreiben (B 341.); am Schlusse des Stiickes wird Amphion
von Hermes auch als Konig eingesetzt, Zethos ihm als Schwert an die Seite ge-
stellt (Ant. IV C 2 62if. v. Arn.; das dvuocidés unter dem herrschenden Adyov
Zyov). Dafl Platons Philosophenherrscher geschichtlich unter anderm aus dem
alten, im Grunde politischen amgayuooivn-Ideal zu verstehen sind, sei nur an-
gedeutet. Doch wire in einldBlicher Interpretation die eigenartige Ambivalenz
dieser Figur herauszuarbeiten; Amphion ist eine Gestalt, die mit ihrem Kultur-
willen in der politisierten Polis keinen Raum mehr hat und sich den x»ald als In-

73 Vgl. H. Schaal, De Euripidis Antiopa (Diss, Berlin 1914) ; N. Wecklein, Philol. 79 (1924)
51ff.; F. Solmsen, Philol. 87 (1932) 1{f. und vor allem Hermes 69 (1934) 44 ff.; Pohlenz,
Griech. T'ragodie I 4401. II 127. Schaal ordnet (in seiner von Wilamowitz begutachteten Diss.)
die Fragmente im allgemeinen richtig ein, doch ist meines Erachtens seine Vermutung ver-
fehlt, in B 26 Suppl. Eurip. ed. v. Arn. werde die ars rhetorica gelobt, was sich schon im
Hinblick auf Platon widerlegt ; dieser hitte einen schlechten Takt bewiesen, wenn er — und
dies im Gorgias! — einen Anwalt des e¢J Aéyerw zum Symbol des fiog év gidocopia gewihlt
hitte; dazu Euripides’ sonstige Einstellung zur Rhetorik! ITI 6 A (206 N.) gehort auch
nicht in den Agon und nicht dem Chor, was schon die Linge widerlegt, sondern der Antiope.

74 Dies ist genau der Sinn von yvvaxouiup diargénes uoppduate. Ueber dvavdplia als Schlag-
wort der radikalen modvmodypoves s, W. Nestle a. O.; G. Grossmann a. O.

78 doyia, vgl. B. Snell, Philol. 97 (1948) 126 Anm.

" Vgl. Antiope 11 A 13f. Suppl. Eurip. ed. v. Arn, ndds ydg copév Tovr’ éatw, ijric cdpud
Aafovioa Téxvn par’ Ednxe yeigova (vgl. b 19) mit Aristoteles Polit. 1341 a 7 ... ujre 10 odua
motely fdvavooy xai dyonozov ... vgl. 1337 b 11 vds Te Towavrag téyvas doar 10 odua napacxevd-
Covow yeipov diaxeiotar favavoovs xakoducy. Korperliche Deformation durch sitzende Lebe-
weise, einformige Tatigkeit usw., gehort ja zu den Wesensziigen des Banausen; s, die Stellen
bei Biichsenschiitz a. O. 265f.

" Platon aktualisiert die Verse, indem er A 8 oit’ v domidog xvver durch ... ofir” dv Sixeng
Poviaioe ... spdioeiag und A 22 moAéuwy eduovoiay durch mpayudrww sduovoiay variiert, s.
Olympiodor z. St. Aehnlich gewinnt das musische Lebensideal Amphions, das allerdings
schon bei Euripides wie eine Maske wirkt, durch die schon iiberall der fios ®ewgnrixds blickt,
die Ziige des elenktischen Lebensideals des Sokrates; Platon ersetzt nach Olympiodors Zeug-
nis navoar peAdv durch navoar EAéyywv.




MuBe und musische Paideia 25

halten eines kultivierten privaten Daseins zuwendet?. Nur bedingt kann wohl der
Musikfeindlichkeit der Zethosrede die bei Eupolis fr. 3 K. (Aiges) sich zu Worte
meldende Skepsis an die Seite gestellt werden (xai {7y uaddvra pndé rdyve.
uovoixiic)®. Wenn dort die musische Beschiftigung primér aus der Gesinnung des
moAvmedypwy im Namen eines politisch-kriegerischen Lebensideals abgelehnt wird
und das wirtschaftliche Motiv nur beildufig anklingt (Ant. IT A 12, 24, 26 v. Arn.),
glauben wir, wie es der sozialen Sphire der Komddie auch eher entspricht, aus
der Eupolisstelle jenen platten Utilitarismus herauszuhoren, der alle Bestrebungen
nach ihrem materiellen Ertrag bewertet. Ahnlich fragt Strepsiades in den Wolken
648 7i 6¢ Y’ peMjoove’ of gvduol mpos v° dApira; weite Kreise konnten sich eben den
Luxus der musischen Paideia nicht leisten und hatten wohl auch kein Verstindnis
fiir reine Bildungswerte im Sinne der von der Aristokratie iibernommenen éAev#éptog
maudela®, Ahnlich ist wohl auch Eupolis fr. 42 K. zu beurteilen (0% dmoAfdEec
xat Totydwovs xai Abgag;). Dall man die im politischen Leben der Demokratie nicht
unmittelbar verwendbare musische Paideia gerade deshalb in Frage zog, erhellt
aus der mit alten Motiven spielenden 13. Rede Dios, deren Vorlage scheinbar ein
auch vom Autor des pseudoplatonischen Kleitophon beniitzter antisthenischer
Protreptikos ist®!. Endlich ist in unserem Zusammenhang die bekannte Nachricht
bei Ps.-Xen. Resp. Ath. 1, 13 vods 8¢ yvuvalouévovs adrddh xai Ty povoury
émirndedorrag xararélvrey 6 Ofjpoc zu erwihnen, deren traditionelle Auslegung
(MiBtrauen des Demos gegeniiber den musischen und gymnastischen Ubungen
der Aristokraten) durch die von Wilamowitz und Kalinka vertretene Deutung
(Abschaffung der professionellen Pflege von Musik und Gymnastik zu 6ffentlichen
Zwecken) in der Literatur noch nicht durchwegs iiberwunden ist®2, Mit der atti-
schen modvmgaypocidvn als Staatsethos und damit konforme politische Lebensform
der einzelnen Politen, in der die antimusische Haltung der genannten Zeugnisse
begriindet ist, teilweise wenigstens unverkennbar verwandt ist die kriegerisch-
imperialistische spartanische Staatsgesinnung, die unserem nach dem Zusammen-
bruch der spartanischen Hegemonie schreibenden Staatstheoretiker als Folie
seiner friedlich-muBehaften Poliskonzeption dient, und es ist deshalb nicht ver-
wunderlich, daB die musische Paideia im 4. Jahrhundert von den Anwilten des

78 Amphions Replik ist also nur bedingt als Rechtfertigung des privaten, von den Staats-
hidndeln (V. 35) distanzierten Lebens zu verstehen. 19£f. spricht sich noch das BewuBtsein
aus, da} der fjovyos, dmpdyuwr der wirkliche und bessere Polit ist. Vertieft wird diese Ueber-
zeugung bei Platon, der dem drpayuocitvy-Ideal den neuen Sinn des philosophischen Lebens
gegeben hat, durch Sokrates gegen Kallikles, den typischen moAvmodyuwr, vertreten,

® Dies gegen Schmid-Stahlin, Griech. Literaturgesch. 1 4, 116.

, % Reiches Material bei E. Kalinka in seiner kommentierten Ausgabe der pseudoxenoph.
AD. noA. zu 1, 13.

81 Uber die Beziehungen zwischen dem pseudoplat. Kleitopkon, Dio v. Prusa Or. 13
und der beriihmten Schilderung der alten Paideia im Agon der Wolken s. H. v. Arnim,
Dio v, Prusa (Berlin 1898) 256ff.; K. Joel, Der echie und der xenophont, Sokrates (Berlin
1901) IT 8171f.

%2 Trotz Kalinka entnimmt W. Nestle, Vom Mythos zum Logos (Stuttgart 1940) 436
Anm. 46 der Stelle, daB ‘der Demos die musischen Ubungen der Aristokratie mit MiBtranen
betrachtete’. Skeptisch ist auch Grossmann a. O. 177, Anm. 197.




26 V Ernst Koller

spartanischen Staates ebenfalls in Frage gezogen wurde. Das Lakedimon des
5./4. Jahrhunderts war ja bekanntlich in engem Zusammenhang mit der Verengung
geiner ganzen Gesinnung auf die kriegerischen Werte vom musischen Geist des
archaischen Sparta, den deutlich etwa Alkmans &omet yap dvra 1@ owddow To xaAds
wiageidny (fr. 100 D.) bezeugt, lingst abgekommen?3, und wie sein kriegerisches
Staatsethos iiberhaupt muBte auch die einseitig auf d@rdocla, xaorepia ausgerichtete
kriegerische Ertiichtigung (yvuvaleodar mgos vovs mévovs 1333 b 11) von den Lob-
rednern Spartas gerechtfertigt werden. Auf ihre Vorbehalte gegeniiber der musi-
schen Paideia werden wir im Zusammenhang mit der aristotelischen Replik zu-
riickkommen.

Wir haben uns nur scheinbar weit von unserem Thema, der Stellung der Musik
im Wunschstaat des Aristoteles, entfernt, wenn wir auf die enge, auf Abhéingigkeit
der homologen Ausfithrungen bei Aristoteles beruhende Verwandtschaft, wie sie
zwischen dem friedlichen Staatsethos und dem muBehaften Lebensstil im Nomoi-
staat und in der aristotelischen Wunschpolis besteht, und weiterhin auf das in die-
sen Staatsentwiirfen erneuerte alte Polis- und Lebensideal der 7jovyia dmpayuosivn
hinweisen, das mit seinen Inhalten schon im 5. Jahrhundert aus einer verwandel-
ten Polisgesinnung heraus in Frage gezogen wird. Die Musenkunst steht ja einer-
seits als vorziiglichstes Mittel jener auf alle dperal ausgerichteten ethischen For-
mung, wie sie das MuBeleben im Frieden voraussetzt, und als schéner Inhalt der
MuBle anderseits in engster Beziehung zu der Friedenshaltung der aristotelischen
Wunschpolis und dem muBehaften Lebensstil der Politen. Da Aristoteles aber
diese Staatskonzeption unverkennbar unter dem Vorbild der platonischen Nomoi
gefalt hat, ist das Prijudiz unabweisbar, daB er sich nicht nur in der auch von
ihm anerkannten paideutischen Bedeutung der Musik (mgos 70 7jfoc 1340 a H1f.)
wenigstens grundsitzlich den’ ethischen Wertungen Platons anschlieBt, sondern
die Musik auch unter dem Eindruck des musisch reich durchwirkten Biog eignvixds®

8 Uber die Bedeutung des Musischen im archaischen Sparta s. J. Burckhardt, Griech.
Kulturgesch, (herausgeg. von J. Oeri, Berlin 1898) I 116£f., F. Stossl in Fumusia, Fest-
schrift f. E. Howald (Ziirich 1947) 112ff. Zur dnawdevoia der Spartaner im 4. Jahrhundert
8. Platon, Gesetze 673b, Hipp. m. 285b—286b, Isokrates Panath. 658, Aristoteles Protr.
fr. 3 W., zu entnehmen auch aus Xenophon Resp. Lac. 2, 1; vgl. Wilamowitz, Platon 11
309 Anm. 2. Die gegensitzlichen Zeugnisse aus verschiedenen Zeiten hatten die Wider-
spriiche in der spateren Literatur iiber spartanische Antiquitdten zur Folge. Vgl. Plutarch
Inst. Lac. 273a yodupara &vexa tijc yoelas éudviavoy: Tdv 8é Ao nadevpdrwv Eevnlaciay
énowotvro ... 7) 08 maudela v adroic mpoc T doyeodar xald¢ (gegenteilige Wirkung befiirchtet
Aristoteles Polit. 1333 b 291f.) xai xagrepsiv movotvra xai paydusvov vixdy 7 amodvijoxew.
Dasselbe steht in der Lykurgvita 16, 10, wo der Passus @y 0¢ dAdwy nadevudray Eevnlaciay
énowotvro aber bezeichnenderweise ausfillt, weil der Widerspruch zu dem aus anderer Quelle
stammenden Bericht in 21, 11f. 7j 8¢ mepl Tds Pddc xai va uédn maldevois ody ffrrov éomovdd-
Eevo ijc v Toic Adyois edlnAias (anders Thukydides 4, 84; Cicero Brut. 13, 50; Sextus Emp.
Adv. math. 2, 21) allzu krass wire. Ebenso Athenaeus 632f, Spartaner seien moivuadseic
und dxpefeic in Musik. Hingegen negativ urteilt Aelian V., k. 12, 50, Pausanias 3, 8, 1. In
der musikethischen Literatur gelten die Lakeddmonier unter anderm als Prototypen der
richtigen paideutischen Musikpflege.

8 Die Musik steht nach der Formulierung Theilers, Heimat und Humanitit, Festschrift
fiir K. Meuli (Basel 1951) 196, ‘im wesentlichen auf der Friedensseite des Lebens’. In diesem
Zusammenhang wire die Bedeutung besonders der friedlichen owpgoodvy als Gegenpol




MuBe und musische Paideia 27

als Inhalt der oyods) und dixywyrj im Frieden gewiirdigt hat. Daf die musische
dtaywyr) eine von Platon her zu verstehende Bewertung der Musik ist, wird dann
glaubhatt, wenn sie nach der Auffassung des Philosophen innerlich mit der musi-
schen matdela zusammenhingt (der grundsétzliche Zusammenhang von oyoly-
dtaywyr) und maideia, abgesehen von der Musik als ihrem Mittel, wurde schon eini-
germaBen deutlich), insofern als die ‘schéne’ Freude, wie sie die musische diaywy)
vermittelt, dem wertvollen ethischen Gehalt und den diesem entsprechenden Aus-
drucksformen entspringt und deshalb ethische Paideia im Geiste ‘schoner’ Musik
voraussetzt. Wenn dieser von den Interpreten verkannte Zusammenhang zu Recht
besteht — und dies zu erhéirten ist das besondere Anliegen der nachfolgenden Be-
sprechung der in Arist. Pol. VIII enthaltenen Gedanken iiber die Bedeutung der
Musik in Erziehung und Leben —, vertrégt sich die diaywysj durchaus mit den ethi-
schen Auffassungen Platons und kann sie historisch mit der ethisch begriindeten
‘richtigen’ yapd der musisch kultivierten Nomoipoliten verkniipft werden. Weiter-
hin ist in den obigen Ausfiihrungen der Blick wenigstens frei geworden auf das
friedlich-festliche alte Polisideal, in dem die theoretischen Neuschépfungen der
Philosophen geistig wurzeln. Es wiire die Aufgabe eines eigenen Kapitels, die
mufllehaften Ziige (Kult, Mahl usw.) der alten Polis (Pindar!) herauszuarbeiten
und dabei die besondere Rolle der Musik und den innern Zusammenhang des
muBehaft-musischen Lebens mit der Friedenshaltung der Polis nach innen und
auflen im Sinne der 7jovyia zu wiirdigen®. Dieser meines Erachtens wichtige kultur-
geschichtliche Hintergrund kann an dieser Stelle nicht gezeichnet werden. Hier
sei nur gerade auf Pindars, des Kiinders der 7jovyia®, Preis der sittigenden, Krieg

und Korrektiv der dvdgeia bei Platon (Politesa- Politikos-Nomoi) zu erwigen, dabei die be-
sondere Beziehung der Musik zu owggoavvy/rjovyia.

85 Den Zusammenhang von 7jovyfa und Mahl und weiterhin musischer Unterhaltung er-
hellt etwa Solon 3, 9f. D: die #jyeudve; verstehen es in ihrem hybriden Sinn nicht, den
%dpog zu bezwingen (als — mit der Sprache des 5. Jahrhunderts zu reden — echte moAvmody-
poveg) noch magovoag edpooovvas xoousv darrds év fjovyine. Folge ist nach V. 19 ordois
Eugulog und wéAepoc, vel. 4, 5. Dazu sind die sogenannten ‘apolitischen’ Ziige der solonischen
Dichtung iiberhaupt zu nehmen. Pindar Nem. 9, 48 rjovyia 6& @uiei uév cvundoior:
veodalys & adéerar paidaxd vixapopia ovv Gotd§. Pyth. 4, 281 ff. Damophilos hat es in der
Verbannung gelernt, Vermessenheit zu hassen; er wiinscht jetzt nur, sich an Apollons Quell
des Mahls zu erfreuen und év z¢ copoic (den Vorfahren der memaidevuévor bei Aristoteles)
Sadadéay @pdouyya Bacrdlev molditarg rovyie Huyéuev. Vgl ferner die Schilderung des
rjovylag Bloros im Chorlied Euripides Bacchen 389 ff. : statt vermessenen Zielen nachzuhéngen
(=mnoAvmgayuocivy) Freude am Gegenwirtigen (vgl. Solon 3, 9 D) bei Wein, Tanz, Musik,
Opferschmausen. Die 7jovyla schlieBt natiirlich nicht den Willen zur titigen doersj aus, wenn
auch die dyadol der Theognideen hierin eine etwas andere Gesinnung an den Tag legen als
jene Pindars (vgl. H. Frankel, Dichtung und Philosophie [New York 1951] 563). Diese aber
bewahrt sich vorwiegend in der Agonistik, hat also keinen ‘politischen’ Charakter; diese
Gesinnung verkérpert noch der euripideische Hippolytos, der V. 1016ff. mit dem Willen
zum dpaotijoiov zugleich die Abneigung gegen das politische Machtstreben bekundet.

80l 1,98; Pyth. 1, 11f. 1, 70. 4, 286. 8, 11f. 11, 50; Nem. 1, 70. 9, 44/48 und — in unserem
Zusammenhang besonders wichtig — Paian f. Abdera fr. 51 II Schr., 20ff. Bowra (dazu
Wilamowitz, Sappho u. Sim. 2461f,; Pindar 319), wo die 7jovyia als Erfolg der kriegerischen
Miihen gefeiert wird (udyfoc fovyiay péoer xaiodp xavaPaivaw), vgl. Pyth. 8, 11f., bes. 3£, in
diesem #jovyla-Ideal wurzeln die platonisch-aristotelischen Friedensgedanken, wie sie Aristo-
teles ZN 1177 b 4 auf die pragnante Formel doyolodusda yde va ayoddiwusy xal mwodeuoduey
W’ eipfyny dywuey bringt. Alle Stellen, ob primér Ruhe des Siegers, Friede des Alters, Ein-
tracht der Stinde, Friede der Polis im Innern und nach auBen, sind vorwiegend oder jeden-




28 Ernst Koller

und Aufrubr bezwingenden Wirkung der von Apollon gestifteten Musik im be-
rithmten Eingang der ersten Pythie und im fiinften pythischen Gedicht V. 68
hingewiesen.

4. Musikprobleme in der aristotelischen Politik. Buch VIII , Kapitel 3/5/6

a) Kapitel 3

Die povouwe) kommt als Teil der iiblichen zeitgendssischen Elementarbildung
freier Knaben® neben yoapuarva) yeapue) yvuvacrea) im 3. Kapitel zur Sprache.
Aristoteles geht also, was fiir die traditionalistische Geisteshaltung seiner Wunsch-
politik bezeichnend ist, von der historisch gegebenen Paideia aus und sucht sie
aus den Intentionen ihrer einstigen Begriinder zu rechtfertigen. Wéhrend sich
yoauuatixy und poapixr] aus ihrer evidenten Niitzlichkeit im praktischen Leben
ohne weiteres verstehen lassen (sie reprisentieren die auch fiir den Freien als not-
wendig anerkannten Kenntnisse, welche sich als solche in den grundsétzlichen Be-
stimmungen des 2. Kapitels 37 b 4 aus dem Komplex der blo8 niitzlichen Kiinste
abheben) und die Gymnastik zur Tapferkeit fiihrt, ist man iiber den Zweck der
Musik geteilter Meinung: ‘heute suchen die meisten in der Musik nur Lust, die
Alten aber haben sie urspriinglich in die Paideia eingefiigt, weil die Natur selbst
bestrebt ist, nicht nur richtig téitig, sondern auch schon miilig zu sein’. Aristoteles
unterscheidet in den periphrasierten Gedanken zwischen einer modernen rein hedo-
nistischen Bewertung der Musik, gemif der sie — das Folgende wird es noch ver-
deutlichen — nur lustvolles Spiel und vergniigliche Unterhaltung bezweckt, und
der Auffassung der einstigen Begriinder der musischen Paideia, die in der Musik
einen Inhalt schon gestalteter MuBe erkannten. Die erstere ist mit dem von Platon
radikal abgelehnten Hedonismus der ungebildeten Massen (37 b 28 »dv uév yap
ws Ndovijc ydow ol mAciorol uetéyovow avriic, vgl. Ges. 655¢ xairor Aéyovaly ye oi

falls auch politisch zu interpretieren (vgl. Wilamowitz, Pindar 385). Charakteristisch ist
die hier noch ungebrochene Einheit von Staats- und Individualethos, wie sie die Staats-
utopie der Philosophen wieder herstellt (vgl. nur Polit. 1333 b 37). Die platonisch-aristoteli-
sche Staatstheorie gibt dem im Athen des ausgehenden 5. Jahrhunderts (ganz anders noch
Solons Ideal 3,9. 4,5 D u. a.; von hier lassen sich direkte Verbindungslinien zu Pindars Polis-
ideal ziehen) zum dygeioc deklarierten fjovyos — dnodypwy (Thukydides 2, 40, 2; Euripides
Med. 299, Zethosrede der Antiope) wieder ein Daseinsrecht in der Polis, erhebt ihn sogar
zum berufenen Lenker des Staates. Staat und Individuum diirfen keine auseinanderklaf-
fenden Lebensziele haben. Die Rede, wonach Platon die Polis wieder aufgerichtet habe, ist
gelaufig. Es wire an konkreten Einzelziigen aufzuzeigen, wie die Staatsutopie der Philo-
sophen altes ‘politisches’ Gesinnungsgut aufgreift und vertieft. Dazu gehort auch die Rolle
der Musik. Zu Pindars 7fjovyla vgl. H. Gundert, a. O. passim, und Der alte Pindar in ‘Mnemo-
syne’, Festschrift fiir Theodor Wiegandt (Miinchen 1938) 9ff. (iiber Pyth. 8).

87 Es sind, abgesehen von dem auch bei Ar. nur angehingten Zeichnen (dazu Marrou
a. 0. 188, Jiger Paideia I1 303) dieselben Unterrichtsgegenstinde, wie sie Platon Prot.
312b, Crit. 50d, Alc. 106e, Theag. 122e, Xenophon Rep. Lac. 2, 1 als normale Unterrichts-
gegenstinde zeigen. Als zusammenfassende Bezeichnungen braucht Aristoteles die Aus-
driicke 37 a 21 ai xavafefAnpévar viv padijoerg, 37 a 8 1) dumoddw naidsia, 38 a 36 Td xara-
Pefinuéva naidedpara. In diesem Sinne 7j xowvs) mawdeia bei Aischines T'im. 187, derselbe Aus-
druck bezeichnet aber eine gehobene Allgemeinbildung bei Isokrates Antid. (15) 190; Panath.
(12) 209, wofiir in nacharistotelischer Zeit der Begriff &xiioc mardela aufkommt. Zum
ganzen vgl. O. Mauch, Der lat. Begriff disciplina (Diss. Basel 1941) 11 ff,




MuBe und musische Paideia 29

mheloror %A, und die oben 8. 11 genannten Stellen) ohne weiteres zu gleichen, was
sogleich die Vermutung weckt, dal Aristoteles bei dem muBehaften Sinn der Musik
auch die von Platon als dpfdc, ¥aAds yaipew anerkannte und stéindig gegen jenen
um das »aAdy unbekiimmerten Hedonismus der Masse abgesetzte musische Freude
der memaidenpuévor im Auge hat. Jedenfalls geht es, wenn man die Identitéit der dem
platonischen dpd@¢ yadpew wie der Musik 7gdg diaywyry bei Aristoteles entgegen-
stehende hedonistische Bewertung der Musik recht bedenkt, nicht an, die der
oyolr) dienende Musik mit Lienhard als eine ‘besondere hedonistische Gattung’
von der ‘ethischen’ Musik abzuheben und in ihr einen (wie gleich hinzugefiigt
werden muB: verungliickten) Versuch des Aristoteles zu erkennen, eine ‘gewisse
(attung der hedonistischen Musik’ gegen Platon, ‘der die hedonistische Musik
samt und sonders verworfen hatte’, zu retten®. — Das Stichwort 37 b 31 gibt
nun AnlaB, die im A Kap. 13 getroffene Bestimmung, wonach die Mufle das
Telos des guten Staates sein muB, in Erinnerung zu rufen und unter dem Gesichts-
punkt 6r¢ del mototvrac oyxoddfeww 37 Db 35 auszufiihren. Uberraschend wendet
sich Aristoteles gegen eine Auffassung, die das Spiel (zatdid, wir iibersetzen in der
Folge oft auch sinngemiB ‘Vergniigen’) als Inhalt der MuBle betrachtet und damit
gemiB dem Axiom doyodotuey va oxordfwuey zum Lebenszweck erhebt. Wenn
sich zunédchst die Vermutung aufdringt, Aristoteles polemisiere hier gegen jenes
Lebensideal des mailovra diafiwtéor (vgl. 37b 36 0d ydge o7 mallovrag) im platoni-
schen Gesetzesstaate 803e®, ist dagegen sofort zu bedenken, da die prinzipielle
Sonderung von oyolj-eddaupovia und madea 37 b 351f. bloB im Hinblick auf den
Musikzweck vorgenommen wird und mit den unmittelbar vorher 37 b 28 ange-
deuteten zwei Bewertungen der Musik, der hedonistischen der Modernen und der
eudaimonistischen der Alten, korrespondiert®; mailovras 37 b 35 entspricht 7jdovijs
xdow ib.b 28, die watdid wird auch in der Folge stéindig als 7dor?) qualifiziert, hat
also mit dem religi6s inspirierten Spielbegriff der Nomoi nichts zu tun. — «Dies
kann unméglich richtig sein», bemerkt Aristoteles (dessen Mannesideal eindeutig
der omovdaioc ist und der keine tiefsinnige Koinzidenz von omwovd) und maided
kennt) gegen jene MuBeauffassung kurz und weist der matdid, als deren Merkmale
dveais 37 b 42 und 6o 38 a 1 genannt werden, als Erholung (évdmavoig) in den
Zeiten der ihrerseits durch advoc und ovvrovia 37 b 39 charakterisierten doyodia
einen auf diese bezogenen biologischen Sinn zu; zu geeigneter Zeit und wohl-
dosiert angewendet, hat das Vergniigen die Wirkung eines Heilmittels nach den

88 So Lienhard a. O. 32f., bestimmt durch Abert, Ethos 9ff. Wir werden uns im folgenden
noch 6fters kritisch gegen L. wenden miissen, weil das Dogma von der ‘rein moralistischen
Auffassung der Musik des Damon-Platon’ (S. 34), das eine sorgsame Lektiire von Nomos IL
schon hitte erschiittern miissen, bei L. zu argen Fehlschliissen fiihrt.

8 Wie Newman, Komm. z. St., und R, K. Bury, Theory of education in Plato’s Laws,
Rev. Et. Gr. 50 (1937) 312 Anm. 1 (‘Aristote would seem to be rebutting Plato when he
argues in EN 1176 b 26 that it is dromov 6 tédoc elvar maudidy and that omovddlew 68 xal
novely rawdidc ydow NAlDiov paiverar, of. Pol. 1337 b 34ff.) annehmen. Bury muB das folge-
richtig als ‘one of Aristotle’s tilts at a windmill’ qualifizieren.

% So auch E. Howald, Eine vorplaton. Kunsitheorie, Hermes 54 (1919) 190, ohne die
Nomot in Betracht zu ziehen.




30 Ernst Koller

Miihen (stérkt und regeneriert also zu neuer doyoAla). Spitere Stellen werden diese
Vorstellung einer seelischen Erholung noch etwas verdeutlichen; es sei an dieser
Stelle nur bemerkt, wie exakt sie im Sinne einer Medizin d¢’ évavriwy ausgedacht
ist (gegen die owrrovia der doyoila wirkt die dveoig des Vergniigens; und dieses
schafft durch seinen Lustgebalt Erholung von dem mit Adn» verbundenen mdvog
der aoyolia, vgl. 37b 38 6 yag movdv detvar Tijs dvanmavoews mit 38a 1 xai dia Toy
7j 8o v7]v sc. bewirkt das Vergniigen Gvdzravoig). Das oxoAdletw hingegen, da es koinzi-
diert mit der als Strebeziel der Tétigkeit natiirlich nicht in dieser selbst enthal-
tenen, sondern von doyoAla = Adan freien und nach allgemeiner Uberzeugung mit
Lust verbundenen Gliickseligkeit, ist an sich lustvoll (d. h. wohl: die Lust der
ool ist nicht wie jene der zatdid/dvdravors innerhalb der doyoAia an eine voran-
gehende Unlust gebunden, vgl. 39 b 37, kommt also nicht — platonisch gesprochen
— nur als wadda Avnns zustande). Diese eudaimonistische Lust ist nicht mehr (wie
die gewissermafen physiologische der maudid/dvdraveis) eine fiir alle identische,
sondern sie varilert gemaB der sittlichen Verfassung oder dem Bildungsgrad der
einzelnen : der Beste gibt der besten, von den edelsten Inhalten der MuBe ausgehen-
den Lust den Vorzug (zadtyy uévror tipy fjdoviy odxér mpy adriy vedéaow, dlia
xa} éavrods Exaoros xTA. 38 a 8). Hierist von zweierlei 7jdoval die Rede, der als Heil-
mittel dem Ponos entgegenwirkenden Lust des Vergniigens und der Erholung
und der gemiB £ differenzierten Lust der MuBe. Stillschweigend gilt wieder als
Voraussetzung, daB die mit der eddaiuovia ja identische oyodr) das Strebeziel aller
Tétigen ist, es wird aber auch deutlich, dafl das von Aristoteles intendierte xaAdc
oyoldlew eine Fihigkeit ist, die Paideia sowohl im Sinne der sittlichen & als
der Beziehung zu xaAd voraussetzt. Es handelt sich also bei der Lust der MuBle
um eine sublimierte 7o, wie sie nur der memaudevuéroc im Umgang mit den
seiner sittlichen Verfassung konformen xald erfahrt, also im Falle der Musik nur
in der Beziehung zu einer ethisch wertvolle Haltungen darstellenden Kunst®.
Kunst- und Erziehungslehre sind nicht ‘in sehr unscharfer Weise gemischt™2, son-
dern sie stehen im aristotelischen Erziehungsbuche hier und, abgesehen vielleicht
von einzelnen Partien des 7. Kapitels, iiberall in einem notwendigen und engen
Zusammenhang. Die Lust der Mufle und jene des spielerischen Vergniigens werden
zwar 37 b 35ff. scheinbar ganz prinzipiell gesondert, aber die Unterscheidung
wird, wie schon bemerkt, im Hinblick auf den Musikzweck vorgenommen. Wir
diirfen deshalb beziiglich der gemi £%:c individuell verschiedenen eudaimonisti-
schen Lust an die Wertkorrelation erinnern, welche Gesetze 65656b ff. zwischen
@voig/&Poc und musikalischer Lustempfindung hergestellt wird, sowie den dort
wiederholt hervorgehobenen Gegensatz zwischen dem bildungsméBigen xaldg
xaioew und der 7jdovr) der Menge, v émrvydvrwr (6568e), die in der xowfj xai

91 Zutreffend urteilt A. Rostagni, Aristotele e aristotelismo nella storia dell’estetica antica.
Stud. It. N.S. 2 (1921) 1, 45 (vgl. 51): ‘Aristotele non ha bisogno di dirlo espressamente,
ma s’intende che la musica e tanto piu scusata ed apprezata in quanto I’dAevdegidrag e il
xaAdv sono termini che vengono fissati dall’ordine morale.’

92 So E. Howald a. 0. 190.




MuBe und musische Paideia 31

yhAvxeig povon (802d) aufgewachsen sind und sich an einer ‘bessern’ Kunst nicht
erfreuen konnen®. Wieder kann damit gerechnet werden, daBl Aristoteles bei der
bildungsmiBigen Musikfreude in der oyoAd7) jenes xadd¢ yalpeww der memoudevué-
vot im Sinne hat.

38 a 9 zieht Aristoteles aus der Erkenntnis, daB die Lust der MuBe nach dem
Bildungsgrad verschieden sei, die Konsequenz, daB man auf ein Leben der MuBe
bildungsméBig im Sinne muBehafter madeuara (anders lag 34a 11{f. das Gewicht
auf umfassender ethischer Formung mpds mdoas vas deerds, wie sie das xaidg
oyoAdlew eben auch voraussetzt) vorbereitet werden mull, und so unterscheidet
er die im Hinblick auf die Mulle zu erwerbenden Kenntnisse und Bildungswerte
als zweckfreie, in sich sinnvolle von den der doyoAia zugeordneten, die als blof3
notwendige (Gvayxaia) und mittelbare (ydotv dAAwr) zu gelten haben. 38a 13 ge-
winnt er den Anschlul wieder an die 37 b 32 durch die referierten prinzipiellen
Reflexionen unterbrochene Untersuchung der xavafefinuéva maideduara. Wurde
dort beziiglich der Musik eben noch behauptet, die Alten hétten sie im Hinblick
auf die MuBle in die Paideia eingefiigt, so wird dies nun auf Grund der im Zwischen-
stiick 37b 32-38a 13 vorgenommenen Unterscheidung zweckireier (oy0A#-)
Kenntnisse und notwendiger (doyolia-)Kenntnisse auch bewiesen. Da némlich die
Musik weder notwendig noch nutzbringend im praktischen Leben ist wie die iibri-
gen Gegenstinde der Elementarbildung, mul} sie dieser mgoc vy 8v 7] oyoli
dtaywyiy eingegliedert worden sein. Die dichterischen Belege fiir die Vorzugs-
stellung der Musik im MuBeleben der Alten 38 a 22 sind nur eine zusétzliche Be-
kriftigung dieser Argumentation®, Diese selbst ist im ganzen wieder ein Beispiel
der oben hervorgehobenen, in der EE empfohlenen Methode, den apriorischen
Logos (in unserem Falle 37 b 33ff. die MuBe ist Telos, es muB folglich auch zweck-
freie madeduara geben) durch das Zeugnis der Erga zu stiitzen (in unserem Falle
die iiberlieferte Paideia), und wirklich betont Aristoteles mit der in den Biichern

9 Das Korrelationsverhiltnis zwischen (aristotelisch ausgedriickt) £ und 7jdors) im
Musischen (vgl. noch 1342 a 25 und EN 1113 a 29) ist ein immer wieder hervorgehobener
Grundsatz der musikethischen Richtung (vgl. zu den im Text genannten Stellen etwa noch
Aristeides Quint. De mus. 2, 78; Boethius De mus. 1, 1) und wird von den Ethosgegnern
insofern bestritten, als sie keine Wertunterschiede in der Musik gelten lassen und leugnen,
daB die musische Paideia zu einer besondern, adsthetisch gelduterten Lust fiihre.

% P Gohlke, Bursian. Jahresber. 220 (1929) 325 resumiert das 3. Kap. mit dem Satz:
‘Nicht nur der Nutzen, sondern auch die Freude diirfe entscheiden’ und urteilt: ‘Die Bei-
spiele aus der Odyssee beweisen gar nicht, daB die Musik nicht allein dem Spiele diene (wie
man dies nach d:é 38 a 13 annehmen sollte), sondern unter anderm einer hoheren Lebens-
fithrung, vielmehr kommt gerade in diesen Beispielen die andere Auffassung zu Wort, daB
die Musik der Freude dienen soll, im Einklang mit dem eigentlichen Zweck des Kapitels.’
Hiergegen ist zunichst zu sagen, daB die Argumentation, wonach die Musik der oayol#
diene, in sich geschlossen sein will und lediglich durch Logos (37 b 32-38 a 13) und Erga
(die Existenz der Musik in der iiberlieferten Paideia als einer im praktischen Leben weder
notwendigen noch niitzlichen Kunst) erfolgt und die Zitate rein akzessorische Bedeutung
haben. Gohlkes Auffassung ist aber im ganzen sehr problematisch insofern, als bei Aristoteles
zwischen ‘héherer Lebensfiihrung’ (offenbar die diaywyr}) und ‘Freude’ kein Gegensatz be-
steht; Aristoteles beansprucht die bei Homer gepriesene sipgostvny und téoyic durchaus
fiir seine musische diaywys, die ja auch eine auf Grund musischer Paideia allerdings geliu-
terte 7)dor7) verschafft (38 a 7).




32 ' Ernst Koller

7/8 der Politik auffilligen Vorliebe fiir die Argumentation durch Logos und Erga
(vgl. 33 b 15, 34 a 5, 40 b 6) 38 a 34, die Behandlung der Musik vorderhand ab-
schlieBend, den Zeugniswert der von den Alten iiberkommenen xavafefinuéva
maudevpara fiir die Existenz einer freien und schénen Bildung.

Die Beweisfithrung, daf die Musik im Unterschied zu den iibrigen ‘Fichern’
nicht der Sphére des bloB Niitzlichen und Notwendigen angehore und folglich der
ayolj diene, ist an sich nicht unproblematisch. Wenn sie nimlich 38 a 19 von der
mpog Vyieiay xal GAxny forderlichen Gymnastik abgehoben wird, scheint dies eine
Nutzanwendung der Musik mpoc 70 ffoc xai Ty poyijv, wie sie im 6. Kapitel
postuliert wird, auszuschlieBen (vgl. 39 a 22, wo die mgos #do¢ niitzliche Musik
mit der 7pos 70 odua niitzlichen Gymnastik parallelisiert wird); es scheint, als ob
die diaywy7 ein von der ethischen Formung unabhingiger Lernzweck wire. Dall
der Verfasser selbst diese Folgerung keineswegs beabsichtigte und deshalb auch
nicht gegen die ethische Bewertung der Musik bei Platon polemisiert®, lehrt der
unmittelbar vorangehende Passus 38 a 71{f., der den schénen Gebrauch der Mufe,
als deren Inhalt 38 a 13 die Musik eingefiihrt wird, von der sittlichen & abhéingig
macht. Der kultivierte MusikgenuB3 setzt die ethische Paideia voraus. Ferner ist
zu sagen, dal die ethosbildende Funktion der Musik im Denken des Autors deren
Wiirde als Ars liberalis nicht gefihrdet; im Gegenteil kennzeichnet den Freien
doch gerade die Sorge um die eigene doers) (37 a 19). Aus den analogen Gedanken-
géngen des Protreptikos, auf die zuriickzukommen ist, konnte vergleichsweise mit
derselben Logik geschlossen werden, die als udwvn éAcviépa Ty SmicTnudy ge-
priesene, ‘allein um ihrer selbst willen gepflegte’ philosophische Kontemplation
wiirde in diesem ihrem Range durch irgendeinen auf das Menschentum des Kon-
templierenden zuriickstrahlenden ‘Nutzen’ beeintrichtigt. Dabei preist sie etwa
fr. 5 W. als meoi poynr und als émpédeta vijc ypoyic; dal in der Auffassung der
Philosophie als reiner Wissenschaft und als Seelsorge zwei verschiedene, schon
von Platon verbundene Traditionen vorliegen, steht hier auler Betracht. Es sei
lediglich festgestellt, da fiir griechisches Empfinden zwar irgendeine praktische
xoeia, nicht aber ethische dpéleia mit dem Wesen einer éievidépa dmiorrjun un-
vertriglich ist.

Aristoteles bekriftigt seinen aus dem freien Wesen der Musik selber gezogenen
SchluB, die ‘Alten’ miilten sie als Gegenstand der Mufle in die Paideia eingefiigt
haben, 38 a 22 zusitzlich nach dem bekannten, von der Sophistik iibernommenen
peripatetischen Verfahren durch Zeugnisse der alten Dichtung, aus denen die
faktische Bedeutung der Musenkunst im MuBeleben der Alten erhellt®®. Er zitiert
zu diesem Zwecke unter anderm aus dem Odysseus in den Mund gelegten Preis des
Lebensgenusses bei Gesang und Gelage die Verse Od. 9, 7f., aus einer Partie also,

9 wie Lienhard S. 34 annimmt.

98 38 a 25ff. kommen in der durch Aristoteles bezeugten Form in unserem Homertext
nicht vor, doch klingen sie an II. 17, 3 und 8 an, vgl. Komm, von Newman und Susemihl
z, St.




Mulle und musische Paideia 33

die dank ihrem prinzipiellen Charakter®? offenbar schon friih in die ethische Dis-
kussion eingegangen ist und nachmals bekanntlich von gegnerischer Seite den
Epikureern als Vorlage ihres ethischen Telos vorgehalten wurde®. Einem Vertei-
diger der Lustlehre legt sie auch schon Herakleides Pontikos (fr. 556 W. aus 7.
7j0ov7js) in den Mund. E. Bignone, der diesen Anwalt der 7jdo»] kaum zutreffend
mit Epikur identifiziert®®, 146t Herakleides dabei auf Epikur selber fulen, aber
dieser hiitte die Verse seinerseits nicht als Bekriftigung seiner den Freuden des
(elages abholden und das Zeugnis der Dichtung im allgemeinen verschméihenden
Lehre, sondern nur in polemischer Absicht zitieren kénnen. Bignone glaubt nun,
Homer sei im aristotelischen Protreptikos als Zeuge fiir die dort allerdings geprie-
sene (fr. 14 Walzer, in platonischer Tradition: Staat 582c¢, Phileb.) hochste
edpooovyn und yapd des kontemplativen (!) Lebens beansprucht worden. Er be-
ruft sich dabei auf unsere Politikstelle, in der er unter fliichtigem Hinweis auf das
vom Protreptikos beeinflufite Proémium des H einen Reflex des Protreptikos zu
erkennen glaubt. Diese ganze, auf dem wankenden Grund jener fragwiirdigen
Identifikation des Lustfreundes bei Herakleides mit Epikur errichtete Konstruk-
tion ist meines Erachtens innerlich vé6llig unglaubwiirdig. Da8 der platonisierende
Aristoteles des Protreptikos zum Preise einer geistigen edgpoodvy Verse heran-
gezogen hitte, deren offenkundiger Hedonismus bei Platon mit zur Verwerfung
der homerischen Dichtung gereicht, ist an sich durchaus unwahrscheinlich!, und
es ist auch nicht auszudenken, wie Aristoteles dem lebensfreudigen Bekenntnis
den von Bignone postulierten Sinn héitte abgewinnen kénnen.

Abgesehen von der problematischen Vermutung Bignones bestehen allerdings
handgreifliche Beziehungen zwischen dem philosophischen Lebensideal des Pro-
treptikos und seiner Ableger in Metaphysik und Ethik einerseits und dem musi-
schen der Politik anderseits. Auf die Analogien beziiglich eddaiuovia und oyoldsj
wurde schon eingangs hingewiesen. Wenn wir, wie dies Jiger fiir das ganze Pro-
omium der Metaphysik wahrscheinlich macht, Met. 982 b 111f. fiir den Protrepti-
kos beanspruchen diirfen (die Beziehungen zu Protr. fr. 8 W. scheinen dies auler
Frage zu stellen), hat Aristoteles Pol. 38 a 111f. Gedankengéinge des Protreptikos
adaptiert. Wie nimlich in der Politik der keiner Notwendigkeit entsprechenden
und auch keinen praktischen Nutzen erbringenden Musik (38 a 231f.) gerade des-
halb die Wiirde einer um ihrer selbst willen, als Eigenwert gepflegten Ars liberalis

% Vgl. 9, 5 o0 ydo éyd vé T enu Télos yaoiéorepov elvar und 9, 11 TodTd Tt pot xdAAioToy
mit den bei Platon bzw. Aristoteles die Zitate einleitenden Worten Rep. 390 a ¢ doxei
avtd xdAhorov elvar wdvrwy und Pol. 38 a 28 xai év dAdois 8¢ pnow *Odvooeds Tavrny doloTny
elvay Suaywyry = Télog 9, 5!

8 Cert. Hom. et Hes. p. 241 Rz.; Athenaeus 513 a b; Seneca Ep. 88, 5; Lukian Parasit.
101f.; Ps.-Plutarch Vita Homeri CL 1192, 55-61.

% Aristotele perduto (Florenz 1936) I 273ff., dagegen s. Wehrli zu Herakleides fr. 55-61
und Pohlenz GGA 1936, 520 ff.

100 Nichts berechtigt iibrigens auch, dem von Bignone a. O. I 305f, als Stiitze seiner These
angezogenen Fragment des Epikureers Demetrios Lakon Pap. Herc. 1012 col. 48 (publiziert
von W, Cronert, Kolotes u. Menedemos 118; C. del Falco, L’ Epicureo Demetrio Lacone 211.)
den von Bignone postulierten Sinn (Polemik gegen eine vergeistigte Interpretation der
Odysseestelle) zu entnehmen.

3 Museum Helveticum




34 ‘ Ernst Koller

zukommt (avrdw elvar ydow 38 a 12) gegeniiber den in der Praxis notwendigen und
niitzlichen Unterrichtsgegensténden, so erweist sich Met. 982 b 27 die Philosophie
als udvy éAevdépa t@v émioTnudv, weil sie im Unterschied zu allen andern Kiinsten,
die eines aufler ihnen liegenden Nutzens wegen (b 21 yorjoews, b 25 ypelag) be-
trieben werden, allein um ihrer selbst willen (adty) éavrijc &vexev b 27) ergriffen
wird. Als einzige um ihrer selbst willen gepflegte Wissenschaft wird die Philosophie
Met. 982 b 13 im Rahmen einer fiir den Protreptikos gut bezeugten (fr. 8 W.) und
im Proomium der Met. auch noch 981 b 13ff. auftretenden Kulturentwicklungs-
lehre von den bloB mittelbaren Kiinsten abgehoben. Nach diesem dreistufigen, in
den Grundlagen sophistisch-demokriteischen Schema der Kulturentwicklung wur-
den erst die fiir die 4uflere Bewiltigung des Lebens notwendigen und hierauf, als
es den Menschen besser erging, die erfreuenden Kiinste gesucht und erfunden (7a
avayxaia—ta meos fjdoviiy fr. 8 W. und Met. 981 b 21, va mpd¢ gacrdwny xai diaywyry
Met. 982 b 22 vgl. b 18)19%, Schon Demokrit hatte nach dem bei Philodem iiber-
lieferten und bezeichnenderweise gebilligten fr. VS 68 B 144 die Musik als Ergebnis
schon des Uberflusses (& 7oi mepueivros 70n) aufgefaBtl®?, und im Protreptikos
(fr. 8 W.) ist sie Prototyp der erfreuenden Kiinste. Wenn nun Aristoteles diesem
ganzen Komplex die freie Wissenschaft als Ergebnis einer dritten, durch die MuBe
charakterisierten Kulturstufe (Met. 981 b 20£f.) entgegensetzt und ihr allein keine
xoeia zuschreibt, so gehort die Musik nach der im Protreptikos vertretenen Auf-
fassung in die Sphére des praktischen Lebens und wird auch sie nur eines aus ihr
hervorgehenden Nutzens, eben der Erholung von den Miihen schaffenden Lust
wegen gepflegt. Sie hat als lustvolle Erleichterung des Lebens eine niitzliche Funk-
tion, wie sie Aristoteles auch in der Politik als Sinn der hedonistischen Musik-
auffassung gelten 1aBt, und wirklich erweist sich die Musik 39b 271f. mpo¢ maudiay
xal Gvdmavowy als ‘niitzliche’ Kunst (yorjoiuor 39b 30, vgl. 41, yoela 40a 2). Aristo-
teles iibertrigt in der Politik die Unterscheidung mittelbarer und zweckfreier Kiinste
auf die Gegenstinde der dumodaw maidela. Die Philosophie biilt dabei denim Pro-
treptikos stark unterstrichenen ausschlieBlichen Anspruch auf den Rang einer
freien émorijun ein; von freien Kiinsten oder Wissenschaften ist in der Politik be-
wullt immer im Plural die Rede (37 b 15, 38 a 11, 33), wobei auler der namentlich

101 Finen ahnlichen kulturgeschichtlichen SukzeB der notwendigen und erfreuenden
Kiinste statuiert die vom ersten Herausgeber Bywater fiir Aristoteles De philosophia be-
anspruchte und nun gegen Gerhaussers (Der Proir. des Poseid. [Heidelberg 1912] 16£f.) und
Jagers (Aristot. 139; Nemesios 134ff.) Ansicht von Bignone (Aristot. perd. 5111f.) und
A. Festugiére (Révél. I1 222ff. 5871f.) iiberzeugend fiir Aristoteles vindizierte fiinfstufige
Kulturentwicklungslehre bei Joh. Philop. In Nicom. arithm. Bekanntlich iibernahm auch
Poseidonios diese Unterscheidung und Abfolge der notwendigen und erfreuenden Kiinste.
Nachwirkungen bei Cicero N. d. 2, 148 (artes ... partim ad usum vitae, partim ad oblectationem
necessarias; sie werden spezifiziert 2, 150; unter den ergétzenden Kiinsten wird die Musik
genannt) Or. 185, Nemesius v. Emesa p. 62, 25 (auf die Tiere iibertragen, die teils mpdc
andlavow/yoijow, teils mpds Téoyw xai dveow dienen; dazu W, Jiager, Nemesius 132£.) und
unter andern Seneca Ad Lucil. 88, 18 (Musik unter artes ludicrae).

102 Vol. Platon Staat 373 b ¢ und die von Polyb 40.20,5 (vgl. 2.56,11) kritisierte Ansicht
des Ephoros, dazu P. Pohlenz, Die Anfinge der griech. Poetik, Gott. Nachr. 1920, 160 und
H. Koller a. O. 145 ff., der die Aristotelesstellen iibersieht.




MuBe und musische Paideia 35

behandelten Musik vor allem an die Philosophie gedacht sein wird. AuBlerdem
gibt Aristoteles dort einer ganz andern Bewertung der nun auch in den Rang einer
freien Kunst erhobenen Musik Raum. Als Gegenstand der diaywys) im Sinne der
Politik ist sie nicht bloB eine an sich gleichgiiltige Vermittlerin der Lust, wobei
nur das Ergebnis, eben die 7jdo») als Korrektiv der mit der Adnn verbundenen
aoyolia einen gewissen Wert als Erholung hat, sondern sie ist etwas an sich Wert-
volles, das die Beschiftigung mit ihr durch die Wiirde ihres eigenen Wesens lohnt
und rechtfertigt. Im Gegensatz zu ihrer Bewertung als bloBer matdid, die sie in
eine Reihe stellt mit Schlaf, berauschendem Weingenufl und Tanz — gehéren doch
diese gemiB 39 a 17 nicht zu den xad’ avra omovdaia —, mull die Musik als Inhalt
der MuBle und edeln Lebensweise des omovdaiog, dieses ethischen Ideals des Aristo-
teles'%3, selber ein omovdaiov sein. Aristoteles dullert sich nicht eingehender, aber
es liegt auf der Hand, daB er die Musik nur dank ihrer Fihigkeit zu hohen ethischen
Gehalten so hoch einschitzen kann und dal das xaAdv, nach der allzu knappen
allgemeinen Bemerkung 39b 17 neben der sublimen 7jd0r7) Wesenszug der diaycwyr),
im Falle der Musik prinzipiell nicht anders als Gesetze 655 b ethisch begriindet ist.

Die Interpreten pflegen die schlagwortartige Bezeichnung der mufBehaften
Musikpflege, dtaywyi'®, offenbar unter dem Eindruck von EN 1177 a 27 und Met.
1072 b 14, wo das Wort auf die kontemplative Aktivitit des menschlichen und
gottlichen Geistes bezogen ist, mit ‘hhere Geistesbefriedigung” wiederzugebenl®,
Sie scheinen mir dabei trotz 1339 a 25 mpoc deaywyny xai mpos pedvyow den schlich-
ten Sinn der als Nomen actionis mit didyew (sc. Tov Blov, Tov yodvov, absolut bei
Platon, Staat 344 e, Theaet. 177a1%) zusammenhingenden und mit ‘Leben, Lebens-
weise’197 zutreffender wiederzugebenden Reduplikationsbildung interpretatorisch
zu belasten oder zumindest einem Miflverstindnis Vorschub zu leisten, da der
Verfasser dabei keineswegs ein abstrakt-noetisches Musikverhéltnis im Sinne der
Pythagoreer intendiert'%. Aristoteles, der den Ausdruck 1334 a 15 in den prin-
zipiellen Ausfithrungen iiber das Telos des guten Staates in einem Atemzug mit

103 Dazu L. Radermacher, Weinen und Lachen (Wien 1947) 96.

104 Dazu E. Zeller, Gesch. der ant. Phil.* (Leipzig 1921) II/2 735 Anm. 5; F. Susemihl
Anm, 921 seiner kommentierten Ausgabe der Politik; Ross zu Met. 981 b 18. 1072 b 14;
Howald a. O. 190.

105 E, Howald a. O. 190, A. Busse und M. K. Lienhard a. Q. passim; auch J. Walter,
Qesch. der Asthetik im Altertum (Leipzig 1893) 731.

108 §edyery im Zusammenhang mit der muBehaft kultischen Lebensweise im Nomoistaat
816 ¢ d év Taic & adrais 7fjdovaic doavrws Ty avry 6w xal molirag didyovTac duolovs eig
dvapy dvrag, iy &b te nal eddaipdvwg (vgl. den Zusammenhang von oyolsj, evdacuovia,
duaywy) bei Aristoteles) und im Riickblick Epinomis 980 a b ME. 6 617) dvepéonrov T vouodéry
.. Bpvors Te xai ebdaipoviq yeoaigovre dedy ey Tov atrod Blov. KA. "H xaldds ... Aéyeg. € ydo
oot Toro télog ein Tav véuwr, deods npoomaloavt xadagdtegoy ¢ diayaydvr xTA.

107 Besonders deutlich zeigt dies 1338 a 10 7} év 7] diaywyyj oxols}, offenbar wire auch die
Verbindung 7 & 77j diaywysj doyxorla (vgl. 1333 a 30 dufjonrar 08 xai mds 6 Ploc eic doyollay
xal el oyofy) moglich 1338 a 21 moedc Tav &v Tfj oxoAjj diaywyify nahert sich der Bedeutung
von Unterhaltung, Beschiiftigung; ‘Zeitvertreib’ wire zu trivial.

108 Die pythagoreische Harmonik, Staat 530 e Bestandteil der hoheren Philosophenbildung,
fallt in Nomoi und Aristoteles Polit. VIII auBer Betracht, und die dsthetische Erziehung im
Hinblick auf die kultivierte musische diayw)1) der erwachsenen Politen ist identisch mit der
ethischen Paideia.




36 | Ernst Koller

oyorj braucht und ihn durchwegs muBehaften Beschiftigungen sowohl im Sinne
der madid/avaravois als der eddaruovia zuordnet, bezeichnet damit die muBlehafte,
auf die »add ausgerichtete Lebensweise der Politen. Wenn gleich dieses muBehaft-
gliickliche Dasein der Politen prinzipiell das Staats- und Lebensideal der Nomoi
zum Vorbild hat, scheint sich Aristoteles die diaywyr] seiner Biirger stéirker im
Sinne der iiberlieferten Formen des Polislebens vorzustellen; der Zusammenhang
mit Platon wird im iibrigen auch dadurch kenntlich, dafl in der knappen Reminis-
zenz an paxdpwy vijoot (34a 28 f1.) selbst noch bei Aristoteles die alte mythologi-
sche Wunschvorstellung durchschimmert. Wir haben keinen Anlaf} zu der An-
nahme, da das homerische Zeugnis nach dem eigenen Empfinden des Verfassers
nur eine fragwiirdige, dem Wesen seiner musischen diaywys] nicht addquate histori-
sche Analogie sein soll'®®, Aristoteles identifiziert vielmehr offenbar die naive
ebppootvy und Téoyis, wie sie die homerischen Zeugnisse noch unbefangen als
Wirkung des Gesanges preisen!!?, mit dem kultivierten yaigeww im Sinne seiner
Otaywyr). Wenn sich auch nach unserem kritischeren historischen Wissen die anti-
ethische Richtung mit ebensoviel, wenn nicht gréBerem Recht auf Homer berufen
konnte 111,glauben wir die epischen Reminiszenzen 1338 a 21£f. doch so deuten zu
diirfen, daB die homerische Gesellschaft fiir Aristoteles wie hernach ausdriicklich
fiir Aristoxenos das Ideal der éAevdegot und memadevuévor darstellt und Homer der
maBgebende Lehrer der vorbildlichen yofjoic der Musik wie der Gesittung iiber-
haupt ist112, Die Berufung auf das musisch verschénte MuBeleben der Alten, wie
es die homerische Dichtung spiegelt, entspricht geistesgeschichtlich der die aristo-
telische Ethik charakterisierenden Riickwendung zur Tradition iiberhaupt. So-
bald man die vorbildliche Bedeutung der homerischen Zeugnisse erkannt hat,
diirfte auch der SchluBl einigermaBen plausibel erscheinen, daB} Aristoteles bei
seiner dtarywyr] unter anderm auch die kultivierte Geselligkeit der Politen bei Mahl
und Symposion im Auge hat. GemiB einer im 3. Buch stehenden (1280 a 311f.),
aber mit dem Polisideal der beiden SchluBbiicher konformen Erklérung ist nicht
das bloB értliche Zusammenleben zu den Zwecken gemeinsamer Abwehr und wirt-
schaftlichen Austausches, nicht das bloBe {7y, sondern das gesellschaftlich zu ver-
wirklichende &5 {7y mit seinen ethischen und geistigen Gehalten (=1281a 1
70 Lijy eddarudvag xal xaidc) das Ziel der Polisgemeinschaft. Diesem Ziele dienen
die Geschlechter- und Kultverbiinde, die Opferfeiern und sonstigen diaywyal tod
ovlijy, wobei an die mit dem Kulte verbundene Geselligkeit der Thiasoten und
Eranisten gedacht sein diirftel’s. Aus dieser Stelle, die nur ein Zeugnis fiir den

109 §o versteht offenbar Lienhard die homerischen Zeugnisse, vgl. seine Deutung des
ofovra: 1338 a 23 a. O.

110 Dazu W, Vetter, s. v. Mustk, RE XVI 856f., und W. Schadewaldt, Aus Homers Welt
und Werk! (Leipzig 1944) 83{. (zu Odyss. 9, 5, worauf Aristoteles anspielt, ebd. 68).

11 wag sie offenbar auch getan hat, vgl. etwa Athenaeus 628 b.

112 Plutarch De mus. §§ 408—444 der Ausgabe Weil-Reinach, vgl. ib. S. XVIII.

113 Hier ist an die Charakterisierung des aristotelischen Wunschstaates zu erinnern, wie
sie Wilamowitz, Aristoteles und Athen 1 (Berlin 1894) 367 gibt: ‘der staat ist und bleibt
fiir ihn, es kurz zu sagen, ein xowdy, ein fpavoc. die mitglieder sind zusammengetreten, um
fiir sich das gedeihliche leben zu finden ... es ist eine vergroBerte nachbildung der akademie.’




MuBe und musische Paideia 37

engen Zusammenhang von Kult und gesellschaftlichem Leben in der antiken Polis
ist (vgl. noch Gesetze 771e, EN 1160 a 19ff.11%), mag erhellen, daf sich das MufBe-
leben im Gesetzesstaat nur sehr oberflichlich vom MuBleleben, wie es die Politen
bei Aristoteles fiihren, mit der Erklirung differenzieren lieBe, dort bilde der
Kult, hier die kultivierte Geselligkeit den vornehmsten Lebensinhalt der Politen.
Aber im Sinne des stirker hervortretenden Interesses und der Akzentsetzung
scheint das doch zuzutreffen. Keine Andeutung verrdt in der Politik, daf der
Gottesdienst — seiner zentralen Stellung im theonomen Staatsideale des alten
Platon wurde gedacht — einen breiteren Raum einnehme als in der realen antiken
Polis und ein besonders begliickendes Anliegen der Politen sei. Mit der Preisgabe
der transzendenten Orientierung des ganzen Staatslebens verschiebt sich, was die
mubBehafte Lebensform der Politen angeht, der Akzent von der kultischen Fest-
lichkeit auf die kultivierte Geselligkeit, 8Aevépioc diaywyr der memardevuévor im
Sinne des zeitgendssischen nemwaudevuévos-Ideales. Dementsprechend verdndern sich
auch die Gestaltungsformen des musischen Lebens. An die Stelle der fast lebens-
langen musischen Ubung der Politen selber bei Chortanz und Gesang tritt, wie es
den Verhéltnissen des 4. Jahrhunderts entspricht, der gebildete Kunstgenuf beim
Anhoéren des durch den Singer als Demiurgen bei Homer allerdings fiir Aristoteles
historisch legitimierten Berufsmusikers.

114 Jher den Zusammenhang von Geselligkeit und Kult in der Antike kurz J, Stenzel
a. 0. 131.

g’nﬂtzft:ﬁffk"_‘ffﬁ‘ Jamionha

e LTI B i

(] - -
2RTVINAT 007 | imTTanay
VALALIRL LUl R daa v WA IGAS

ZURICH




	Musse und musische Paideia I : über die Musikaporetik in der aristotelischen Politik

