
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 3

Artikel: Altrömischer Maskenbrauch

Autor: Meuli, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altrömischer Maskenbrauch

Von Karl Meuli, Basel

Im zweiten Buch seiner Georgica, dem Lehr- und Preisgedicht vom Landbau,
schildert Vergil die Baumzucht, besonders eingehend den Weinbau. Nachdem von
Eigenarten und Eignung des Bodens, von den günstigen Lagen und der richtigen
Anlage der Rebenpflanzungen die Rede gewesen, nachdem die dauernd nötige,
mannigfaltige Fürsorge für den wachsenden Schößling eingeschärft worden ist,
kommt der Dichter auf die Gefahren zu sprechen, vor denen der Weinstock zu
behüten ist; mehr als Frost und Sonnenbrand bedrohen ihn weidende Tiere, vor allem
die lüsterne Ziege. Hier heißt es nun:

380 Non aliam ob culpam Baccho caper omnibus aris
caeditur et veteres ineunt proscaenia ludi
praemiaque ingeniis pagos et compita circum
Thesidae posuere atque inter pocula laeti
mollibus in pratis unctos saluere per utres;

385 nee non Ausonii, Troia gens missa, coloni
versibus incomptis ludunt risuque sokito

oraque cortieibus sumunt horrenda cavatis

et te, Bacche, vocant per carmina laeta tibique
oscilla ex alta suspendunt mollia pinu.

390 Hinc omnis largo pubescit vinea fetu;
complentur vallesque cavae saltusque profundi
et quocumque deus circum Caput egit honestum.

Ergo rite suum Baccho dicemus honorem

carminibus patriis hncesque et liba feremus
395 et duetus cornu stabit sacer hircus ad aram

pinguiaque in veribus torrebimus exta columis.

«Um keiner andern Schuld willen wird dem Bacchus an allen Altären der Bock
geschlachtet, besteigen Spiele alter Zeit das Bühnengerüste, setzte ihn (den Bock)
das Volk des Theseus (die Athener) in den Dörfern und an den Kreuzwegen

Die folgenden Darlegungen sind aus einem öffentlichen Vortrag hervorgegangen; bei der
Überarbeitung ist leider die geziemende wissenschaftliche Knappheit nicht durchwegs
erreicht worden. Die schwierigen Fragen, auf die der zu interpretierende Vergütext führte,
werden nur so weit erörtert, als es unerläßlich schien; eine umfassende Darstellung ist nicht
beabsichtigt. Ich verdanke wesentliche Gesichtspunkte und Einsichten Peter Von der
Mühll, viele Hinweise und Hilfen Harald Fuchs, manches auch Karl Schefold, Bernhard
Wyss und Thomas Geizer.



Altrömischer Maskenbrauch 207

zum Preis für die erfindsamen Geister (die Dichter) aus, und lustig beim Wein
auf weichem Wiesengrund hüpften sie über geölte schlüpfrige Schläuche.

Aber auch unsere italischen Bauern, von Troja entsandtes Volk, treibt Scherz

mit ungehobelten Versen und ausgelassenem Gelächter, und Gesichter, aus Baumrinde

gehöhlt (also Masken), nehmen sie vor, schauerliche, und dich, o Bacchus,
rufen sie mit frohen Liedern, und weiche osciUa hängen sie dir an der hochragenden

Fichte auf.
Davon (hinc 'infolgedessen'1) gedeiht dann der ganze Weinberg mit üppiger

Frucht; da ist Überfluß in den weiten Tälern und im tiefenWaldgebirg und wohin
immer der Gott sein herrliches Antlitz wendet2.

Darum also (ergo) werden wir (auch weiterhin) dem Bacchus nach feierlichem
Brauch den ihm gebührenden Ruhm (suum honorem) verkünden mit den
altererbten Liedern, werden ihm die Opferschüsseln mit den Opferkuchen bringen,
und, am Hörne geführt, soll der geweihte Bock am Altar stehen, und sein fettes
Geweide wollen wir braten an Haselruten3.»

Der Aufbau dieser Verse scheint klar und einfach. Als Schädling des

Weinstocks, sagt der Dichter, wird der Bock überall dem Bacchus als Opfertier
geschlachtet. So wars im alten Attika, bei den Dionysia, und aus den bei diesem

Feste üblichen ländlichen Lustbarkeiten ist das attische Drama hervorgegangen.
So war es aber auch in unserm Italien: auch hier verbanden sich mit dem Bocksopfer

zu Bacchus' Ehren volkstümlich ausgelassene Spiele mit Maskentreiben und
mit oscilla. Für die inhaltsreich gelehrte Schilderung des griechischen wie des

römischen Festes gönnt sich der Dichter jedesmal fünf knappe Verse. Folge dieser

festlich frommen Ehrung des Gottes, fährt er weiter, ist reiches Gedeihen: das

sagen die drei nächsten Verse (390-392). Als besonders schön hat Christian Gottlob

Heyne4 den Vers 392 gepriesen («und wo immer der Gott sein herrliches Antlitz

hinlenkt»): «pulcerrimus haud dubie versus; nihil hac imagine vividius, nihil
iucundius.» Was Heyne so ergreift, sind nicht formale Reize wie etwa der reiche

süße Wohlklang jenes vielbewunderten Verses Tityre, tu patulae recubans sub teg-

mine fagi, sondern der Gehalt, das Bild, das ein echt religiöses Gefühl aufrührt:
wo die Gottheit ihr Antlitz hinwendet, da ist Ordnung, Heil und Segen; wendet
sie ihr Antlitz weg, so ist Finsternis, Trübsal und Wirrnis. Wir müssen uns

versagen, auf diese altehrwürdige, so natürlich und unmittelbar ergreifende Vorstellung

einzugehen, wie verlockend es auch wäre, ihre Ausprägungen im Ritual alter

1 Ehlers, RE 18 (1942) 1570 s. v. oscilla (im Folgenden zitiert als «Ehlers»): «hinc
'demzufolge', vgl. Thes. L. L. 6, 2799, 60; falsch Servius post haec sacra celebrata.it Ebenso F.
Marx, Rom. Volkslieder, Rh. Mus. 78 (1929) 405.

2 Die Umstellung des Verses 392 vor 391, wie sie G. de Plinval, Mus. Helv. 1 (1944) 84
vorschlägt, ist zunächst bestechend, hält aber genauerer Prüfung trotz lebhafter Fürsprache
von H. Fuchs nicht stand. Nicht Vers 391, sondern erst 392 weitet den Blick über Täler
und Wälder hinaus und schließt so das Bild mit schöner Steigerung. Ablehnend auch E.
De Saint-Denis, A propos du Culte de Bacchus, Rev. beige de philol. et d'hist. 27 (1949) 712
Anm. 1.

3 Die Übersetzung folgt z. T. Marx (oben Anm. 1).
4 Virgilius editio nova et aecurata 1 (Londini 1821) 311.



208 Karl Meuli

Gottkönige, in der Sprache der religiosi und der Dichter zu verfolgen; unangebrachte

Gelehrsamkeit hat den Vergil hier trotz Heyne übel mißverstanden5.
Die vier abschließenden Verse (392ff.) ziehen die Folgerung aus dieser Erkenntnis:

da der Gott seine Ehrung so herrlich lohnt, wollen wir ihn auch künftighin in
der hergebrachten Weise feiern: mit carmina patria (394), den herkömmlichen
Liedern, die im früheren Zusammenhang (388) passend als besonders fröhlich
bezeichnet worden waren; mit den herkömmlichen Opferkuchen (394), deren

Erwähnung in der Festbeschreibung unterblieben war, da sie allgemein üblich und
kein besonderes Charakteristikum sind; mit dem herkömmlichen Bocksopfer
endlich, das oben nicht genannt zu werden brauchte, da sich ja die Bestrafung des

Bocks, die für das altattische Fest in gleicher Weise das Bezeichnendste war, mit
Notwendigkeit aus dem Zusammenhang ergab. Jetzt leitet es abschließend und
kräftig bestätigend zum Anfang zurück (395 hircus ad aram <^ 380 caper omnibus

aris), und mit humorvoll grimmiger Entschlossenheit wird ausgemalt, wie Herz
und Leber dieses Bacchusfeindes im Feuer braten sollen: an Haselruten6 gespießt
natürlich, verucocta nach altvaterischer Weise, nicht aulicocta 'im Topf gesotten'7.

So verstanden scheint sich alles sinnvoll zu fügen. Freilich befinden wir uns
damit im Widerspruch zur üblichen Deutung; fast allgemein nimmt man an, Vergil
habe in der letzten Versgruppe (393-396) ein zweites, anderes Bacchusfest schildern

wollen, nach einem Frühlingsfest etwa ein Herbstfest8. Die Einsicht, daß

6 Ovid. Fast. 3, 789 f. mite caput, pater (Liber), huc placataque cornua verlas et des ingenio
vela secunda meo (vgl. 714 zu Beginn der Schüderung Bacehe, fave vati, dum tua festa cano)
gehört zu der Vorstellung von der Begnadung eines einzelnen Menschen durch den Blick
der Gottheit (Hesiod. Theog. 81 ff. Callim. Aetia 1 fr. 1, 37f. Pfeiffer; vgl. Epigr. 21, 5 f.
Theoer. 9, 35f. Horat. Carm. 4, 3, 1 ff.; zu einer Huldigung an Lorenzo Magnifico wendet das
Motiv Polizian, Epigr. lat. 35: Prose volgari inedite e poesie latine e greche ed. I. Del Lungo,
1867, p. 129f.). An unserer Stelle ist in viel weiterem Sinn Segnung der Natur durch
Zuwendung des göttlichen Antlitzes gemeint, zunächst wohl nach hellenistischem Vorbild
(etwa Callim. In Apoll. 50ff.; In Dian. 129ff. [so Heyne]; vgl. bes. Verg. Aen. 1, 255
[Conington5-Haverfield 1898 zu Georg. 2, 392] und Hom. II. 13, 3ff.; auch Horat. Carm.
4, 5, 6f. vgl. H. Fuchs, Basler Zschr. f. Gesch. 42 [1943] 55). Diese Vorstellung ist sehr
alt; Beispiele aus dem Orient etwa bei H. Zimmern, Babylon. Hymnen und Gebete, Der
Alte Orient 7, 3 (1915) 7. 10. 12. 20; A. Jeremias, Handb. d. altoriental. Geisteskultur (1913)
178. 262. 328 und sonst; ähnliches bietet wohl auch das Alte Testament. Einiges wenige
bei S. Seligmann, Der böse Blick und Verwandtes (1910) 244ff. Höchst merkwürdig ist
die Schilderung von den Pflichten eines tabuierten Sakralkönigs bei E. Kämpfer,
Geschichte und Besehreibung von Japan, hg. von Chr. W. Dohm 1 (1777) 174ff.; sie fügt sich
so gut in diesen für primitives Königtum reich bezeugten VorStellungskreis, daß man
Kämpfers Angaben ungern (mit W. G. Ashton, Shinto 1907, 36. 41) bezweifelt. Keinesfalls
bezieht sich der Vers, wie manche gemeint haben (so noch Ladewig9-Jahn, ferner Goelzer
in seiner Ausgabe [1926] zu Vers 392 p. 168 und, wenn auch zweifelnd, De Saint-Denis
[oben Anm. 2] 709), auf das 'Schaukeln' und Sich-Hinwenden der oscilla, die dann als
effigies Liberi verstanden werden müßten; richtig Haverfield b. Conington6 zu Vers 389;
Marx a. O.; Ehlers 1573. Vgl. unten S. 214ff. 219.

6 Vielleicht trifft Servius zu 396 wirklich Vergils Meinung, wenn er unter Verweis auf 299
neve inter vites corylum sere auch die Verwendung der Haselrute als Strafe eines Bacchusfeindes

versteht; vgl. Schol. Bern. 396 (Jahrbb. f. Philol. Suppl. 4, 1861/7, 912) sicut caper
inimicus est vitibus, ita corylus, et ideo in virgis his ultionem capientes exta haedorum sacris
torrebant. Plin. N. H. 17, 240 (vitis) odit et corylum: Voss, Conington, Goelzer u. a. z. St.;
Dunlap, Trans. Am. Phil. Ass. 68 (1937) xxxif. De Saint-Denis a. O. 711.

' Vgl. Accius p. 227 R2. bei Varro Ling. lat. 5, 98. Marx a. 0.
8 So E. Benoist,ie« Oeuvres de Virgile 1 (1867) 184; A. Forbiger, Verg. opp. 1 (1872) 350;



Altrömischer Maskenbrauch 209

eines und das gleiche gemeint ist, wird für das Folgende wichtig, wenn auch nicht
entscheidend sein.

Doch betrachten wir nun genauer die zweimal fünf Verse, in denen Vergil ein
attisches Fest einem italischen gegenübersteht, zunächst 380-384: ein Bacchusfest

auf dem Lande ist's, pagos et compita circum (382), 'bei den Dörfern und den

Kreuzwegen', auf weichem Wiesengrund (mollibus in pratis 384), und auch die
Lustbarkeiten sind ländlich einfach: der doxcoXiaojidg, das Hüpfen auf aufgeblasenen,

eingeölten Schläuchen, wobei natürlich nur die ganz Geschickten und weniger
Beschwipsten nicht purzeln, dann der Wein, die befreiende, fröhlich machende
Gabe des Gottes, und schließlich dramatische Spiele, deren 'Bühnengerüste'
(proscaenia 381) man sich entsprechend primitiv denken wird9; hier hat das Volk
des Theseus für die ingenia (382), die 'begabten Köpfe', als Preis eben den Bock
ausgesetzt10. Das sind offenbar die ländlichen Dionysien, die Wiege des attischen
Dramas, in ihrer ursprünglichsten, primitiven Gestalt, Ur-Dionysien gewissermaßen.

Mit Absicht scheint Vergil die großen Namen Tragödie, Komödie, Satyrspiel

zu meiden, mit Bedacht nicht von einem Preis für die Dichter (bzw. Schau-

F. Leo, Gesch. d. röm. Lit. 1 (1913) 17 Anm. 4; H. Goelzer, Virg. Georg. (1926) zu Vers 386
p. 168; E. Burck, Hermes 64 (1929) 302; Ehlers 1570. Richtig dagegen R. Pichon, Virg.
Oeuvres (1916) 163: «il peut se faire que ces vers soient simplement un conseil de ne pas
omettre le culte du ä Bacchus», zitiert bei De Saint-Denis a. O. 705, der gleichfalls nur ein
Fest annimmt; ebenso Adrien Brühl, Liber Pater, Bibl. des Ecoles frang. d'Athenes et de
Rome fase. 175 (1953) 121f. und besonders J. H. Waszink, Varro, Livy and Tertullian on the
history of Roman dramatic art, Vigiliae christ. 2 (1948) 241 f. Anm.

• Vgl. nur beispielsweise Pollux 4, 123 iXedg ö' fjv xgdne^a ägxala, eq>' fjv ngd Oeontöog
elg xig ävaßäg xoig xogevxaig änexgivaxo. Etym. Magn. s. v. #vji£Xrj'... xgäne^a ö' fjv, iq>' fjg
iaxäxeg iv xoig äygoig fjöov, arjnm xd^iv Xaßovong xgaycpölag (abgedruckt bei A. W. Pickard-
Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy [1927] 101). Vgl. W. Schmid, Gesch. d. griech.
Ut. 1, 2 (1934) 46. Pohlenz, Gott. Nachr. 1926 (1927) 310 zu Dioskor. Anth. Pal. 7, 37, 3
xgißoXov. Waszink a. O. 241.

10 Aus Vergils Worten geht dies freilich nicht mit voller Klarheit hervor. Schon wegen des
Plurals ingeniis ist es unwahrscheinlich, daß Vergil usurpative metri causa (Serv. Buc. 5, 3;
vgl. Norden, Vergil. Aen. B. VI2 [1916] 408f.) praemia statt praemium gesagt hätte - Vergil
verwendet überhaupt nur die Form praemia (3. F. Gummere, The Neuter Plural in Vergil,
Philadelphia 1934, 38) -, und der V. 381 eingeschobene Satz von den ludi macht es
unmöglich, darüber hinweg praemia mit Heyne als eine Art Apposition zu eaper V. 380 zu
fassen (Conington zu 382). Trotzdem wird allgemein mit Recht angenommen, daß als Preis
eben der Bock gemeint sei ('praemia' capri: Schol. Bern. 382 ed. Hagen, Jbb. f. Phüol.
Suppl. N. F. 4 [1861/7] 911) nicht anders als bei Horaz (AP 220 carmine qui tragico vilem
certavit ob hircum), bei Tibull (2, 1, 57f. huic datus a pleno ovili dux pecoris hircus;
die hier ausgelassenen Worte sind nicht mit Sicherheit herzustellen, s. Lenz in seiner Ausgabe

[1937] z. St.; Fr. Solmsen, Trans. Am. Phil. Ass. 78 [1947] 272) und bei Varro (Diomed.,
Gramm, lat. 1, 487, 12 K. Gramm. Rom. fragm. fr. 304 Funaioli; Solmsen a. O.). Anstößig
scheint freilich, daß dann der Bock sowohl Dichterpreis wie auch Opfer für Dionysos sein
muß; aber man wird wohl so verstehen dürfen, daß der Gewinner seinen Preis sogleich dem
Gott zum Opfer bringt, was griechischer Sitte ganz geläufig ist. Ist das richtig, so müßten
in den erwähnten Versen des Tibull Herstellungsversuche wie Waardenburgs curtas auxerat
hircus opes (sc. poetae), K. Jacobys teneras auxerat hircus oves abgelehnt werden, und die
Lösung wäre eher in der Richtung von Robert, Knaack und Maass zu suchen; allerdings ist
der Vorschlag vites roserat ille (sc. hircus) novas, so erwünscht er dem Sinn nach wäre,
gewaltsam (vgl. Solmsen a. O. 272. 273f. 274 Anm. 101). Übrigens kommen beim Fest in
Wirklichkeit zuerst die Bühnenspiele, dann Preiszuteilung und Opfer, schließlich Schlauchhüpfen

und Zechen; Vergil hat das für den Zusammenhang Wichtigste, das Bocksopfer,
vorausgenommen.



210 Karl Meuli

Spieler) zu sprechen: diese ludi sind ja noch nicht die entwickelten Formen der
hohen Kunst, sondern ihre ländlich primitive Vorstufe, und die Erfinder und
Akteure dieser Spiele sind noch keine wirklichen Dichter, erst ingenia 'Begabungen'11.
Die Charakteristik der ludi ist ebenso eigenartig wie wohlüberlegt, caper - xgdyog
weist unmißverständlich auf xgaycodia, pagi (382) - xcojxai aber ebenso gewiß auf
xcoucodia12, und der ganze Charakter des Festes, seine Urtümlichkeit sowohl wie
seine derbe Heiterkeit bei Zechen und Schlauchhüpfen, paßt schlecht zu Ernst und
Hoheit der reifen Tragödie, um so besser aber zu den plumpen Versen, dem
Gelächter und Maskenscherz des daneben gestellten römischen Festes. Und dies
Komödienhafte soll dennoch ein 'Bocksgesang', eine xgaycodia sein Nun, Vergil
folgt hier offenkundig einer ganz bestimmten Theorie über den Ursprung des

attischen Dramas: es ist die Lehre, die wie es scheint namentlich durch Eratosthenes
berühmt geworden ist und die denn in der Folge auch als 'Eratosthenische Theorie'
bezeichnet werden mag. Aristoteles hatte die Tragödie aus einem satyrhaften Spiel
(ix aaxvgixov) hervorgehen lassen, demnach wohl auch das Wort xgaycodoi als

'Singeböcke' (Reisch), xgaycodia als 'Gesang der Böcke' verstanden die Komödie,
dagegen aus einer verschiedenen Wurzel hergeleitet. Im Gegensatz dazu lehrten
andere, Tragödie, Komödie und Satyrspiel seien alle aus der gleichen Keimform
erblüht, aus rein attischen, ländlich-volkstümlichen Bräuchen beim Dionysosfest,
und xgaycodia habe dieses Urspiel geheißen, weil man um den Preisbock tanzte und
sang, also 'Gesang um den Bock'13. Unzweifelhaft eine außerordentlich kühne,
geistvolle, ja faszinierende Theorie. Man ist ihr bisher kaum in vollem Umfang
gerecht geworden. Allerdings ist bei der Überlieferung, die uns heute zu Gebote
steht - späte, dürftige und oft verwirrte Grammatikerzeugnisse, Anspielungen von
Dichtern - eine zuverlässige, umfassende Rekonstruktion sehr schwierig, ja
vielleicht unerreichbar. Immerhin, die paar Hauptpunkte stehen fest, und für unser
Vorhaben reichen diese aus.

Wenn in der Folgezeit eben diese Lehre, nicht die des Aristoteles herrscht, so

verdankt sie ihren Erfolg vor allem, wie schon gesagt, der Autorität des
Eratosthenes14. Die Vermutung liegt nahe, er sei schon in dem umfangreichen, leider
verlorenen Werk Über die alte Komödie auf diese Dinge zu sprechen gekommen15;

11 Die Bevorzugung der antiken Korruptel ingentis statt ingeniis ist heute mit Recht
aufgegeben. Vergü braucht das Wort ingenium nur noch Georg. 1, 416 (von den corvi) und 2,177
(von den arva), an unserer Stelle im gleichen Sinn wie etwa Plautus Capt. 165; Horat.
Epist. 2, 1, 88; 2, 2, 81; weitere Beispiele in Hofmanns Artikel ingenium Thes. L. L. 7,
1523ff. bes. 1526, 43ff.; 1532, 53ff. - praemia, quibus ad scribendum doctorum provocarentur
ingenia erklärt Donat. De comoedia 5, 7 p. 68 Kaibel.

12 Vgl. Schol. Bern. 382 (oben Anm.10) 'pagos', quos Graeci äyviäg et xmpag vocant, unde
comoediae dictae convivia rusticorum in occisione hircorum sunt comoediae. Euanthius
De fabula 1, 3 p. 62 Kaibel.

13 S. unten p. 226 f. Exkurs I.
14 Über ihn s. jetzt vor allem Fr. Solmsens ausgezeichneten Aufsatz Trans. Am. Phil.

Ass. 73 (1942) 192ff., in dem ein vertieftes und lebendiges Verständnis für das wissenschaftliche

und dichterische Werk des veog oder öevxegog LTXdxmv, seinen philosophischen und
religiösen Glauben gewonnen worden ist.

15 Eine Bearbeitung von Eratosthenes Ilegi xfjg ägxalag xmpmölag hatte Wilamowitz schon



Altrömischer Maskenbrauch 211

sicher tat er das in dem hochberühmten Gedicht Erigone, einem Musterbeispiel
alexandrinischer Dichtungsart, eigentümlich durch die fast beängstigende Fülle
seiner Aitia wie durch die für Eratosthenes so bezeichnenden Sternsagen. Auch die
Erigone ist verloren; ihrem wesentlichen Inhalt nach ist sie uns jedoch bekannt,
und die in unserm Zusammenhang wichtigen Züge sind vollkommen gesichert16:

Dionysos kehrt in der einfachen Bauernhütte des Ikaros ein; dessen Tochter
Erigone prässntiert ihm Geißenmilch - «ein charmanter faux-pas17» - der Gott aber
macht ihn mit dem Wein bekannt, schenkt ihm einen Rebenschößling und lehrt
ihn den Weinbau. Die heranwachsende zarte Pflanze benagt der böse Bock, und
zur Strafe schlachtet ihn der erzürnte Ikaros als Opfer für Dionysos: 'Ixdgioi xd&i

ngcöxa negl xgdyov cbgxijaavxo18. Als dann Ikaros seinen Landsleuten den Wein
brachte - so wie Triptolemos die Gabe der Demeter - da erschlugen ihn die
berauschten Bauern im Wahn, er habe sie vergiftet, und die verzweifelte Erigone
erhängte sich. Diesen Tod und seine schlimmen Folgen zu sühnen wurde das Fest
Aiora gestiftet, an dem die Mädchen Attikas statt wie Erigone sich zu hängen,
sich schaukelten: ein seltsames Aition für einen dionysischen Festbrauch, das
immer wieder nacherzählt worden ist und in unserm Zusammenhang noch bedeutsam

werden wird. Auf das Aition der Tragödie hat Eratosthenes beim 'Tanz um
den Bock' sicher noch deutlicher hingewiesen; daß er sich die ursprünglichen Spiele
wie Dioskorides als wesentlich komisch, als Keimzelle der Tragödie wie der
Komödie dachte, ist in hohem Grade wahrscheinlich. Tut es doch auch Vergil, und
wenn dieser in drei für Eratosthenes gesicherten Punkten mit ihm übereinstimmt -
dem Opfer des Bocks als Bacchusfeind, dem Ursprung der Tragödie, dem Schlauchhüpfen

-, so ist die Vermutung nicht zu kühn, daß er ihm auch mit der Charakteristik

des Urspiels folgt19. Aus Eratosthenes' Hermes hat er ja auch die Schil-

1889 als dringend nötig bezeichnet (Einleitung in die att. Tragödie, 2. Abdruck 1910, 62
Anm. 22); Carl Strecker geht in seiner Dissertation De Lycophrone Euphronio Eratosthene
comicorum interpretibus (Greifswald 1884) auf die Frage, was Eratosthenes über die Anfänge
der Komödie vorgebracht haben möge, gar nicht ein. Und doch beruht die Erzählung der
Erigone vom ersten 'Tanz um den Bock' in Ikaria, das Aition der xgaymöla, selbstverständlich

auf seinen wissenschaftlichen Überzeugungen (gegen die übertriebene Skepsis von A.W.
Pickard-Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy 103 treffend Solmsen, Trans. Am.
Phil. Ass. 78 [s. u. Änm. 16] 270); postulierte Eratosthenes wie Dioskorides und Vergil jenes
'Urspiel', so war in den mindestens zwölf Büchern des Werks über die Komödie der Ort
gegeben, sich darüber zu äußern.

16 Ernst Maass, Analecta Eratosthenica (1883) 59ff. Fr. Solmsen, Eratosthenes' Erigone, a
Reconstruction, Trans. Am. Phil. Ass. 78 (1947) 252ff. Hauptzeugnis ist Hygin, Poet,
astron. 2, 4 p. 34 f. Bunte.

17 Solmsen a. O. 262.
18 Hiller, Eratosth. carm. rell. (1872) fr. xxxn und J. U. Powell, Analecta Alexandrina

(1925) fr. 22 schreiben 'Ixagioi (Steph. Byz. s. v. 'Ixagla); vgl. Solmsen a. O. 260. 270f.
19 So Maass a. O. 114f.; Solmsen a. O. 270; auch H. Morsch, De Varrone auetore in

Georgias etc.: Festschr. etc. K. Realgymn. Berlin (1897) 69. Maass hält es für möglich, daß
Eratosthenes ein gesondertes Aition für die Komödie im Anschluß an die Weinernte gab und
verweist dafür auf Athen. 2,11 (s. Exkurs I p. 226). Das Sehlauchhüpfen scheint Hygin (oben
Anm. 16) mit dem Tanz um den Bock gleichzusetzen (zustimmend Nilsson, Opusc. sei. 161),
aber er referiert flüchtig und unklar; in den Worten negl xgdyov mgxrjoavxo müßte dann
xgäyog als daxög, öogfj, xmgvxog verstanden werden, wgxrjaavxo als &paXio&ai, Xaxxi^eiv,
naxeiv (Herond. 8, 36. 73. 47. 46. 38. 73), was doch wohl nicht angeht (Maass und Solmsen



212 Karl Meuli

derung der Erdzonen übernommen20; wenn man trotzdem zögerte, hier an direkte
Benutzung zu glauben21, so war das, wie wir noch sehen werden, nicht unberechtigt.

Nun aber endlich zur Hauptfrage, den rätselhaften, umstrittenen Versen 385 ff.:
Was für ein Fest meint Vergil Die antiken Erklärer sind ebenso ratlos wie die
modernen, und über die so deutlich beschriebenen Rindenmasken schweigen sie sich

überhaupt aus, wie wenn der Vers, der uns ganz besonders interessiert, gar nicht
da wäre. Freilich ist Vergil der einzige Römer, der uns Holzmasken in solchem

Zusammenhang bezeugt. Wir dürften skeptisch sein, wenn er irgend eine gelehrte

Deutung vorbrächte oder irgend einen alten Glauben behauptete; aber er macht

ja nur eine ganz schlichte, präzise Angabe über eine Tatsache, und die haben wir
von einem poeta doctus, wie es Vergil hier in besonderem Maße ist, einfach
hinzunehmen, ja als kostbares Zeugnis zu werten. Sicher meint er ein heimisches, echt
italisches Fest; er steht es ja dem griechischen ausdrücklich gegenüber; Ausonii,
ursprünglich der gräzisierte Name des alten oskischen Stammes der Aurunci, heis-

sen bei den Gelehrten und bei den alexandrinischen und römischen Dichtern die

unabhängigen italischen Stämme22, Ausonia in poetischer Sprache Italien, und

mit dem von Troja entsandten Volk sind natürlich Aeneas und die Seinen gemeint,
d. h. die Römer.

Allerdings will von den Festen, die man dem Bacchus (römisch gesagt, dem

Liber) feierte oder auch nur zu ihm in Beziehung setzen könnte, durchaus keines

zu Vergils Beschreibung passen. Zwar wissen wir von den Liberalia des 17. März

nicht allzuviel, aber dies wenige reicht aus, um die Unmöglichkeit der Identifizierung

darzutun23; über die namentlich für Lavinium bezeugten Phalluspro-
zessionen wage ich kein Urteil24. Die Vinalia priora vom 23. April und die Vinalia
rustica vom 19. August, an die man mit nur zu berechtigter Zurückhaltung ge-

a. O.). Bemerkenswert übrigens, daß Herondas das Schlauchhüpfen im Beisein des Dionysos
mit einem Dichteragon in Verbindung bringt. Schwierigkeiten bleiben noch viele; sie dürfen
hier unerörtert bleiben. Bemerkt sei nur, daß die Zuordnung des doxmXiaOfiög zu [einem
bestimmten Dionysosfest vielleicht gerade darum Schwierigkeiten macht, weil unsere
Hauptquellen 'Urdionysien' schüdern, also vielleicht ein von ihnen rekonstruiertes Fest (vgl.
Nüsson a. O. 161f. Deubner, Attische Feste [1932] 135).

20 Verg. Georg. 1, 231ff. (vgl. Varro De de rust. 1, 2, 3f.) Eratosth. fr. XIX Hiller
fr. 27 Powell.

21 Solmsen a. 0. 271.
22 Hülsen, RE 2, 2561. In engerem Sinn braucht Vergil den Namen nur Aen. 8, 328:

B. Rahm, Das geograph. Bild des alten Italiens in Vergils Aeneis, Philol. Suppl. 24,1 (1932) 65.
23 Alte Frauen boten Opferkuchen (liba) feil, man pflegte auf offener Straße zu speisen,

und gern gab man an diesem Tag den Knaben die toga libera. Ovid (Fast. 3, 713ff.) hat seine
liebe Not, diese dürftigen Tatsachen auszuschmücken; daß die ludi Ceriales früher an diesem
Tag abgehalten worden seien (785f.), ist eine rätselhafte, ausschließlich ihm gehörige
Behauptung. Man kann nur staunen, daß man immer wieder, freüich meist mit Zusätzen wie
'unsicher', zu lesen bekommt, Vergil meine die Liberalia (vgl. Ehlers 1570L). Am
unbedenklichsten hat wohl Altheim auf diese Identifizierung gebaut (Terra Mater [1931] 65ff.);
nach der ausgiebigen Diskussion dieser Arbeit brauchen wir darauf nicht mehr einzugehen.
Vgl. Ehlers 1574. Um ernstliche Beweise hat sich E. De Saint-Denis (oben p. 207 Anm. 2)

bemüht; sie sind jedoch alle so evident nichtig, daß sich eine Widerlegung erübrigt.
24 Varro bei Augustin. Civ. Dei 7, 21. Wissowa, Religion und Kultus d. Römer2 (1912) 299.

A. Brühl, Über Pater (oben p. 208 f. Anm. 8) 18f.



Altrömischer Maskenbrauch 213

dacht hat, stimmen im Ritual ebensowenig; übrigens sind es Feste zu Ehren
Iuppiters, später auch der Venus als der Beschützerin der Gärten. Denn der Gott,
der über den Weingärten waltet, ist bei den alten Italikern gar nicht Bacchus-

Liber, sondern der Herr des Himmels und der Wetter Iuppiter, dem in seiner

Erscheinungsform als Iuppiter Liber der Gott Liber Pater freilich sehr nahe gestanden

hat; aber die erste reife Traube schneidet in feierlicher Zeremonie der Iuppiter-
priester, der Flamen Dialis25. Weiter ist zu sagen, daß das Opfer des Bocks im
römischen Staatskult äußerst selten, fürLiber-Bacchus außer hier überhaupt nicht
bezeugt ist26; die solennen Opfertiere sind Schwein, Schaf und Rind. Nur dem Faunus
wird an den Lupercalia ein Ziegenbock dargebracht, dem Veiovis eine capra und
Göttern griechischer Herkunft wie etwa dem Apollo und den Moiren nach Weisung

sibyllinischer Orakel Böcke. Häufiger sind Ziegenopfer im Privatkult27, und
es versteht sich von selbst, daß vor allem in ländlichen Verhältnissen der Gott sich
oft genug mit einem bescheidenen Ziegenopfer, der Landmann mit Zickleinbraten
begnügte; aber bei den Götterfesten sind die Opfertiere genau bestimmt. Sieht
man sich so zu dem Schluß genötigt, daß Vergil hier griechischen Brauch auf
römischen übertragen habe, so ist das wohl verständlich und verzeihlich; eben auf
das Opfer des Bockes, des Rebenfeindes, kam es ihm ja an, im Privatkult war es

üblich, und wo wie hier so wacker Wein getrunken wurde, war auch der Herr des

Weines da; überdies werden wir noch sehen, daß Vergil sich wohl auch dafür auf
eine gelehrte Autorität berufen konnte. Endlich muß man sich klar sein, daß Vergils

Bacchus als der Beschützer der Reben und als der Gott des Weines, dem das

zweite Buch der Georgica vorzugweise gilt, eben Bacchus ist, der Grieche, nicht
der Römer; nur einmal, im Gebet (1, 7) nennt er ihn Liber. Man erinnere sich der
prächtigen Verse, mit denen er zu Beginn des zweiten Buches den Gott aufruft:
huc, pater o Lenaee, hieher komm, Vater Lenaeus, Gott der Kelter, streife den
Kothurn vom Fuße und stampfe mit mir die Trauben, das Bein färbend mit dem
frischen Saft: das ist griechisch, nicht römisch28.

Ist es nach alledem zu kühn, diesen griechischen Bacchus und sein Bocksopfer
aus der Schilderung des italischen Festes auszuscheiden Lassen wir es einmal als

Arbeitshypothese gelten und sehen wir zu! Es bleiben dann als sichere Elemente

25 Varro De ling. lat. 6,16. F. Bömer, Iuppiter und die röm. Weinfeste, Rh. Mus. 90 (1941)
30ff. C. Koch, Untersuchungen zur Geschichte der röm. Venusverehrung, Hermes 83 (1955)4.8.
13. 21.

26 Vgl. für das Folgende Krause, RE Suppl. 5, 250ff. s. v. hostia. Die hier für das Bocksopfer

an Bacchus-Liber angeführten Stellen gehen entweder auf Vergil zurück oder
allgemeiner auf die zum Beispiel von Varro De re rust. 1, 2, 18f., Ovid. Fast. 1, 354f. und Met.
15, lllff. (vgl. 'Probus' und Serv. Georg. 2, 380) vertretene Theorie, der Bock müsse als
Schädiger des Weinstocks dem Bacchus mit dem Tode büßen wie das Schwein der Ceres
(vgl. Theophrast. b. Porphyr. De abst. 2, 10), gegen die Arnob. Adv. nat. 7, 21 polemisiert.

27 Bei Horaz mehrfach zum Zeugnis seiner Anspruchslosigkeit erwähnt, als Opfer für
Faunus (Carm. 1, 4, 11; 3, 18, 5) und für den fons Bandusiae (3, 13, 3), einmal (3, 8, 6f.)
für Liber, in dessen Zeichen das daran anschließende Gelage steht.

28 Auch die Aufforderung, zu erscheinen ist doch wohl unrömische Gebetsform; Marx,
Rh. Mus. 78 (1928) 388 erinnert mit Recht an iX&eiv fjgm Aiowoe.

15 Museum Helveticum



214 Karl Meuli

des Festes drei: die ungehobelten Verse und das ausgelassene Lachen, die
Holzmasken und die oscilla.

Über die Bedeutung der oscilla gab es schon im Altertum sehr verschiedene

Meinungen: oscillorum variae sunt opiniones, sagt Servius29. Wir können auf diese

interessanten opiniones hier leider nicht eingehen; erwähnt sei nur, daß wir unser
Fremdwort 'oszillieren' aller Wahrscheinlichkeit nach einer dieser irrtümlichen
opiniones verdanken. Man parallelisierte die römischen oscilla mit dem griechischen
Schaukelfest Aiora, das Eratosthenes' Erigone für die Anfänge des griechischen
Dramas herangezogen hatte und behauptete, auch die aufgehängten oscilla habe

man geschaukelt, in Pendelbewegung versetzt. Nur dieser völlig unbegründeten
Gleichsetzung, für die ja Vergil nicht den geringsten Anhalt bietet, scheint das

Wort oscillum die Bedeutung 'Schaukel', 'Pendel' zu verdanken, und ausschließlich

als künstlich gelehrtes Wort der Vergilerklärer scheint es nebst oscillare,
oscillatio mit diesem Sinn aufgekommen zu sein30. Doch lassen wir das und halten
wir uns an die klare und einfache Beschreibung Vergils.

Sprachlich ist das Wort klar: oscillum geht über osculum auf os 'Mund',
'Gesicht' zurück wie etwa furcilla über furcula auf furca 'Gabel', 'Gäbelchen', 'kleines

29 Serv. Georg. 2,389. Für alles Folgende kann auf Ehlers' sorgfältigen Artikel oscilla RE 18,
1567 ff. verwiesen werden. Die hauptsächlich aus Campanien und der Umgebung Roms
bekannten dekorativen Marmorscheiben mit ein- oder beidseitig angebrachten Reliefs pflegen
unsere Archäologen Oscilla zu nennen, ohne antike Gewähr; wann und durch wen das
aufgekommen ist, weiß ich nicht (vielleicht durch C. Bötticher, Baumkultus der Hellenen [1856] 90:
«Ich nehme keinen Anstand, diese [Marmordisken] unter dem Namen oscilla zu begreifen.»).
Ihre ursprüngliche Bedeutung und Herkunft ist ungeklärt; daß sie mit den alten volkstümlichen

oscilla zusammengehören, scheint nach ihren häufigsten Schmuckmotiven (Masken,
Opferszenen, Bacchisches) nicht ganz ausgeschlossen zu sein. Da die ältesten datierbaren
Stücke in augusteische Zeit oder nicht viel später gehören und da sie nach Material und Form
doch recht kostbar sind, ist aus ihnen ein eventuelles Zeugnis für alten volkstümlichen Brauch
nur durch sorgfältige Kritik zu gewinnen. Vgl. besonders G. Lippold, Jahrb. 36 (1921) 34ff.

30 Zuerst anscheinend bei Santra (Fest. p. 194 M. 212 L. s. v. oscillum: quod oscellant;
os cillant Müller), dessen Tätigkeit sich nur ungefähr auf die letzten Jahre der Republik
festlegen läßt, und bei Cornificius Longus (Fest. a. O. s. v. oscillantes), der unter Tiberius starb
(Wissowa, RE 4, 1630f.). Die gelehrte Parallele hat erstaunliches Unheil angerichtet; nur
darum kommt Servius zu der ganz unmöglichen Erklärung, Vergil bezeichne die oscilla
mit dem Beiwort mollia deswegen, weil sie mobilia, pensilia seien (Serv. Georg. 2, 389; 3,
204; Aen. 8,666), aber die Lexika reden ihm nach ('beweglich' Georges), und ihnen wiederum
moderne Forscher (Altheim, Terra Mater 66; C. Bailey, Phases in the religion of ancient
Rome [1932] 20 «the little swinging objects»). Nach Ehlers' Ausführungen (1573) sollte das
nun erledigt sein. Vgl. Anm. 5. Dem gleichen Irrtum folgt vielleicht schon Propert. 4, 1,
17ff.: nulli cura fuit (in der guten alten Zeit) externos quaerere divos, cum tremeret patrio
pendula turba sacro, wie Rothstein z. St. einleuchtend vermutet; auch darin wird er Recht
haben, daß Properz die Compitalia meine. Die Vergilerklärer können die Gleichsetzung des
Oscillen-Ritus mit dem attischen Schaukelfest Aiora älterer grammatischer Lehre entnommen

haben, für die mit Wahrscheinlichkeit Varro zu vermuten ist (unten p. 223). Freilich
müßte dann ihr Wort oscillatio in der Bedeutung 'Hindundherbewegung', 'Schaukeln' schon
früher allgemein geworden sein, da es von Petron verwendet wird (104, 9 sie inter mercen-
narium amieamque positus senex veluti oscillatione ludebat). Eine andere Herleitung der
Bedeutung 'Schaukel', 'schaukeln' scheint jedoch kaum möglich; ein zweites Etymon für
oscillum (gallisch *louskillon 'Schaukel'), wie es Thurneysen vorschlug, ist die übliche
Verlegenheitslösung, und sie ist von (Walde-) Hofmann, Lat. etym. Wörterb. s. v. mit Recht
abgelehnt worden. Vgl. Ehlers 1569. Weinstock, Glotta 22 (1934) 142. Du Cange s.v. oscilli,
oscillum. Interessant, wenn gleich unrichtig, Salmasius zu Tertull. De pallio 1 (ed. Lugd.
Bat. 1656 p. 130).



Altrömischer Maskenbrauch 215

Gäbelchen', oscillum heißt also 'Mündchen', 'kleines Gesichtchen'; die Glossen

übersetzen axojidxiov, ngdaconov, ngoaconeiov 'Maske'. Dabei ist aber nicht an
Gesichtsmasken zu denken; die oscilla sind vielmehr pilae31, kleine runde Bälle aus
wollenen Lappen oder Fäden (deshalb 389 molles 'weich'); treffend nennt sie

Macrobius capita, 'Köpfe': auch Zwiebeln oder Mohnköpfe nahm man dazu32.

Zu 'kleinen Gesichterchen' mußte man diese Wollkugeln und Zwiebeln natürlich
erst machen, was man sich ganz primitiv zu denken hat; Phantasiebegabte hängten

ihnen wohl auch etwa die Andeutung eines Körpers an, so daß sie als effigies
viriles et muliebres33 'Bilder von Männern und Weibern' bezeichnet werden konnten.

Wie das etwa geschehen mochte, deutet ein freilich umstrittenes Fragment
aus Varros Menippeischen Satiren an34: da staffiert jemand die Dinger mit
Haarnetzen und Busenbändern aus, bevor er sie aufhängt. Es kam darauf an, daß sie

möglichst abschreckend und häßlich aussahen; erfahrungsgemäß ergibt sich das •

wie von selbst, und leicht geraten sie dann auch ins Komische. Häßlich mußten%
sie sein, um das Böse abzuwehren; nach Varro35 hängte man oscilla auf, wo sich
einer erhängt hatte. Erhängte sind wie aUe eines gewaltsamen Todes Gestorbene

gefährliche Wiedergänger, und die oscilla haben hier offenkundig nach
weitverbreiteter Sitte die Aufgabe, als dnoxgonaiov, ngoßaaxdviov das unerwünschte
Unheimliche von der Wohnung der Lebenden fernzuhalten. Ihr volkstümlicher

31 Paul. Fest. 239 M. 273 L. pilae et effigies viriles et muliebres ex lana Conpitalibus sus-
pendebantur in conpitis, quod hunc diem festum esse deorum inferorum, quos vocant Lares,
putarent etc.; id. 121 M. 108 L. laneae effigies Conpitalibus noctu dabantur in conpita etc.
Vgl. Anm. 34 (Varro).

32 Marcob. Sat. 1, 7, 35 lunius Brutus consul pulso Tarquinio... capitibus allii et papaveris
supplicari iussit, ut responso Apollinis satisfieret de nomine capitum factumque est, ut
effigies Maniae suspensae pro singulorum foribus periculum, si quod immineret familiis, expia-
rent ludosque ipsos ex viis eompitorum, in quibus agitabantur, Compitalia appelitaverunt: der
republikanisch menschenfreundliche erste Konsul löste durch eine felicior interpretatio (Mac-
rob. a. 0.1,11,48) die bisher üblichen Menschenopfer in dieser klugen Weise ab. Nach Mac-
rob. a. O. 1, 7, 34 war das die gleiche permutatio sacrificii wie bei den Saturnalia; auch die
dort üblichen Puppen (sigilla, sigillaria) werden als Ablösungen von Menschenopfern erklärt
- eine bei den römischen Antiquaren beliebte, von den Modernen nur zu bereitwillig
nachgesprochene Theorie. Einzig auf Grund dieser Parallele nennt Varro die sigilla, Saturnalienpuppen,

auch oscilla, genau genommen unrichtig, doch verständlich, wenn man an die
Ausgestaltung der 'Gesichterchen' zu effigies viriles et muliebres denkt (Macrob. a. 0.1, 7,31; 1,
11, 48. Ehlers 1575. Vgl. Nilsson, RE 2 A, 204f. F. Bömer, Rom und Troia [1951] 103f.). Die
wunderliche Lehre, man habe tot pilae, quot capita servorum, tot effigies, quot essent liberi
aufgehängt (Paul. Fest. 239 M. 273 L.), die bei den Modernen so viel Verwirrung gestiftet hat,
beruht auf eben dieser Menschenopfertheorie und ist nicht ernst zu nehmen; vgl. bes. W. F.
Otto, Maniaund Lares: Arch. f. lat. Lexikogr. 15(1908) 113ff. 116 undWissowa, Rel.u.Kultus
d. Römer2 (1912) 167 Anm. 6. Boehms allzu schwerfälliger Deutung dieser Dinge (RE 12,808ff.
s. v. Lares) möchte man Euangelus' Kritik an Praetextatus entgegenhalten (Macrob. Sat.
1,11,1).

33 S. Anm. 31.
34 Varro, Men. 463 Bücheler Non. p. 538. 542 suspendit Laribus manias, mollis pilas,

reticula ac strophia. Vgl. Otto a. 0. (oben Anm. 32) 113ff. Tabeling, Mater Larum (1932)
16ff.; weiteres bei Ehlers 1576. mollis pilas ist verdeutlichende Apposition zu manias;
molles heißen die pilae wie bei Vergil (389) die oscilla, weil sie aus Wolle sind (oben Anm. 31).

36 Serv. Aen. 12, 603 Varro ait suspendiosis, quibus iusta fieri ius non sit, suspensis
oseillis veluti per imitationem mortis parentari. Wir haben uns nur an die mitgeteüte Tatsache,
nicht an Varros Theorie zu halten. Vgl. F. Cumont, After Life in Roman Paganism (1922)
143; id., Recherches sur le symbolisme funeraire des Romains (1942) 173.



216 Karl Meuli

Name scheint maniae, maniolae gewesen zu sein36, mania, maniola, gleichen Stammes
wie manes 'Seelen der Abgeschiedenen', heißt 'Schreckgespenst', 'Gespensterchen',
besonders 'Kinderschreck', auch 'häßliche Maske', eine typische Gestalt römischen

Volksglaubens, maniae hießen auch Gebildbrote, also eine Art von Grättimannen
oder genauer Grättiweibern, die man den Kindern gab, um sie in freundlicher Weise

an den immer drohenden Bölimann zu erinnern37. Vergil wird das Wort maniae
als vulgär absichtlich gemieden und dafür das sachlich ruhige, dezente oscilla
gewählt haben, weil dieses dem hohen Stil seiner Dichtung angemessener erschien.

Was uns die Alten von den oscilla, den maniae, den molles pilae, den capita, den

effigies viriles et muliebres sagen, ist so übereinstimmend, daß mit allen diesen

Bezeichnungen offenbar immer das gleiche gemeint ist. Diese Folgerung haben auch
schon andere gezogen38, und ernstlicher Widerspruch dürfte kaum möglich sein.
Dann aber ergibt sich ein ebenso sicherer wie wichtiger Schluß. Abgesehen nämlich

von dem Sonderfall, wo man oscilla als Apotropaia gegen Wiedergänger
brauchte - und das hat mit unserer Vergilstelle sicher nichts zu tun - abgesehen

von diesem Sonderfall gibt es nur einen Ort, eine Zeit, wo man maniae-oscilla
aufhängte : zu Ehren der Laren brachte man sie am Larenheiligtum beim compitum an,
und zwar am Larenfest, den Compitalia. Das bezeugen mehrere von einander
unabhängige Stehen mit unmißverständlicher Klarheit39. Wir ziehen also den Schluß:
das von Vergil gemeinte italisch-römische Fest sind die Compitalia. Mit Bedacht
hat Vergil schon bei der Schilderung der griechischen Dionysien vordeutend den
Ausdruck compita gewählt (382)40: Kreuzwege spielen beim attischen Fest keine
Rolle.

Ob sich dieser Schluß bewähren wird, bleibt zu prüfen. Gehen wir mutig weiter
zur Betrachtung des zweiten Festbrauchs, der Rindenmasken. Holzmasken sind
im Altertum keineswegs unerhört; wir kennen solche aus Großgriechenland samt
ihren eigentümlichen Sondernamen41. Sicher haben auch diese Vergilischen Masken
einen besondern Namen gehabt, den unser Dichter wiederum absichtlich als vulgär
meidet. Aller Wahrscheinlichkeit nach hießen sie larvae. Im klassischen Latein
bezeichnet larva freilich nicht die Maske, sondern einen Totengeist, ein Gespenst,
das nachts umherschweift, mit Vorliebe, wie alle Geister dieser Art, an den Kreuzwegen,

compita; nur ein einziges Mal verwendet ein Zeitgenosse Vergils das Wort

36 Vgl. dazu besonders Otto a. O. und Tabeling (oben Anm. 34), Register s. v. Mania.
37 Aelius Stilo b. Fest. p. 129 M. 114 L. s. v. Manias.
38 Ehlers 1576f., der allerdings die Zwiebel- und Mohnköpfe Macrobs noch ausnehmen

möchte. C. Bailey a. O. (oben p. 214 Anm. 30) nimmt an, die oscilla der Compitalia hätten
maniae geheißen.

39 S. die Anm. 29-32. Ehlers 1576f. Bei den Feriae Latinae war ein Schaukeln der
Menschen üblich, aber keine oscilla; mit Unrecht nehmen einige Vergilerklärer einen Zusammenhang

an. Mit den feriae sementivae, bei denen der ritus oscillorum iactationis üblich sei, meint
Probus, Verg. Georg. 385ff. offensichtlich das attische Aiora-Fest (Ehlers 1577f.).

40 Auch Waszink (oben p. 208f. Anm. 8) 241 sieht darin eine Anspielung Vergils auf die
Compitalia.

41 Hesych. xvv&iov ngoamneiov l-v'Xivov; xvXiv&iov tjvXivov ngoomneiov; xtigi&da'
ngoamneia £vXiva; xvgixxoi' oi exovxeg xä l-fiXiva ngoomna xaxä'IxaXlav, xai iogxd£ovxeg



Altrömischer Maskenbrauch 217

im Sinn von 'Maske': Horaz im Iter BrundisinumiZ. Hier, im sermo pedester der
Satura, erlaubten die strengen Gesetze des Stils ein so niedriges Wort, zumal in der
dort geschilderten charakteristischen Situation. Horaz' Zeugnis ist ein anschaulicher

Beleg für den Charakter der lateinischen Literatursprache, für ihren
Abstand von der volkstümlich lebendigen Rede des AUtags, und ein vollgültiger
Beweis dafür, daß man schon in augusteischer Zeit auch die Gesichtsmaske larva

nannte, nicht nur den Totengeist43. Daß Gesichtsmasken und Maskierte larvae,
maniae heißen, also den Namen von Totengeistern und Seelenwesen tragen, das ist
keineswegs verwunderlich; bei Naturvölkern und Kulturvölkern ist das vielfach
zu beobachten, und es dürfte anerkannt sein, daß eine der ursprünglichsten und
allgemeinsten Funktionen der Maske eben die ist, Seelenwesen leibhaftig
darzustehen, die zu bestimmten Zeiten für genau bestimmte Fristen aus dem ihnen
zugewiesenen Ort entlassen werden, um die Lebenden mit Heischen, Rügen und
Segnen heimzusuchen. Und es ist nicht eine Verfallserscheinung, sondern wiederum
alt, allgemein und typisch, daß diese Maskenwesen auch als komische Personen
und als Kinderschreck erscheinen, daß ihre Besuchsfeste ausgelassene Lustbarkeiten

sind, denen freilich der Charakter des Grauenvollen, Unheimlichen selten

fehlt; ein meinetwegen sonderbares, aber allgemeines und durchaus lebendiges
Phänomen44. Eben diesen Charakter hat auch das Vergilische Maskenfest: das hor-
rendum der Masken hindert nicht eine ausgelassene Lustigkeit. Mit den ungehobelten

Versen endlich können nach der allgemeinen Typologie der Maskenfeste

nur Rügeverse gemeint sein. Wie immer und überall waren diese Masken auch

komisch, wie überall haben sie gemäß dem Recht der Maskenfreiheit den Leuten
Wahrheiten gesagt, die man sonst nicht sagen durfte und eben damit ungeheures
Gelächter erregt.

Aber warum denn sollen Vergils ora horrenda ausgerechnet larvae geheißen
haben Nun, erstens haben die römischen Gelehrten die larvae immer wieder mit
den Laren, den Gefeierten des Compitalienfestes, in Verbindung gebracht. Die
maniae sind nach Aelius Stilo nichts anderes als larvae, und Mania ist die Mutter
oder Großmutter der Laren. Varro schwankte: die Laren seien entweder manes,
weshalb ihre Mutter Mania genannt werde, oder sie seien göttliche Wesen wie die

xfj Kogvd-aXlq. yeXoiaaxal. Maskenbrauch schließt sich in Großgriechenland wie in Sparta
vorzugsweise dem Kultus der Artemis, hier der Artemis Korythalia an; vgl. Nilsson, Griech.
Feste (1906) 184ff. Auch für andere volkstümliche Masken, deren Stoff nicht genannt ist,
darf nach vielen Analogien Holz angenommen werden.

42 Horat. Sat. 1, 5, 64 in dem derbkomischen Wortgefecht (elxa%eiv), mit dem gemäß
einer auch in Italien beliebten Sitte der scurra Sarmentus und der Osker Messius Cicirrus
die Gesellschaft nach der Abendmahlzeit erheitern. Über larva handelt gut Tabeling (oben
p. 215 Anm. 34), bes. 22ff. 36f.

43 larva in der Bedeutung 'Maske' wird erst im frühen Mittelalter in der Überlieferung
wieder faßbar; s. Tabeling a. O. 24 Anm. 1 und die dort von Heraeus beigebrachten Belege;
besonders interessant oscillum est parva facies, id est larva, quae rustice dicitur talamasca
(Zusatz des cod. Leid. Voss, zu Priscian. Gramm, lat. 3, 474, 7 K.; über talamasca s. Handwb.
dtsch. Abergl. 5 [1933] 1762L).

44 Über all dies vgl. Handwb. dtsch. Abergl. a. 0. 1477 ff. s. v. Maske, Maskereien und
Meuli, Schweizer Masken (1943) 44ff.



218 Karl Meuli

Heroen, oder, wenn man der Meinung der Alten folge: die Laren seien larvae^5.

Wie weit in dieser Gleichsetzung von Laren und Larven lebendiger Volksglaube
wiedergegeben oder bloße Theorien konstruiert werden, das ist allerdings fraglich.
Aber auch dem modernen Sprachforscher scheint eine Trennung der beiden Worte
unnatürlich46; wie die Verbindung zu erklären sei, ist bisher freilich nicht eindeutig

entschieden. Als in hohem Grad wahrscheinlich darf man es danach wohl
bezeichnen, daß Vergil mit den Worten ora horrenda ein volkstümliches larvae
umschreibt, nach den Gesetzen seines hohen Stils umschreiben mußte, während Horaz

es in seinem Zusammenhang unbedenklich verwenden durfte. Gibt man dies

zu, so hat man als zweites wenigstens einen Wahrscheinlichkeitsbeweis für die

Zugehörigkeit der Masken zu den Laren, für die Deutung des Vergilischen Festes
als Larenfest, als Compitalia.

Jetzt ist es Zeit zu fragen: was wissen wir denn sonst von dem Fest Compitalia47
Reimt es sich mit der Schilderung Vergils

Compitum ist der Kreuzweg, ubi viae competunt, wie Varro richtig sagt48. Hier
stund unter freiem Himmel ein Altar der Laren, sehr oft auch eine Art Kapelle
(sacellum) mit ebensovielen Nischen oder Öffnungen, wie Wege zusammenliefen.
Hier feierten alle Bürger das Fest der Compitalia, nicht in ihrer Gesamtheit,
sondern jeweils die Anwohner des Compitums gemeinsam, und zwar finita agriouUurai9,
nach Beendigung aller bäuerlichen Arbeiten; wie andere ländliche Feste hat es

darum nicht sein bestimmtes Datum, sondern wird alljährlich eine Woche vorher
durch den Prätor angesagt (feriae conceptivae). In Ciceros Zeit fiel es einmal auf
den letzten Tag des Dezember, andere Male auf den ersten oder zweiten Januar,
also ganz nah bei den Saturnalien. An diesem Tag hängte man die maniae-oscilla
auf, am Larenkapellchen, gewiß auch wo es sonst sich gab, also an danebenstehenden

Bäumen - Vergils Pinie ist die gewöhnliche Zier der bukolischen Landschaft50.

48 Aelius Stilo fr. 14, Gramm. Rom. fragm. ed. Funaioli p. 61 (Fest. p. 129 M. 114 L.)
Manias esse larvas; vgl. Sinnius Capito fr. 14 p. 462 Fun. (Fest. p. 145 M. 128 L.)
Maniae dicuntur deformes personae. Varro fr. 372 p. 343 Fun. (Arnob. 3, 41) nunc anti-
quorum sententias sequens Larvas esse dicit Lares, quasi quosdam genios et functorum animas.
Vgl. Wissowa, Roschers Myth. Lex. 2, 1888f. Otto (oben Anm. 32) und Tabeling (oben
Anm. 34) passim.

46 So Ehrlich in dem gedankenreichen und namentlich methodisch immer noch bedenkenswerten

Aufsatz Kuhns Ztschr. 41 (1907) 299. Ernout und Meillet, Dictionn. etym. (1932) s. v.
Lar plädieren mit guten Gründen für Verwandtschaft und vermuten etruskischen Ursprung;
allerdings sind die Bedenken, die Hofmann gegen diesen vorbringt (Lat. etym. Wörterb.
s. v. Lar), nicht leicht zu nehmen. Hofmann selbst hält Zugehörigkeit von larva zu Lares
für sicher: Grundform * läsoua im Ablaut zu Loses, mit dem Suffix -ouos, also 'die Gestalt
eines Lar habend' (a. O. s. v. larva). Alfred Bloch stellt fest (gütige briefliche Mitteüung vom
14. Sept. 1952), daß die beiden Voraussetzungen, auf denen diese Etymologie beruht - der
Ablaut ä-a und das Suffix -ovos - recht unsicher sind, die Etymologie also wohl möglich,
aber nicht unmittelbar überzeugend sei.

47 Zum Folgenden Wissowa, RE 4, 791 ff. s. v. Compitalia, Compitum; ders. in Roschers
Mythol. Lex. 1,1872ff.; ders., Rei. und Kultus d. Römer 167 f. W. Warde Fowler, The Roman
Festivals* (1933) 279f.

48 Varro De ling. lat. 6, 25; die Form compitus verwendete er im dritten Buch des Werkes
De scaenicis originibus (fr. 75 p. 217 Funaioli Non. p. 196, 5); vgl. unten p. 228 f.

«Schol. Pers. 4, 28.
50 Ehlers 1574.



Altrömischer Maskenbrauch 219

Sind es ursprünglich etwa Weihgeschenke gewesen, Abbilder der Masken, die man
am Fest getragen hatte und nunmehr am Heiligtum darbrachte % Das entspräche
verbreitetem Brauch; man denke nur an die erstaunlichen Funde im Heiligtum
der Artemis Orthia in Sparta. Jetzt sind es nur mehr Apotropaia - nach Macrobius

hängte man sie auch an die Haustür - und am Compitum sollen sie Unheil in seinem

ganzen Bereich abwehren. Wie gewöhnlich bei solchen Festen gab es allerhand
Lustbarkeiten, ludi, vor aUem Ringkämpfe, Boxen und dergleichen51. Haupt-
charakteristikum des Festes ist aber die starke Beteiligung des unfreien Gesindes,
der Sklaven. Sogar der haushälterische alte Cato billigt ihnen eine Extraration
Wein zu, und offenbar wurde bei reichlichem Schmaus auch wacker gezecht; uncta
nennt darum Vergil die Compitalia52, und ein Grammatiker leitet das Wort
Compitalia gar a compotando, vom Saufen, ab53. Also Bacchus spielte eine große
Rohe54, und ganz so ungereimt ist demnach Vergils Behauptung doch nicht, das

Fest gelte dem Bacchus überhaupt. Die Bevorzugung der Sklaven zeigt sich auch

darin, daß ihr Vertreter, der vilicus, also der Sklave oder Freigelassene, der als

Hofmeier dem Gute vorsteht, an diesem einen Tag das Opfer darbringen darf, das

Opfer an die Laren in compito55.

Was bedeutet diese Bevorzugung der Unfreien, diese Festesfreiheit der Sklaven
Sie ist uns für viele antike Feste bezeugt; nach einem der bekanntesten pflegt man
sie saturnalienartige Feste zu nennen56. Es reicht nicht aus zu sagen, die Sklavenfreiheit

ergebe sich ganz von selbst, wenn nach dem glücklichen Abschluß der

51 Eindrücklich bezeugt durch Wandbilder der Compitaliasten (xo/tnexaXiaoxal) von
Delos, die nach den Inschriften in die ersten Jahre des 1. Jahrhunderts v. Chr. zu setzen
sind (Roussel-Launey, Inscr. de Delos 5 [1937] 1760-1769), abgebildet bei M. Bulard, Pein-
tures murales et mosaiques de Delos, Mon. Piot 14 (1908) Tf. 1.4. 10 A; ders., Descr. des revete-
ments peints ä sujets religieux etc.: Explor. archeol. de Delos 9 (1926) fig. 49 bei p. 136;
fig. 50 bei p. 138; ders., La religion domestique dans la colonie italienne de Delos (1926) 97ff.
A. Plassart, BCH 40 (1916) 185. Vgl. unten Abb. 2 und p. 230. Die Mitglieder dieses delischen
coUegium compitalicium kommen vorwiegend aus Campanien, s. J. Hatzfeld, Les Italiens
ä Delos, BCH 36 (1912) lff. bes. 130ff.; ders., Les Trafiquants Italiens dans l'orient hellenique
(1919). P. Schoch, Wirtschaftsgeschichtliches aus dem hellenistischen Delos (1923). W. A.
Laidlaw, A History of Delos (1933) 204. 207 ff. Augenscheinlich werden von Horaz Epist. 1,
1, 49 quis circum pagos et circum compita pugnax magna coronari contemnat Olympia, cui
spes, cui sit condicio dulcis sine pulvere palmae? eben diese bescheidenen einheimischen
Wettbewerbe der Compitalia den magna Olympia gegenübergestellt. Wissowa (Rei. u. Kult. d.
Römer 450 Anm. 5) konnte 1912 noch sagen, über die Art der Spiele an den Compitalia sei
nichts überliefert und das Horazwort erlaube nicht, auf Faustkämpfe zu schließen, «da hie r
griechische Verhältnisse vorschweben». Seltsam geschraubt ist Heinzes Erklärung der
Stelle: Horaz meine kleine griechische Lokalagone, «wie der Gegensatz der magna Olympia
lehrt»(!), wolle aber jene Lokalagone «dem römischen Leser veranschaulichen durch die
Erinnerung an die lateinischen Paganalia und ludi Compitalicii ebenso wie Vergil - den
Horaz hier vielleicht vor Augen hat - die Uranfänge der Dionysia iv äygoig bezeichnet mit
praemiaque ingeniis pagos et compita circum Thesidae posuere».

62 Cato De agric. 57. Verg. Catal. 5, 27.
53 Schol. Pers. 4, 28.
64 Compitaliasten von Delos weihen einen Zeus Eleuthereus und einen Dionysos, Inscr. de

Delos (oben Anm. 51) 1770; vgl. dazu Hatzfeld, BCH 36 (1912) 139 Anm. 1.
66 Cato De agric. 5, 3.
68 Es genüge hier der Verweis auf Nilsson, Griech. Feste (1906) 35ff., obwohl seine Liste

erheblich zu verlängern wäre; die ganze Frage bedarf einer neuen Untersuchung, deren
Grenzen weit gezogen werden müßten. Vgl. die in Anm. 44 genannten Arbeiten.



220 Karl Meuli

ländlichen Arbeiten Scheune und Keller gefüllt, alles im Überfluß vorhanden sei

und nun Herr und Knecht sich gemeinsam einen guten Tag gönnen. Die Zeiten
dieser Feste, die Zeit der kürzesten Tage und längsten Nächte, dann wieder die
Zeit des kommenden Frühlings, wo die dunklen Kräfte der Erdtiefe sich von
neuem regen und empordrängen ans Licht: diese Zeiten sind von altersher bei
vielen Völkern auch die Zeiten der schwärmenden Seelen; man denke an das
nordische Julfest, an die Saturnalien und Compitalien, an Fastnacht, Anthesterien
und Dionysien. Die Geister nun äußern sich vielfach so, daß sie von Lebenden
Besitz ergreifen, um durch sie zu sprechen und zu handeln: sie machen besessen.

larvatus ist ein ausgezeichnetes Beispiel für diese Vorstehung; larvatus heißt der

von den larvae Besessene, ein Wahnsinniger, Behexter.57 Besessene, freilich im
religiösen, nicht im medizinischen Sinn, sind die bei solchen Festen häufigen
Maskenträger; auf ihrer Geisterbesessenheit ruht ihr Geisterrecht, das Recht zu rügen
und zu strafen, das Recht auf Opfergaben und die Macht zu segnen. Dies Recht
ist allgemein. Der Geist wählt, wen er will; er unterscheidet frei und unfrei nicht;
in diesen Tagen kann jedermann vom Geist ergriffen werden, jedermann von
Maskenrecht und Narrenfreiheit Gebrauch machen. Da nun die antike Gesellschaft

auf der Scheidung in Freie und Unfreie beruht, ist es einleuchtend, daß in
der unbeschränkten Geisterfreiheit der saturnalienartigen Feste die Freiheit der
Sklaven das auffälligste Merkmal werden mußte. Im antiken Maskenrecht und
in der uns geläufigen Narrenfreiheit herrscht das Komische vor; aber das schreckhaft

Numinose hat es nie ganz verloren, und Rüge wie Strafe können auch hier
noch immer wieder vernichtend ausfallen.

Maskengebrauch bei den Compitalia bezeugt keine unserer Quellen mit
Ausnahme eben Vergils; es wäre sehr erwünscht, wenn sich seine Angabe noch anderswie

erhärten ließe. Es ist nun eine bekannte Erscheinung, daß die Masken selbst aus
dem Brauch verschwinden oder sich nur mehr auf Andeutungen beschränken,
Maskenfreiheiten jedoch wie die offene Rede, die Rüge, die Bewirtimg und anderes

bleiben. Als eine Sonderform der Maske dürfte der pilleus anzusprechen sein, das

Freiheitssymbol der Saturnalien, an denen die ganze Roma pilleata war58. Über die
höchst denkwürdige Geschichte des Pilleus, die von ferner Vorzeit bis in die Tage
der französischen Revolution reicht, wäre viel zu sagen59; wir dürfen von Alföldi,
dem die entscheidenden Beobachtungen zu danken sind, hoffentlich bald reiche

Belehrung darüber erwarten. Sueton unterscheidet drei Formen des pilleus:
apex, tutulus, galerus; uns kommt es hier nur auf die letzte, den galerus an60.

57 Zeugnisse bei Tabeling (oben Anm. 34) 36ff.
68 Martial. 11, 6, 4. Nilsson, RE 2 A, 203. Die Artikel Pilleus und Pilos in der RE 20,

1328ff. sind ungenügend.
59 In vielem hat schon Heibig richtig gesehen, Über den Pileus der alten Italiker, Sitz.ber.

Akad. München 1880, 1, 488ff.; vgl. S. Reinach b. Daremberg-Saglio 2, 1451ff. s. v. galear,
galerus, und die Artikel der RE albogalerus, apex, galea, galear, tutulus von Habel, Fiebiger,
Samter und Kreis.

60 Serv. Aen. 2, 683 Suetonius (fr. 168 p. 268 Reiff.) tria genera pilleorum dixit, quibus sacer-
dotes utebantur, apicem tutulum galerum galerum pilleum ex pelle hostiae caesae (vgl. Paul.



Altrömischer Maskenbrauch 221

galerus, galear, zu galea yaXerj, ist ursprünglich die Tierkopfhaube aus Wieselfell

wie xxiderj, Xvxerj, xwerj, alyeij, Xeovxfj diejenige aus Wiesel-, Wolfs-, Hunds-,
Ziegen-, Löwenfell und zwar so, daß die von hinten übergezogene Kopfhaut des

Tieres das menschliche Antlitz freiläßt wie die Löwenhaut des Heraides und die
Wolfshaut des etruskischen Hades61. Das sind zunächst Primitivformen des

Helmes62; in solcher uralter Kriegertracht schildert Statius die Arkader, Vergil die
legio agrestis des Caeculus von Praeneste63, und bei den Fahnenträgern und
Spielleuten des römischen Heeres hat sie sich noch lange erhalten64. Der galerus
erscheint weiterhin als Kopfbedeckung römischer Priester, angefertigt aus dem Feh
des geschlachteten Opfertiers65; das zu deuten durfte schwierig sein. Endlich ist
der galerus auch mit der eben geschilderten Funktion der Maske getragen worden,
sehr wahrscheinlich zum Beispiel von den Luperci. Dies auszuführen ist hier nicht
möglich; auch für die Herkunft des Pilleus aus der Tierkopfhaube muß einstweilen
der dem Worte galerus zu entnehmende Beweis genügen. Jedenfalls gewährte der
Pilleus der Saturnalien Maskenrecht; schon darum muß er weit mehr gewesen sein
als nur irgend ein Hut.

Das gleiche gilt nun aber auch von den Compitalia. Die Laren tragen in den
ältesten Darstellungen, die wir kennen, in den für die Compitaliasten von Delos

ausgeführten Malereien, den Pilleus66: eine wichtige, noch kaum nach Gebühr
gewürdigte Tatsache. Die große Masse der andern auf uns gekommenen Larenbilder

reproduziert ja mit ermüdender Gleichförmigkeit immer wieder die harmlos

zierlichen Typen der augusteischen Zeit67; die delischen Bilder, bestätigt durch

Fest. p. 10 M. p. 9 L. s. v. albogalerus; Isidor. Orig. 19, 30, 5). Stellensammlung im Thes.
L. L. s. v. galear, galerum, -us; vgl. Walde-Hofmann, Lat. etym. Wb. s. v. galea. Unberücksichtigt

bleibt hier der pilleus, eigentlich wie niXog 'Haarfilz', 'Filz', als die dem Kopf glatt
anliegende Kappe, wie sie von Kühern (s. die Abb. 3477 bei Daremberg-Saglio 2, 1452),
Schmieden, Seefahrern usw. getragen wird.

61 Der etruskische Hades mit Wolfshaube: Tomba Galini, Orvieto, und Tomba dell'Orco,
Tarquinia, abgebildet bei P. Ducati, Piitura etrusca-italo-greca e romana (1942) Tf. 22 und
Fr. Poulsen, Etruscan Tomb Paintings (1922) Abb. 37. Vgl. Lamer, RE 11, 2520 s. v.
xwerj; Malten, Jahrb. 29 (1914) 235.

62 Damit verbindet sich natürlich alter Kriegerglaube: der Krieger erhält auf diese Weise
die bewunderten Kampftugenden der betreffenden, immer numinosen Tiere bzw. er
verwandelt sich in sie. Das bekannteste Beispiel dafür sind die nordischen Berserker und ulf-
hednar, die Bären- und Wolfshäuter; vgl. Handwb. dtsch. Abergl. 5, 1845ff. und etwa
0. Höfler, Kultische Geheimbünde der Germanen 1 (1934) 170f. R. Merkelbach, Die Quellen
des griech. Alexanderromans, Zetemata 9 (1954) 252f. Die homerische Zeit ist über so
altertümlich-primitive Anschauungen hinaus; Xvooa gilt keineswegs als erstrebenswert, Xvaowörjg
zu sein als verächtlich und verderblich, aber man trägt die xwerj, und Avxöogyog Avxoufjörjg
AvxöTpgmv als Heldennamen sind nur aus dem alten Glauben verständlich. Vgl. Aesch.
Sept. 145f. H. Trümpy, Kriegerische Fachausdrucke im Homerischen Epos (Diss. Basel 1950)
41 f. 45f.

83 Stat. Theb. 4, 303f. Arcadii morem tenet ille galeri, ille Lycaoniae rictu caput asperat
ursae. Verg. Aen. 7, 688f. fulvosque lupi de pelle galeros tegmen habent capiti. Serv. z. St.
galerus genus est pillei, quod Fronto genere neutro dicit 'hoc galerum'. Vgl. Ämmian. 31, 2, 6
(von den Hunnen) galeris incurvis capita tegunt. Philochoros stellte sich das Heervolk des
Kekrops anscheinend ähnlich vor, F gr Hist 328 fr. 98.

64 Fiebiger, RE 7, 574 s. v. galea.
65 S. oben Anm. 60.
66 S. oben p. 219 Anm. 51 und unsere Abb. 1. 7.
87 Wissowa, Roschers Mythol. Lex. 2, 1891 ff. Boehm, RE 12, 827ff. M. Bieber, Antike



222 Karl Meuli

campanische und durch einige wenige Bronzestatuetten von Lares pilleati69
veranschaulichen eine ältere Vorstehung. Man darf daraus schließen, daß der Pilleus auch

an den Compitalien getragen worden ist, daß hier wie bei den Saturnalien der Pilleus
die Maskenfreiheit gab. Und weiter: war dieser pilleus-galerus wirklich, wie wir
überzeugt sind, ursprünglich eine Tierkopfhaube, so erhält nun ein merkwürdiges, stets
mit einigemMißtrauen betrachtetes Zeugnis neues Gewicht. Die Lares praestites, sagt
Plutarch, hatten einen Hund neben sich und waren selbst mit Hundefeilen bekleidet.
Der Hund erscheint wirklich schon bei alten Kultbildern der Lares praestites in Rom
sowie auf einer Münze vom Ende des zweiten Jahrhunderts vor Christus69; das
Hundefeh wird nun durch den galerus bestätigt. Was daraus für die ursprüngliche
Natur der Laren zu folgern ist, davon später noch ein Wort; jetzt stellen wir nur
fest, daß Maskenbrauch an den Compitalia auch ohne Vergils Zeugnis gesichert ist.
Allerdings sind es hier nicht hölzerne Gesichtsmasken, sondern pillei, galeri. Beide
Formen haben augenscheinlich die gleiche Funktion; die galeri dürften spezifisch
italisch, die Gesichtsmasken aus Großgriechenland übernommen sein. Dergleichen
wandert ja außerordentlich leicht; bei dem volkstümlichen Fest mochten galeri
und ora horrenda sehr wohl nebeneinander bestehen.

Vergil berichtet natürlich nicht aus eigener Anschauung. Wie er in dem
griechischen Fest die Urdionysien nach der Lehre des Eratosthenes geschildert hatte,
so schildert er beim römischen Fest, ein sehnsuchtserfüllter Romantiker, die alte,
einfache, kerngesunde Zeit mit ihren derben, malerisch bunten Bräuchen. Seine

Zeit war eine andere. Die Compitalia waren auch in die Stadt gewandert, die Spiele
dieser Quartierfeste waren anders, anspruchsvoller, raffiniert geworden, man sah

Gladiatoren und andere dem hauptstädtischen Pöbel gemäße Belustigungen. Roms
collegia compitalicia hatten in der Zeit der ausgehenden Republik sogar eine
leidenschaftlich umstrittene politische Rohe gespielt, bis Augustus sie neu ordnete und

Skulpturen und Bronzen in Cassel (1915) 68 mit Tf. 43 Nr. 201-210. Zwei offenbar zusammengehörende,

vom üblichen Typus etwas abweichende Figürchen von besonders zarter
Anmut, auch aus augusteischer Zeit, bei Neugebauer, Führer durch das Antiquarium Berlin 1,
Bronzen (1924) Nr. 6375 Tf. 67 und bei Sieveking, Bronzen der Sammlung Loeb (1913)
Tf. 16 mit S. 36ff. Wissowa hat Annali dell'Inst. 1883 Ges. Abh. (1904) 63ff. den Typus
aus einem griechischen des bacchischen Kreises ableiten wollen, was Neugebauer a. O. 40
mit Recht als sehr zweifelhaft bezeichnet.

88 S. Abb. 5. 6 und unten p. 234. Als Compitalienszene deutet R. Zahn, Amtl. Berichte
aus d. Kgl. Kunstammlungen 35 (1914) 305 ein fragmentiertes Tonrelief bei v. Rohden u.
Winnefeld, Architekton. röm. Tonreliefs d. Kaiserzeit (1911) 34 Abb. 71, auf dem ein
Spaßmacher mit Lendenschurz und spitzer Mütze galerus 1) erscheint.

69 Plut. Quaest. Rom. 51 p. 276 f sqq. öiä xl xäv Aagrjxäv, oßg lölmg 'ngaioxixeig' xaXovoi,
xovxoig xvmv nageaxrjxev, adxoi öi xwäv öiqßigag äjxnixovxai; Über die Kultbilder Ovid.
Fast. 5, 137 at canis ante pedes stabat. Ovid und Plutarch schöpfen aus Varro (Wissowa
a. O. 1871); Ovid hat die Bilder selbst nicht mehr gesehen. - Die Münze (Denar des L. Caesius)

abgeb. bei Wissowa a. O. 1872; besser, mit dem Revers, auf dem Veiovis dargestellt
ist, bei W. Warde Fowler, Roman Festivals 351 f. Die Laren tragen hier aber nicht Hundefelle,

wie Wissowa sagt, sondern eine Chlamys. - Longperier glaubt an einer Larenstatuette
älteren Typs eine HundefeUkleidung zu sehen (Notice des bronzes ant. [1868] 103 Nr. 464
Daremberg-Saglio 2, 266 Abb. 2451 und 3, 945 Abb. 4348; De Ridder, Bronzes du Louvre
1 (1913) Nr. 683 Tf. 47; W. Lamb, Greek and Roman Bronzes (1929) Tf. 85 c; an der Abbildung

ist das nicht nachprüfbar, doch ist es eher unwahrscheinlich.



Altrömischer Maskenbrauch 223

ihnen mit der Verehrung des kaiserlichen Genius einen neuen, lebendigen religiösen
Gehalt gab. Wer in Vergils Zeit von altrömischer Volksreligion etwas erfahren

wollte, der mußte sich an die Gelehrten wenden; auch Augustus hat sich bei
seinen religiösen Reformen von den Altertumskundigen, von Büchern beraten lassen
müssen70. Und wer wäre kundiger, wer unerschöpflicher gewesen als der doctissimus

Romanorum, als Marcus Terentius Varro!
In der Tat, es ist sicher: wie in so vielem sonst schöpft Vergil auch hier aus Varro.

Varro hat in den drei Büchern De scaenicis originibus ausführlich über die
Ursprünge des Dramas bei Griechen und Römern gesprochen; die weit kürzere
Darstellung, die er auf Grund davon im zehnten Buch der Antiquitates gab, hat bei
den bequemen späteren Benutzern die ausführlichere Fassung schon früh
verdrängt71. Die kargen Reste, die uns erhalten sind, lassen immerhin mit Gewißheit
erkennen, daß Varro genau so wie Vergil die Eratosthenische Theorie vertrat: die
attischen ländlichen Bräuche beim Dionysosfest als Keimzelle aber drei dramatischen

Gattungen, der Bock, der Schädling der Reben, als Preis; auch vom Schlauchhüpfen

hatte er gesprochen. Und Varro ist es, der verwandten, altitalischen Brauch
aufgespürt und zum griechischen in Parallele gesetzt, Varro, der eben die ludi
compitalicii, die Compitalia, mit den attischen Dionysia verglichen, ja wohl gar
als Fest des Liber gedeutet hat; wie bei Eratosthenes, so war auch bei ihm der
Übergang der ländlichen Bräuche in die Stadt eine wichtige Etappe der Entwicklung72.

Wir brauchen kaum zu sagen, wie durchaus varronisch das alles ist. «Varro»,

sagt Usener73 einmal, «kommt mir vor wie ein Krahnen, der aus den reichen
Schiffsladungen der alexandrinischen Zeit die Waren auf die Frachtwagen der Nachwelt

hebt.» Varro ist aber auch der gelehrteste Kenner des alten Italiens, seiner

Sprache, seiner Poesie, seines Lebens, seiner Sitten, seiner Religion; durch den

Nachweis, daß die nationale dramatische Poesie der Römer ganz ähnliche Ur-

70 Über die Erneuerung des Larenkults durch Augustus, eine der glücklichsten und
erfolgreichsten Maßnahmen seiner Religionspolitik, s. Nilsson, Roman and Greek Domestic
Cult, in: Opuscula Romana 1 Acta Inst. Rom. regni Sueciae 4° 18 (1954) 79ff. 82; hier
ist seit langem das Förderndste über den Larenkult gesagt. Die Reform traf «den römischsten

aller römischen Kulte» (85), einen der lebendigsten und zählebigsten; vgl. M. Ihm,
Bonner Jahrbb. 83 (1887) 87 ff. Über die Bedeutung Varros für die Reformen des Augustus,
die ohne ihn in diesem Umfang schlechterdings unmöglich gewesen wären, handelt
ausgezeichnet C. Koch, Der altrömische Staatskult im Spiegel augusteischer und spätrepublikanischer
Apologetik: Convivium, K. Ziegler zum 70. Geburtstag (1954) 133ff. Vgl. Dahlmann, RE
Suppl. 6, 1179.

71 Die Fragmente hat zuerst gesammelt und interpretiert C. Cichorius, Commentationes
philol. Ribbeck (1888) 415ff.; s. jetzt Funaioli, Gramm, rom. fragm. 1 (1907) 215ff.
Ähnlichen Inhalts war der Logistoricus Scaurus; hierhergehörige Fragen kamen auch in den
Werken De poematis, De poetis, De, personis, De actionibus scaenicis zur Sprache. Vgl.
Dahlmann, RE Suppl. 6, 1221 ff. s. v. M. Terentius Varro. Dahlmann sagt mit Recht (1224), es
wäre sehr wichtig, «das Werk in den Zusammenhang der griechischen literarischen
Forschung einzuordnen». Den meines Wissens neuesten und gewichtigsten Beitrag zu der Frage
hat J. H. Waszink in dem oben p. 208f. Anm. 8 genannten Aufsatz geliefert. Wir dürfen uns
hier auf das für den augenblicklichen Zusammenhang Nötige beschränken und die schwierigen

Probleme «Livius und Horaz über die Anfänge des Dramas», «dramatische Satura»
usw. außer Acht lassen.

72 S. Exkurs II unten p. 228f.
73 Kl. Schriften 2, 279.



224 Karl Meuli

sprünge habe wie das attische Drama, erhält halbvergessener altitalischer
Volksbrauch Glanz und Würde.

Mit diesem letzten Argument dürfte der Beweis jedem Zweifel enthoben sein:

Vergils Quelle ist Varro, und da Varro mit den griechischen Dionysien die Compitalia

in Parallele gesetzt hat, muß auch der ihm folgende Vergil mit dem bisher
unbestimmbaren italischen Fest die Compitalia meinen. Mochte man den Beweisen

aus Vergil allein nur Wahrscheinlichkeit zubilligen: die äußere Bestätigung durch
das Varrozeugnis gibt unsern Schlüssen Sicherheit.

Damit könnten wir schließen. Aber jede, auch die bescheidenste neue Erkenntnis

zieht mancherlei Folgen nach sich und wirft neue Fragen auf. Es sei erlaubt,
zum Schlüsse noch ganz kurz zwei solcher Fragen zu streifen und dabei den
gelehrten Apparat, auf den so vielerörterte komplexe Probleme eigentlich Anspruch
hätten, völlig bei Seite zu lassen.

Es war bisher nicht recht verständlich, warum Varro gerade die Compitalia mit
den attischen Dionysien verglich. Nun, da wir wissen, daß die alten ländlichen

Compitalia ein Maskenfest waren, ist ein wichtiger Vergleichspunkt sichtbar
geworden. Aber Varro hatte vielleicht noch bessere Gründe. Es gab ja ein Drama, das

sich zwar Griechisches und Etruskisches unbedenklich angeeignet hatte, aber doch

als national-italisch gelten durfte: die ludi Osci, die wohl schon in ihrer Heimat,
dem oskischen Campanien, nach einer Stadt Atella fabulae Atellanae hießen, eine

bäurisch derbe, volkstümliche Posse mit wenigen typischen Charaktermasken:
Maccus, Bucco, Pappus und Dossennus; die Schauspieler traten in Masken auf
und durften nicht gezwungen werden, diese auf der Bühne abzulegen und sich so

zu erkennen zu geben. Als nach den Samniterkriegen die neu erbaute Via Appia
Campanien mit Rom in nähere Verbindung brachte, fanden mit dem neu
zuströmenden oskischen Publikum auch diese Spiele Eingang in Rom und stiegen dort
zeitweise zu einer hterarischen Kunstgattung auf; ihre volkstümliche Form in
oskischer Sprache blieb daneben bis in augusteische Zeit bestehen. Strabo74

berichtet die Merkwürdigkeit, daß die oskische Sprache noch lebe, obwohl es keine
Osker mehr gebe; in Rom kämen immer noch Dichtungen (in ihrer Sprache) auf
die Bühne «bei einem hergebrachten Fest», azard ndxgidv xiva dycova. Natürlich
muß dies Maskenspiel schon in seiner Heimat mit einem religiösen Fest verbunden

gewesen sein; es ist gewiß nicht zu kühn, wenn man in dem oskischen wie
in dem römischen Fest wiederum die Compitalia sieht. Larenkultus, Compita und

Compitalia sind uns ja gerade aus Campanien besonders gut bezeugt, und die
Varronische Kombination bekäme so erst recht ihren Sinn.

Für eine weitere Frage liefert die neue Erkenntnis ein kräftiges Argument: für
die Frage nach dem Wesen der Laren. Die nun bald fünfzig Jahre alte bekannte

74 5 p. 233. F. Leo, Geschichte d. röm. Ut. 1, 371f. Wilamowitz, GGA 1897, 509ff. Latte,
Hermes 60 (1925) 6. Vgl. zuletzt D. Romano, Atellana fabula (1953) 10 mit Literaturübersicht.

Marx, RE 2, 1915 vermutete in Strabos 'Agon' die ludi Romani, P. Frassineti,
Fabula Atellana (1953) 46f. die Quinquatrus.



Altrömischer Maskenbrauch 225

Kontroverse zwischen Wissowa und Samter75, aus der Wissowa als Sieger
hervorzugehen schien, wirkt immer noch nach, obwohl seither gewichtige Gründe für die
animistische Natur der Laren geltend gemacht worden sind. Aber es war ein
Unglück, daß die im Grund richtige These gerade von Samter verfochten wurde.
Samters Verdienste sollen in keiner Weise geschmälert werden; aber seine

Beweisführung, teils bestimmt von damals in der vergleichenden Religionswissenschaft
und Volkskunde verbreiteten unglücklichen Grundanschauungen, teils von seiner

persönlichen Eigenart76, war mit Unrichtigem, ja Unmöglichem so schwer belastet,
daß es für einen energischen Kämpfer von so souveränem Wissen und so sicherem
Scharfsinn wie Wissowa ein leichtes war, vieles schlechthin als Unsinn zu erweisen;
daß er sich danach für berechtigt hielt, die These als ganzes zu verurteilen, ist wohl

zu verstehen. Aber es war nicht richtig. Es soll hier keineswegs die ganze schwierige
Frage aufgerollt werden; sind doch zum Beispiel Vorfragen wie die nach der
geschichtlichen Herkunft der delisch-campanischen Wandgemälde mit ihren Schlangen

kaum richtig inAngriff genommen77. Aber soviel läßt sich jetzt mit Sicherheit

sagen: wenn das Fest der Laren am Compitum ein Maskenfest war, wie wir
erwiesen zu haben glauben, dann ist an der animistischen Natur der Laren, an ihrer
Zugehörigkeit zur Welt der Totengeister ein Zweifel nicht mehr erlaubt. Maskenbrauch

wurzelt nun einmal, wo immer er erscheint, im Totenglauben und im Totenkult78.

Welcher Art diese Totengeister waren, das bleibt freilich zu bestimmen.
Dabei muß man sich klar sein, daß die Erscheinungsformen der Totengeister von
größter Mannigfaltigkeit sind, daß sich solche Wesen in einer und derselben Kultur
in den verschiedensten Gestalten darstellen können. Suchen doch in Rom, das die

ernsten und klaren di parentes, di manes verehrt, auch so düstere Gespenster wie
die Lemuren die Häuser heim und genießen Kult; kennen doch die Athener neben
den Heroen den Schwärm der Hekate und die Keren der Anthesteria. Zudem kann
die Larenvorstellung sehr wohl komplex sein; wie sich die Lares compitales zu
den Lares familiäres verhalten, haben wir gar nicht gefragt. Unsere Compitallaren
mit dem pilleus-galerus mögen ursprünglich ähnlich wie der wolfsbehelmte
etruskische Hades, ähnlich wie die Luperci ausgesehen haben, und wenn ursprüngliche

76 Es genügt, hier auf die Referate von Boehm, RE 12, 822ff. und Tabeling (oben p. 215
Anm. 34) lff. zu verweisen, der Ottos und Altheims Forschungen weiterführt.

78 Vgl. Wilamowitz, Glaube der Hellenen 1 (1931) 28 Anm. 1.
77 Manches deutet auf Verwandtschaft mit Darstellungen der Dioskuren in ihrem Aspekt

als schlangengestaltige Hausgötter, wie sie unter anderm auch in Tarent bezeugt sind;
vgl. Nilsson, Gesch. d. griech. Relig. 1, 382f. mit Tf. 29; ders., Minoan-Mycenaean Relig.2
(1950) 541 und in dem Anm. 70 genannten Aufsatz 79f. An die Dioskuren hat man, freilich
aus andern Gründen, auch beim Denar der Caesier (oben Anm. 69) gedacht. Die beiden
Götter in dem Tempelchen an der rechten Frontseite der Ära Pacis können schon wegen
ihrer feierlich thronenden Haltung keine Laren sein, wie Lily Ross Taylor wollte, AJP 29
(1925) 304 (so K. Schefold, der auf E. Petersen, Ära Pacis Augustae, 1902, 57 mit Anm. 2
verweist). G. K. Boyce, Significance of the serpents on Pompeian house shrines, AJA 46
(1942) 13ff. hat das geschichtliche Problem gar nicht gestellt. Vgl. Schefold in Bachofens
Ges. Werken 4 (Gräbersymbolik, 1954) 503.

78 «Tutto quanto e in rapporto col mondo ctonico appare mascherato» dekretiert ein sonst
verdienter Gelehrter kurz: das ist nun freilich etwas übertrieben.



226 Karl Meuli

Wolfs- oder Hundegestalt (beides kommt aufs gleiche hinaus) für die einen
angenommen werden muß, so auch für die andern. Wie diese Hundegestalt zu verstehen

wäre, ließe sich wohl genauer ausmachen; in jedem Fall zeugt schon die Tierkopfhaube

nicht weniger bestimmt als die Tiergestalt für Herkunft aus dem Geisterreich

der Toten.

Exkurs I: Zur 'Eratosthenischen' Theorie

(o.p.210 Anm. 13)

Die Zeugnisse für den Bock als Preis (das älteste Marm. Par. 43, um 264/3) sind gesammelt

bei Crusius-Herzog, Der Traum des Herondas, Philol. 79 N. F. 33 (1924) 401 ff., die
Zeugnisse für xgaymöla als ' Gesang um den Bock' bei Ziegler, RE 6 A, 1924f. s. v. Tragödie.
Sie sind zum Teil identisch mit den Stellen, wo gleicher Ursprung für Tragödie und Komödie
behauptet wird; ist doch jene Deutung des Wortes xgaymöla eng und folgerichtig mit dieser
Theorie verbunden. Wir legen die Stellen im Folgenden vor als Beitrag zu der dringend
erwünschten eingehenden Untersuchung.

lo&nn.TJiakonos,Hermogeneskommentar (Rabe,Rh.Mus.63 [1908] 150) fjv öixdovopaxovxo
(sc. xgvymöla) xoivdv xal xaxä xfjg xgaymölag xal xfjg xm/imölag (pegöpevov, inel oünm xä xäv
noifjaemv öiexexgixo, äXX' in' äutpoiv ol vtxävxeg xgvya xd d&Xov iXdpßavov1.

Das gleiche Etym. Magn. 746, lff. fjv öe xd Svofia xovxo (sc. xgvymöla) xoivdv xal ngdg xfjv
xmpmötav, inel ovnm öiexixgixo xd xfjg noirjaemgixaxegag, dXX' elg avxfjv iv fjv xd äfrXov fj xgv^'
ßoxsgov öi xd xoivdv ovopa eoxev fj xgaymöla.

Athen. 2, 11 p. 40 a cmd uHhjg xal fj xfjg xgaymölag eögeoig ev 'Ixaglcp xfjg 'Axxixfjg evge&rj,
xai xax" (MStöv xdv xfjg xgvydg xaigöv ä<p' oi öf) xai xgvymöla xd ngäxov ixXffirj fj xmpmöla2.

Tzetzes, BlßXog 'Agiaxocpdvovg 3, 11 bei Kaibel, Com. graec. fragm. 1 (1899) 27 negi noirrxäv
noXXdxig vplv iöiöä£apev xal negl xrjg äyogalag xal äyvgxiöog xmpmöiag, Sxi xe yemgyäv eUgripa
xal Sxi xgaymölag pfjxrjq iaxl xal oaxvgmv3.

Tzetzes, Zxlxoi negl öiacpogäg noirjxäv 51 ff. (Kaibel a. O. 36) xal ngäxov atixo nmg pexfjX-
&ov dygdxai, xmjtmölav örj qyrjfii xal xgaymölav xai aaxvgixrjv xävöe xfjv peaaixdxrjv (57 f.)
xXfjoig öi xoig av/tnaaiv fjv xgvymöla. XQÖvm öingühj öi xXfjaig elg xgla.

Das gleiche setzen wohl auch voraus der Anonymus LTegi xmfimötag 1 (Kaibel 7) und
Euanthius (Kaibel 62), sicher Donat. De comoedia 5 (Kaibel 68) und Pausanias Atticista
b. Eustath. zu Odyss. 14, 463 p. 1769,42f .4 und Plutarch in einer Erklärung der Redensart

ovöiv ngdg xdv Awvvoov, die trotz schwerer Verderbnis ebenfalls hier stehen möge6: xä

1 Nach Ioannes ging die Komödie der Tragödie vorauf; nach Marm. Par. 39 hatten die
Ikarier evgdvxog Zovoaglmvog lange vor Thespis Komödienchöre aufgestellt. Vgl. Jacoby,
FgrHist 239, 9, Komm. (1930) p. 688. Pohlenz, Gott. Nachr. 1926 (1927) 307. Über die
Theorie der Alexandriner besonders Pohlenz, Die griech. Tragödie2 2 (1954) 8ff.

2 Dazu Nilsson, Eranos 15 (1915) 193 Opusc. sei. 1 (1951) 158: «Eine nähere
Untersuchung wäre sehr nützlich.»

3 Überliefert ist xal äyviaxlöog xm/imölag xal äyvgxiöog; Kaibelschied xai äyvgxiöog
aisverdächtig aus, tilgte damit aber ein wichtiges Charakteristikum, wie Radermacher, Aristoph.
Frösche (1921) 10 treffend bemerkt.

4 Vgl. Nilsson, Eranos a. O. 196 Opusc. sei. 161 Anm. 57. H. Erbse, Pausan. Attic.
fragm. a 161, Abh. dtsch. Akad. 1949, 2 (1950) p. 166 schreibt ixegav eöet alya xxe. statt
des überlieferten ixegov Söei xgdyov und eliminiert damit das entscheidende Wort; aber
wenn schon ausgeglichen werden soll, so wäre mit ebenso gutem Recht an der früheren
Stelle das überlieferte xfjv Xvjiaivopevrjv alya in xdv Xvpaivöftevov xgdyov zu korrigieren.

5 Nach dem Herstellungsversuch von O. Crusius, Plutarchi de proverbiis Alexandrinorum
libellus ineditus (Tübingen/Leipzig 1887) § 30 (nicht in den Plutarchausgaben); dazu ders.,
Ad Plut. de prov. Alex, libellum commentarius (Tübingen/Leipzig 1895) 65f.; ders., Sitz.ber.
Akad. München 1910 Nr. 4, 109f. Ziegler, RE 21, 880.



Altrömischer Maskenbrauch 227

urjöhi ngdg xdv Aiovvaov xfjv xmumölav xai xrjv xgaymölav änd yiXmxog elg xdv ^ßiov qpaoi nag-
eX&eiv. xai (yägy xaxä xcugdv xfjg avyxopiöfjg xäv yewrjpäxmv nagayevopevovg xiväg inl xäg
Xrjvovg xal xov yXevxovg nlvovxag [noifj/iaxd xivd] axmnxetv (iioxegov öi axmnxixay noirjßaxd
xiva xal ygätpeiv, <ä> öiä xd ngdxegov iv (xmpaig äöeafrai) xmpmötav xaXeurfrai. fjgxovxo öi xal
awexiaxegov elg xäg xäpag xäg 'Axxixäg yvxpm xäg öyeig xexgiopevoi xal iaxmnxov. * * * xga-
yixä nageioq>igovxeg, (inl xdy avaxrjgöxegov pexfjX&ov *** xavxa ovv xal inel xm Aiovöom
noXi/iiöv iaxi 6 xgdyog, iniaxmnxovxeg xiveg SXsyov * * * inl xäv xä ävolxeid xiai ngoacpegdvxmv.

Die gelehrten Epigramme von Eratosthenes' Zeitgenossen Dioskorides6 auf Thespis und
auf Aeschylus sind besonders wertvoll als Zeugen für das Alter dieser Theorie.Anth. Pal. 7,410

&ianig Söe, xgayixfjv Sg ävinXaae ngäncog doiöfjv
xmfifjxaig veagäg xaivoxofiäv xdgixag,

Bdxxog Sxe xgvyixdv xaxdyoi x°°dv, & xgdyog a&Xmv

Xmxxixdg fjv ovxmv ägaixog ä&Xov exi.
xgvyixdv ist (von Pohlenz aufgenommene) Konjektur von Jacobs statt des unverständlichen

T

xgvdvv; äd-Xmv neben &&Xov kann nicht richtig sein. Der Bock als Preis deutet, wie für Thespis
selbstverständlich, auf die Tragödie; der Feigenkorb7 jedoch gilt nach dem Marmor Parium
(39), das wohl die gleiche Quelle verwertet wie Dioskorides, als Preis für die Komödie,
und auf diese spielt gewiß auchxmftfjxaig an; die Vermutung xgvyixdv hat also viel für sich.

Anth. Pal. 7, 411
Qiamöog evge/ta xovxo, xd x" äygoiäxiv äv' vXav

natyvia xal xmpovg xovoöe xeXeioxigovg
AioxvXog i£vy>moe xxi.

Leider haben wir das Bild nicht mehr, das über dem Epigramm stand; aber die ländlichen
nalyvia und gar die xäpoi weisen offensichtlich wiederum auf komödienhafte Elemente,
ähnlich wie bei Vergil. In den Dramen des ersten Tragikers Thespis war also nach Dioskorides'

Vorstellung nicht nur X££ig yeXola (Aristot. Poet. 4) noch zu finden, sondern das
Komische war wesentliches Element; so mag er dem Thespis eine dem Urspiel xgvymöla noch
nähere Mittelstellung zwischen dieser und der erst durch Aeschylus zu ihrer erhabenen Natur

vollendeten xgaymöla angewiesen haben. Denn mit Heinze (zu Horat. AP 244) an «das
von Aeschylus vervollkommnete Satyrspiel» zu denken,verbietet sowohl Thespis, der nun
einmal Tragödien-, nicht Satyrspieldichter ist, als namentlich die bei Dioskorides folgende
Charakteristik von Aeschylus' Sprache.

Was schließlich Horaz (AP. 220ff.) und Tibull (2, 1, 55ff.), nur einzelne Punkte kurz
berührend, sagen, das ist mit der ganzen Theorie mindestens nicht unvereinbar. Vom Bock
als Preis sprechen beide, und Horaz läßt das Satyrspiel aus dem Carmen tragicum, das auf
so primitive Weise belohnt wurde, erst hervorgehen8; die Komödie erwähnt er hier nicht. Die
Tibullstelle wird von Crusius9 (nach Baehrens) mit Entschiedenheit für die Theorie, «quod

tragoedia quasi effloruisse perhibetur e comoedia» in Anspruch genommen; das bleibe
dahingestellt.

6 Ausgezeichnet behandelt von Pohlenz, Das Satyrspiel und Pratinas von Phleius, Gott.
Nachr. 1926 (1927) 304ff. 308ff. Das Epigramm auf Sophokles Anth. Pal. 7, 37, dessen
besondere Schwierigkeiten zu lösen auch Pohlenz nicht gelungen ist, kann hier unberücksichtigt

bleiben. Vgl. Ed. Tieche, Thespis (1933) 3 f. Ziegler, RE 6 A, 1925f. Solmsen, Trans.
Am. Phil. Ass. 78 (1947) 272.

7 Dazu auch Plut. De cupid. div. 8 p. 527 d fj ndxgiog xäv Aiowolmv iogxfj xd naXaidv
inipnexo örjpoxixäg xal IXagäg' ä/jupogevg olvov xal xXrjpaxig, elxa xgdyov xig elXxev, äXXog
laxdömv äggixov fjxoXorü&ei xopl^mv, inl näai ö' 6 q>aXXdg.

8 Solmsen a. O. 274.
9 Ad Plut. libell. comment. (oben p. 226 Anm. 5) 67 f.



228 Karl Meuli

Exkurs II: Bemerkungen zu Varro, De scaenicis originibus

(o. S. 223 Anm. 72)

Diomed. De poemat. 8, 21: tragoedia, ut quidam, a xgdym et möfj dicta est, quoniam olim
actoribus tragicis xgdyog, id est hircus, praemium cantus proponebatur, qui Liberalibus die festo
Libero patri ob hoc ipsum immolabatur, quia, ut Varro ait, depascunt vitem alii autem
putant a faece, quam Graecorum quidam xgvya appellant, tragoediam nominatam, per mutationem
litterarum v in a versa, quoniam olim, nondum personis a Thespide repertis, tales fabulas
peruncti ora faecibus agitabant etc.

id. 9, 2ff.a: comoedia dicta and xäv xm/täv (xäfiai enim appellantur pagi, id est conven-
ticula rusticorum): itaque iuventus Attica, ut ait Varro, circum vicos ire solita fuerat et quaestus
sui causa hoc genus carminis pronuntiabat; aut certe a ludis vicinalibus: nam posteaquam ex
agris Athenas commigratum est et hi ludi instituti sunt, sicut Romae compitalicii, ad canendum
prodibant et ab urbana xäjirj xal möfj comoedia dicta est... vel änd xov xmjiov... (4) poetae primi
comici fuerunt Susarion, Mullus et Magnes etc.

Donat. De comoedia 5, 2 p. 67 Kaibel: comoediae more antiquo dictae, quia in vicis huius-
modi carmina initio agebantur apud Graecos (ut in Italia compitaliciis ludicris) änd xfjg
xmprjg (5, 6ff.) huius autem originis ratio ab exteris civitatibus moribusque provenit.
Athenienses namque Atticam custodientes elegantiam cum vellent male viventes notare, in vicos
et compita ex omnibus locis laeti alacresque veniebant ibique cum nominibus singulorum vitia
publicabant; unde nomen compositum, ut comoedia vocaretur. (7) haec autem carmina in pratis
mollibus primum agebantur. nee deerant praemia quibus ad scribendum doctorum provocarentur
ingenia, sed et actoribus munera offerebantur... caper namque pro dono his dabatur, quia animal
vitibus noxium habebatur; a quo etiam tragoediae nomen exortum est. nonnulli autem ex amurca,
olei faece, quae est umor aquatilis, tragoediam diei vocarique maluerunt. (8) qui lusus cum per
artifices in honorem Liberi patris agerentur, etiam ipsi comoediarum tragoediarumque scriptores
huius dei velut praesens numen colere venerarique coeperunt.

Daß diese Ausführungen des Diomedes in allem Wesentlichen unzweifelhaft aus Varro
stammen und wenn sie nicht auf die scaenicae origines selbst zurückgehen, so doch gewiß
einen auch dort ausgeführten Gedankengang enthalten, hat Leo ausgesprochen3; als
unzweifelhaft varronisch hat er auch die Parallelisierung der Compitalia mit den attischen
Bräuchen bezeichnet4, weiterhin die Beobachtung, daß die Verpflanzung der Bräuche in die
Stadt für die Entwicklung des Dramas bedeutsam gewesen sei (letzteres z. B. auch Schol.
Dionys. Thrac. p. 747, 25 p. 12f. Kaibel), «wahrscheinlich beides nach älterem Vorgang»5.
Auch die bei Diomedes-Donat folgende Erwähnung der xgvymöla wird man dem Varro
vindizieren dürfen (Donats amurca scheint eine irrtümliche Erklärung von xgv£ zu sein).
Sehr bemerkenswert ist, wie Donat die attischen Bräuche mit Vergils Worten beschreibt
(in vicos et compita, laeti, in pratis mollibus, praemia, ingenia, caper), Vergils Darstellung
aber ganz selbstverständlich für die origines comoediae in Anspruch nimmt, um dann auch
die xgaymöla vom gleichen Bocksopfer herzuleiten: da liegt doch wohl die 'Eratosthenische'
Theorie zu Grunde. Varros Quelle für die attischen Bräuche wird Eratosthenes gewesen sein;
neben dem Werk über die alte Komödie darf man wohl auch an die Erigone denken. Von

1 Gramm, lat. 1, 487 Keü Kaibel, Com. graec. fragm. 1 (1899) p. 57 (reo. F. Leo)
Funaioli, Gramm, rom. fragm. 1 (1907) fr. 304 p. 320.

2 p. 57 Kaibel fr. 305 p. 320ff. Fun.
3 Hermes 39 (1904) 76; vgl. Funaioli a. O., der die Stellen der Schrift De poematis zuweist.
4 Ebenso Waszink (oben p. 208f. Anm. 8) 232.
6 Leo a. O. 72 Anm. 1. Cichorius a. O. (oben p. 223 Anm. 71) 424 dachte nur an städtische

ludi compitalicii mit Darbietungen von Schauspielern, Bänkelsängern und dergleichen Volk
an den Straßenecken, und Waszink a. O., ihm folgend, schließt aus Diomedes' Worten posteaquam

ex agris Athenas commigratum est etc., Varro habe eine rein städtische Form dieser
ludi als Ausgangspunkt angesetzt. Aber die hier evident bessere Parallelfassung des Donat
macht es klar, daß bei den attischen Bräuchen wie bei den compitalicia ludicra ländliche
Bräuche in vicis, iv xäjiaig, gemeint sind.



Altrömischer Maskenbrauch 229

Triptolemos sprach Varro6 gewiß im Anschluß an Eratosthenes, der Sendung und Ausfahrt
des Triptolemos derjenigen des Ikarios zur Seite gestellt haben wird (oben p. 211).

Die Parallelisierung von Dionysia und Compitalia hat Varro, wie wir, über die
scharfsinnigen Ausführungen von Waszink (a. O. 230ff.) noch einen Schritt hinausgehend, sagen
dürfen, so weit getrieben, daß er auch das römische Fest als Bacchusfest erklärte. Tertullian.
De spectac. 5 bezeugt die merkwürdige Lehre, die ältesten ludi seien Begehungen zu Ehren
des Liber als Spender des Weins gewesen, und der Name Liberalia habe anfänglich
unterschiedslos für alle ludi gegolten7. Waszink nimmt diese Lehre mit Wahrscheinlichkeit für
Varro in Anspruch; Tertullian geht ja über Suetons ludicra historia auf Varro zurück. Mit
diesen ältesten ludi Liberalia, die a rusticis primo fiebant (Tertull. a. O.), kann aber Varro
keine andern als die Compitalia gemeint haben. Eine solche Gewaltsamkeit ist nur erklärlich

aus dem Bemühen, möglichst viele Berührungspunkte zwischen Compitalia und Dionysia
zu finden; was für Überlegungen Varro angestellt haben mag, um seine These zu stützen,

ist oben p. 213 zu Gunsten Vergils ausgeführt. War das wirklich Varros Lehre, so ist Vergil
auch in dem bedenklichsten Punkt, der Zuschreibung der Compitalia an Liber, ehrenvoll
entlastet.

Man fragt sich immerhin, ob Varro dann wohl auch die Lupercalia, die er doch zu den
ältesten ludi zählen mußte, zu Liberalia machte und wie das habe geschehen können. Von
ihnen handelte er im 1. Buch der scaenicae origines*; «in dem ausgelassenen Treiben und
den losen Spottreden» der Luperoi mag er «wohl sehr richtig die ältesten Vorläufer heimischer

Dramatik erblickt haben»9. Wie bei den Laren und Larenverehrern der Compitalia
sind galeri, galearia, von denen Varro gesprochen hat10, auch bei den Luperci anzunehmen;
für die von Otto und Tabeling besprochenen sagenhaften Verbindungen der Laren mit
Romulus und den Luperci sowie mit Hercules ist das nicht unwichtig.

Man pflegt zu sagen, Varro haben den äoxmXiaofidg mit einem Brauch der Consualia
verglichen: De vita pop. Rom. 1 fr. 23 Riposati Non. p. 21, 7 etiam pellis bubulas oleo perfusas
percurrebant ibique cernuabant. a quo ille versus vetus est in carminibus «ibi pastores ludos
faciunt coriis Consualibus». Auf das gleiche bezieht sich Serv. Aen. 10, 894 zur Erklärung
des Wortes 'cernuus': ut etiam Varro in ludis theatralibus docet. Funaioli weist das Fragment
dem 10. Buch der Antiquitates zu (fr. 151 p. 241), und Waszink a. O. 242 vermutet, Varro
habe in diesem Brauch einen Anfang der ludi circenses gesehen. Mit Vergil dürfte dies schwer
in Einklang zu bringen sein; daß Varro den äoxmXiaajidg mit diesen Purzelbäumen auf
geölten Rinderfellen parallelisierte, ist jedenfalls nicht ausgesprochen. Einen ähnlichen
Brauch scheint er bei den ludi Capitolini gefunden zu haben11.

6 fr. 77. 78 p. 217 Fun. Wie in der Erdbeschreibung folgt er auch hier dem Eratosthenes als
der ersten Autorität. Wie bekannt Eratosthenes' Werk über die Komödie in Rom war,
zeigt Cic. ad Att. 6, 1, 18.

7 Tertull. De spectac. 5 (abgedruckt bei Waszink 231) et cum promiscue ludi Liberalia
vocarentur, honorem Liberi patris manifeste sonabant. Libero enim a rusticis primo fiebant ob

beneficium quod ei adscribunt demonstrati gratia vini. id. 10 (itaque theatrum Veneris Liberi
quoque domus est.) nam et alios ludos scaenicos Liberalia proprie vocabant, praeterquam Libero
devotos, quae sunt Dionysia penes Graecos, etiam a Libero institutos. Über Naevius com. 113
libera lingua loquemur ludis Liberalibus Leo, Gesch. d. röm. Lit. 1, 77 Anm. 1.

8 Vgl. fr. 72 p. 216 Fun. sub Ruminali ficu und Tertull. De spectac. 5.
9 So Cichorius 421 f.; vgl. Waszink 227.
10 De ling. lat. 5, 117; bei Gell. 10, 15, 32; fr. 82p. 218 und fr. 305 p. 320ff. Fun. - Sueton.

fr. 168 R. (oben p. 220 Anm. 60) dürfte ebenfalls auf Varro zurückzuführen sein: er hatte De
ling. lat. 7, 44 den tutulus durch einen Vergleich mit der Haartracht der matres familias
erklärt, und das gleiche hat er offenbar in den scaenicae origines getan (fr. 71. 74 p. 216 Fun.
matres familiae). Vgl. A. S. F. Gow, On the use of masks in Roman comedy, JRS 2 (1912) 66
mit Anm. 1.

11 Schol. Bern. Georg. 2, 384 'unctos': oleo. Romulus cum, aedificasset templum Iovi Feretrio,
pelles unctas stravit et sie ludos edidit, ut et caestibus dimicarent et cursu contenderent, quam
rem Ennius in annalibus (1 fr. li V.2) testatur. Vgl. Piso bei Tertull. De spect. 5; Plut. Quaest.
Rom. 53 p. 277 c; Romul. 25. Anders berichtet Liv. 5, 50,4. 52, 11; s. Wissowa, Rei. u. Kultus
d. Römer 117 Anm. 5.

16 Museum Helveticum



230 Karl Meuli

Erklärung der Bilder

1. Lar, nach links ausschreitend, in der erhobenen rechten Hand ein Rhyton haltend.
Er trägt eine kurze, gegürtete Tunica, darüber ein vom Wind aufgeblähtes grünes Pallium,
hohe elegante Schuhe mit zwei ligulae, auf dem Kopf den roten Pilleus (galerus), der über
den Nacken hinunterreicht und in flatternde Bänder ausgeht. Die Bemalung der Larenaltäre

für die Compitalia bezeugt als Sitte schon für das 3. Jahrhundert der Campaner
Naevius in der Tunicularia1: Theodotum compellas, qui aras Compitalibus sedens in cella
circumtecius tegetibus Lares ludentis peni pinxit bubulo. ludentis ist hier doch wohl als
'tanzend' zu verstehen2. Die Malereien von Delos, um 100 v. Chr. entstanden, haben also
schon eine lange Tradition. Sie sind keine großen Kunstwerke, aber flott und lebendig gemalt;
wie volkstümliche Bilder oft, berichten sie über viele Einzelheiten anschaulich und genau.

Das Bild steht an der Außenwand eines Hauses (H, Insula IV, Theaterquartier) rechts
vom Eingang über einem Altar.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 (1908) Abb. 12 neben p. 34 (Bildbeschreibung p. 36). Einen
Überblick über sämtliche Bildfragmente gibt Bulard, Explor. archeol. de Delos 9 (1926)
Taf. 9 bei p. 108, eine Beschreibung p. 109f. Eine ganz ähnliche Darstellung ebda. Taf. 16,
2 und Abb. 61 p. 153 (Haus D, Insula I, Stadionquartier, 'Ensemble' 23); Bildbeschreibung
p. 154f. Bulard bezeichnet p. 155 die Farbe dieses Pilleus als «brun jaune».

2. Opfer an den Compitalia in Delos. Rechts vor dem flammenden und rauchenden Altar
das mit Bauchbinde (dorsuale) geschmückte Opferschwein, gehalten von einem kleinen
Burschen in kurzer Tunica (vgl. zu Abb. 3); rechts davon die drei vicomagistri in feierlicher
Toga, im cinetus Gabinus, die Füße in hohen calcei mit zwei ligulae; der vorderste hält in der
ausgestreckten rechten Hand eine patera. Beidseits je ein Ringerpaar, bei demjenigen links
am Boden eine gewiß mit Wein gefüllte Amphora, der Kampfpreis, wie auf mehreren weiteren
Ringerdarstellungen; auch Palmzweige, Schinken und anderes kommen vor. Die häufigen
Ringerdarstellungen bespricht Bulard, Religion domestique (oben p. 219 Anm. 51) 97 ff. Einmal
wenigstens scheinen solche Ringerdarstellungen auch noch für Pompeii nachweisbar zu sein.
Unter dem p. 232 Anm. 10 erwähnten, den delischen Malereien auch sonst sehr nahestehenden

Bild erkennt man in der jetzt fast ganz zerstörten Darstellung nach Heibig3 «rechts
einige Flaschen und Amphoren, welche wie es scheint um eine vannus mystica gruppiert
sind, noch weiter rechts die Gruppe zweier Jünglinge, welche sich um eine Amphora balgen,
indem jeder mit der einen Hand einen Henkel der Amphora, mit der andern seinen Gegner
faßt.»

Teilstück einer Festdarstellung auf einem halbzylindrischen, an die Hauswand
angelehnten Altar neben dem Eingang.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 Taf. 1 mit p. 18ff.; der Altar Abb. 5. 6 bei p. 18, ein Plan
Explor. archeol. de Delos 9, Abb. 42 p. 122, die Bildsituation Taf. 11, 1 bei p. 126,
Bildbeschreibung p. 124.

1 Com. fr. 99ff. Fest. p. 230 M. p. 260 L. s. v. penem.
2 Vgl. Nilsson, Roman and Greek domestic Cult, Opuscula romana 1 Acta Inst. Rom.

regni Sueciae 4°, 18 (1954) 82 gegen Bulard, der eine lustrierende Circumambulatio annimmt.
Daß in Delos Darstellungen der Laren, in den Malereien Campaniens solche des Schweineopfers

und des Ringens fehlen (Nilsson a. O.), ist unrichtig; s. zu Abb. 3 und 4.
3 Die Wandgemälde der vom Vesuv verschütteten Städte Campaniens (1868) 23.



s

J A/ r

1. Lar. Wandbild in Delos.

^-»•- >-^^r V\pas MS 18

:rs.
ini

äk.:

\V-
lX ^

s* *7*

2. Compitalienfest. Wandbild in Delos.



232 Karl Meuli

3. Schweinsopfer an den Compitalia in Delos. Ein feister, mißtrauisch blickender Eber,
geschmückt mit breiter Bauchbinde (dorsuale), Kranz um den Hals und Glöckchen, wird
zum Altar geführt von zwei Burschen in kurzer tunica angusticlavia, die nach Bulard zwischen
den Beinen hosenartig zusammengenommen zu sein scheint Der eine hält die Rechte
mit dem Opfermesser vor, die Linke auf dem Hinterteil des Tieres, um es so sachte zu leiten;
der Zweite, bekränzt, trägt in jeder Hand einen Bratspieß mit je vier Fleischstücken4, den
linken wagrecht, wie um das Tier nötigenfalls ein bißchen zu stacheln.

Teilstück einer Opferszene5, die sich über drei Seiten eines rechteckigen Altars erstreckt.
Der Altar steht, wie in Delos oft, an der Außenwand eines Hauses neben dem Eingang
(Haus D, Insula IV, 'Ensemble' Nr. 271).

Auch in Pompeii ist das Schweinsopfer wiederholt dargestellt. Einmal legt der popa genau
wie auf unserm delischen Bild dem mit dem dorsuale geschmückten Tier die Linke auf den
Hintern, während er in der Rechten das Opfermesser hält6; ein anderes Mal führt er es an
einer Leine7 oder sonstwie8, einmal trägt er es gar auf dem Rücken zum Altar9. Wie in Delos
erscheint das Opferschwein auch mit dorsuale und Glöckchen am Hals10.

Nach Bulard, Delos 9 Taf. 25, 1; Taf. 18 gibt einen Plan, p. 156f. Beschreibungen des
Altars und unseres Bildes.

4. Opferszene aus Pompeii, Wandmalerei in der Küche der Casa di Pansa.
Im obern Teil des Hauptbildes, rechts vom Altar, der opfernde Genius, links ein ganz

kleiner tibicen, zu beiden Seiten Laren mit Rhyton und Situla; im untern Teil zwei Schlangen

am Altar. Wie viel und wie gute Dinge es am Larenfest zu essen gab, sieht man auf den
Feldern rechts und links11: rechts oben eine Muräne am Bratspieß, dann ein großer Schinken,
ein Bratrost und ein Schweinskopf, links oben ein Hase und vier Vögelchen, dann eine
beträchtliche Menge größeren Geflügels, unten das wie in Delos mit der Bauchbinde (dorswüe)
gezierte Opferschwein und eine flache Schüssel mit Opferkuchen (liba).

Schwein, Schinken und Schweinskopf spielen in den delischen Bildern keine kleine Rolle12;
unser pompeianisches Bild geht wohl gleichfalls auf die Compitalia.

Nach F. Mazois bei Boyce, Corpus (unten Anm. 6) Nr. 156 p. 46f. mit Taf. 18, 1.

4 Vgl. zu diesem Motiv 0. Jahn, Archäolog. Aufsätze (1895) 137. Bulard, Religion domes-
tique_ (oben p. 219 Anm. 51) 89.

5 Über das an den Compitalia auch sonst bezeugte Schweineopfer s. Bulard a. O. 57 ff.
77 ff.

6 Heibig, Wandgemälde (oben p. 230 Anm. 3) Nr. 77 p. 25 mit Taf. 4 Boyce, Corpus
of the Lararia of Pompeii, Memoirs Amer. Acad. in Rome 14 (1937) Nr. 479 p. 97 (ohne Abb.).

7 Heibig p. 453 Boyce Nr. 265 p. 64 mit Taf. 19, 1.
8 Boyce Nr. 129 p. 42 mit Taf. 13, 1.
9 Heibig Nr. 60 p. 19 Boyce Nr. 271 p. 65 mit Taf. 18, 2.
10 Heibig Nr. 69 p. 22 mit Taf. 3 Boyce Nr. 273 p. 65 (ohne Abb.). Vgl. noch V. Skrabar,

Denkmäler des Larenkultes aus Poetovio, Österr. Jahresh. 19/20 (1919) Beibl. 279ff. und
Abb. 130. 131.

11 Aehnliche Darstellung bei Boyce Nr. 468 p. 94 mit Taf. 22, 1.
12 Bulard, Religion domestique 94f.



VS

8IT- 9

3. Schweinsopfer. Wandbild in Delos.

* ** »?»»

ai SS

^äTM n^J^K

» w

&

B
gT>^t'iV>_

4. Opferszene. Wandbild in Pompeii.



234 Karl Meuli

5 und 6. Bronzene Larenstaluetten mit Pilleus im Louvre, Abb. 6 aus Italien. Beide
trugen wohl in der erhobenen Hand ein Rhyton, in der gesenkten eine patera. Der Pilleus
der Figur 5 bedeckt den ganzen Hinterkopf und fällt bis auf die Schultern; ob der Pilleus
der Figur 6 etwa unvollständig erhalten ist, läßt sich aus der Abbildung nicht erkennen.
Weitere Larenstatuetten mit Pilleus scheinen selten zu sein13; in campanischen Malereien
ist mir ein Beispiel aus Pompeii, eines aus Capua bekannt geworden14. Dagegen ist zu
erwägen, ob nicht die auffällige Haartracht vieler Larenbilder als Nachklang des Pilleus zu
verstehen sei: eine reiche, das ganze Gesicht umrahmende und bis auf die Schultern fallende
Lockenfülle, die sich oft über der Stirn besonders hoch erhebt15.

Abb. 5: Louvre Inv. 453, Höhe 7,2 cm, nach Photographie. De Ridder, Bronzes du Louvre
1 (1913) Nr. 693 p. 90; S. Reinach, Repertoire de la staluaire grecque et romaine 2, 2 (1898)
498, 6. - Abb. 6: Louvre MNB 1041, Höhe 10,5 cm De Ridder Nr. 692 p. 90 mit Taf. 47;
Reinach a. O. 498, 5.

7. Lar und Mania. Zwei plastische, bemalte Köpfchen aus Salle H der Maison du
Trident in Delos, wahrscheinlich in größerer Zahl als Schmuck eines oben an der Wand
umlaufenden Frieses alternierend angebracht. Als Dekoration solcher Zimmerwandfriese
fanden sich auch Bukranien, Stier- und Löwenköpfchen. Bulard bezeichnet die abgebildeten
Typen als «tetes de Meduse d'une part, tetes de guerriers casques d'autre part». Aber diese
Kopfbedeckung ist kein Helm, sondern offenbar ein Pilleus, rot wie bei den Abb. 1 besprochenen

Laren, deren kugelförmige Spitze hier abgebrochen ist. Ein Larenköpfchen als
Dekorationselement erscheint in dieser Umgebung, wo die Schilderung des Larenfestes eine
so große Rolle spielt, ganz natürlich; im Innern des Hauses finden sich ja Larendarstellungen

auch in Pompeii, obwohl sonst nach Schefolds Nachweis die Innendekorationen einer
höheren Sphäre angehören. Also dürften die mit den Laren abwechselnden Schreckmasken
der Medusa wohl maniae, oscilla zu benennen sein, die für das Larenfest so charakteristisch
sind; der delische Künstler hätte sie dann mit einem ihm geläufigen Typus ausgeprägt.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 Taf. VIII A, i und j; ein gleiches Paar ebda. 1 und n; dazu
p. 157. Vgl. Couve, BCH 19 (1895) 472. Wiegand, Priene (1904) 312.

13 Von den 67 Larenstatuetten, die Reinach a. O. 493ff. wiedergibt, haben außer den hier
abgebildeten nur noch zwei den Pilleus: 495, 9 und 496,1. Die Originalpublikation der ersten,
Atti soc. scienze Torino 3 (1881) Taf. 20, 2 ist mir nicht zugänglich; die der zweiten bei
Montfaucon, Antiquite expliquee2 Suppl. 3 (1724) Taf. 27 mit der Beischrift «M. Varnay
ä Geneve». Ein weiterer, sehr schöner Lar pilleatus mit Rhyton und Patera, aus Potenza,
Not. d. scavi 1941, 250f.

14 Pompeii, Fresko in der Küche der Casa di Meleagro: zwei Laren mit hellviolettem
Pilleus, Rhyton und Situla neben einem Omphalos. Heibig, Wandgemälde Nr. 37 p. 12
Boyce Nr. 174 p. 49 mit Taf. 21, 2. Capua, Privathaus nahe beim Heiligtum der Diana
Tifatina: Genius opfernd, zwei Laren mit Pilleus. Minervini, Bull, archeol. napol. 7 (1858/9)
Taf. 5 und p. 172. Roy Merle Petersen, The Cults of Campania, Papers and monographs
Amer. Acad. Rome 1 (1919) 369 f. Bulard, Religion domestique 193 f.

15 Siehe z. B. Reinach a. O. 493, 1. 3. 8. 9; 494, 1. 6; 495, 1. 3. 6. 7. 8; 496, 7; 497, 3.
5. 8; 498, 1. 4; 500, 4. 5. Babelon-Blanchet, Catalogue des bronzes ant. de la bibl. nat. (1895)
325ff. Nr. 740ff. De Ridder a. O. Nr. 686 p. 95 mit Taf. 47 W. Lamb, Greek and Roman
Bronzes (1929) Taf. 85a. Wissowa, Roschers Mythol. Lex. 2, 1891 Abb. 3.



1

5 und 6. Bronzestatuetten von Laren. Louvre.

\cy*f!

23fc J£&

f
w

7. Lar und Mania. Delos.


	Altrömischer Maskenbrauch

