Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 3

Artikel: Altromischer Maskenbrauch

Autor: Meuli, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Altromischer Maskenbrauch

Von Karl Meulr, Basel

Im zweiten Buch seiner Georgica, dem Lehr- und Preisgedicht vom Landbau,
schildert Vergil die Baumzucht, besonders eingehend den Weinbau. Nachdem von
Eigenarten und Eignung des Bodens, von den giinstigen Lagen und der richtigen
Anlage der Rebenpflanzungen die Rede gewesen, nachdem die dauernd nétige,
mannigfaltige Fiirsorge fiir den wachsenden Schofling eingeschirft worden ist,
kommt der Dichter auf die Gefahren zu sprechen, vor denen der Weinstock zu be-
hiiten ist ; mehr als Frost und Sonnenbrand bedrohen ihn weidende Tiere, vor allem
die liisterne Ziege. Hier heiit es nun:

380  Non aliam ob culpdm Baccho caper omnibus aris
caeditur et veteres ineunt proscaenia lude
praemiagque ingenits paqos et compita circum
Thesidae posuere atque inter pocula laets
mollebus in pratis unctos saluere per utres;

385  mec non Ausonii, Troia gens missa, colon
versibus incomptis ludunt risuque soluto
oraque corticibus sumunt horrenda cavatis
et te, Bacche, vocant per carmina loeta tibique
oscilla ex alta suspendunt mollia pinu.

390  Hinc omms largo pubescit vinea fetu;
complentur vallesque cavae saltusque profunds
et quocumque deus circum caput egit honestum.
Ergo rite suum Baccho dicemus honorem
carminibus patrivs lancesque et liba feremus

395 et ductus cornu stabit sacer hircus ad aram
pinguiaque in vertbus torrebimus exta colurnis.

«Um keiner andern Schuld willen wird dem Bacchus an allen Altdren der Bock
geschlachtet, besteigen Spiele alter Zeit das Biihnengeriiste, setzte ihn (den Bock)
das Volk des Theseus (die Athener) in den Dérfern und an den Kreuzwegen

_ Die folgenden Darlegungen sind aus einem offentlichen Vortrag hervorgegangen; bei der
Uberarbeitung ist leider die geziemende wissenschaftliche Knappheit nicht durchwegs er-
reicht worden. Die schwierigen Fragen, auf die der zu interpretierende Vergiltext fiihrte,
werden nur so weit erértert, als es unerlaBlich schien; eine umfassende Darstellung ist nicht
beabsichtigt. Ich verdanke wesentliche Gesichtspunkte und Einsichten Peter Von der
Miihll, viele Hinweise und Hilfen Harald Fuchs, manches auch Karl Schefold, Bernhard
Wyss und Thomas Gelzer.




Altrémischer Maskenbrauch 207

zum Preis fiir die erfindsamen Geister (die Dichter) aus, und lustig beim Wein
auf weichem Wiesengrund hiipften sie iiber gedlte schliipfrige Schliuche.

Aber auch unsere italischen Bauern, von Troja entsandtes Volk, treibt Scherz
mit ungehobelten Versen und ausgelassenem Gelédchter, und Gesichter, aus Baum-
rinde geh6hlt (also Masken), nehmen sie vor, schauerliche, und dich, o Bacchus,
rufen sie mit frohen Liedern, und weiche oscilla hingen sie dir an der hochragen-
den Fichte auf.

Davon (hinc ‘infolgedessen’) gedeiht dann der ganze Weinberg mit iippiger
Frucht; da ist UberfluB in den weiten T#lern und im tiefen Waldgebirg und wohin
immer der Gott sein herrliches Antlitz wendet?.

Darum also (ergo) werden wir (auch weiterhin) dem Bacchus nach feierlichem
Brauch den ihm gebiihrenden Ruhm (suum honorem) verkiinden mit den alt-
ererbten Liedern, werden ihm die Opferschiisseln mit den Opferkuchen bringen,
und, am Horne gefiihrt, soll der geweihte Bock am Altar stehen, und sein fettes
(Geweide wollen wir braten an Haselruten3.»

Der Aufbau dieser Verse scheint klar und einfach. Als Schidling des Wein-
stocks, sagt der Dichter, wird der Bock iiberall dem Bacchus als Opfertier ge-
schlachtet. So wars im alten Attika, bei den Dionysia, und aus den bei diesem
Feste iiblichen lindlichen Lustbarkeiten ist das attische Drama hervorgegangen.
So war es aber auch in unserm Italien: auch hier verbanden sich mit dem Bocks-
opfer zu Bacchus’ Ehren volkstiimlich ausgelassene Spiele mit Maskentreiben und
mit oscilla. Fiir die inhaltsreich gelehrte Schilderung des griechischen wie des ro-
mischen Festes gonnt sich der Dichter jedesmal fiinf knappe Verse. Folge dieser
festlich frommen Ehrung des Gottes, fihrt er weiter, ist reiches Gedeihen: das
sagen die drei niichsten Verse (390-392). Als besonders schon hat Christian Gott-
lob Heyne?* den Vers 392 gepriesen («und wo immer der Gott sein herrliches Ant-
litz hinlenkt»): «pulcerrimus haud dubie versus; nihil hac imagine vividius, nihil
iucundius.» Was Heyne so ergreift, sind nicht formale Reize wie etwa der reiche
siiBe Wohlklang jenes vielbewunderten Verses T'ityre, tu patulae recubans sub teg-
mane fagi, sondern der Gehalt, das Bild, das ein echt religioses Gefiihl aufriihrt:
wo die Gottheit ihr Antlitz hinwendet, da ist Ordnung, Heil und Segen; wendet
sie ihr Antlitz weg, so ist Finsternis, Triibsal und Wirrnis. Wir miissen uns ver-
sagen, auf diese altehrwiirdige, so natiirlich und unmittelbar ergreifende Vorstel-
lung einzugehen, wie verlockend es auch wire, ihre Ausprigungen im Ritual alter

1 Ehlers, RE 18 (1942) 1570 s. v. oscilla (im Folgenden zitiert als « Ehlers»): «hinc ‘dem-
zufolge’, vgl. Thes. L. L. 6, 2799, 60; falsch Servius post haec sacra celebrata.» Ebenso F.
Marx, -Rom. Volkslieder, Rh. Mus. 78 (1929) 405.

2 Die Umstellung des Verses 392 vor 391, wie sie G. de Plinval, Mus. Helv. 1 (1944) 84
vorschligt, ist zunichst bestechend, hilt aber genauerer Priifung trotz lebhafter Fiirsprache
von H. Fuchs nicht stand., Nicht Vers 391, sondern erst 392 weitet den Blick iiber Tiler
und Wilder hinaus und schlieBt so das Bild mit schoner Steigerung. Ablehnend auch E.
]ze Saint-Denis, A propos du Culte de Bacchus, Rev. belge de philol. et d’hist. 27 (1949) 712

nm. 1.

3 Die Ubersetzung folgt z. T. Marx (oben Anm. 1).

4 Virgilius ..., editio nova et accurata 1 (Londini 1821) 311.




208 Karl Meuli

Gottkoénige, in der Sprache der religiost und der Dichter zu verfolgen; unange-
brachte Gelehrsamkeit hat den Vergil hier trotz Heyne iibel miBiverstanden’.

Die vier abschlieBenden Verse (3921f.) ziehen die Folgerung aus dieser Erkennt-
nis: da der Gott seine Ehrung so herrlich lohnt, wollen wir ihn auch kiinftighin in
der hergebrachten Weise feiern: mit carmina patria (394), den herkémmlichen
Liedern, die im fritheren Zusammenhang (388) passend als besonders frohlich
bezeichnet worden waren; mit den herkmmlichen Opferkuchen (394), deren Er-
wihnung in der Festbeschreibung unterblieben war, da sie allgemein iiblich und
kein besonderes Charakteristikum sind; mit dem herkémmlichen Bocksopfer
endlich, das oben nicht genannt zu werden brauchte, da sich ja die Bestrafung des
Bocks, die fiir das altattische Fest in gleicher Weise das Bezeichnendste war, mit
Notwendigkeit aus dem Zusammenhang ergab. Jetzt leitet es abschlieBend und
kraftig bestatigend zum Anfang zuriick (395 Avrcus ad aram ~ 380 caper omnibus
aris), und mit humorvoll grimmiger Entschlossenheit wird ausgemalt, wie Herz
und Leber dieses Bacchusfeindes im Feuer braten sollen: an Haselruten® gespieft
natiirlich, verucocta nach altviterischer Weise, nicht aulicocta ‘im Topf gesotten’.

So verstanden scheint sich alles sinnvoll zu fiigen. Freilich befinden wir uns da-
mit im Widerspruch zur iiblichen Deutung; fast allgemein nimmt man an, Vergil
habe in der letzten Versgruppe (393-396) ein zweites, anderes Bacchusfest schil-
dern wollen, nach einem Friihlingsfest etwa ein Herbstfest®. Die Einsicht, dal

5 Ovid. Fast. 3, 789 {. mite caput, pater (Liber), huc placataque cornua vertas et des ingenio
vela secunda meo (vgl. 714 zu Beginn der Schilderung Bacche, fave vati, dum tua festa cano)
gehort zu der Vorstellung von der Begnadung eines einzelnen Menschen durch den Blick
der Gottheit (Hesiod. Theog. 81ff. Callim. Aetia 1 fr. 1, 37f. Pfeiffer; vgl. Epigr. 21, 5 f.
Theocr. 9, 35f. Horat. Carm. 4, 3, 1{f.; zu einer Huldigung an Lorenzo Magnifico wendet das
Motiv Polizian, Epigr. lat. 35: Prose volgari inedite e poesie latine e greche ed. I. Del Lungo,
1867, p. 1291.). An unserer Stelle ist in viel weiterem Sinn Segnung der Natur durch Zu-
wendung des gottlichen Antlitzes gemeint, zundchst wohl nach hellenistischem Vorbild
(etwa Callim. In Apoll. 50ff.; In Dian. 129ff. [so Heyne]; vgl. bes. Verg. Aen. 1, 255
[Conington®-Haverfield 1898 zu Georg. 2, 392] und Hom. Ii. 13, 3ff.; auch Horat. Carm.
4, 5, 6f. vgl. H. Fuchs, Basler Zschr. f. Gesch. 42 [1943] 55). Diese Vorstellung ist sehr
alt; Beispiele aus dem Orient etwa bei H. Zimmern, Babylon. Hymnen und Gebete, Der
Alte Orient 7, 3 (1915) 7. 10. 12. 20; A. Jeremias, Handb. d. altoriental. Geisteskultur (1913)
178. 262. 328 und sonst; dhnliches bietet wohl auch das Alte Testament. Einiges wenige
bei S. Seligmann, Der bise Blick und Verwandtes (1910) 244ff. Hochst merkwiirdig ist
die Schilderung von den Pflichten eines tabuierten Sakralkonigs bei E. Kampfer, Ge-
schichte und Beschretbung von Japan, hg. von Chr. W. Dohm 1 (1777) 1741f.; sie fiugt sich
so gut in diesen fiir primitives Ko6nigtum reich bezeugten Vorstellungskreis, daf man
Kéampfers Angaben ungern (mit W. G. Ashton, Shinto 1907, 36. 41) bezweifelt. Keinesfalls
bezieht sich der Vers, wie manche gemeint haben (so noch Ladewig?- Jahn, ferner Goelzer
in seiner Ausgabe [1926] zu Vers 392 p. 168 und, wenn auch zweifelnd, De Saint-Denis
[oben Anm. 2] 709), auf das ‘Schaukeln’ und Sich-Hinwenden der oscilla, die dann als
effigies Liberi verstanden werden miiBten; richtig Haverfield b. Conington® zu Vers 389;
Marx a. O.; Ehlers 1573. Vgl. unten S. 214 ff. 219.

8 Vielleicht trifft Servius zu 396 wirklich Vergils Meinung, wenn er unter Verweis auf 299
neve inter vites corylum sere auch die Verwendung der Haselrute als Strafe eines Bacchus-
feindes versteht; vgl. Schol. Bern. 396 (Jahrbb. f. Philol. Suppl. 4, 1861/7, 912) sicut caper
inimicus est vitibus, tta corylus, et ideo in virgis his ultionem capientes exta haedorum sacris
torrebant. Plin. N. H. 17, 240 (vitis) odit et corylum: Voss, Conington, Goelzer u. a. z. St.;
Dunlap, Trans. Am. Phil. Ass. 68 (1937) xxXx1f. De Saint-Denis a. Q. 711.

? Vgl. Accius p. 227 R2. bei Varro Ling. lat. 5, 98. Marx a. O.

8 So E. Benoist, Les Ocuvres de Virgile 1 (1867) 184; A. Forbiger, Verg. opp. 1 (1872) 350;




Altromischer Maskenbrauch 209

eines und das gleiche gemeint ist, wird fiir das Folgende wichtig, wenn auch nicht
entscheidend sein.

Doch betrachten wir nun genauer die zweimal fiinf Verse, in denen Vergil ein
attisches Fest einem italischen gegeniiberstellt, zunichst 380-384: ein Bacchus-
fest auf dem Lande ist’s, pagos et compita circum (382), ‘bei den Dorfern und den
Kreuzwegen’, auf weichem Wiesengrund (mollibus wn pratis 384), und auch die
Lustbarkeiten sind lédndlich einfach: der aoxwiiaouds, das Hiipfen auf aufgeblase-
nen, eingedlten Schliduchen, wobei natiirlich nur die ganz Geschickten und weniger
Beschwipsten nicht purzeln, dann der Wein, die befreiende, fréhlich machende
(Gtabe des Gottes, und schlieBlich dramatische Spiele, deren ‘Biihnengeriiste’
(proscaenia 381) man sich entsprechend primitiv denken wird®; hier hat das Volk
des Theseus fiir die ingenia (382), die ‘begabten Kopfe’, als Preis eben den Bock
ausgesetztl®, Das sind offenbar die lindlichen Dionysien, die Wiege des attischen
Dramas, in ihrer urspriinglichsten, primitiven Gestalt, Ur-Dionysien gewisser-
mafen. Mit Absicht scheint Vergil die groBen Namen Tragodie, Komddie, Satyr-
spiel zu meiden, mit Bedacht nicht von einem Preis fiir die Dichter (bzw. Schau-

F. Leo, Gesch. d. rom. Lit. 1 (1913) 17 Anm. 4; H. Goelzer, Virg. Géorg. (1926) zu Vers 386
p- 168; E. Burck, Hermes 64 (1929) 302; Ehlers 1570. Richtig dagegen R. Pichon, Virg.
Oeuvres (1916) 163: «il peut se faire que ces vers soient simplement un conseil de ne pas
omettre le culte dii & Bacchus», zitiert bei De Saint-Denis a. O. 705, der gleichfalls nur ein
Fest annimmt; ebenso Adrien Bruhl, Liber Pater, Bibl. des Ecoles frang. d’Athénes et de
Rome fasc. 175 (1953) 1211, und besonders J. H. Waszink, Varro, Livy and Tertullian on the
history of Roman dramatic art, Vigiliae christ. 2 (1948) 241f. Anm, '

? Vgl. nur beispielsweise Pollux 4, 123 éAcdc &' v todnela doyaia, ép’ iy mpo Oéomidog
el Tig avafag toig yogevrals dnexgivaro. Etym. Magn. s. v. Qvuédn ... rodnela & 1, ép’ 7
éotdres év Toic aygoic 1jdov, pinmw Tdfw Aafovons Teaywdiac (abgedruckt bei A. W. Pickard-
Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy [1927] 101). Vgl. W. Schmid, Gesch. d. griech.
Lit. 1, 2 (1934) 46. Pohlenz, Gott. Nachr. 1926 (1927) 310 zu Dioskor. Anth. Pal. 7, 37, 3
Toiflodov. Waszink a. O. 241,

10 Aus Vergils Worten geht dies freilich nicht mit voller Klarheit hervor. Schon wegen des
Plurals ingeniis ist es unwahrscheinlich, daBB Vergil usurpative metri causa (Serv. Buc. 5, 3;
vgl. Norden, Vergil. Aen. B. VI2[1916] 408f.) praemia statt praemium gesagt hitte — Vergil
verwendet iiberhaupt nur die Form praemia (J. F. Gummere, The Neuter Plural in Vergil,
Philadelphia 1934, 38) —, und der V. 381 eingeschobene Satz von den ludi macht es un-
moglich, dariiber hinweg praemia mit Heyne als eine Art Apposition zu caper V. 380 zu
fagsen (Conington zu 382). Trotzdem wird allgemein mit Recht angenommen, daf als Preis
eben der Bock gemeint sei (‘praemia’ capri: Schol. Bern. 382 ed. Hagen, Jbb. f. Philol.
Suppl. N. F. 4 [1861/7] 911) nicht anders als bei Horaz (AP 220 carmine qui tragico vilem
certavit ob hircum), bei Tibull (2, 1, 57f. huic datus a pleno ... ovili dux pecoris ... hircus;
die hier ausgelassenen Worte sind nicht mit Sicherheit herzustellen, s. Lenz in seiner Aus-
gabe [1937] z. St.; Fr. Solmsen, Trans. Am. Phil. Ass. 78 [1947] 272) und bei Varro (Diomed.,
Gramm. lat. 1, 487, 12 K. = Qramm. Rom. fragm. fr. 304 Funaioli; Solmsen a. O.). AnstoBig
scheint freilich, daB dann der Bock sowohl Dichterpreis wie auch Opfer fiir Dionysos sein
mufB}; aber man wird wohl so verstehen diirfen, dal der Gewinner seinen Preis sogleich dem
Gott zum Opfer bringt, was griechischer Sitte ganz gelaufig ist. Ist das richtig, so miiten
in den erwihnten Versen des Tibull Herstellungsversuche wie Waardenburgs curtas auzerat
hircue opes (sc. poetae), K. Jacobys teneras auzerat hircus oves abgelehnt werden, und die
Losung wiire eher in der Richtung von Robert, Knaack und Maass zu suchen; allerdings ist
der Vorschlag vites roserat ille (sc. hircus) novas, so erwiinscht er dem Sinn nach wire, ge-
waltsam (vgl. Solmsen a. O. 272. 273f. 274 Anm. 101). Ubrigens kommen beim Fest in
Wirklichkeit zuerst die Biihnenspiele, dann Preiszuteilung und Opfer, schlieBlich Schlauch-
hiipfen und Zechen; Vergil hat das fiir den Zusammenhang Wichtigste, das Bocksopfer,
vorausgenommen.




210 Karl Meuli

spieler) zu sprechen: diese luds sind ja noch nicht die entwickelten Formen der
hohen Kunst, sondern ihre léndlich primitive Vorstufe, und die Erfinder und Ak-
teure dieser Spiele sind noch keine wirklichen Dichter, erst ingenia ‘Begabungen’!.
Die Charakteristik der ludi ist ebenso eigenartig wie wohliiberlegt. caper — Todyoc
weist unmiBverstindlich auf rpaywdia, pagi (382) — xduar aber ebenso gewil auf
nwpwdia’® und der ganze Charakter des Festes, seine Urtiimlichkeit sowohl wie
seine derbe Heiterkeit bei Zechen und Schlauchhiipfen, paft schlecht zu Ernst und
Hoheit der reifen Tragodie, um so besser aber zu den plumpen Versen, dem Ge-
lichter und Maskenscherz des daneben gestellten romischen Festes. Und dies
Komaédienhafte soll dennoch ein ‘Bocksgesang’, eine rgaywdia sein ? Nun, Vergil
folgt hier offenkundig einer ganz bestimmten Theorie iiber den Ursprung des atti-
schen Dramas: es ist die Lehre, die wie es scheint namentlich durch Eratosthenes
berithmt geworden ist und die denn in der Folge auch als ‘Eratosthenische Theorie’
bezeichnet werden mag. Aristoteles hatte die Tragodie aus einem satyrhaften Spiel
(8% oarvguxot) hervorgehen lassen, demnach wohl auch das Wort zgaywdol als
‘Singebocke’ (Reisch), tpaywdia als ‘Gesang der Bocke’ verstanden die Komddie,
dagegen aus einer verschiedenen Wurzel hergeleitet. Im Gegensatz dazu lehrten
andere, Tragodie, Komddie und Satyrspiel seien alle aus der gleichen Keimform er-
bliiht, aus rein attischen, lindlich-volkstiimlichen Briuchen beim Dionysosfest,
und rpaywdio habe dieses Urspiel geheiBlen, weil man um den Preisbock tanzte und
sang, also ‘Gesang wm den Bock’'®, Unzweifelhaft eine auBerordentlich kiihne,
geistvolle, ja faszinierende Theorie. Man ist ihr bisher kaum in vollem Umfang
gerecht geworden. Allerdings ist bei der Uberlieferung, die uns heute zu Gebote
steht — spite, diirftige und oft verwirrte Grammatikerzeugnisse, Anspielungen von
Dichtern - eine zuverlissige, umfassende Rekonstruktion sehr schwierig, ja viel-
leicht unerreichbar. Immerhin, die paar Hauptpunkte stehen fest, und fiir unser
Vorhaben reichen diese aus.

Wenn in der Folgezeit eben diese Lehre, nicht die des Aristoteles herrscht, so
verdankt sie ihren Erfolg vor allem, wie schon gesagt, der Autoritit des Erato-
sthenes', Die Vermutung liegt nahe, er sei schon in dem umfangreichen, leider
verlorenen Werk Uber die alte Komédie auf diese Dinge zu sprechen gekommen?®;

11 Die Bevorzugung der antiken Korruptel ingentis statt ingeniis ist heute mit Recht auf-
gegeben. Vergil braucht das Wort ingentum nur noch Georg. 1, 416 (von den corvi) und 2, 177
(von den arva), an unserer Stelle im gleichen Sinn wie etwa Plautus Capt. 165; Horat.
Epist. 2, 1, 88; 2, 2, 81; weitere Beispiele in Hofmanns Artikel ingenium Thes. L. L. 7,
15231f. bes. 1526, 431f.; 1532, 53ff. — praemia, quibus ad scribendum doctorum provocarentur
ingenia erklart Donat. De comoedia 5, 7 p. 68 Kaibel.

12 Vgl. Schol. Bern. 382 (oben Anm.10) ‘pagos’, quos Graeci dyviag et xdpag vocant, unde
comoediae dictae ... convivia rusticorum in occisione hircorum sunt comoedige. Euanthius
De fabula 1, 3 p. 62 Kaibel.

13 8. unten p. 226 f. Exkurs I.

14 Uber ihn s. jetzt vor allem Fr. Solmsens ausgezeichneten Aufsatz Trans. Am. Phil.
Ass. 73 (1942) 192ff., in dem ein vertieftes und lebendiges Verstindnis fiir das wissenschaft-
liche und dichterische Werk des véoc oder devregoc ITAdraw, seinen philosophischen und
religiosen Glauben gewonnen worden ist.

15 Eine Bearbeitung von Eratosthenes ITegi 7#jc dgyaias xwuwdiac hatte Wilamowitz schon




Altrémischer Maskenbrauch 211

sicher tat er das in dem hochberithmten Gedicht Erigone, einem Musterbeispiel
alexandrinischer Dichtungsart, eigentiimlich durch die fast bedngstigende Fiille
seiner Aitia wie durch die fiir Eratosthenes so bezeichnenden Sternsagen. Auch die
Erigone ist verloren; ihrem wesentlichen Inhalt nach ist sie uns jedoch bekannt,
und die in unserm Zusammenhang wichtigen Ziige sind vollkommen gesichert!®:
Dionysos kehrt in der einfachen Bauernhiitte des Ikaros ein; dessen Tochter Eri-
gone préisentiert ihm GeiBenmilch - «ein charmanter faux-pas!'”» — der Gott aber
macht ihn mit dem Wein bekannt, schenkt ihm einen Rebensch6Bling und lehrt
ihn den Weinbau. Die heranwachsende zarte Pflanze benagt der bose Bock, und
zur Strafe schlachtet ihn der erziirnte Ikaros als Opfer fiir Dionysos: *Ixdgtot Tddh
modTa mepl Todyov doyricarro'®, Als dann Ikaros seinen Landsleuten den Wein
brachte — so wie Triptolemos die Gabe der Demeter — da erschlugen ihn die be-
rauschten Bauern im Wahn, er habe sie vergiftet, und die verzweifelte Erigone er-
hiangte sich. Diesen Tod und seine schlimmen Folgen zu sithnen wurde das Fest
Aiora gestiftet, an dem die Miadchen Attikas statt wie Erigone sich zu hingen,
sich schaukelten: ein seltsames Aition fiir einen dionysischen Festbrauch, das im-
mer wieder nacherzihlt worden ist und in unserm Zusammenhang noch bedeut-
sam werden wird. Auf das Aition der Tragidie hat Eratosthenes beim ‘Tanz um
den Bock’ sicher noch deutlicher hingewiesen ; daB er sich die urspriinglichen Spiele
wie Dioskorides als wesentlich komisch, als Keimzelle der Tragidie wie der Ko-
mddie dachte, ist in hohem Grade wahrscheinlich. Tut es doch auch Vergil, und
wenn dieser in drei fiir Eratosthenes gesicherten Punkten mit thm iibereinstimmt —
dem Opfer des Bocks als Bacchusfeind, dem Ursprung der Tragddie, dem Schlauch-
hiipfen —, so ist die Vermutung nicht zu kiihn, dal er ihm auch mit der Charak-
teristik des Urspiels folgt'®. Aus Eratosthenes’ Hermes hat er ja auch die Schil-

1889 als dringend nétig bezeichnet (Einleitung in die att. T'ragodie, 2. Abdruck 1910, 62
Anm. 22); Carl Strecker geht in seiner Dissertation De Lycophrone Euphronio Eratosthene
comicorum interpretibus (Greifswald 1884) auf die Frage, was Eratosthenes iiber die Anfinge
der Komdodie vorgebracht haben mége, gar nicht ein. Und doch berubht die Erzahlung der
Erigone vom ersten ‘Tanz um den Bock’ in Ikaria, das Aition der Toaywdia, selbstverstand-
lich auf seinen wissenschaftlichen Uberzeugungen (gegen die iibertriebene Skepsis von A. W.
Pickard-Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy 103 treffend Solmsen, Trans. Am.
Phil. Ass. 78 [s. u. Anm. 16] 270); postulierte Eratosthenes wie Dioskorides und Vergil jenes
‘Urspiel’, so war in den mindestens zwolf Biichern des Werks iiber die Komédie der Ort
gegeben, sich dariiber zu &uBlern.

1¢ Ernst Maass, Analecta Eratosthenica (1883) 591f. Fr. Solmsen, Eratosthenes’ Erigone, a
Reconstruction, Trans. Am. Phil. Ass. 78 (1947) 252ff. Hauptzeugnis ist Hygin, Poet.
astron. 2, 4 p. 34 {f. Bunte.

17 Solmsen a. 0. 262.

18 Hiller, Eratosth. carm. rell. (1872) fr. xxx11 und J. U. Powell, Analecla Alexandrina
(1925) fr. 22 schreiben *Ixapioi (Steph. Byz. s. v. ’Ixapla); vgl. Solmsen a. 0. 260. 270f.

19 S0 Maass a. 0. 1141,; Solmsen a. 0. 270; auch H. Morsch, De Varrone ... auctore in
Georgicis etec.: Festschr. etc. K. Realgymn. Berlin (1897) 69. Maass hilt es fiir moglich, daB
Eratosthenes ein gesondertes Aition fiir die Komédie im AnschluB an die Weinernte gab und
verweist dafiir auf Athen. 2, 11 (s. Exkurs I p. 226). Das Schlauchhiipfen scheint Hygin (oben
Anm, 16) mit dem Tanz um den Bock gleichzusetzen (zustimmend Nilsson, Opusc. sel. 161),
aber er referiert fliichtig und unklar; in den Worten mepl rodyov dgyrjearro miiBte dann
Todyoc als doxdg, dogrj, xdguxoc verstanden werden, dpyrfjoavro als épaléodar, Aaxrilew,
narety (Herond. 8, 36. 73. 47. 46. 38. 73), was doch wohl nicht angeht (Maass und Solmsen




212 Karl Meuli

derung der Erdzonen iibernommen??; wenn man trotzdem zogerte, hier an direkte
Benutzung zu glauben?!, so war das, wie wir noch sehen werden, nicht unberech-
tigt. ‘
Nun aber endlich zur Hauptfrage, den ritselhaften, umstrittenen Versen 3851f.:
Was fiir ein Fest meint Vergil ? Die antiken Erklirer sind ebenso ratlos wie die mo-
dernen, und iiber die so deutlich beschriebenen Rindenmasken schweigen sie sich
iiberhaupt aus, wie wenn der Vers, der uns ganz besonders interessiert, gar nicht
da wire. Freilich ist Vergil der einzige Rémer, der uns Holzmasken in solchem
Zusammenhang bezeugt. Wir diirften skeptisch sein, wenn er irgend eine gelehrte
Deutung vorbrichte oder irgend einen alten Glauben behauptete; aber er macht
ja nur eine ganz schlichte, prizise Angabe iiber eine Tatsache, und die haben wir
von einem poeta doctus, wie es Vergil hier in besonderem MaBe ist, einfach hinzu-
nehmen, ja als kostbares Zeugnis zu werten. Sicher meint er ein heimisches, echt
italisches Fest; er stellt es ja dem griechischen ausdriicklich gegeniiber; Ausonii,
urspriinglich der grazisierte Name des alten oskischen Stammes der Aurunci, heis-
sen bei den Gelehrten und bei den alexandrinischen und rémischen Dichtern die
unabhingigen italischen Stdimme??, Ausonia in poetischer Sprache Italien, und
mit dem von Troja entsandten Volk sind natiirlich Aeneas und die Seinen gemeint,
d. h. die Romer.

Allerdings will von den Festen, die man dem Bacchus (romisch gesagt, dem
Liber) feierte oder auch nur zu ihm in Beziehung setzen kénnte, durchaus keines
zu Vergils Beschreibung passen. Zwar wissen wir von den Liberalia des 17. Mérz
nicht allzuviel, aber dies wenige reicht aus, um die Unméglichkeit der Identifi-
zierung darzutun®; iiber die namentlich fiir Lavinium bezeugten Phalluspro-
zessionen wage ich kein Urteil?%, Die Vinalia priora vom 23. April und die Vinalia
rustica vom 19. August, an die man mit nur zu berechtigter Zuriickhaltung ge-

a. 0.). Bemerkenswert iibrigens, da Herondas das Schlauchhiipfen im Beisein des Dionysos
mit einem Dichteragon in Verbindung bringt. Schwierigkeiten bleiben noch viele; sie diirfen
hier unerértert bleiben. Bemerkt sei nur, dal die Zuordnung des doxwAtaoudc zu leinem be-
stimmten Dionysosfest vielleicht gerade darum Schwierigkeiten macht, weil unsere Haupt-
quellen ‘Urdionysien’ schildern, also vielleicht ein von ihnen rekonstruiertes Fest (vgl.
Nilsson a. O. 161f. Deubner, A#tische Feste [1932] 135).

20 Verg. Georg. 1, 231ff. (vgl. Varro De de rust. 1, 2, 3f.) = Eratosth. fr. XIX Hiller =
fr. 27 Powell.

21 Solmsen a. 0. 271.

22 Hiilsen, RE 2, 2561. In engerem Sinn braucht Vergil den Namen nur Aen. 8, 328:
B. Rehm, Das geograph. Bild des alten Italiens in Vergils Aenets, Philol. Suppl. 24, 1 (1932) 65.

23 Alte Frauen boten Opferkuchen (liba) feil, man pflegte auf offener StraBe zu speisen,
und gern gab man an diesem Tag den Knaben die toga libera. Ovid (Fast. 3, 713f.) hat seine
liebe Not, diese diirftigen Tatsachen auszuschmiicken; daB die ludi Ceriales friiher an diesem
Tag abgehalten worden seien (785f.), ist eine ratselhafte, ausschlieSlich ihm gehérige Be-
hauptung. Man kann nur staunen, daf3 man immer wieder, freilich meist mit Zusitzen wie
‘unsicher’, zu lesen bekommt, Vergil meine die Liberalia (vgl. Ehlers 1570f.). Am unbe-
denklichsten hat wohl Altheim auf diese Identifizierung gebaut (ZTerra Mater [1931] 651f.);
nach der ausgiebigen Diskussion dieser Arbeit brauchen wir darauf nicht mehr einzugehen.
Vgl. Ehlers 1574. Um ernstliche Beweise hat sich E. De Saint-Denis (oben p. 207 Anm. 2)
bemiiht; sie sind jedoch alle so evident nichtig, daB sich eine Widerlegung eriibrigt.

2 Varro bei Augustin. Civ. Dei 7, 21. Wissowa, Religion und Kultus d. Romer? (1912) 299.
A. Bruhl, Liber Pater (oben p. 208 f. Anm. 8) 18f.




Altrémischer Maskenbrauch 213

dacht hat, stimmen im Ritual ebensowenig; iibrigens sind es Feste zu Ehren
Tuppiters, spéter auch der Venus als der Beschiitzerin der Gérten. Denn der Gott,
der iiber den Weingirten waltet, ist bei den alten Italikern gar nicht Bacchus-
Liber, sondern der Herr des Himmels und der Wetter Iuppiter, dem in seiner Er-
scheinungsform als Tuppiter Liber der Gott Liber Pater freilich sehr nahe gestan-
den hat; aber die erste reife Traube schneidet in feierlicher Zeremonie der Iuppiter-
priester, der Flamen Dialis?5. Weiter ist zu sagen, dal das Opfer des Bocks im r6-
mischen Staatskult #uBerst selten, fiir Liber-Bacchus auler hier iiberhaupt nicht be-
zeugt ist?6; die solennen Opfertiere sind Schwein, Schaf und Rind. Nur dem Faunus
wird an den Lupercalia ein Ziegenbock dargebracht, dem Veiovis eine capra und
Gottern griechischer Herkunft wie etwa dem Apollo und den Moiren nach Wei-
sung sibyllinischer Orakel Bocke. Haufiger sind Ziegenopfer im Privatkult??, und
es versteht sich von selbst, daB vor allem in léindlichen Verhiltnissen der Gott sich
oft genug mit einem bescheidenen Ziegenopfer, der Landmann mit Zickleinbraten
begniigte; aber bei den Gotterfesten sind die Opfertiere genau bestimmt. Sieht
man sich so zu dem Schlufl genotigt, daBl Vergil hier griechischen Brauch auf ro-
mischen iibertragen habe, so ist das wohl verstindlich und verzeihlich; eben auf
das Opfer des Bockes, des Rebenfeindes, kam es ihm ja an, im Privatkult war es
iiblich, und wo wie hier so wacker Wein getrunken wurde, war auch der Herr des
Weines da; iiberdies werden wir noch sehen, daB Vergil sich wohl auch dafiir auf
eine gelehrte Autoritit berufen konnte. Endlich mufl man sich klar sein, daBl Ver-
gils Bacchus als der Beschiitzer der Reben und als der Gott des Weines, dem das
zweite Buch der Georgica vorzugweise gilt, eben Bacchus ist, der Grieche, nicht
der Romer; nur einmal, im Gebet (1, 7) nennt er ihn Liber. Man erinnere sich der
prichtigen Verse, mit denen er zu Beginn des zweiten Buches den Gott aufruft:
huc, pater o Lenaee, hieher komm, Vater Lenaeus, Gott der Kelter, streife den Ko-
thurn vom FuBle und stampfe mit mir die Trauben, das Bein firbend mit dem
frischen Saft: das ist griechisch, nicht romisch?,

Ist es nach alledem zu kiihn, diesen griechischen Bacchus und sein Bocksopfer
aus der Schilderung des italischen Festes auszuscheiden ? Lassen wir es einmal als
Arbeitshypothese gelten und sehen wir zu! Es bleiben dann als sichere Elemente

2 Varro De ling. lat. 6, 16. F. Bomer, Iuppiter und die rom. Weinfeste, Rh. Mus. 90 (1941)
301f. C. Koch, Untersuchungen zur Geschichte der rom. Venusverehrung, Hermes 83 (1955) 4. 8. _
13. 21. ’

26 Vgl. fiir das Folgende Krause, RE Suppl. 5, 2501f. s. v. hostia. Die hier fiir das Bocks-
opfer an Bacchus-Liber angefiihrten Stellen gehen entweder auf Vergil zuriick oder allge-
meiner auf die zum Beispiel von Varro De re rust. 1, 2, 18f., Ovid. Fast. 1, 354f. und Mei.
15, 111£f. (vgl. ‘Probus’ und Serv. Georg. 2, 380) vertretene Theorie, der Bock miisse als
Schadiger des Weinstocks dem Bacchus mit dem Tode biilen wie das Schwein der Ceres
(vgl. Theophrast. b. Porphyr. De abst. 2, 10), gegen die Arnob. Adv. nat. 7, 21 polemisiert.

% Bei Horaz mehrfach zum Zeugnis seiner Anspruchslosigkeit erwahnt, als Opfer fiir
Faunus (Carm. 1, 4, 11; 3, 18, 5) und fiir den fons Bandusiae (3, 13, 3), einmal (3, 8, 61.)
fiir Liber, in dessen Zeichen das daran anschlieBende Gelage steht.

28 Auch die Aufforderung, zu erscheinen ist doch wohl unréomische Gebetsform; Marx,
Rh. Mus. 78 (1928) 388 erinnert mit Recht an éA9¢iv fjow Aedrvoe.,

15 Museum Helveticum




214 Karl Meuli

des Festes drei: die ungehobelten Verse und das ausgelassene Lachen, die Holz-
masken und die oscilla.

Uber die Bedeutung der oscilla gab es schon im Altertum sehr verschiedene
Meinungen: oscillorum variae sunt opiniones, sagt Servius?®, Wir konnen auf diese
interessanten opiniones hier leider nicht eingehen; erwéhnt sei nur, daB wir unser
Fremdwort ‘oszillieren’ aller Wahrscheinlichkeit nach einer dieser irrtiimlichen
opiniones verdanken. Man parallelisierte die romischen oscilla mit dem griechischen
Schaukelfest Aiora, das Eratosthenes’ Erigone fiir die Anfinge des griechischen
Dramas herangezogen hatte und behauptete, auch die aufgehéingten oscilla habe
man geschaukelt, in Pendelbewegung versetzt. Nur dieser vollig unbegriindeten
(leichsetzung, fiir die ja Vergil nicht den geringsten Anhalt bietet, scheint das
Wort oscillum die Bedeutung ‘Schaukel’, ‘Pendel’ zu verdanken, und ausschlie3-
lich als kiinstlich gelehrtes Wort der Vergilerklirer scheint es nebst oscillare,
oscillatio mit diesem Sinn aufgekommen zu sein®’. Doch lassen wir das und halten
wir uns an die klare und einfache Beschreibung Vergils.

Sprachlich ist das Wort klar: oscillum geht iiber osculum auf os ‘Mund’, ‘Ge-
sicht’ zuriick wie etwa furcilla iiber furcula auf furca ‘Gabel’, ‘Gibelchen’, ‘kleines

29 Serv. Georg. 2, 389. Fiir alles Folgende kann auf Ehlers’ sorgfiltigen Artikel oscilla RE 18,
1567 ff. verwiesen werden. Die hauptsichlich aus Campanien und der Umgebung Roms be-
kannten dekorativen Marmorscheiben mit ein- oder beidseitig angebrachten Reliefs pflegen
unsere Archéologen Oscilla zu nennen, ohne antike Gewéhr; wann und durch wen das aufge-
kommen ist, weill ich nicht (vielleicht durch C. Botticher, Baumkultus der Hellenen [1856] 90:
«Ich nehme keinen Anstand, diese [Marmordisken] unter dem Namen oscilla zu begreifen.»).
Ihre urspriingliche Bedeutung und Herkunft ist ungeklart; daB sie mit den alten volkstiimli-
chen oscille zusammengehéren, scheint nach ihren hiufigsten Schmuckmotiven (Masken,
Opferszenen, Bacchisches) nicht ganz ausgeschlossen zu sein. Da die éltesten datierbaren
Stiicke in augusteische Zeit oder nicht viel spiater gehéren und da sie nach Material und Form
doch recht kostbar sind, ist aus ihnen ein eventuelles Zeugnis fiir alten volkstiimlichen Brauch
nur durch sorgfaltige Kritik zu gewinnen. Vgl. besonders G. Lippold, Jahrb. 36 (1921) 341f.

30 Zuerst anscheinend bei Santra (Fest. p. 194 M. = 212 L. s. v. oscillum : quod oscellant ;
08 cillant Miiller), dessen Tatigkeit sich nur ungefahr auf die letzten Jahre der Republik fest-
legen 1a8t, und bei Cornificius Longus (Fest. a. O. s. v. oscillantes), der unter Tiberius starb
(Wissowa, RE 4, 16301.). Die gelehrte Parallele hat erstaunliches Unheil angerichtet; nur
darum kommt Servius zu der ganz unmoglichen Erklarung, Vergil bezeichne die oscilla
mit dem Beiwort mollia deswegen, weil sie mobtlia, pensilia seien (Serv. Georg. 2, 389; 3,
204 ; Aen. 8, 666), aber die Lexika reden ihm nach (‘beweglich’ Georges), und ihnen wiederum
moderne Forscher (Altheim, Terra Mater 66; C. Bailey, Phases in the religion of ancient
Rome [1932] 20 «the little swinging objects»). Nach Ehlers’ Ausfiihrungen (1573) sollte das
nun erledigt sein. Vgl. Anm. 5. Dem gleichen Irrtum folgt vielleicht schon Propert. 4, 1,
17£f,: nulli cura fuit (in der guten alten Zeit) externos quaerere divos, cum tremeret patrio pen-
dula turba sacro, wie Rothstein z. St. einlenchtend vermutet; auch darin wird er Recht
haben, dal Properz die Compitalia meine. Die Vergilerklarer konnen die Gleichsetzung des
Oscillen-Ritus mit dem attischen Schaukelfest Aiora alterer grammatischer Lehre entnom-
men haben, firr die mit Wahrscheinlichkeit Varro zu vermuten ist (unten p. 223). Freilich
miiBte dann ihr Wort oscillatzo in der Bedeutung ‘Hindundherbewegung’, ‘Schaukeln’ schon
friiher allgemein geworden sein, da es von Petron verwendet wird (104, 9 sic inter mercen-
narium amicamque positus senex veluti oscillatione ludebat). Eine andere Herleitung der
Bedeutung ‘Schaukel’, ‘schaukeln’ scheint jedoch kaum mdoglich; ein zweites Etymon fiir
oscillum (gallisch *louskillon ‘Schaukel’), wie es Thurneysen vorschlug, ist die iibliche Ver-
legenheitslosung, und sie ist von (Walde-) Hofmann, Lat. etym. Worterb. s. v. mit Recht ab-
gelehnt worden. Vgl. Ehlers 1569. Weinstock, Glotta 22 (1934) 142. Du Cange s.v. oscilli,
oscillum. Interessant, wenn gleich unrichtig, Salmasius zu Tertull. De pallio 1 (ed. Lugd.
Bat. 1656 p. 130).




Altromischer Maskenbrauch 215

Gibelchen’, oscillum heifit also ‘Miindchen’, ‘kleines Gesichtchen’; die Glossen
iibersetzen oroudtiov, mpdowmov, mpoownelov ‘Maske’. Dabei ist aber nicht an
Gesichtsmasken zu denken; die oscilla sind vielmehr pilae®l, kleine runde Bille aus
wollenen Lappen oder Fiaden (deshalb 389 molles ‘weich’); treffend nennt sie
Macrobius capita, ‘Kopfe’: auch Zwiebeln oder Mohnkopfe nahm man dazu3®2
Zu ‘kleinen Gesichterchen’ muBite man diese Wollkugeln und Zwiebeln natiirlich
erst machen, was man sich ganz primitiv zu denken hat; Phantasiebegabte hing-
ten ihnen wohl auch etwa die Andeutung eines Korpers an, so da8 sie als effigies
wirtles et muliebres®® ‘Bilder von Mannern und Weibern’ bezeichnet werden konn-
ten. Wie das etwa geschehen mochte, deutet ein freilich umstrittenes Fragment
aus Varros Menippeischen Satiren an3t: da staffiert jemand die Dinger mit Haar-
netzen und Busenbindern aus, bevor er sie aufhéingt. Es kam darauf an, dal sie

moglichst abschreckend und héBlich aussahen; erfahrungsgemi8 ergibt sich das |

wie von selbst, und leicht geraten sie dann auch ins Komische. HiBlich muBlten
sie sein, um das Bose abzuwehren; nach Varro®® hingte man oscilla auf, wo sich
einer erhdngt hatte. Erhingte sind wie alle eines gewaltsamen Todes Gestorbene
gefihrliche Wiederginger, und die oscille haben hier offenkundig nach weitver-
breiteter Sitte die Aufgabe, als dmotgomaiov, mgofacxdviov das unerwiinschte
Unheimliche von der Wohnung der Lebenden fernzuhalten. Thr volkstiimlicher

31 Paul. Fest. 239 M. = 273 L. pilae et effigies viriles et muliebres ex lana Conpitalibus sus-
pendebantur in conpitis, quod hunc diem festum esse deorum inferorum, quos vocant Lares,
putarent ete.; id. 121 M. = 108 L. laneae effigies Conpitalibus noctu dabantur in conpita ete.
Vgl. Anm. 34 (Varro).

32 Marcob. Sat. 1, 7, 35 Iunius Brutus consul pulso Tarquinio ... capitibus allii et papaveris
supplicar: tussit, ut responso Apollinis satisfieret de nomine capitum ... factumque est, ut
effigies Maniae suspensae pro singulorum foribus periculum, si quod immineret familiis, expia-
rent ludosque 1psos ex viis compitorum, in quibus agitabantur, Compitalia appelitaverunt: der
republikanisch menschenfreundliche erste Konsul 16ste durch eine felicior interpretatio (Mac-
rob.a. 0. 1,11, 48) die bisher iiblichen Menschenopfer in dieser klugen Weise ab. Nach Mac-
rob. a. 0. 1, 7, 34 war das die gleiche permutatio sacrificii wie bei den Saturnalia; auch die
dort iiblichen Puppen (sigilla, sigillaria) werden als Ablosungen von Menschenopfern erklirt
— eine bei den romischen Antiquaren beliebte, von den Modernen nur zu bereitwillig nach-
gesprochene Theorie. Einzig auf Grund dieser Parallele nennt Varro die sigille, Saturnalien-
puppen, auch oscilla, genau genommen unrichtig, doch verstéindlich, wenn man an die Aus-
gestaltung der ‘Gesichterchen’ zu effigies viriles et muliebres denkt (Macrob.a.0.1,7,31;1,
11, 48. Ehlers 1575. Vgl. Nilsson, RE 2 A, 204f. F. Bémer, Rom und Troia [1951] 103{.). Die
wunderliche Lehre, man habe tot pilae, quot capita servorum, tot effigies, quot essent liber: auf-
gehingt (Paul. Fest, 239 M. = 273 L.), die bei den Modernen so viel Verwirrung gestiftet hat,
beruht auf eben dieser Menschenopfertheorie und ist nicht ernst zu nehmen; vgl. bes. W. F.
Otto, Maniaund Lares: Arch. f.lat. Lexikogr. 15 (1908) 113 ff. 116 und Wissowa, Rel. u. Kultus
d. Romer?(1912) 167 Anm. 6. Boehms allzuschwerfilliger Deutung dieser Dinge (RE 12, 808 ff,
8. v. Lares) mochte man Euangelus’ Kritik an Praetextatus entgegenhalten (Macrob. Sat.
1,11,1).

3 S. Anm. 31.

34 Varro, Men. 463 Biicheler = Non. p. 538. 542 suspendit Laribus manias, mollis pilas,
reticula ac strophia. Vgl. Otto a. O. (oben Anm. 32) 113ff. Tabeling, Mater Larum (1932)
16ff.; weiteres bei Ehlers 1576. mollis ptlas ist verdeutlichende Apposition zu manias;
molles heiBen die pilae wie bei Vergil (389) die oscilla, weil sie aus Wolle sind (oben Anm. 31).

-85 Serv. den. 12, 603 Varro ait suspendiosis, quibus iusta fieri ius non sil, suspensis
oscillis veluti per imitationem mortis parentar:. Wir haben uns nur an die mitgeteilte Tatsache,
nicht an Varros Theorie zu halten. Vgl. F. Cumont, After Life in Roman Paganism (1922)
143; id., Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains (1942) 173.

S

L4




216 Karl Meuli

Name scheint maniae, maniolae gewesen zu sein®. mania, maniola, gleichen Stammes
wie manes ‘Seelen der Abgeschiedenen’, heifit ‘Schreckgespenst’, ‘Gespensterchen’,
besonders ‘Kinderschreck’, auch ‘héBliche Maske’, eine typische Gestalt rémischen
Volksglaubens. maniae hielen auch Gebildbrote, also eine Art von Grittimannen
oder genauer Grittiweibern, die man den Kindern gab, um sie in freundlicher Weise
an den immer drohenden Bolimann zu erinnern®. Vergil wird das Wort maniae
als vulgir absichtlich gemieden und dafiir das sachlich ruhige, dezente oscilla ge-
wihlt haben, weil dieses dem hohen Stil seiner Dichtung angemessener erschien.

Was uns die Alten von den oscilla, den maniae, den molles pilae, den capita, den
effigies viriles et muliebres sagen, ist so iibereinstimmend, da mit allen diesen Be-
zeichnungen offenbar immer das gleiche gemeint ist. Diese Folgerung haben auch
schon andere gezogen®, und ernstlicher Widerspruch diirfte kaum méglich sein.
Dann aber ergibt sich ein ebenso sicherer wie wichtiger SchluB. Abgesehen nim-
lich von dem Sonderfall, wo man oscilla als Apotropaia gegen Wiederginger
brauchte — und das hat mit unserer Vergilstelle sicher nichts zu tun — abgesehen
von diesem Sonderfall gibt es nur einen Ort, eine Zeit, wo man maniae—oscilla auf-
hiéngte: zu Ehren der Laren brachte man sie am Larenheiligtum beim compitum an,
und zwar am Larenfest, den Compitalia. Das bezeugen mehrere von einander un-
abhéngige Stellen mit unmiBversténdlicher Klarheit3®, Wir ziehen also den Schluf:
das von Vergil gemeinte italisch-romische Fest sind die Compitalia. Mit Bedacht
hat Vergil schon bei der Schilderung der griechischen Dionysien vordeutend den
Ausdruck compita gewdhlt (382)%: Kreuzwege spielen beim attischen Fest keine
Rolle.

Ob sich dieser Schlul bewihren wird, bleibt zu priifen. Gehen wir mutig weiter
zur Betrachtung des zweiten Festbrauchs, der Rindenmasken. Holzmasken sind
im Altertum keineswegs unerhdrt; wir kennen solche aus Grofgriechenland samt
ihren eigentiimlichen Sondernamen?!. Sicher haben auch diese Vergilischen Masken
einen besondern Namen gehabt, den unser Dichter wiederum absichtlich als vulgér
meidet. Aller Wahrscheinlichkeit nach hieBen sie larvae. Im klassischen Latein
bezeichnet larva freilich nicht die Maske, sondern einen Totengeist, ein Gespenst,
das nachts umherschweift, mit Vorliebe, wie alle Geister dieser Art, an den Kreuz-
wegen, compsta ; nur ein einziges Mal verwendet ein Zeitgenosse Vergils das Wort

36 Vgl. dazu besonders Otto a. O. und Tabeling (oben Anm. 34), Register s. v. Mania.

37 Aelius Stilo b. Fest. p. 129 M. = 114 L. s. v. Manias.

38 Ehlers 1576f., der allerdings die Zwiebel- und Mohnkopfe Macrobs noch ausnehmen
mochte. C. Bailey a. O. (oben p. 214 Anm. 30) nimm¢t an, die oscilla der Compitalia hatten
maniae geheiflen.

3 8. die Anm. 29-32. Ehlers 1576f. Bei den Feriae Latinae war ein Schaukeln der Men-
schen iiblich, aber keine oscilla ; mit Unrecht nehmen einige Vergilerklirer einen Zusammen-
hang an. Mit den feriae sementivae, bei denen der ritus oscillorum iactationis iiblich sei, meint
Probus, Verg. Georg. 385ff. offensichtlich das attische Aiora-Fest (Ehlers 15771.).

40 Auch Waszink (oben p. 208f. Anm. 8) 241 sieht darin eine Anspielung Vergils auf die
Compitalia.

41 Hesych. xvv®iov' mpoowneiov E6dwwov; xviivdiov: ESlwov mpocwneiov; xvpidda:
ngocwnsia EVAwa; xvoirTol" of xovres Ta &bAwa mpdowna xava *Irallav, xai soprdlovres




Altromischer Maskenbrauch 217

im Sinn von ‘Maske’: Horaz im Iter Brundisinum??. Hier, im sermo pedester der Sa-
tura, erlaubten die strengen Gesetze des Stils ein so niedriges Wort, zumal in der
dort geschilderten charakteristischen Situation. Horaz’ Zeugnis ist ein anschau-
licher Beleg fiir den Charakter der lateinischen Literatursprache, fiir ihren Ab-
stand von der volkstiimlich lebendigen Rede des Alltags, und ein vollgiiltiger Be-
weis dafiir, daB man schon in augusteischer Zeit auch die Gesichtsmaske larve
nannte, nicht nur den Totengeist!3. DaB Gesichtsmasken und Maskierte larvae,
mamniae heilen, also den Namen von Totengeistern und Seelenwesen tragen, das ist
keineswegs verwunderlich; bei Naturvilkern und Kulturvolkern ist das vielfach
zu beobachten, und es diirfte anerkannt sein, daf} eine der urspriinglichsten und
allgemeinsten Funktionen der Maske eben die ist, Seelenwesen leibhaftig darzu-
stellen, die zu bestimmten Zeiten fiir genau bestimmte Fristen aus dem ihnen zu-
gewiesenen Ort entlassen werden, um die Lebenden mit Heischen, Riigen und
Segnen heimzusuchen. Und esist nicht eine Verfallserscheinung, sondern wiederum
alt, allgemein und typisch, da diese Maskenwesen auch als komische Personen
und als Kinderschreck erscheinen, dal ihre Besuchsfeste ausgelassene Lustbar-
keiten sind, denen freilich der Charakter des Grauenvollen, Unheimlichen selten
fehlt; ein meinetwegen sonderbares, aber allgemeines und durchaus lebendiges
Phinomen*4. Eben diesen Charakter hat auch das Vergilische Maskenfest: das hor-
rendum der Masken hindert nicht eine ausgelassene Lustigkeit. Mit den ungeho-
belten Versen endlich kénnen nach der allgemeinen Typologie der Maskenfeste
nur Riigeverse gemeint sein. Wie immer und iiberall waren diese Masken auch
komisch, wie iiberall haben sie gemdf dem Recht der Maskenfreiheit den Leuten
Wahrheiten gesagt, die man sonst nicht sagen durfte und eben damit ungeheures
Gelachter erregt.

Aber warum denn sollen Vergils ora horrenda ausgerechnet larvae geheillen
haben ? Nun, erstens haben die romischen Gelehrten die larvae immer wieder mit
den Laren, den Gefeierten des Compitalienfestes, in Verbindung gebracht. Die
maniae sind nach Aelius Stilo nichts anderes als larvae, und Mania ist die Mutter
oder Grofmutter der Laren. Varro schwankte: die Laren seien entweder manes,
weshalb ihre Mutter Mania genannt werde, oder sie seien gottliche Wesen wie die

t5j Kopv#alig yelotaoral. Maskenbrauch schlieBt sich in GroBgriechenland wie in Sparta
vorzugsweise dem Kultus der Artemis, hier der Artemis Korythalia an; vgl. Nilsson, Griech.
Feste (1906) 184ff. Auch fiir andere volkstiimliche Masken, deren Stoff nicht genannt ist,
darf nach vielen Analogien Holz angenommen werden.

42 Horat. Sat. 1, 5,64 in dem derbkomischen Wortgefecht (eixdlewv), mit dem gemil
einer auch in Italien beliebten Sitte der scurra Sarmentus und der Osker Messius Cicirrus
die Gesellschaft nach der Abendmahlzeit erheitern. Uber larva handelt gut Tabeling (oben
p. 215 Anm. 34), bes. 22ff. 36{.

3 Jgrva in der Bedeutung ‘Maske’ wird erst im friihen Mittelalter in der Uberlieferung
wieder faBbar; s. Tabeling a. O. 24 Anm. 1 und die dort von Heraeus beigebrachten Belege;
besonders interessant oscillum est parva facies, id est larva, quae rustice dicitur talamasca
(Zusatz des cod. Leid. Voss. zu Priscian. Gramm. lat. 3, 474, 7 K. ; iiber talamasca s. Handwb.
dtsch, Abergl. 5 [1933] 1762f.).

4 (Jber all dies vgl. Handwb. dtsch. Abergl. a. Q. 1477ff. s. v. Maske, Maskereien und
Meuli, Schweizer Masken (1943) 44 ff.




218 Karl Meuli

Heroen, oder, wenn man der Meinung der Alten folge: die Laren seien larvael®.
Wie weit in dieser (leichsetzung von Laren und Larven lebendiger Volksglaube
wiedergegeben oder bloBe Theorien konstruiert werden, das ist allerdings fraglich.
Aber auch dem modernen Sprachforscher scheint eine Trennung der beiden Worte
unnatiirlich?®; wie die Verbindung zu erkliren sei, ist bisher freilich nicht eindeu-
tig entschieden. Als in hohem Grad wahrscheinlich darf man es danach wohl be-
zeichnen, dal Vergil mit den Worten ora horrenda ein volkstiimliches larvae um-
schreibt, nach den Gesetzen seines hohen Stils umschreiben mufite, wihrend Ho-
raz es in seinem Zusammenhang unbedenklich verwenden durfte. Gibt man dies
zu, so hat man als zweites wenigstens einen Wahrscheinlichkeitsheweis fiir die
Zugehorigkeit der Masken zu den Laren, fiir die Deutung des Vergilischen Festes
als Larenfest, als Compitalia.

Jetzt ist es Zeit zu fragen: was wissen wir denn sonst von dem Fest Compitalia4? ?
Reimt es sich mit der Schilderung Vergils ?

Compitum ist der Kreuzweg, ubi viae competunt, wie Varro richtig sagti8. Hier
stund unter freiem Himmel ein Altar der Laren, sehr oft auch eine Art Kapelle
(sacellum) mit ebensovielen Nischen oder Offnungen, wie Wege zusammenliefen.
Hier feierten alle Biirger das Fest der Compitalia, nicht in ihrer Gesamtheit, son-
dern jeweils die Anwohner des Compitums gemeinsam, und zwar finsta agricultura?®,
nach Beendigung aller bauerlichen Arbeiten; wie andere lindliche Feste hat es
darum nicht sein bestimmtes Datum, sondern wird alljdhrlich eine Woche vorher
durch den Pritor angesagt (feriae conceptivae). In Ciceros Zeit fiel es einmal auf
den letzten Tag des Dezember, andere Male auf den ersten oder zweiten Januar,
also ganz nah bei den Saturnalien. An diesem Tag héngte man die maniae—oscilla
auf, am Larenkapellchen, gewil auch wo es sonst sich gab, also an danebenstehen-
den Béaumen — Vergils Pinie ist die gewohnliche Zier der bukolischen Landschaft®.

45 Aelius Stilo fr. 14, Gramm. Rom. fragm. ed. Funaioli p. 61 (Fest. p. 129 M. = 114 L.)
Manias ... esse larvas; vgl. Sinnius Capito fr. 14 p. 462 Fun. (Fest. p. 145 M. = 128 L.)
Maniae dicuntur deformes personae. Varro fr. 372 p. 343 Fun. (Arnob. 3, 41) ... nunc anti-
quorum sententias sequens Larvas esse dicit Lares, quasi quosdam genios et functorum animas.
Vgl. Wissowa, Roschers Myth. Lex. 2, 1888f. Otto (oben Anm. 32) und Tabeling (oben
Anm. 34) passim,

48 So Ehrlich in dem gedankenreichen und namentlich methodisch immer noch bedenkens-
werten Aufsatz Kuhns Ztschr. 41 (1907) 299. Ernout und Meillet, Dictionn. étym. (1932) s. v.
Lar pladieren mit guten Griinden fiir Verwandtschaft und vermuten etruskischen Ursprung;
allerdings sind die Bedenken, die Hofmann gegen diesen vorbringt (Lat. etym. Worterb.
8. v. Lar), nicht leicht zu nehmen. Hofmann selbst halt Zugehorigkeit von larva zu Lares
fiir sicher: Grundform * ldsoua im Ablaut zu Ldses, mit dem Suffix -ouos, also ‘die Gestalt
eines Lar habend’ (a. O. s. v. larva). Alfred Bloch stellt fest (giitige briefliche Mitteilung vom
14. Sept. 1952), daB die beiden Voraussetzungen, auf denen diese Etymologie beruht — der
Ablaut @-@ und das Suffix -ovos — recht unsicher sind, die Etymologie also wohl méglich,
aber nicht unmittelbar iiberzeugend sei.

47 Zum Folgenden Wissowa, RE 4, 791ff. s. v. Compitalia, Compitum; ders. in Roschers
Mythol. Lex. 1, 18721f.; ders., Rel. und Kultus d. Romer 167 f. W. Warde Fowler, The Roman
Festivals® (1933) 2791.

48 Varro De ling. lat. 6, 25; die Form compitus verwendete er im dritten Buch des Werkes
De scaenicis originibus (fr. 75 P- 217 Funaioli = Non, p. 196, 5); vgl. unten p. 228 {.

4% Schol. Pers. 4, 28.

80 Ehlers 1574.




Altromischer Maskenbrauch 219

Sind es urspriinglich etwa Weihgeschenke gewesen, Abbilder der Masken, die man
am Fest; getragen hatte und nunmehr am Heiligtum darbrachte ? Das entspréiche
verbreitetem Brauch; man denke nur an die erstaunlichen Funde im Heiligtum
der Artemis Orthia in Sparta. Jetzt sind es nur mehr Apotropaia — nach Macrobius
héngte man sie auch an die Haustiir — und am Compitum sollen sie Unheil in seinem
ganzen Bereich abwehren. Wie gewohnlich bei solchen Festen gab es allerhand
Lustbarkeiten, ludi, vor allem Ringkimpfe, Boxen und dergleichen5l. Haupt-
charakteristikum des Festes ist aber die starke Beteiligung des unfreien Gesindes,
der Sklaven. Sogar der haushilterische alte Cato billigt ihnen eine Extraration
Wein zu, und offenbar wurde bei reichlichem Schmaus auch wacker gezecht ; uncta
nennt darum Vergil die Compitalia®, und ein Grammatiker leitet das Wort Com-
pitalia gar a compotando, vom Saufen, ab®. Also Bacchus spielte eine grofe
Rolle®, und ganz so ungereimt ist demnach Vergils Behauptung doch nicht, das
Fest gelte dem Bacchus iiberhaupt. Die Bevorzugung der Sklaven zeigt sich auch
darin, daB ihr Vertreter, der wilicus, also der Sklave oder Freigelassene, der als
Hofmeier dem Gute vorsteht, an diesem einen Tag das Opfer darbringen darf, das
 Opfer an die Laren in compito®s.

Was bedeutet diese Bevorzugung der Unfreien, diese Festesfreiheit der Sklaven ?
Sie ist uns fiir viele antike Feste bezeugt; nach einem der bekanntesten pflegt man
sie saturnalienartige Feste zu nennen®8. Es reicht nicht aus zu sagen, die Sklaven-
freiheit ergebe sich ganz von selbst, wenn nach dem gliicklichen Abschlull der

51 Rindriicklich bezeugt durch Wandbilder der Compitaliasten (xoumeraliacral) von
Delos, die nach den Inschriften in die ersten Jahre des 1. Jahrhunderts v. Chr. zu setzen
sind (Roussel-Launey, Inscr. de Délos 5 [1937] 1760-1769), abgebildet bei M. Bulard, Pein-
tures murales et mosaiques de Délos, Mon. Piot 14 (1908) Tf. 1. 4. 10 A; ders., Descr. des revéte-
ments peints a sujets religieux etc.: Explor. archéol. de Délos 9 (1926) fig. 49 bei p. 136;
fig. 50 bei p. 138; ders., La religion domestique dans la colonie italienne de Délos (1926) 97 £f.
A. Plassart, BCH 40 (1916) 185. Vgl. unten Abb. 2 und p. 230. Die Mitglieder dieses delischen
collegium compitalicium kommen vorwiegend aus Campanien, s. J. Hatzfeld, Les Italiens
¢ Délos, BCH 36 (1912) 1£f. bes. 1301£f.; ders., Les Trafiquants italiens dans ’orient hellénique
(1919). P. Schoch, Wirtschaftsgeschichtliches aus dem hellenistischen Delos (1923). W. A,
Laidlaw, A History of Delos (1933) 204. 207 ff. Augenscheinlich werden von Horaz Epist. 1,
1, 49 quis circum pagos et circum compita pugnax magna coronari contemnat Olympia, cus
spes, cut sit condicio dulcis sine pulvere palmae? eben diese bescheidenen einheimischen
Wettbewerbe der Compitalia den magna Olympia gegeniibergestellt. Wissowa ( Rel. u. Kult. d.
Rémer 450 Anm. 5) konnte 1912 noch sagen, iiber die Art der Spiele an den Compitalia sei
nichts iiberliefert und das Horazwort erlaube nicht, auf Faustkimpfe zu schlieen, «da hier
griechische Verhaltnisse vorschweben». Seltsam geschraubt ist Heinzes Erklirung der
Stelle: Horaz meine kleine griechische Lokalagone, «wie der Gegensatz der magna Olympia
lehrt»(!), wolle aber jene Lokalagone «dem romischen Leser veranschaulichen durch die
Erinnerung an die lateinischen Paganalia und ludi Compitalicii ebenso wie Vergil — den
Horaz hier vielleicht vor Augen hat — die Uranfinge der Dionysia év dygoic bezeichnet mit
praemiaque 1ngenits pagos et compita circum Thesidae posuerer.

52 Cato De agric. 57. Verg. Catal. 5, 27.

8 Schol. Pers. 4, 28.

54 Compitaliasten von Delos weihen einen Zeus Eleuthereus und einen Dionysos, Inscr. de
Délos (oben Anm. 51) 1770; vgl. dazu Hatzfeld, BCH 36 (1912) 139 Anm. 1.

% Cato De agric. 5, 3.

% Es geniige hier der Verweis auf Nilsson, Griech. Feste (1906) 35ff., obwohl seine Liste
erheblich zu verlingern wire; die ganze Frage bedarf einer neuen Untersuchung, deren
Grenzen weit gezogen werden miiBten. Vgl. die in Anm. 44 genannten Arbeiten.




220 Karl Meuli

lindlichen Arbeiten Scheune und Keller gefiillt, alles im UberfluB vorhanden sei
und nun Herr und Knecht sich gemeinsam einen guten Tag gonnen. Die Zeiten
dieser Feste, die Zeit der kiirzesten Tage und lingsten Néchte, dann wieder die
Zeit des kommenden Friihlings, wo die dunklen Krifte der Erdtiefe sich von
neuem regen und empordringen ans Licht: diese Zeiten sind von altersher bei
vielen Volkern auch die Zeiten der schwirmenden Seelen; man denke an das nor-
dische Julfest, an die Saturnalien und Compitalien, an Fastnacht, Anthesterien
und Dionysien. Die Geister nun duBlern sich vielfach so, daB sie von Lebenden
Besitz ergreifen, um durch sie zu sprechen und zu handeln: sie machen besessen.
larvatus ist ein ausgezeichnetes Beispiel fiir diese Vorstellung; larvatus heillt der
von den larvae Besessene, ein Wahnsinniger, Behexter.5? Besessene, freilich im
religiosen, nicht im medizinischen Sinn, sind die bei solchen Festen hiufigen Mas-
kentriger; auf ihrer Geisterbesessenheit ruht ihr Geisterrecht, das Recht zu riigen
und zu strafen, das Recht auf Opfergaben und die Macht zu segnen. Dies Recht
ist allgemein. Der Geist wihlt, wen er will; er unterscheidet frei und unfrei nicht;
in diesen Tagen kann jedermann vom Geist ergriffen werden, jedermann von
Maskenrecht und Narrenfreiheit Gebrauch machen. Da nun die antike Gesell-
schaft auf der Scheidung in Freie und Unfreie beruht, ist es einleuchtend, dal in
der unbeschrinkten Geisterfreiheit der saturnalienartigen Feste die Freiheit der
Sklaven das auffilligste Merkmal werden muflte. Im antiken Maskenrecht und
in der uns geldufigen Narrenfreiheit herrscht das Komische vor; aber das schreck-
haft Numinose hat es nie ganz verloren, und Riige wie Strafe konnen auch hier
noch immer wieder vernichtend ausfallen.

Maskengebrauch bei den Compitalia bezeugt keine unserer Quellen mit Aus-
nahme eben Vergils; es wire sehr erwiinscht, wenn sich seine Angabe noch anders-
wie erhirten lieBe. Esist nun eine bekannte Erscheinung, da die Masken selbst aus
dem Brauch verschwinden oder sich nur mehr auf Andeutungen beschrinken,
Maskenfreiheiten jedoch wie die offene Rede, die Riige, die Bewirtung und anderes
bleiben. Als eine Sonderform der Maske diirfte der pilleus anzusprechen sein, das
Freiheitssymbol der Saturnalien, an denen die ganze Roma pilleata war®8. Uber die
hochst denkwiirdige Geschichte des Pilleus, die von ferner Vorzeit bis in die Tage
der franzosischen Revolution reicht, wire viel zu sagen®®; wir diirfen von Alfoldi,
dem die entscheidenden Beobachtungen zu danken sind, hoffentlich bald reiche
Belehrung dariiber erwarten. Sueton unterscheidet drei Formen des pilleus:
apex, tutulus, galerus; uns kommt es hier nur auf die letzte, den galerus an®.

57 Zeugnisse bei Tabeling (oben Anm. 34) 361f.

58 Martial. 11, 6, 4. Nilsson, RE 2 A, 203. Die Artikel Pilleus und Pilos in der RE 20,
1328£f. sind ungeniigend. .

5 In vielem hat schon Helbig richtig gesehen, Uber den Pileus der alten Italiker, Sitz. ber.
Akad. Miinchen 1880, 1, 488ff.; vgl. S. Reinach b. Daremberg-Saglio 2, 1451ff. s. v. galear,
galerus, und die Artikel der RE albogalerus, apex, galea, galear, tutulus von Habel, Fiebiger,
Samter und Kreis.

60 Serv. Aen. 2, 683 Suetonius (fr. 168 p. 268 Reiff.) tria genera pilleorum dizit, quibus sacer-
dotes utebantur, apicem tutulum galerum ... galerum pilleum ex pelle hostiae caesae (vgl. Paul.




Altromischer Maskenbrauch 221

galerus, galear, zu galea = yaién, ist urspriinglich die Tierkopfhaube aus Wiesel-
fell wie xvi0én, Avxén, xovén, aiyén, Acovrij diejenige aus Wiesel-, Wolfs-, Hunds-,
Ziegen-, Lowenfell und zwar so, daB die von hinten iibergezogene Kopthaut des
Tieres das menschliche Antlitz freilift wie die L6wenhaut des Herakles und die
Wolfshaut des etruskischen Hades%l. Das sind zundchst Primitivformen des Hel-
mes®2; in solcher uralter Kriegertracht schildert Statius die Arkader, Vergil die
legio agrestis des Caeculus von Praeneste®, und bei den Fahnentrigern und Spiel-
leuten des romischen Heeres hat sie sich noch lange erhalten®t. Der galerus er-
scheint weiterhin als Kopfbedeckung rémischer Priester, angefertigt aus dem Fell
des geschlachteten Opfertiers®®; das zu deuten diirfte schwierig sein. Endlich ist
der galerus auch mit der eben geschilderten Funktion der Maske getragen worden,
sehr wahrscheinlich zum Beispiel von den Luperci. Dies auszufiihren ist hier nicht
moglich ; auch fiir die Herkunft des Pilleus aus der Tierkopfhaube muf einstweilen
der dem Worte galerus zu entnehmende Beweis geniigen. Jedenfalls gewihrte der
Pilleus der Saturnalien Maskenrecht; schon darum muB er weit mehr gewesen sein
als nur irgend ein Hut.

Das gleiche gilt nun aber auch von den Compitalia. Die Laren tragen in den
dltesten Darstellungen, die wir kennen, in den fiir die Compitaliasten von Delos
ausgefithrten Malereien, den Pilleus®®: eine wichtige, noch kaum nach Gebiihr
gewiirdigte Tatsache. Die groe Masse der andern auf uns gekommenen Laren-
bilder reproduziert ja mit ermiidender Gleichformigkeit immer wieder die harm-
los zierlichen Typen der augusteischen Zeit%; die delischen Bilder, bestétigt durch

Fest. p. 10 M. = p. 9 L. s. v. albogalerus; Isidor. Orig. 19, 30, 5). Stellensammlung im Thes.
L. L. s. v. galear, galerum, -us; vgl. Walde-Hofmann, Lot. etym. Wb. 8. v. galea. Unberiick-
sichtigt bleibt hier der pilleus, eigentlich wie nidog ‘Haarfilz’, ‘Filz’, als die dem Kopf glatt
anliegende Kappe, wie sie von Kiihern (s. die Abb. 3477 bei Daremberg-Saglio 2, 1452),
Schmieden, Seefahrern usw. getragen wird.

61 Der etruskische Hades mit Wolfshaube: Tomba, Galini, Orvieto, und Tomba dell’Orco,
Tarquinia, abgebildet bei P. Ducati, Pittura etrusca-ttalo-greca e romana (1942) Tf. 22 und
Fr. Poulsen, Etruscan Tomb Paintings (1922) Abb. 37. Vgl. Lamer, RE 11, 2520 s. v.
»wvvén; Malten, Jahrb. 29 (1914) 235.

%2 Damit verbindet sich natiirlich alter Kriegerglaube: der Krieger erhilt auf diese Weise
die bewunderten Kampftugenden der betreffenden, immer numinosen Tiere bzw. er ver-
wandelt sich in sie. Das bekannteste Beispiel dafiir sind die nordischen Berserker und ulf-
hednar, die Baren- und Wolfshiauter; vgl. Handwb. dtsch. Abergl. 5, 1845ff. und etwa
O. Hofler, Kultische Geheimbiinde der Germanen 1 (1934) 170f. R. Merkelbach, Die Quellen
des griech. Alexanderromans, Zetemata 9 (1954) 252f. Die homerische Zeit ist iiber so alter-
tiimlich-primitive Anschauungen hinaus; Adooa gilt keineswegs als erstrebenswert, Avooddng
zu sein als verdchtlich und verderblich, aber man tragt die xvvén, und Avxdogyoc Avxourdng
Avxépowv als Heldennamen sind nur aus dem alten Glauben verstindlich. Vgl. Aesch.
Sept. 145f. H. Triimpy, Kriegerische Fachausdriicke im Homerischen Epos (Diss. Basel 1950)
411, 451,

83 Stat. Theb. 4, 303f. Arcadii morem tenet ille galeri, ille Lycaoniae rictu caput asperat
ursae. Verg. Aen. 7, 6881. fulvosque lupi de pelle galeros tegmen habent capiti. Serv. z. St.
galerus genus est pillei, quod Fronto genere neutro dicit ‘hoc galerum’. Vgl. Ammian. 31, 2, 6
(von den Hunnen) galeris incurvis capita tegunt. Philochoros stellte sich das Heervolk des
Kekrops anscheinend &hnlich vor, F gr Hist 328 fr. 98.

4 Fiebiger, RE 7, 574 s. v. galea.

65 S. oben Anm. 60.

68 S. oben p. 219 Anm. 51 und unsere Abb. 1.7.

87 Wissowa, Roschers Mythol. Lex. 2, 1891 ff. Boehm, RE 12, 827ff, M. Bieber, Antike




222 Karl Meuli

campanische und durch einige wenige Bronzestatuetten von Lares pilleati®® veran-
schaulichen eine éltere Vorstellung. Man darf daraus schlie3en, da der Pilleus auch
an den Compitalien getragen worden ist, dal hier wie bei den Saturnalien der Pilleus
die Maskenfreiheit gab. Und weiter: war dieser pilleus-galerus wirklich, wie wir iiber-
zeugt sind, urspriinglich eine Tierkopfhaube, so erhélt nun ein merkwiirdiges, stets
mit einigem Mifltrauen betrachtetes Zeugnis neues Gewicht. Die Lares praestites, sagt
Plutarch, hatten einen Hund neben sich und waren selbst mit Hundefellen bekleidet.
Der Hund erscheint wirklich schon bei alten Kultbildern der Lares praestites in Rom
sowie auf einer Miinze vom Ende des zweiten Jahrhunderts vor Christus®®; das
Hundefell wird nun durch den galerus bestitigt. Was daraus fiir die urspriingliche
Natur der Laren zu folgern ist, davon spiter noch ein Wort; jetzt stellen wir nur
fest, daB Maskenbrauch an den Compitalia auch ohne Vergils Zeugnis gesichert ist.
Allerdings sind es hier nicht holzerne Gesichtsmasken, sondern peller, galeri. Beide
Formen haben augenscheinlich die gleiche Funktion; die galers diirften spezifisch
italisch, die Gesichtsmasken aus GroBgriechenland iibernommen sein. Dergleichen
wandert ja auBerordentlich leicht; bei dem volkstiimlichen Fest mochten galer:
und ora horrenda sehr wohl nebeneinander bestehen.

Vergil berichtet natiirlich nicht aus eigener Anschauung. Wie er in dem grie-
chischen Fest die Urdionysien nach der Lehre des Eratosthenes geschildert hatte,
80 schildert er beim romischen Fest, ein sehnsuchtserfiillter Romantiker, die alte,
einfache, kerngesunde Zeit mit ihren derben, malerisch bunten Briuchen. Seine
Zeit war eine andere. Die Compitalia waren auch in die Stadt gewandert, die Spiele
dieser Quartierfeste waren anders, anspruchsvoller, raffiniert geworden, man sah
Gladiatoren und andere dem hauptstédtischen Pobel gemiBe Belustigungen. Roms
collegia compitalicia hatten in der Zeit der ausgehenden Republik sogar eine leiden-
schaftlich umstrittene politische Rolle gespielt, bis Augustus sie neu ordnete und

Skulpturen und Bronzen in Cassel (1915) 68 mit Tf. 43 Nr. 201-210. Zwei offenbar zusammen-
gehorende, vom iiblichen Typus etwas abweichende Figiirchen von besonders zarter An-
mut, auch aus augusteischer Zeit, bei Neugebauer, Fiikrer durch das Antiquarium Berlin 1,
Bronzen (1924) Nr. 6375 Tf. 67 und bei Sieveking, Bronzen der Sammlung Loeb (1913)
Tf. 16 mit S. 36ff. Wissowa hat Annali dell’Inst. 1883 = Ges. Abh. (1904) 63ff. den Typus
aus einem griechischen des bacchischen Kreises ableiten wollen, was Neugebauer a. O. 40
mit Recht als sehr zweifelhaft bezeichnet.

68 S. Abb. 5. 6 und unten p. 234. Als Compitalienszene deutet R. Zahn, Amtl. Berichte
aus d. Kgl. Kunstammlungen 35 (1914) 305 ein fragmentiertes Tonrelief bei v. Rohden u.
Winnefeld, Architekton. rom. Tonreliefs d. Kaiserzeit (1911) 34 Abb. 71, auf dem ein SpaB-
macher mit Lendenschurz und spitzer Miitze (= galerus ?) erscheint.

% Plut. Quaest. Rom. 51 p. 276 f sqq. dua ¥{ vdv Aagyrdw, odg idlws ‘noaorivels’ xalodor,
TovTOLS NV TapéoTnxey, avrol 0é xwwdv dipdboas duméyovrar; Uber die Kultbilder Ovid.
Fast. 5, 137 at canis ante pedes ... stabat. Ovid und Plutarch schépfen aus Varro (Wissowa
a. 0. 1871); Ovid hat die Bilder selbst nicht mehr gesehen. — Die Miinze (Denar des L. Cae-
sius) abgeb. bei Wissowa a. O. 1872; besser, mit dem Revers, auf dem Veiovis dargestellt
ist, bei W. Warde Fowler, Roman Festivals 351f. Die Laren tragen hier aber nicht Hunde-
felle, wie Wissowa sagt, sondern eine Chlamys. — Longpérier glaubt an einer Larenstatuette
alteren Typs eine Hundefellkleidung zu sehen (Notice des bronzes ant. [1868] 103 Nr. 464 —
Daremberg-Saglio 2, 266 Abb. 2451 und 3, 9456 Abb. 4348; De Ridder, Bronzes du Louvre
1 (1913) Nr. 683 Tf. 47; W. Lamb, Greek and Roman Bronzes (1929) Tf. 85 ¢; an der Abbil-
dung ist das nicht nachpriifbar, doch ist es eher unwahrscheinlich.




Altrémischer Maskenbrauch 223

ihnen mit der Verehrung des kaiserlichen Genius einen neuen, lebendigen religiosen
Gehalt gab. Wer in Vergils Zeit von altromischer Volksreligion etwas erfahren
wollte, der muBlte sich an die Gelehrten wenden; auch Augustus hat sich bei
seinen religiosen Reformen von den Altertumskundigen, von Biichern beraten lassen
miissen’®. Und wer wire kundiger, wer unerschépflicher gewesen als der doctisstmus
Romamorum, als Marcus Terentius Varro!

In der Tat, esist sicher: wie in so vielem sonst schopft Vergil auch hier aus Varro.
Varro hat in den drei Biichern De scaenicis originibus ausfiihrlich iiber die Ur-
spriinge des Dramas bei Griechen und Romern gesprochen; die weit kiirzere Dar-
stellung, die er auf Grund davon im zehnten Buch der Anfiquitates gab, hat bei
den bequemen spiteren Benutzern die ausfiihrlichere Fassung schon frith ver-
driangt?. Die kargen Reste, die uns erhalten sind, lassen immerhin mit GewiBheit
erkennen, dal Varro genau so wie Vergil die Eratosthenische Theorie vertrat: die
attischen lindlichen Briuche beim Dionysosfest als Keimzelle aller drei dramati-
schen Gattungen,der Bock, der Schidling der Reben, als Preis; auch vom Schlauch-
hiipfen hatte er gesprochen. Und Varro ist es, der verwandten, altitalischen Brauch
aufgespiirt und zum griechischen in Parallele gesetzt, Varro, der eben die luds
compitalicis, die Compitalia, mit den attischen Dionysia verglichen, ja wohl gar
als Fest des Liber gedeutet hat; wie bei Eratosthenes, so war auch bei ihm der
Ubergang der lindlichen Briuche in die Stadt eine wichtige Etappe der Entwick-
lung?™. Wir brauchen kaum zu sagen, wie durchaus varronisch das alles ist. «Varro»,
sagt Usener” einmal, <kommt mir vor wie ein Krahnen, der aus den reichen Schiffs-
ladungen der alexandrinischen Zeit die Waren auf die Frachtwagen der Nach-
welt hebt.» Varro ist aber auch der gelehrteste Kenner des alten Italiens, seiner
Sprache, seiner Poesie, seines Lebens, seiner Sitten, seiner Religion; durch den
Nachweis, daBl die nationale dramatische Poesie der Rémer ganz dhnliche Ur-

70 [ber die Erneuerung des Larenkults durch Augustus, eine der gliicklichsten und er-
folgreichsten MaBnahmen seiner Religionspolitik, s. Nilsson, Roman and Greek Domestic
Cult, in: Opuscula Romana 1 = Acta Inst. Rom. regni Sueciae 4° 18 (1954) 791f. 82; hier
ist seit langem das Forderndste iiber den Larenkult gesagt. Die Reform traf «den rémisch-
sten aller romischen Kulte» (85), einen der lebendigsten und zéhlebigsten; vgl. M. Ihm,
Bonner Jahrbb. 83 (1887) 87ff. Uber die Bedeutung Varros fiir die Reformen des Augustus,
die ohne ihn in diesem Umfang schlechterdings unmoglich gewesen wiren, handelt ausge-
zeichnet C. Koch, Der altromische Staatskult im Spiegel augusteischer und spdtrepublikanischer
Apologetik: Convivium, K. Ziegler zum 70. Geburtstag (1954) 133ff. Vgl. Dahlmann, RE
Suppl. 6, 1179.

1 Die Fragmente hat zuerst gesammelt und interpretiert C. Cichorius, Commentationes
philol. Ribbeck (1888) 415ff.; s. jetzt Funaioli, Gramm. rom. fragm. 1 (1907) 215ff. Ahn-
lichen Inhalts war der Logistoricus Scaurus; hierhergehoérige Fragen kamen auch in den
Werken De poematis, De poetis, De personis, De actionibus scaenicis zur Sprache. Vgl. Dahl-
mann, RE Suppl. 6, 12211f. s. v. M. Terentius Varro. Dahlmann sagt mit Recht (1224), es
ware sehr wichtig, «das Werk in den Zusammenhang der griechischen literarischen For-
schung einzuordnen». Den meines Wissens neuesten und gewichtigsten Beitrag zu der Frage
hat J. H. Waszink in dem oben p. 208f. Anm. 8 genannten Aufsatz geliefert. Wir diirfen uns
hier auf das fiir den augenblicklichen Zusammenhang No¢tige beschrinken und die schwie-
rigen Probleme ¢Livius und Horaz iiber die Anfinge des Dramas», «dramatische Satura»
usw, auBer Acht lassen.

72 §. Exkurs II unten p. 228f.

78 K1. Schriften 2, 279.




224 Karl Meuli

spriinge habe wie das attische Drama, erhilt halbvergessener altitalischer Volks-
brauch Glanz und Wiirde.

Mit diesem letzten Argument diirfte der Beweis jedem Zweifel enthoben sein:
Vergils Quelle ist Varro, und da Varro mit den griechischen Dionysien die Compi-
talia in Parallele gesetzt hat, mufl auch der ihm folgende Vergil mit dem bisher
unbestimmbaren italischen Fest die Compitalia meinen. Mochte man den Beweisen
aus Vergil allein nur Wahrscheinlichkeit zubilligen: die dulere Bestitigung durch
das Varrozeugnis gibt unsern Schliissen Sicherheit.

Damit konnten wir schlieBen. Aber jede, auch die bescheidenste neue Erkennt-
nis zieht mancherlei Folgen nach sich und wirft neue Fragen auf. Es sei erlaubt,
zum Schlusse noch ganz kurz zwei solcher Fragen zu streifen und dabei den ge-
lehrten Apparat, auf den so vielerdrterte komplexe Probleme eigentlich Anspruch
hitten, vollig bei Seite zu lassen.

Es war bisher nicht recht verstindlich, warum Varro gerade die Compitalia mit
den attischen Dionysien verglich. Nun, da wir wissen, dall die alten lindlichen
Compitalia ein Maskenfest waren, ist ein wichtiger Vergleichspunkt sichtbar ge-
worden. Aber Varro hatte vielleicht noch bessere Griinde. Es gab ja ein Drama, das
sich zwar Griechisches und Etruskisches unbedenklich angeeignet hatte, aber doch
als national-italisch gelten durfte: die ludi Osci, die wohl schon in ihrer Heimat,
dem oskischen Campanien, nach einer Stadt Atella fabulae Atellanae hieBen, eine
béurisch derbe, volkstiimliche Posse mit wenigen typischen Charaktermasken:
Maccus, Bucco, Pappus und Dossennus; die Schauspieler traten in Masken auf
und durften nicht gezwungen werden, diese auf der Biithne abzulegen und sich so
zu erkennen zu geben. Als nach den Samniterkriegen die neu erbaute Via Appia
Campanien mit Rom in ndhere Verbindung brachte, fanden mit dem neu zu-
stromenden oskischen Publikum auch diese Spiele Eingang in Rom und stiegen dort
zeitweise zu einer literarischen Kunstgattung auf; ihre volkstiimliche Form in
oskischer Sprache blieb daneben bis in augusteische Zeit bestehen. Strabo? be-
richtet die Merkwiirdigkeit, daB die oskische Sprache noch lebe, obwohl es keine
Osker mehr gebe; in Rom kéimen immer noch Dichtungen (in ihrer Sprache) auf
die Biihne «bei einem hergebrachten Fest», xara mdrpidy tiva aydva. Natiirlich
muBl dies Maskenspiel schon in seiner Heimat mit einem religiésen Fest verbun-
den gewesen sein; es ist gewifl nicht zu kiihn, wenn man in dem oskischen wie
in dem romischen Fest wiederum die Compitalia sieht. Larenkultus, Compita und
Compitalia sind uns ja gerade aus Campanien besonders gut bezeugt, und die
Varronische Kombination bekdme so erst recht ihren Sinn.

Fiir eine weitere Frage liefert die neue Erkenntnis ein kriftiges Argument: fiir
die Frage nach dem Wesen der Laren. Die nun bald fiinfzig Jahre alte bekannte

1 5 p. 233. F. Leo, Geschichte d. rém. Lit. 1, 371{. Wilamowitz, GGA 1897, 509ff. Latte,
Hermes 60 (1925) 6. Vgl. zuletzt D. Romano, Atellana fabula (1953) 10 mit Literatur-
iibersicht. Marx, RE 2, 1915 vermutete in Strabos ‘Agon’ die ludi Romani, P. Frassineti,
Fabula Atellana (1953) 461. die Quingquatrus.




Altromischer Maskenbrauch 225

Kontroverse zwischen Wissowa und Samter?®, aus der Wissowa als Sieger hervor-
zugehen schien, wirkt immer noch nach, obwohl seither gewichtige Griinde fiir die
animistische Natur der Laren geltend gemacht worden sind. Aber es war ein Un-
gliick, daf die im Grund richtige These gerade von Samter verfochten wurde.
Samters Verdienste sollen in keiner Weise geschmilert werden; aber seine Beweis-
fithrung, teils bestimmt von damals in der vergleichenden Religionswissenschaft
und Volkskunde verbreiteten ungliicklichen Grundanschauungen, teils von seiner
personlichen Eigenart’®, war mit Unrichtigem, ja Unmoglichem so schwer belastet,
daB es fiir einen energischen Kémpfer von so souverinem Wissen und so sicherem
Scharfsinn wie Wissowa ein leichtes war, vieles schlechthin als Unsinn zu erweisen;
daB er sich danach fiir berechtigt hielt, die These als ganzes zu verurteilen, ist wohl
zu verstehen. Aber es war nicht richtig. Es soll hier keineswegs die ganze schwierige
Frage aufgerollt werden; sind doch zum Beispiel Vorfragen wie die nach der ge-
schichtlichen Herkunft der delisch-campanischen Wandgemélde mit ihren Schlan-
gen kaum richtig in Angriff genommen?’. Aber so viel 148t sich jetzt mit Sicherheit
sagen: wenn das Fest der Laren am Compitum ein Maskenfest war, wie wir er-
wiesen zu haben glauben, dann ist an der animistischen Natur der Laren, an ihrer
Zugehorigkeit zur Welt der Totengeister ein Zweifel nicht mehr erlaubt. Masken-
brauch wurzelt nun einmal, wo immer er erscheint, im Totenglauben und im Toten-
kult’. Welcher Art diese Totengeister waren, das bleibt freilich zu bestimmen.
Dabei muf8 man sich klar sein, daB die Erscheinungsformen der Totengeister von
groBter Mannigfaltigkeit sind, daB sich solche Wesen in einer und derselben Kultur
in den verschiedensten Gestalten darstellen konnen. Suchen doch in Rom, das die
ernsten und klaren di parentes, di manes verehrt, auch so diistere Gespenster wie
die Lemuren die Héuser heim und genieBen Kult; kennen doch die Athener neben
den Heroen den Schwarm der Hekate und die Keren der Anthesteria. Zudem kann
die Larenvorstellung sehr wohl komplex sein; wie sich die Lares compitales zu
den Lares familiares verhalten, haben wir gar nicht gefragt. Unsere Compitallaren
mit dem pilleus-galerus mogen urspriinglich dhnlich wie der wolfsbehelmte etrus-
kische Hades, dhnlich wie die Luperci ausgesehen haben, und wenn urspriingliche

7 Es geniigt, hier auf die Referate von Boehm, RE 12, 822ff. und Tabeling (oben p. 215
Anm. 34) 1ff. zu verweisen, der Ottos und Altheims Forschungen weiterfiihrt.

76 Vgl. Wilamowitz, Glaube der Hellenen 1 (1931) 28 Anm. 1.

77 Manches deutet auf Verwandtschaft mit Darstellungen der Dioskuren in ihrem Aspekt
als schlangengestaltige Hausg6tter, wie sie unter anderm auch in Tarent bezeugt sind;
vgl. Nilsson, Gesch. d. griech. Relig. 1, 3821. mit Tf. 29; ders., Minoan-Mycenaean Relig.?
(1950) 541 und in dem Anm. 70 genannten Aufsatz 79f. An die Dioskuren hat man, freilich
aus andern Griinden, auch beim Denar der Caesier (oben Anm. 69) gedacht. Die beiden
Gotter in dem Tempelchen an der rechten Frontseite der Ara Pacis konnen schon wegen
ihrer feierlich thronenden Haltung keine Laren sein, wie Lily Ross Taylor wollte, AJP 29
(1925) 304 (so K. Schefold, der auf E. Petersen, Ara Pacis Augustae, 1902, 57 mit Anm. 2
verweist). G. K. Boyce, Significance of the serpents on Pompeian house shrines, AJA 46
(1942) 13£f. hat das geschichtliche Problem gar nicht gestellt. Vgl. Schefold in Bachofens
Ges. Werken 4 (Gribersymbolik, 1954) 503.

8 (Tutto quanto & in rapporto col mondo ctonico appare mascherato» dekretiert ein sonst
verdienter Gelehrter kurz: das ist nun freilich etwas iibertrieben.




226 Karl Meuli

Wolfs- oder Hundegestalt (beides kommt aufs gleiche hinaus) fiir die einen ange-
nommen werden muf, so auch fiir die andern. Wie diese Hundegestalt zu verstehen
wire, lieBe sich wohl genauer ausmachen; in jedem Fall zeugt schon die Tierkopf-
haube nicht weniger bestimmt als die Tiergestalt fiir Herkunft aus dem Geister-
reich der Toten.

Exkurs 1: Zur ‘Eratosthenischen’ Theorte
(o0.p. 210 Anm.13)

Die Zeugnisse fiir den Bock als Preis (das dlteste Marm. Par. 43, um 264/3) sind gesam-
melt bei Crusius-Herzog, Der Traum des Herondas, Philol. 79 = N. F. 33 (1924) 401 £f., die
Zeugnisse fiir Toaywdla als * Gesang um den Bock’ bei Ziegler, RE 6 A, 1924{. s. v. Tragodie.
Sie sind zum Teil identisch mit den Stellen, wo gleicher Ursprung fiir Tragodie und Komodie
behauptet wird; ist doch jene Deutung des Wortes rpaypdia eng und folgerichtig mit dieser
Theorie verbunden. Wir legen die Stellen im Folgenden vor als Beitrag zu der dringend
erwiinschten eingehenden Untersuchung.

Ioann. Diakonos, Hermogeneskommentar (Rabe, Rh. Mus. 63 [1908] 150) 7j» 8¢ 6 dvoua todro
(8c. Tovydia) xowdv xai xara Tijc Toaywdlac xal Tijc xwuwdlas pepducvov, énel odinw Td T@Y
noujoewy diexéxgiro, AL &n’ dupoiv of vixdvres Tovya To ddlov éAdufavort.

Das gleiche Etym. Magn. 746, 1f. 7j» 6¢ 16 dvoua Tovro (sc. Tovywdia) xowdy xai medc THwY
xwudlay, éncl odnw diexéxpiro T Tijc moujoews éxarépas, GAX cic adriy &v iy 16 ddAov 1} TEVvE"
JoTegoy 0é To xowdv dvoua Eoyey 1) Toaywdia.

Athen. 2, 11 p. 40 a dno uédne xai 1j Tijc Toaywdias edoeois év *Inaglw Tijc "AtTinijc evpédn,
xal xat’ avTov TOV Tijc TOVYOS xauedy: 4p’ ol On) xai Tovywdia To modTov éxindn 1) xwuwdia®.

Tzetzes, B{filog ’Agtaropdvovg 3, 11 bei Kaibel, Com. graec. fragm. 1 (1899) 27 meol mouyrdy
moAAdxi Spiv E0idalapey xai weol Tijc dyopalag xatl dyvetidos xwuwdiag, 6t Te yewoydy edonua
nai 6L Tpaywdiag pifrne éovi xai cardowr®,

Tzetzes, Zriyot mepi dtagopds mowyrw 511f. (Kaibel a. 0. 36) xai mpdrov adrd nwg usrijl-
dov dygdrar, xwuwpdiay &1 erue xai Toaywdiay xai cavvouxny Tdvoe Ty pecactdrny ... (67 f.)
xAijoig 8¢ Tolc ovumacw 7y Tovywdia. yodvw dinoédn ¢ xAijows eic vola.

Das gleiche setzen wohl auch voraus der Anonymus ITegi xwuwdiag 1 (Kaibel 7) und
Euanthius (Kaibel 62), sicher Donat. De comoedia 5 (Kaibel 68) und Pausanias Atticista

b. Eustath. zu Odyss. 14, 463 p. 1769, 42f.4 und Plutarch ( ?) in einer Erklirung der Redens-
art ovdév mpog Tov Awdvvooy, die trotz schwerer Verderbnis ebenfalls hier stehen moges: za

1 Nach Ioannes ging die Komodie der Tragodie vorauf; nach Marm. Par. 39 hatten die
Ikarier edgdvroc Zovoagiwvos lange vor Thespis Komédienchére aufgestellt. Vgl. Jacoby,
F gr Hist 239, 9, Komm. (1930) p. 688. Pohlenz, Gott. Nachr. 1926 (1927) 307. Uber die
Theorie der Alexandriner besonders Pohlenz, Die griech. Tragidie® 2 (1954) 81f.

2 Dazu Nilsson, Eranos 15 (1915) 193 = Opusec. sel. 1 (1951) 158: «Eine niahere Unter-
suchung wire sehr niitzlich.»

8 Uberliefert ist xai dywaridoc xwuwdlac xal dyveridoc; Kaibelschied xai dyvoridoc alsver-
déachtig aus, tilgte damit aber ein wichtiges Charakteristikum, wie Radermacher, Aristoph.
Frésche (1921) 10 treffend bemerkt.

% Vgl. Nilsson, Eranos a. O. 196 = Opusc. sel. 161 Anm. 57. H. Erbse, Pausan. Attic.
fragm. a 161, Abh. dtsch. Akad. 1949, 2 (1950) p. 166 schreibt &répav &0ei alya »7é. statt
des iiberlieferten &regov &5t Todyor und eliminiert damit das entscheidende Wort; aber
wenn schon ausgeglichen werden soll, so wire mit ebenso gutem Recht an der friitheren
Stelle das iiberlieferte viy Avuawopévny alya in Tév Avpawdusvoy todyov zu korrigieren.

8 Nach dem Herstellungsversuch von O. Crusius, Plutarchi de proverbiis Alexandrinorum
libellus ineditus (Tiibingen/Leipzig 1887) § 30 (nicht in den Plutarchausgaben); dazu ders.,
Ad Plut. de prov. Alex. libellum commentarius (Tibingen/Leipzig 1895) 65f.; ders., Sitz.ber.
Akad. Miinchen 1910 Nr. 4, 109f, Ziegler, RE 21, 880.




Altrémischer Maskenbrauch 227

undév medc Tov Awbvvoor: Tiy xwudilay xal Ty Teaydiav and yéiwros &is Tov T flov paci map-
eAdeiv. xal (yag) xard xapdv Tijc ovyroudijc T@Y yevwnudrowy magayevoudvovs Tivac Emi Tag
Aipovg xai o yAevrove nlvovrag [moujuard Twa) oxdnrew: {(Jotegov 88 oxwnTing) movjuard
Tova xal ygdtpsw, (&} Ota To ngdtsgcw év (xa')_uatg &63019(1&) xwpdiay xaleicar. foyovro 6é xal
ovveyéoTegoy gic TAS xAOUAS TAG A'nmag POy Tdc Syeis xeyoioudvor xai Eoxwmtoy. * x * Toa-
yexa nagewtpégowsg, (éni 16> adornedregov pcrijidov * **x Tadra odv xai énel Td Awoviow
noAéuidy ote 6 Tedyog, dmoxdnrovrés Tives Eleyov * k x éni T@V T dvolxeid TioL IEOOPEQOVTWY.

Die gelehrten Epigramme von Eratosthenes’ Zeitgenossen Dioskorides® auf Thespis und
auf Aeschylus sind besonders wertvoll als Zeugen fiir das Alter dieser Theorie. Anth.Pal.7,410
Oéomig 8¢, Toaywry 8¢ dvéniace mpdrog dotdry
HWUITALG VEAQAS %ALVOTOUGY YdoLTag,
Bdxyoc &re Tovyincv xatdyot xoedv, d todyos ddiwy (1)
XDTTIOS TIv ¥y dgoiyos ddlov &rt.
Tovywxdy ist (von Pohlenz aufgenommene) Konjektur von Jacobs statt des unverstandlichen

T
Toudvv; d8Awv neben @dlov kann nicht richtig sein. Der Bock als Preis deutet, wie fiir Thespis
selbstverstindlich, auf die Tragidie; der Feigenkorb? jedoch gilt nach dem Marmor Parium
(39), das wohl die gleiche Quelle verwertet wie Dioskorides, als Preis fiir die Komédie,
und auf diese spielt gewiB auch nw,um'atg an; die Vermutung tevyixdy hat also viel fiir sich.

Anth. Pal. 7, 411
Oéomidos evoepua Totro, Td T dygoidTiy dv' FAay
malyna xal xdpovs Tovode Tedsiotégovs

Aloyvlog éEdywoe »té.
Leider haben wir das Bild nicht mehr, das iiber dem Epigramm stand; aber die landlichen
natyrna und gar die x@®uot weisen offensichtlich wiederum auf komiodienhafte Elemente,
ahnlich wie bei Vergil. In den Dramen des ersten Tragikers Thespis war also nach Dioskori-
des’ Vorstellung nicht nur Aé5ic yeloia (Aristot. Poet. 4) noch zu finden, sondern das Ko-
mische war wesentliches Element; so mag er dem Thespis eine dem Urspiel rovywdia noch
néhere Mittelstellung zwischen dieser und der erst durch Aeschylus zu ihrer erhabenen Na-
tur vollendeten zgaywdie angewiesen haben. Denn mit Heinze (zu Horat. A P 244) an «das
von Aeschylus vervollkommnete Satyrspiel» zu denken, verbietet sowohl Thespis, der nun
einmal Tragodien-, nicht Satyrspieldichter ist, als namentlich die bei Dioskorides folgende
Charakteristik von Aeschylus’ Sprache.

Was schlieBlich Horaz (A.P. 220£f.) und Tibull (2, 1, 55ff.), nur einzelne Punkte kurz
beriihrend, sagen, das ist mit der ganzen Theorie mindestens nicht unvereinbar. Vom Bock
als Preis sprechen beide, und Horaz 1aBt das Satyrspiel aus dem carmen tragicum, das auf
so primitive Weise belohnt wurde, erst hervorgehen®; die Komdodie erwahnt er hier nicht. Die
Tibullstelle wird von Crusius® (nach Baehrens) mit Entschiedenheit fiir die Theorie, «quod
... tragoedia quasi effloruisse perhibetur e comoedia» in Anspruch genommen; das bleibe
dahingestellt.

¢ Ausgezeichnet behandelt von Pohlenz, Das Satyrspiel und Pratinas von Phleius, Gott.
Nachr. 1926 (1927) 3041f. 308ff. Das Epigramm auf Sophokles Anth. Pal. 7, 37, dessen be-
sondere Schwierigkeiten zu losen auch Pohlenz nicht gelungen ist, kann hier unberiick-
sichtigt bleiben. Vgl. Ed. Tiéche, Thespis (1933) 3 . Ziegler, RE 6 A, 1925f. Solmsen, Trans.
Am. Phil. Ass. 78 (1947) 272.

? Dazu auch Plut. De cupid. dw 8 p- 527 d 17 mdrotos Tdv Awovvolwy foptn) T matawoy
enépmsto OSnuotixdg xal idagdc' dupogeds oivov xai xAnuazis, elta Todyov Tig eldxey, dAdog
ioyddwy dgouyov fwolovider woullww, éni maow & ¢ palids.

8 Solmsen a. 0. 274.

9 Ad Plut. libell. comment. (oben p. 226 Anm. 5) 67f.




228 Karl Meuli

Exkurs 11: Bemerkungen zu Varro, De scaenicis originibus
(0. 8. 223 Anm. 72)

Diomed. De poemat. 8, 21: tragoedia, ut quidam, a Todyw et i dicta est, quoniam olim
actoribus tragicis vodyog, id est hircus, praemium cantus proponebatur, qui Liberalibus die festo
Libero patri ob hoc ipsum immolabatur, quia, ut Varro ait, depascunt vitem ... alii autem
putant a faece, quam Graecorum quidam Tovya appellant, tragoediam nominatam, per mutationem
litterarum v in a versa, quoniam olim, nondum personis a Thespide repertis, tales fabulas
peruncti ora faecibus agitabant etc.

id. 9, 21£.2: comoedia dicta ano TV xwudv (xdpar enim appellantur pagi, id est conven-
ticula rusticorum) : itaque tuventus Attica, ut ait Varro, circum vicos ire solita fuerat et quaestus
sui causa hoc genus carminis pronuntiabat; aut certe a ludis vicinalibus: nam posteaquam ex
agris Athenas commigratum est et hi ludi instituti sunt, sicut Romae compitalicii, ad canendum
prodibant et ab urbana xduy xal GS7 comoedia dicta est ... vel and To¥ xduov ... (4) poetae primi
comici fuerunt Susarion, Mullus et Magnes etc.

Donat. De comoedia 5, 2 p. 67 Kaibel: comoediae more antiquo dictae, quia in vicis huius-
modi carmina initio agebantur apud Graecos (ut in Italia compitaliciis ludicris) ... ano vijg
xdUne ... (5, 6ff.) huius autem originis ratio ab exteris civitatibus moribusque provenit.
Athenienses namque Atticam custodientes elegantiam cum vellent male viventes notare, in vicos
et compita ex omnibus locis laeti alacresque veniebant ibique cum nominibus singulorum vitia
publicabant; unde nomen compositum, ut comoedia vocaretur. (7) haec autem carmina in pratis
mollibus primum agebantur. nec deerant praemia quibus ad scribendum doctorum provocarentur
ingenia, sed et actoribus munera offerebantur ... caper namgue pro dono his dabatur, guia animal
vitibus noxium habebatur; a quo eliam tragoediae nomen exortum est. nonnulli autem ex amurea,
olei faece, quae est umor aguatilis, tragoediam dici vocarique maluerunt. (8) qus lusus cum per
artifices in honorem Liberi patris agerentur, etiam ipsi comoediarum tragoediarumque scriptores
huius dei velut praesens numen colere venerarique coeperunt.

DaB diese Ausfiihrungen des Diomedes in allem Wesentlichen unzweifelhaft aus Varro
stammen und wenn sie nicht auf die scaenicae origines selbst zuriickgehen, so doch gewi8
einen auch dort ausgefiihrten Gedankengang enthalten, hat Leo ausgesprochen?®; als un-
zweifelhaft varronisch hat er auch die Parallelisierung der Compitalia mit den attischen
Brauchen bezeichnet?, weiterhin die Beobachtung, dal die Verpflanzung der Brauche in die
Stadt fiir die Entwicklung des Dramas bedeutsam gewesen sei (letzteres z. B. auch Schol.
Dionys. Thrac. p. 747, 25 = p. 12f. Kaibel), «wahrscheinlich beides nach ilterem Vorgang»®.
Auch die bei Diomedes-Donat folgende Erwahnung der tgvyedia wird man dem Varro
vindizieren diirfen (Donats amurca scheint eine irrtiimliche Erkldrung von 7g¥€ zu sein).
Sehr bemerkenswert ist, wie Donat die attischen Brauche mit Vergils Worten beschreibt
(im vicos et compita, laeti, in pratis mollibus, praemia, ingenia, caper), Vergils Darstellung
aber ganz selbstverstindlich fiir die origines comoediae in Anspruch nimmt, um dann auch
die Tpay@dia vom gleichen Bocksopfer herzuleiten: da liegt doch wohl die ‘Eratosthenische’
Theorie zu Grunde. Varros Quelle fiir die attischen Brauche wird Eratosthenes gewesen sein;
neben dem Werk iiber die alte Komodie darf man wohl auch an die Erigone denken. Von

1 Gramm. lat. 1, 487 Keil = Kaibel, Com. graec. fragm. 1 (1899) p. 57 (rec. F. Leo) =
Funaioli, Gramm. rom. fragm. 1 (1907) fr. 304 p. 320.

2 p. 57 Kaibel = fr. 305 p. 320ff. Fun.

3 Hermes 39 (1904) 76; vgl. Funaioli a. O., der die Stellen der Schrift De poematis zuweist.

4 Ebenso Waszink (oben p. 208f. Anm. 8) 232.

5 Leo a. 0. 72 Anm. 1. Cichorius a. O. (oben p. 223 Anm. 71) 424 dachte nur an stidtische
ludi compitalicii mit Darbietungen von Schauspielern, Binkelsingern und dergleichen Volk
an den StraBenecken, und Waszink a. O., ihm folgend, schlieBt aus Diomedes’ Worten postea-
quam ex agris Athenas commigratum est etc., Varro habe eine rein stidtische Form dieser
lud? als Ausgangspunkt angesetzt. Aber die hier evident bessere Parallelfassung des Donat
macht es klar, daB bei den attischen Bréuchen wie bei den compitalicia ludicra lindliche
Brauche in vicis, év xdpac, gemeint sind.




Altromischer Maskenbrauch 229

Triptolemos sprach Varro® gewifl im AnschluB an Eratosthenes, der Sendung und Ausfahrt
des Triptolemos derjenigen des Ikarios zur Seite gestellt haben wird (oben p. 211).

Die Parallelisierung von Dionysia und Compitalia hat Varro, wie wir, iiber die scharf-
sinnigen Ausfiihrungen von Waszink (a. O. 230£f.) noch einen Schritt hinausgehend, sagen
diirfen, so weit getrieben, daB er auch das rémische Fest als Bacchusfest erkliarte. Tertullian.
De spectac. 5 bezeugt die merkwiirdige Lehre, die dltesten ludi seien Begehungen zu Ehren
des Liber als Spender des Weins gewesen, und der Name Liberalia habe anfinglich unter-
schiedslos fiir alle ludi gegolten?. Waszink nimmt diese Lehre mit Wahrscheinlichkeit fiir
Varro in Anspruch; Tertullian geht ja iiber Suetons ludicra historia auf Varro zuriick. Mit
diesen &altesten ludi Liberalia, die a rusticis primo fiebant (Tertull. a. 0.), kann aber Varro
keine andern als die Compitalia gemeint haben. Eine solche Gewaltsamkeit ist nur erklar-
lich aus dem Bemiihen, méglichst viele Beriihrungspunkte zwischen Compitalia und Diony-
sia zu finden ; was fiir Uberlegungen Varro angestellt haben mag, um seine These zu stiitzen,
ist oben p. 213 zu Gunsten Vergils ausgefiihrt. War das wirklich Varros Lehre, so ist Vergil
auch in dem bedenklichsten Punkt, der Zuschreibung der Compitalia an Liber, ehrenvoll
entlastet.

Man fragt sich immerhin. ob Varro dann wohl auch die Lupercalia, die er doch zu den
altesten ludi zdhlen muBte, zu Liberalia machte und wie das habe geschehen kénnen. Von
ihnen handelte er im 1. Buch der scaenicae origines®; «in dem ausgelassenen Treiben und
den losen Spottreden» der Luperci mag er «wohl sehr richtig die altesten Vorlaufer heimi-
scher Dramatik erblickt haben»®. Wie bei den Laren und Larenverehrern der Compitalia
sind galeri, galearia, von denen Varro gesprochen hat'®, auch bei den Luperci anzunehmen;
fir die von Otto und Tabeling besprochenen sagenhaften Verbindungen der Laren mit
Romulus und den Luperci sowie mit Hercules ist das nicht unwichtig.

Man pflegt zu sagen, Varro haben den doxwAtacuds mit einem Brauch der Consualia ver-
glichen: De vita pop. Rom. 1 fr. 23 Riposati = Non. p. 21, 7 etiam pellis bubulas oleo perfusas
percurrebant ibique cernuabant. a quo ille versus vetus est in carminibus «ibi pastores ludos
faciunt coriis Consualibus». Auf das gleiche bezieht sich Serv. den. 10, 894 zur Erklirung
des Wortes ‘cernuus’: ut etiam Varro in ludis theatralibus docet. Funaioli weist das Fragment
dem 10. Buch der Antiquitates zu (fr. 151 p. 241), und Waszink a. O. 242 vermutet, Varro
habe in diesem Brauch einen Anfang der ludi circenses gesehen. Mit Vergil diirfte dies schwer
in Einklang zu bringen sein; dall Varro den doxwliaouds mit diesen Purzelbdumen auf
gedlten Rinderfellen parallelisierte, ist jedenfalls nicht ausgesprochen. Einen ahnlichen
Brauch scheint er bei den ludi Capitolini gefunden zu haben!!,

8 fr. 77. 78 p. 217 Fun. Wie in der Erdbeschreibung folgt er auch hier dem Eratosthenes als
der ersten Autoritit. Wie bekannt Eratosthenes’ Werk iiber die Komédie in Rom war,
zeigt Cic. ad Att. 6, 1, 18.

7 Tertull. De spectac. 5 (abgedruckt bei Waszink 231) ef cum promiscue ludi Liberalia
vocarentur, honorem Liberi patris manifeste sonabant. Libero enim a rusticis primo fiebant ob
beneficium quod ei adscribunt demonstrati gratia vini. id. 10 (itaque theatrum Veneris Liberi
quogue domus est.) nam et alios ludos scaenicos Liberalia proprie vocabant, praeterguam Libero
devotos, quae sunt Dionysia penes Graecos, etiam a Libero institutos. Uber Naevius com. 113
libera lingua loguemur ludis Liberalibus Leo, Gesch. d. rom. Lit. 1, 77 Anm. 1.

8 Vgl. fr. 72 p. 216 Fun. sub Ruminali ficu und Tertull. De spectac. 5.

% So Cichorius 421f.; vgl. Waszink 227.

10 De ling. lat. 5, 117; bei Gell. 10, 15, 32; fr. 82 p. 218 und fr. 305 p. 320£f. Fun. — Sueton.
fr. 168 R. (oben p. 220 Anm. 60) diirfte ebenfalls auf Varro zuriickzufiihren sein: er hatte De
ling. lat. 7, 44 den tutulus durch einen Vergleich mit der Haartracht der matres familias er-
klart, und das gleiche hat er offenbar in den scaenicae origines getan (fr. 71. 74 p. 216 Fun.
matres familiae). Vgl. A. S. F. Gow, On the use of masks in Roman comedy, JRS 2 (1912) 66
mit Anm. 1.

11 Schol. Bern. Georg. 2, 384 ‘unctos’: oleo. Romulus cum aedificasset templum lovi Feretrio,
pelles uncias stravit et sic ludos edidit, ut el caestibus dimicarent et cursu contenderent, quam
rem Ennius in annalibus (1 fr. L1 V.2) testatur. Vgl. Piso bei Tertull. De spect. 5; Plut. Quaest.
Rom. 53 p. 277 ¢; Romul. 25. Anders berichtet Liv. 5, 50, 4. 52, 11; s, Wissowa, Rel. u. Kultus
d. Romer 117 Anm. 5.

16 Museum Helveticum




230 Karl Meuli

Erklirung der Bilder

1. Lar, nach links ausschreitend, in der erhobenen rechten Hand ein Rhyton haltend.
Er tragt eine kurze, gegiirtete Tunica, dariiber ein vom Wind aufgeblihtes griines Pallium,
hohe elegante Schuhe mit zwei ligulae, auf dem Kopf den roten Pilleus (galerus), der iiber
den Nacken hinunterreicht und in flatternde Bander ausgeht. Die Bemalung der Laren-
altare fiir die Compitalia bezeugt als Sitte schon fiir das 3. Jahrhundert der Campaner
Naevius in der Tunicularia': Theodotum compellas, qui aras Compitalibus sedens in cella
circumtecius tegetibus Lares ludentis peni pinxit bubulo. ludentis ist hier doch wohl als
‘tanzend’ zu verstehen?. Die Malereien von Delos, um 100 v. Chr. entstanden, haben also
schon eine lange Tradition. Sie sind keine groBen Kunstwerke, aber flott und lebendig gemalt;
wie volkstiimliche Bilder oft, berichten sie iiber viele Einzelheiten anschaulich und genau.

Das Bild steht an der AuBenwand eines Hauses (H, Insula IV, Theaterquartier) rechts
vom Eingang iiber einem Altar.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 (1908) Abb. 12 neben p. 34 (Bildbeschreibung p. 36). Einen
Uberblick iiber simtliche Bildfragmente gibt Bulard, Explor. archéol. de Delos 9 (1926)
Taf. 9 bei p. 108, eine Beschreibung p. 109f. Eine ganz dhnliche Darstellung ebda. Taf. 16,
2 und Abb. 61 p. 153 (Haus D, Insula I, Stadionquartier, ‘Ensemble’ 23); Bildbeschreibung
p. 1541, Bulard bezeichnet p. 155 die Farbe dieses Pilleus als «brun jaune».

2. Opfer an den Compitalia in Delos. Rechts vor dem flammenden und rauchenden Altar
das mit Bauchbinde (dorsuale) geschmiickte Opferschwein, gehalten von einem kleinen Bur-
schen in kurzer Tunica (vgl. zu Abb. 3); rechts davon die drei vicomagistri in feierlicher
Toga, im ctnctus Gabinus, die Fiie in hohen calcei mit zwei ligulae; der vorderste hilt in der
ausgestreckten rechten Hand eine patera. Beidseits je ein Ringerpaar, bei demjenigen links
am Boden eine gewill mit Wein gefiillte Amphora, der Kampfpreis, wie auf mehreren weiteren
Ringerdarstellungen; auch Palmzweige, Schinken und anderes kommen vor. Die hidufigen
Ringerdarstellungen bespricht Bulard, Religion domestique (oben p.219 Anm.51) 97 ff. Einmal
wenigstens scheinen solche Ringerdarstellungen auch noch fiir Pompeii nachweisbar zu sein.
Unter dem p. 232 Anm. 10 erwidhnten, den delischen Malereien auch sonst sehr nahestehen-
den Bild erkennt man in der jetzt fast ganz zerstérten Darstellung nach Helbig® «rechts
einige Flaschen und Amphoren, welche wie es scheint um eine vannus mystica (?) gruppiert
sind, noch weiter rechts die Gruppe zweier Jiinglinge, welche sich um eine Amphora balgen,
indem jeder mit der einen Hand einen Henkel der Amphora, mit der andern seinen Gegner
fafit.»

Teilstiick einer Festdarstellung auf einem ha,lbzyhndrlschen, an die Hauswand ange-
lehnten Altar neben dem Eingang.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 Taf. 1 mit p. 18ff der Altar Abb. 5. 6 bei p. 18, ein Plan
Explor. archéol. de Délos 9, Abb. 42 p. 122, die Blldsmuatlon Taf. 11, 1 bei p. 126, Bild-
beschreibung p. 124.

1 Com. fr. 99ff. = Fest. p. 230 M. = p. 260 L. s. v. penem.

2 Vgl. Nilsson, Roman and Greek domestic Cult, Opuscula romana 1 = Acta Inst. Rom.
regni Sueciae 4°, 18 (1954) 82 gegen Bulard, der eine lustrierende Circumambulatio annimmt.
DaB in Delos Darstellungen der Laren, in den Malereien Campaniens solche des Schweine-
opfers und des Ringens fehlen (Nilsson a. O.), ist unrichtig; s. zu Abb. 3 und 4.

3 Dne Wandgemdlde der vom Vesuv verschiitteten Stidte Campaniens (1868) 23.




2. Compiﬁalienfest. Wandbild in Delos




232 Karl Meuli

3. Schweinsopfer an den Compitalia in Delos. Ein feister, miBtrauisch blickender Eber,
geschmiickt mit breiter Bauchbinde (dorsuale), Kranz um den Hals und Gléckchen, wird
zum Altar gefiihrt von zwei Burschen in kurzer tunica angusticlavia, die nach Bulard zwischen
den Beinen hosenartig zusammengenommen zu sein scheint ( ?). Der eine hilt die Rechte
mit dem Opfermesser vor, die Linke auf dem Hinterteil des Tieres, um es so sachte zu leiten;
der Zweite, bekrinzt, trigt in jeder Hand einen Bratspiefl mit je vier Fleischstiickent, den
linken wagrecht, wie um das Tier notigenfalls ein bichen zu stacheln.

Teilstiick einer Opferszene®, die sich iiber drei Seiten eines rechteckigen Altars erstreckt.
Der Altar steht, wie in Delos oft, an der AuBenwand eines Hauses neben dem Eingang
(Haus D, Insula 1V, ‘Ensemble’ Nr 271).

Auch in Pompeii ist das Schweinsopfer wiederholt dargestellt Einmal legt der popa genau
wie auf unserm delischen Bild dem mit dem dorsuale geschmiickten Tier die Linke auf den
Hintern, wiahrend er in der Rechten das 0pfermesser h&lt8; ein anderes Mal fithrt er es an
einer Leine? oder sonstwie®, einmal trigt er es gar auf dem Riicken zum Altar?. Wie in Delos
erscheint das Opferschwein auch mit dorsuale und Glockchen am Hals!?,

Nach Bulard, Délos 9 Taf. 25, 1; Taf. 18 gibt einen Plan, p. 156f. Beschreibungen des
Altars und unseres Bildes.

4. Opferszene aus Pompeii, Wandmalerei in der Kiiche der Casa di Pansa.

Im obern Teil des Hauptbildes, rechts vom Altar, der opfernde Genius, links ein ganz
kleiner iibicen, zu beiden Seiten Laren mit Rhyton und Situla; im untern Teil zwei Schlan-
gen am Altar. Wie viel und wie gute Dinge es am Larenfest zu essen gab, sieht man auf den
Feldern rechts und links!!: rechts oben eine Murine am Bratspiel, dann ein grofler Schinken,
ein Bratrost ( ?) und ein Schweinskopf, links oben ein Hase und vier Vigelchen, dann eine
betrachtliche Menge groBeren Gefliigels, unten das wie in Delos mit der Bauchbinde (dorsuale)
gezierte Opferschwein und eine flache Schiissel mit Opferkuchen (liba).

Schwein, Schinken und Schweinskopf spielen in den delischen Bildern keine kleine Rolle!?;
unser pompeianisches Bild geht wohl gleichfalls auf die Compitalia.

Nach F. Mazois bei Boyce, Corpus (unten Anm. 6) Nr. 156 p. 461f. mit Taf. 18, 1.

4 Vgl. zu diesem Motiv Q. Jahn, Archdolog. Aufséitze (1895) 137. Bulard, Religion domes-
tigue (oben p. 219 Anm. 51) 89.

5 Uber das an den Compitalia auch sonst bezeugte Schweineopfer s. Bulard a. O. 57{f.
77 ff.

¢ Helbig, Wandgemdilde (oben p. 230 Anm. 3) Nr. 77 p. 25 mit Taf. 4 = Boyce, Corpus
of the Lararia of Pompeii, Memoirs Amer. Acad. in Rome 14 (1937) Nr. 479 p. 97 (ohne Abb.).

? Helbig p. 453 = Boyce Nr. 265 p. 64 mit Taf. 19, 1.

8 Boyce Nr. 129 p. 42 mit Taf. 13, 1. -

® Helbig Nr. 60 p. 19 = Boyce Nr. 271 p. 65 mit Taf. 18, 2

10 Helbig Nr. 69 p. 22 mit Taf. 3 — Boyce Nr. 273 p. 65 (ohne Abb.). Vgl. noch V. Skrabar,
Denkmdler des Larenkultes aus Poetovio, Osterr. Jahresh. 19/20 1919) Beibl. 279ff. und
Abb. 130. 131.

11 Aehnliche Darstellung bei Boyce Nr. 468 p. 94 mit Taf. 22, 1.

12 Bulard, Religion domestique 941,




4. Opferszene. Wandbild in Pompeii.




234 Karl Meuli

5 und 6. Bronzene -Larenstaluetten mit Pillews im Louvre, Abb. 6 aus Italien. Beide
trugen wohl in der erhobenen Hand ein Rhyton, in der gesenkten eine patera. Der Pilleus
der Figur 5 bedeckt den ganzen Hinterkopf und fillt bis auf die Schultern; ob der Pilleus
der Figur 6 etwa unvollstandig erhalten ist, 1iBt sich aus der Abbildung nicht erkennen.
Weitere Larenstatuetten mit Pilleus scheinen selten zu sein!®; in campanischen Malereien
ist mir ein Beispiel aus Pompeii, eines aus Capua bekannt geworden!t. Dagegen ist zu er-
wégen, ob nicht die auffillige Haartracht vieler Larenbilder als Nachklang des Pilleus zu
verstehen sei: eine reiche, das ganze Gesicht umrahmende und bis auf die Schultern fallende
Lockentfiille, die sich oft iiber der Stirn besonders hoch erhebt!®.

Abb. 5: Louvre Inv. 453, Hohe 7,2 cm, nach Photographie. De Ridder, Bronzes du Louvre
1 (1913) Nr. 693 p. 90; S. Reinach, Répertoire de la staluaire grecque et romaine 2, 2 (1898)
498, 6. — Abb. 6: Louvre MNB 1041, Hohe 10,5 cm = De Ridder Nr. 692 p. 90 mit Taf. 47;
Reinach a. Q. 498, 5.

7, Lar und Mania. Zwei plastische, bemalte Kopfchen aus Salle H der Maison du
Trident in Delos, wahrscheinlich in gréBerer Zahl als Schmuck eines oben an der Wand
umlaufenden Frieses alternierend angebracht. Als Dekoration solcher Zimmerwandfriese
fanden sich auch Bukranien, Stier- und Léwenkopfchen. Bulard bezeichnet die abgebildeten
Typen als «tétes de Méduse d’une part, tétes de guerriers casqués d’autre part». Aber diese
Kopfbedeckung ist kein Helm, sondern offenbar ein Pilleus, rot wie bei den Abb. 1 bespro-
chenen Laren, deren kugelférmige Spitze hier abgebrochen ist. Ein Larenkopfchen als
Dekorationselement erscheint in dieser Umgebung, wo die Schilderung des Larenfestes eine
so groBe Rolle spielt, ganz natiirlich; im Innern des Hauses finden sich ja Larendarstellun-
gen auch in Pompeii, obwohl sonst nach Schefolds Nachweis die Innendekorationen einer
héheren Sphire angehoren. Also diirften die mit den Laren abwechselnden Schreckmasken
der Medusa wohl maniae, oscilla zu benennen sein, die fiir das Larenfest so charakteristisch
sind ; der delische Kiinstler hatte sie dann mit einem ihm geldufigen Typus ausgeprigt.

Nach Bulard, Mon. Piot. 14 Taf. VIII A, i und j; ein gleiches Paar ebda. 1 und n; dazu
p- 157. Vgl. Couve, BCH 19 (1895) 472. Wiegand, Priene (1904) 312.

13 Von den 67 Larenstatuetten, die Reinach a. O. 493 ff. wiedergibt, haben auBer den hier
abgebildeten nur noch zwei den Pilleus: 495, 9 und 496, 1. Die Originalpublikation der ersten,
Atti soc. scienze Torino 3 (1881) Taf. 20, 2 ist mir nicht zuginglich; die der zweiten bei
Montfaucon, Antiquité expliqguée? Suppl. 3 (1724) Taf. 27 mit der Beischrift « M. Varnay
a Geneéver. Ein weiterer, sehr schoner Lar pilleatus mit Rhyton und Patera, aus Potenza,
Not. d. scavi 1941, 250f.

14 Pompeii, Fresko in der Kiiche der Casa di Meleagro: zwei Laren mit hellviolettem Pil-
leus, Rhyton und Situla neben einem Omphalos. Helbig, Wandgemdlde Nr. 37 p. 12 =
Boyce Nr. 174 p. 49 mit Taf. 21, 2. Capua, Privathaus nahe beim Heiligtum der Diana
Tifatina: Genius opfernd, zwei Laren mit Pilleus. Minervini, Bull. archeol. napol. 7 (1858/9)
Taf. 5 und p. 172. Roy Merle Petersen, The Cults of Campania, Papers and monographs
Amer. Acad. Rome 1 (1919) 3691f. Bulard, Religion domestique 193f.

15 Siehe z. B. Reinach a. O. 493, 1. 3. 8. 9; 494, 1. 6; 495, 1. 3. 6. 7. 8; 496, 7; 497, 3.
5. 8; 498, 1. 4; 500, 4. 5. Babelon-Blanchet, Catalogue des bronzes ant. de la bibl. nat. (1895)
325ff. Nr. 740ff. De Ridder a. O. Nr. 686 p. 95 mit Taf. 47 = W. Lamb, Greek and Roman
Bronzes (1929) Taf. 85a. Wissowa, Roschers Mythol. Lex. 2, 1891 Abb. 3.




Louvre.

7. Lar und Mania. Delos.




	Altrömischer Maskenbrauch

