Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zu den Annalen des Ennius

Autor: Fuchs, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu den Annalen des Ennius
Von Harald Fuchs, Basel

1. Ennius als Homer

Im Prooemium der Anmnalen hat Ennius sein groBles Unternehmen dadurch
gerechtfertigt, daB er die Seele Homers fiir sich in Anspruch nahm. So ungewi3
auch manche Einzelheiten sind?, so 148t sich aus den Zeugnissen, die zur Verfiigung
stehen, doch so viel erkennen, dal er sich dabei auf einen Traum berief, in dem
Homer selbst ihm dargelegt hatte, wie seine Seele in ihn iibergegangen sei2. Mit
der pythagoreischen Lehre von der Seelenwanderung ist Ennius in seiner siid-
italischen Heimat sicherlich schon frith vertraut gewesen3. Aber es ist wohl eine
Tauschung, wenn man meint, er habe sich diese Lehre in freier Erfindung zunutze
gemacht. Es gibt nidmlich auch einen griechischen Dichter, von dem es hiel3, er
habe die Seele Homers in sich aufgenommen, und es ist kaum zu bezweifeln, daf
Ennius gerade auf ihn geblickt hat, als er sein eigenes Dichtertum in derselben
Weise deutete. Jener Dichter ist Stesichoros, und die Aussage, die hier in Betracht
kommt, findet sich in einem Epigramm des Antipater von Sidon (AP 7, 75):

Zraciyopov, Landndés duérgnrov ordua Modorg,
éxtéowey Kavdvag aidalder ddmedor,
00 xava [Tvdaydpew guowmay pdtw o mpiv “Outjgov
yuyxa évi avégvois devregor Qrioaro.

1 Uberblick iiber die Forschung bei J. H. Waszink, The Proem of the Annales of Ennius,
Mnemosyne 3 (1950) 215ff.

2 DaB Ennius den Traum auf dem Parnall empfangen haben will, ergibt sich eindeutig
aus Persius Prol. 2 nec tn bicipiti somniasse Parnaso memint und dem zugehorigen Scholion:
tangit Ennium, qui dizit se mdisse per somnum in Parnaso Homerum sibi dicentem quod eitus
anima in suo esset corpore. Andere Stellen bringen Ennius mit dem Helikon in Verbindung
(Luer. 1, 116£f.; Prop. 3, 3, 1f.). Nachdem ihr Zeugniswert sehr eindrucksvoll von E. Reit-
zenstein in der Festschrift fiir R. Reitzenstein (Leipzig 1931) 52ff. bestritten worden war,
sind sie erneut von Waszink a. O. herangezogen worden, der in sorgfiltiger Beweisfiihrung
zu zeigen versucht, da vor dem Traum auf dem ParnaB eine Begegnung mit den Musen
auf dem Helikon anzusetzen sei, bei welcher Ennius aus der Hippukrene getrunken und den
Dichterkranz empfangen habe. Gegen das Nebeneinander der beiden Bergesszenen sprechen
jedoch nicht nur starke kiinstlerische Bedenken, sondern ganz entschieden auch das Wort
des Fronto (im Briefe 1, 4, 5, p. 11 Nab. = p. 8 v.d. Hout), Q. Ennium ... ex somno et somnio
wnatium sibi fecisse (S. Timpanaro, Forschungsbericht zu Ennius, Anzeiger f. d. Altertums-
wissenschaft 5 [1952] 199 nach dem Hinweise eines ungenannten ‘Fachmannes’). — Nicht
geniigend beachtet wird die Angabe des Porphyrio zu Horaz Epist. 2, 1, 511f., Ennius habe
den Traum erdichtet, als er noch um seinen Ruhm besorgt sein muBite (Hor. a. O.: Ennius
et sapiens et fortis et alter Homerus, [ ut critici dicunt, leviter curare videtur, | quo promissa
cadant et somnia Pythagorea ; dazu Porphyrio: securus tam de proventu suae laudis est Ennius,
propier quam ante sollicitus in principio annalium suorum somnio se scripsit admonitum quod
secundum Pythagorae dogma anima Homeri in suum corpus venisset). Fir die Beschworung
Homers scheint also nicht etwa das SelbstbewuBtsein des Ennius, sondern seine Besorgnis
gegeniiber der GroBe der gewihlten Aufgabe bestimmend gewesen zu sein.

3 Vgl. F. Altheim, Romesche Religionsgeschichte 13 (Baden-Baden 1951) 290f. 295f.




202 Harald Fuchs

«Stesichoros, den randvollen, unmeBbaren Mund der Muse, hat Katanias Aschen-
boden bestattet, — ihn, in dessen Brust gemiB des Pythagoras naturkundigem
Worte die einstige Seele Homers ein zweites Mal Wohnung genommen hatte.»

Antipater, der wohl gegen die Mitte des 2. Jahrhunderts geboren wurde, mag
etwa zwei Menschenalter jiinger sein als Ennius. Da es aber undenkbar ist, da
er sich von Ennius habe anregen lassen, kann seine Ubereinstimmung mit ihm
nur auf einer gemeinsamen Vorlage beruhen®. Die in Frage stehenden Worte des
Epigramms, die dem Stesichoros die Seele Homers zuweisen, hat P. Von der Miihll
gewi mit Recht auf eine AuBerung des Stesichoros selbst zuriickgefiihrt®. Ebenso
wird auch Ennius, wenn er sich als den wiedergeborenen Homer begriff, dem alten
sizilischen Dichter — dem Landsmann des von ihm so sehr geschiitzten Epicharm -
verpflichtet gewesen sein®.

2. Enntus und der Krieg

Als Freund der Bildung hat Ennius die discordia taetra (Ann. 266) verabscheut,
deren Wirken er in seinen Annalen doch so oft zu schildern hatte’. Die saprienti-
potentes schitzte er hoher als die bellzpotentes (Ann.180), und voll Anteilnahme be-
schreibt er (Ann. 268ff.), wie zu Beginn des Krieges der Geist verstummen muf:

4 Bemerkenswert ist, in wie 4hnlicher Weise die Bezugnahme auf die Lehre des Pythagoras
im griechischen Epigramm iiber Stesichoros und in den lateinischen Berichten iiber den
Traum des Ennius bezeichnet wird. Epigr. V. 3: xara ITv@aydpew guoixav pdriv; Poryphyrio
a. 0. (oben Anm, 3 am Ende): secundum Pythagorae dogma; Scholion zu Persius Sat. 6, 10:
Ennius ... dicit se vidisse in somnis Homerum ... et ex eo translatam in se animam esse secun-
dum Pythagorae philosophi definitionem.

5 Siehe M. Gabathuler in seiner unter P. Von der Miihlls Leitung entstandenen Basler
Dissertation Hellenistische Epigramme auf Dichter (1937) 98 mit Anm. 180 (das Epigramm
selbst ebd. 35f. Nr. 81).

¢ Die AuBerung des Stesichoros ist, wie es scheint, auch von Hermipp einmal beriick-
sichtigt worden. Fiir die Erzidhlung, wie Thales dem Solon bewies, da die Ehelosigkeit
vorteilhafter sei als die Ehe, hat Hermipp sich nach Plutarch Sol. 6, 7 auf einen gewissen
Pataikos berufen, 6¢ épaoxe vy Alodmov yvyrnp Exew. Pataikos wird ein von Hermipp erfun-
dener Gewahrsmann sein, dessen Name nach dem des Schwindlers Pataikion gebildet wor-
den ist (P. Von der Miihll, Antiker Historismus in Plutarchs Leben des Solon, Klio 35
[1942] 93; die Realencyclopadie behandelt weder Pataikos noch Pataikion; Belegstellen
tiir Pataikion in Prellers Worterbuch der griechischen Eigennamen s. v.). Wenn Hermipp
behauptete, da Pataikos die Seele des Asop besaB, so bezweckte er damit offenbar, die
Geschichte, die er ihn erzihlen lieB, recht nachdriicklich zu empfehlen. Denn Asop war
nicht nur als Zeitgenosse des Solon, mit dem er angeblich auch selbst einmal zusammen-
getroffen war (Plut. Sol. 28, 1), ein besonders glaubwiirdiger Zeuge (Von der Miihll a. O.),
sondern er wirkte zugunsten der Erzahlung des Pataikos vor allem auch durch seinen eigenen
Ruf als der hervorragendste aller loyomocol{. Der Gedanke, den Pataikos mit der Seele des
Asop auszustatten, und die Erfindung des Stesichoros, sich selber die Seele Homers bei-
zulegen, sind einander so dhnlich, daB zwischen ihnen irgendein Zusammenhang bestehen
muB. Freilich konnte man im Hinblick auf Ennius und das Epigramm des Antipater viel-
leicht vermuten, die Deutung einer geistigen Leistung aus den Vorstellungen von der Seelen-
wanderung sei im Hellenismus auch ohne ein bestimmtes Vorbild méglich gewesen. Wenn
aber wirklich, wie oben im Text ausgefiihrt worden ist, sowohl Antipater wie Ennius un-
mittelbar auf Stesichoros zuriickgegriffen haben, so wird es am wahrscheinlichsten sein,
daB auch Hermipp sich an die betreffende AuBerung des Stesichoros erinnert hat.

? Zum Verstandnis des Fragmentes Ann. 266f., das die Discordia selber handeln 1aBt,
8. Ed. Fraenkel, JRS 35 (1945) 12ff.




Zu den Annalen des Ennius 203

pellitur e medio sapientia, vi geritur res, | spernitur orator bonus, horridus miles
amatur ... In einer Rede, in der er bei einer bestimmten Gelegenheit zum Frieden
mahnen lie}, hat er sogar den Ausdruck gebraucht, daB nur die dummen Schweine
mit Gewalt zu kimpfen pflegten (Ann. 105 nam vi depugnare sues stolidz solits sunt).
Der Satz ist verbliiffend grob8, aber gerade an ihm tritt zutage, wie fest gegriin-
det Ennius’ Abneigung gegen den Krieg gewesen ist. Die Worte néimlich, die der
Leidenschaft des Augenblicks entsprungen zu sein scheinen, geben in Wahrheit
eine Erkenntnis wieder, die in ruhiger Besinnung von der Philosophie gewonnen
worden war?,

Zur geistigen Bewiltigung des Krieges hat am meisten Platon beigetragen. Die
letzten Einsichten, die ihm in der Aussprache mit seinen Schiilern zuteil geworden
waren, hat er in den Gesetzen niedergelegt, in deren Anfang er sich gegen die Auf-
fassung der Spartaner wendet, daB alle Erziehung auf den Krieg gerichtet sein
miisse'®. Wenn Platon hier den Beweis fiihrte, da8 keineswegs der Krieg, sondern
einzig der Friede den Sinn des Lebens zu erfiillen vermoge!?, so hat sich daraus
fiir die Spateren der einprigsame Satz ergeben, daf der Friede der Zweck des
Krieges selber sei'2. Aber es war auch noch auf eine andere Weise moglich, den
Krieg in Schranken zu halten. In Ciceros Schrift De officiis (1, 341.) findet sich
bei der Erorterung der Pflichten, die man, auch wenn man Unrecht erlitten habe,
erfilllen miisse, die folgende AuBerung: atque in re publica mazime conservanda
sunt tura belli. nam cum sint duo genera decertandr, unum per disceptationem,
alterum per vim, cumgue llud proprium sit hominzs, hoc beluarum, confugiendum
est ad posterius, st non licet uti superiore. quare suscipienda quidem bella sunt ob
eam causam, ul sine iniuria 1n pace vivatur, parta autem victoria conservands 1 qui
non crudeles in bello, non inmanes fuerunt.

Die Lehre, die Cicero vortrigt, stammt aus dem von ihm benutzten Pflichten-
werke des Panaitios. Am Ende wird der alte Gedanke, daBl der Zweck des Krieges

8 Die Zuweisung an Hersilia (Vahlen, Enn. poes. rel.? CLXIV) wird bestritten von O.
Skutsch, der Ann. 105 mit Ann. 98 (astu, non vi...) zusammenbringt (Proc. Cl. Assoc. 46
[1949] 27 [mir nicht zuginglich]; Timpanaro a. O. [oben Anm. 2] 202).

® Die drei Vergleichsstellen, die im folgenden Texte ausgeschrieben werden, sind schon
von Vahlen (s. vorige Anmerkung) erwihnt worden. Es kommt jedoch darauf an, sie in
ihren Zusammenhéangen zu verstehen.

10 (eselze 1, 625 e ff. Vgl. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke (NPhU 3,
Berlin 1926) 1351f.

1 Gesetze 1, 628 ¢ f.: 6 ye uny dowotov ofite ¢ néAepos olfve 7 oTdois ..., elpiyn ¢ mpdc
GAjAovs dua xai pilopgoodvy ... Niemand kann ein rechter Staatsmann sein, wenn er einzig
und zuerst auf den Krieg nach auBlen blickt, noch ein vollkommener Gesetzgeber, & u2
xdow eigiyns Ta modéuov vovderoi udllov 7 T@v modspuuxdy Evexa Ta Tijs elprpne.

12 Arist. EN 10, 7, 1177 b 4ff. doyododucda yap va oyoldlwusy, xai modspoduey o’ eigfyny
dywuev (danach ‘Sall.’ Ep. ad Caes. 1, 6, 2 posiremo sapientes pacis causa bellum gerunt,
laborem spe otii sustentant); Pol. 7, 15, 1334 a 141f. 7édoc ydp, donep eipnrar moAdders (1333
a 301f.), sigrjvn puév modéuov, oxolr) &’ doyodiac. Themist. Or. 10, 131a, p. 156 Dind. moAéuov
yap Gdlov eigiprm, =al orparevovrar ol dvdyxn, ody iva dia Télovg orparsvowro, GAL Iva
Gopalds fovydowow. Cic. Off. 1, 35 (s. oben im Text); 1, 80 bellum tta suscipiatur, ut nihil
aliud nisi pax quaesita videatur. August. Ep. 189, 6, CSEL 57, 135 non enim pax quaeritur,
ut bellum excitetur, sed bellum geritur, ut pax acquiratur. Vgl. Fuchs a. O. 135. 137f.




204 Harald Fuchs

der Friede sei, erneut zur Geltung gebracht!3. Davor aber wird festgestellt, dal
der Mensch, der vom Tiere durch seine Geisteskraft unterschieden ist, in der Aus-
einandersetzung mit seinesgleichen sich wesensgemif zunidchst des Geistes zu
bedienen habe und nur im Notfall wie die Tiere Gewalt anwenden diirfe. Es ist
deutlich, daf die Auffassung, die hier vertreten wird, dieselbe ist, zu der Ennius
sich bekannte, als er die Anwendung der Gewalt den dummen Schweinen zuwies!4,
Damit aber gelangt man iiber Ennius hinaus zu einer altstoischen Lehre vom
Kriege, aus der sowohl Ennius wie Panaitios ihre Lehren bezogen habenl®, Zu

13 Wenn als Kriegsziel angegeben wird, ut sine iniuria in pace vivatur, so wirkt die romi-
sche Auffassung vom bellum tustum ein, das fiir keinen anderen Zweck unternommen wird
als aut pro fide aut pro salute (Cic. Rep. 3, 34). DaBl die Formulierung bei Cicero «in kon-
kreter politischer Polemik » zugespitzt sei und daB in ihr rémische Propaganda nachklinge,
die den «defensiven Charakter der rémischen Eroberungspolitik herausstellte» (R. Harder,
Nachtrdgliches zur humanitas, Hermes 69 [1934] 69 Anm. 4 unter Berufung auf M. Gelzer,
Romische Politik bei Fabius Pictor, Hermes 68 [1933] 137. 145), ist eine Behauptung, die
im Bemiihen, das ‘Leben’ zu erfassen, nicht gliicklich den Gesichtskreis verengert.

14 In der oben S. 203, Z. 1f. erwihnten Schilderung des Kriegsausbruches heift es nach
den angefiihrten Versen weiter (2701f.): haut doctis dictis certantes nec maledictis | miscent
tnler sese inimicitias agitantes, | non ex ture manum consertum, sed magis ferro [ rem repetunt
regnumque petunt, vadunt solide vi. Hier wird das, was Cicero disceptatio nennt, treffend
mit den Worten doctis dictis certare bezeichnet. Wieder also zeigt sich Ennius von seinem
philosophischen Wissen beherrscht.

15 Ciceros eigene Darlegungen iiber die sura belli sind «alles andere als wohlgeordnet»
(Harder a. 0. 69 Anm. 3, mit AufriB). Sachlich befremdend ist der SchluBl (§ 38): cum vero
de imperio decertatur belloque quaeritur gloria, causas omnino subesse tamen oportet easdem,
quas dixi paulo ante (§ 351.) tusias causas esse bellorum. sed ea bella, quibus imperii proposita
gloria est, minus acerbe gerenda sunt. ut entm cum civi aliter contendimus, 81 est inimicus,
aliter, 8t competitor (cum altero certamen honoris et dignitatis est, cum altero capitis et famae),
sic cum Celtiberis, cum Cimbris bellum ut cum inimicis gerebatur, uter esset, non uter imperaret,
cum Latinis Sabinis Samnitibus Poenis Pyrrho de imperio dimicabatur. Poent foedifrags,
crudelis Hamnibal; reliqui iustiores, Pyrrhi quidem de captivis reddendis illa praeclara (nim-
lich Enn. Ann. 194ff.) ... Es werden zwei Arten von Kriegen unterschieden: diejenigen, bei
denen zur Entscheidung steht, uter sit, und andere, bei denen es sich darum handelt, uter
tmperet. Die Kampfe der zweiten Art, die minus acerbe gerenda sunt, werden auch als solche
bezeichnet, quibus tmperii proposita gloria est. Hatte Cicero fiir die Kampfe der ersten Art
eine dhnliche Bezeichnung wihlen wollen, so hitte er nach romischer Gepflogenheit der
gloria die salus entgegensetzen miissen, so wie es etwa Sallust getan hat, als er (Jug. 114, 2)
erklarte, die Romer seien bis zu seiner Zeit hin iiberzeugt gewesen, omnia virtuti suae prona
esse, cum Gallis (s. u.) pro salute, non pro gloria certare (vgl. Sall. ITug. 94, 5 magna utrimque
vi pro gloria atque tmperio his [sc. Romanis), illis pro salute certantibus; Tac. Agric. 31, 3
sumite animum tam quibus salus quam quibus gloria carissima est; 26, 2 securi pro salute de
gloria certabant; Curt. 4, 14, 9 [Rede des Darius] iam non de gloria, sed de salute et, quod
saluti praeponitis, libertate pugnandum est; 8. auch Cic. Rep. 3, 34 [oben Anm. 13]). Als Bei-
spiele fiir den Krieg um Leben und Tod werden von Cicero die Keltiberer und die Kimbern
genannt, wihrend fiir die weniger harten Kriege de imperio auler den Latinern, Sabinern
und Samniten auch die Punier und Pyrrhus angefiihrt werden. Die Auswahl der Beispiele
ist nicht iiberzeugend. Einerseits soll es sich in den fernen Kdampfen mit den Keltiberern
(unter Viriathus) darum gehandelt haben, uter esset, non uter tmperaret, andererseits aber
sollen die sehr viel schwereren Punischen Kriege, die ihr Ende erst in der Zerstorung Kar-
thagos fanden, nicht fiir die salus, sondern nur fiir des Reiches gloria durchgefochten
worden sein. Die seltsame Auffassung der Punischen Kriege, die um so mehr befremdet,
als nicht weit vorher (§ 35) Karthago und Numantia gemeinsam den italischen Vélkern
entgegengesetzt worden waren, ist vielleicht darin begriindet, daB Cicero hier vornehm-
lich an Hannibal dachte, von dem er auch an einer anderen Stelle gesagt hat, da mit
ihm — wie mit Pyrrhus — de imperio in Italia certatum est (Lael. 28; auch Ennius Ann.
272 [oben Anm. 14] 168t Hannibal und die Romer nur um das regnum kiampfen; bei Livius
22, 58, 3 verkiindet Hannibal nach der Schlacht von Cannae, non internecivum sibi esse cum
Romanis bellum, de dignitate et imperio certare; iiberraschend dhnlich diesem Ausspruche




Zu den Annalen des Ennius 205

der platonischen Erkenntnis vom Verhiltnis zwischen Krieg und Frieden war
dort ein neuer Beweisgrund hinzugetreten, der den Unterschied zwischen Mensch
und Tier auswertete. Aber auch dieser Beweisgrund ist aus bereitliegendem Gut
iibernommen worden. Denn die Forderung, da8 die Menschen sich in ihren Streitig-
keiten anders verhalten sollten als die Tiere, stimmt mit einem Satz iiberein, der
sich schon im Epitaphios des Lysias ausgesprochen findet'®, wo dem freiheits-
liebenden Geschlecht, das die attische Demokratie begriindet hatte, die Uber-
zeugung zugeschrieben wird (Or. 2, 181.), dnolwv uév &gyoy elvar on’ GAAMjAwy fig
xpateioPar, avipwmols 08 mpoorjxew véuw péy dpioar 16 dixatov, Adyw 0¢ meioat, Eoy
08 Tovrows Vmnpetely, Yo vduov udy Bacilevoudvovs, tmo 6é Adyov didaoxouévovg.
Die Unterscheidung zwischen der fia der Tiere und dem Adyoc der Menschen
diirfte bereits der Sophistik geldufig gewesen sein, die so gerne das Tier und den
Menschen miteinander verglich!?. Das Verfahren an sich aber, die Lebensordnung
der Menschen von derjenigen der Tiere abzuheben, war noch édlter. Am Anfang
steht Hesiod mit seinen Versen Erga 276ff.18

Tdvde yag avidpcwmoiot vouov dtétate Kooviwy:

3 / \ \ \ 1 3 - -~
ixdoe uév xai dngol xai oiwvois metrenvois
doéuey aldjhovs, énci od dixn éotiv év aidroic:
avigwmotor 8 Edwxe Sixnp, 1) moldov aploty
yiveTal ...

ist iibrigens der edyvduwy xai pridvipwmoc Aéyog, den nach Plutarch Demetr. 5 Ptolemaios I
seinem in der Schlacht von Gaza besiegten Gegner Demetrius zukommen lieB: di¢c 09 megi
mdvrowy dua, mepi 06&nc 08 xai doyiic modeunvéov éotiv avroic). Die Anschauung, daB die
Kéampfe mit den Keltiberern belangreicher gewesen seien als die Punischen Kriege, ist aber
in jedem Falle erstaunlich. Bei der Unterscheidung zwischen einer milderen und grausame-
ren Art der Kriegfiihrung erinnert man sich jedoch an Platons Forderung, dal im Kampfe
von Griechen gegen Griechen ein anderes Kriegsrecht anzuwenden sei als im Kampfe gegen
Barbaren (Rep. 5, 469 b ff.). Die Tatsache, daB neben den Keltiberern nur die Kimbern
genannt werden (auch unter den von Sallust a. O. erwahnten ‘Galliern’ sind zunichst die
Kimbern zu verstehen), legt die Vermutung nahe, da Cicero im Hinblick auf Platon zwar
ebenfalls zwischen milderen und grausameren Kriegen hatte unterschieden wissen wollen,
nach romischer Weise aber von den Kriegen de gloria und de salute sprach und dabei doch
fiir die Wahl der Vélker, die ihm als Beispiele dienen sollten, den Grad der Wildheit und
nicht den der Gefahrlichkeit bestimmend sein lief.

16 Zur Frage der Echtheit des Epitaphios s. J. Walz, Der lysianische Epitaphios, Philo-
logus Suppl. 29, 4 (1936).

17 Fuchs a. O. (oben Anm. 10) 96{f.

18 Vgl. W. Jaeger, Paideia 1 (Berlin 1934) 103.




	Zu den Annalen des Ennius

