
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 3

Artikel: Zu den Annalen des Ennius

Autor: Fuchs, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Annalen des Ennius

Von Harald Fuchs, Basel

1. Ennius als Homer

Im Prooemium der Annalen hat Ennius sein großes Unternehmen dadurch
gerechtfertigt, daß er die Seele Homers für sich in Anspruch nahm. So ungewiß
auch manche Einzelheiten sind1, so läßt sich aus den Zeugnissen, die zur Verfügung
stehen, doch so viel erkennen, daß er sich dabei auf einen Traum berief, in dem
Homer selbst ihm dargelegt hatte, wie seine Seele in ihn übergegangen sei2. Mit
der pythagoreischen Lehre von der Seelenwanderung ist Ennius in seiner
süditalischen Heimat sicherlich schon früh vertraut gewesen3. Aber es ist wohl eine

Täuschung, wenn man meint, er habe sich diese Lehre in freier Erfindung zunutze
gemacht. Es gibt nämlich auch einen griechischen Dichter, von dem es hieß, er
habe die Seele Homers in sich aufgenommen, und es ist kaum zu bezweifeln, daß
Ennius gerade auf ihn geblickt hat, als er sein eigenes Dichtertum in derselben
Weise deutete. Jener Dichter ist Stesichoros, und die Aussage, die hier in Betracht
kommt, findet sich in einem Epigramm des Antipater von Sidon (AP 7, 75):

Zxaaixogov, ^anXrj&eg auexgrjxov axdjxa Movorjg,

ixxegiaev Kaxdvag al&aXdev ddneäov,

ov xaxd Ilv&aydgeco cpvaixdv cpdxiv d ngiv 'Ojirjgov
ywxd ivl oxegvoig devxegov coxiaaxo.

1 Überblick über die Forschung bei J. H. Waszink, The Proem of the Annales of Ennius,
Mnemosyne 3 (1950) 215ff.

2 Daß Ennius den Traum auf dem Parnaß empfangen haben will, ergibt sich eindeutig
aus Persius Prol. 2 nee in bieipiti somniasse Parnaso memini und dem zugehörigen Scholion:
tangit Ennium, qui dixit se vidisse per somnum in Parnaso Homerum sibi dicentem quod eius
anima in suo esset corpore. Andere Stellen bringen Ennius mit dem Helikon in Verbindung
(Lucr. 1, llöff.; Prop. 3, 3, lff.). Nachdem ihr Zeugniswert sehr eindrucksvoll von E.
Reitzenstein in der Festschrift für R. Reitzenstein (Leipzig 1931) 52ff. bestritten worden war,
sind sie erneut von Waszink a. O. herangezogen worden, der in sorgfältiger Beweisführung
zu zeigen versucht, daß vor dem Traum auf dem Parnaß eine Begegnung mit den Musen
auf dem Helikon anzusetzen sei, bei welcher Ennius aus der Hippukrene getrunken und den
Dichterkranz empfangen habe. Gegen das Nebeneinander der beiden Bergesszenen sprechen
jedoch nicht nur starke künstlerische Bedenken, sondern ganz entschieden auch das Wort
des Fronto (im Briefe 1, 4, 5, p. 11 Nab. p. 8 v.d. Hout), Q. Ennium ex somno et somnio
initium sibi fecisse (S. Timpanaro, Forschungsbericht zu Ennius, Anzeiger f. d.
Altertumswissenschaft 5 [1952] 199 nach dem Hinweise eines ungenannten 'Fachmannes'). - Nicht
genügend beachtet wird die Angabe des Porphyrio zu Horaz Epist. 2, 1, 51ff., Ennius habe
den Traum erdichtet, als er noch um seinen Ruhm besorgt sein mußte (Hör. a. O.: Ennius
et sapiens et fortis et alter Homerus, / ut critici dicunt, leviter curare videtur, / quo promissa
cadant et somnia Pythagorea; dazu Porphyrio: securus iam de proventu suae laudis est Ennius,
propter quam ante sollicitus in prineipio annalium suorum somnio se scripsit admonitum quod
secundum Pythagorae dogma anima Homeri in suum corpus venisset). Für die Beschwörung
Homers scheint also nicht etwa das Selbstbewußtsein des Ennius, sondern seine Besorgnis
gegenüber der Größe der gewählten Aufgabe bestimmend gewesen zu sein.

8 Vgl. F. Altheim, Römische Religionsgeschichte l3 (Baden-Baden 1951) 290f. 295f.



202 Harald Fuchs

«Stesichoros, den randvollen, unmeßbaren Mund der Muse, hat Katanias Aschenboden

bestattet, - ihn, in dessen Brust gemäß des Pythagoras naturkundigem
Worte die einstige Seele Homers ein zweites Mal Wohnung genommen hatte.»

Antipater, der wohl gegen die Mitte des 2. Jahrhunderts geboren wurde, mag
etwa zwei Menschenalter jünger sein als Ennius. Da es aber undenkbar ist, daß

er sich von Ennius habe anregen lassen, kann seine Übereinstimmung mit ihm
nur auf einer gemeinsamen Vorlage beruhen4. Die in Frage stehenden Worte des

Epigramms, die dem Stesichoros die Seele Homers zuweisen, hat P. Von der Mühll
gewiß mit Recht auf eine Äußerung des Stesichoros selbst zurückgeführt5. Ebenso
wird auch Ennius, wenn er sich als den wiedergeborenen Homer begriff, dem alten
sizilischen Dichter - dem Landsmann des von ihm so sehr geschätzten Epicharm -
verpflichtet gewesen sein6.

2. Ennius und der Krieg

Als Freund der Bildung hat Ennius die discordia taetra (Ann. 266) verabscheut,
deren Wirken er in seinen Annalen doch so oft zu schildern hatte7. Die sapienti-
potentes schätzte er höher als die bellipotentes (Ann. 180), und voll Anteilnahme
beschreibt er (Ann. 268ff.), wie zu Beginn des Krieges der Geist verstummen muß:

4 Bemerkenswert ist, in wie ähnlicher Weise die Bezugnahme auf die Lehre des Pythagoras
im griechischen Epigramm über Stesichoros und in den lateinischen Berichten über den
Traum des Ennius bezeichnet wird. Epigr. V. 3: xaxä LTv&ayogem ipvaixäv <päxiv; Poryphyrio
a. O. (oben Anm. 3 am Ende): secundum Pythagorae dogma; Scholion zu Persius Sat. 6, 10:
Ennius dicit se vidisse in somnis Homerum et ex eo translatam in se animam esse secundum

Pythagorae philosophi definitionem.
5 Siehe M. Gabathuler in seiner unter P. Von der Mühlls Leitung entstandenen Basler

Dissertation Hellenistische Epigramme auf Dichter (1937) 98 mit Anm. 180 (das Epigramm
selbst ebd. 35f. Nr. 81).

6 Die Äußerung des Stesichoros ist, wie es scheint, auch von Hermipp einmal
berücksichtigt worden. Für die Erzählung, wie Thaies dem Solon bewies, daß die Ehelosigkeit
vorteühafter sei als die Ehe, hat Hermipp sich nach Plutarch Soi. 6, 7 auf einen gewissen
Pataikos berufen, Sg e<paoxe xr)v Aiomnov y>v%r)v exeiv. Pataikos wird ein von Hermipp erfundener

Gewährsmann sein, dessen Name nach dem des Schwindlers Pataikion gebildet worden

ist (P. Von der Mühll, Antiker Historismus in Plutarchs Leben des Solon, Klio 35
[1942] 93; die Realencyclopädie behandelt weder Pataikos noch Pataikion; Belegstellen
für Pataikion in Prellers Wörterbuch der_ griechischen Eigennamen s. v.). Wenn Hermipp
behauptete, daß Pataikos die Seele des Äsop besaß, so bezweckte er damit offenbar, die
Geschichte, die er ihn erzählen ließ, recht nachdrücklich zu empfehlen. Denn Äsop war
nicht nur als Zeitgenosse des Solon, mit dem er angeblich auch selbst einmal zusammengetroffen

war (Plut. Soi. 28, 1), ein besonders glaubwürdiger Zeuge (Von der Mühll a. O.),
sondern er wirkte zugunsten der Erzählung des Pataikos vor allem auch durch seinen eigenen
Ruf als der hervorragendste aller Xoyonoiol. Der Gedanke, den Pataikos mit der Seele des
Äsop auszustatten, und die Erfindung des Stesichoros, sich selber die Seele Homers
beizulegen, sind einander so ähnlich, daß zwischen ihnen irgendein Zusammenhang bestehen
muß. Freilich könnte man im Hinblick auf Ennius und das Epigramm des Antipater
vielleicht vermuten, die Deutung einer geistigen Leistung aus den Vorstellungen von der
Seelenwanderung sei im Hellenismus auch ohne ein bestimmtes Vorbild möglich gewesen. Wenn
aber wirklich, wie oben im Text ausgeführt worden ist, sowohl Antipater wie Ennius
unmittelbar auf Stesichoros zurückgegriffen haben, so wird es am wahrscheinlichsten sein,
daß auch Hermipp sich an die betreffende Äußerung des Stesichoros erinnert hat.
' Zum Verständnis des Fragmentes Ann. 266f., das die Discordia selber handeln läßt,

s. Ed. Fraenkel, JRS 35 (1945) 12ff.



Zu den Annalen des Ennius 203

pellitur e medio sapientia, vi geritur res, j spernitur orator bonus, horridus miles

amatur In einer Rede, in der er bei einer bestimmten Gelegenheit zum Frieden
mahnen ließ, hat er sogar den Ausdruck gebraucht, daß nur die dummen Schweine

mit Gewalt zu kämpfen pflegten (Ann. 105 nam vi depugnare sues stolidi soliti sunt).
Der Satz ist verblüffend grob8, aber gerade an ihm tritt zutage, wie fest gegründet

Ennius' Abneigung gegen den Krieg gewesen ist. Die Worte nämlich, die der
Leidenschaft des Augenblicks entsprungen zu sein scheinen, geben in Wahrheit
eine Erkenntnis wieder, die in ruhiger Besinnung von der Philosophie gewonnen
worden war9.

Zur geistigen Bewältigung des Krieges hat am meisten Platon beigetragen. Die
letzten Einsichten, die ihm in der Aussprache mit seinen Schülern zuteil geworden

waren, hat er in den Gesetzen niedergelegt, in deren Anfang er sich gegen die
Auffassung der Spartaner wendet, daß alle Erziehung auf den Krieg gerichtet sein
müsse10. Wenn Platon hier den Beweis führte, daß keineswegs der Krieg, sondern

einzig der Friede den Sinn des Lebens zu erfüllen vermöge11, so hat sich daraus
für die Späteren der einprägsame Satz ergeben, daß der Friede der Zweck des

Krieges selber sei12. Aber es war auch noch auf eine andere Weise möglich, den

Krieg in Schranken zu halten. In Ciceros Schrift De officiis (1, 34f.) findet sich
bei der Erörterung der Pflichten, die man, auch wenn man Unrecht erlitten habe,
erfüllen müsse, die folgende Äußerung: atque in re publica maxime conservanda

sunt iura belli, nam cum sint duo genera decertandi, unum per disceptationem,
alterum per vim, cumque illud proprium sit hominis, hoc behmrum, confugiendum
est ad posterius, si non licet uti superiore. quare suscipienda quidem bella sunt ob

eam causam, ut sine iniuria in pace vivatur, parta autem victoria conservandi ii qui
non crudeles in bello, non inmanes fuerunt.

Die Lehre, die Cicero vorträgt, stammt aus dem von ihm benutzten Pflichtenwerke

des Panaitios. Am Ende wird der alte Gedanke, daß der Zweck des Krieges

8 Die Zuweisung an Hersilia (Vahlen, Enn. poes. rei.2 CLXIV) wird bestritten von O.
Skutsch, der Ann. 105 mit Ann. 98 (astu, non vi...) zusammenbringt (Proc. CI. Assoc. 46
[1949] 27 [mir nicht zugänglich]; Timpanaro a. O. [oben Anm. 2] 202).

9 Die drei Vergleichsstellen, die im folgenden Texte ausgeschrieben werden, sind schon
von Vahlen (s. vorige Anmerkung) erwähnt worden. Es kommt jedoch darauf an, sie in
ihren Zusammenhängen zu verstehen.

10 Gesetze 1, 625 e ff. Vgl. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke (NPhU 3,
Berlin 1926) 135ff.

11 Gesetze 1, 628 c f.: xö ye ur)v ägioxov ovxe 6 nöXejiog ovxe r) axdaig elgrjvrj öi ngdg
äXXrjXovg dpa xal (piXxxpgpovvrj... Niemand kann ein rechter Staatsmann sein, wenn er einzig
und zuerst auf den Krieg nach außen blickt, noch ein vollkommener Gesetzgeber, el pr)
Xagiv elgrjvtjg xä noXi/iov vov&exoi uäXfjov rj xäv noXe/iixäv evexa xä xrjg elgrjvrjg.

12 Arist. EN 10, 7,1177 b 4ff. aaxoXo^/ie&a yäg Iva oxoXACmpev, xai noXspovpev iv' elgrjvrjv
äymjiev (danach 'Sali.' Ep. ad Caes. 1, 6, 2 postremo sapientes pacis causa bellum gerunt,
laborem spe otii sustentant); Pol. 7, 15, 1334 a 14ff. xiXog ydg, äaneq eigrjxai noXXdxig (1333
a 30ff.), elgrjvrj piv noXejiov, axoXr) ö' äaxoXiag. Themist. Or. 10, 131a, p. 156 Dind. noXipov
yäg ä&Xov elgrjvrj, xal axgaxevovxai olg dvdyxrj, ovx iva ^'" xiXovg axgaxevoivxo, äXX' Iva
äoq>aXäg rjavxdomoiv. Cic. Off. 1, 35 (s. oben im Text); 1, 80 bellum ita suscipiatur, ut nihil
aliud nisi pax quaesita videatur. August. Ep. 189, 6, CSEL 57, 135 non enim pax quaeritur,
ut bellum excitetur, sed bellum geritur, ut pax acquiratur. Vgl. Fuchs a. O. 135. 137f.



204 Harald Fuchs

der Friede sei, erneut zur Geltung gebracht13. Davor aber wird festgestellt, daß

der Mensch, der vom Tiere durch seine Geisteskraft unterschieden ist, in der

Auseinandersetzung mit seinesgleichen sich wesensgemäß zunächst des Geistes zu
bedienen habe und nur im Notfall wie die Tiere Gewalt anwenden dürfe. Es ist
deutlich, daß die Auffassung, die hier vertreten wird, dieselbe ist, zu der Ennius
sich bekannte, als er die Anwendung der Gewalt den dummen Schweinen zuwies14.

Damit aber gelangt man über Ennius hinaus zu einer altstoischen Lehre vom
Kriege, aus der sowohl Ennius wie Panaitios ihre Lehren bezogen haben15. Zu

13 Wenn als Kriegsziel angegeben wird, ut sine iniuria in pace vivatur, so wirkt die römische

Auffassung vom bellum iustum ein, das für keinen anderen Zweck unternommen wird
als aut pro fide aut pro salute (Cic. Rep. 3, 34). Daß die Formulierung bei Cicero «in
konkreter politischer Polemik» zugespitzt sei und daß in ihr römische Propaganda nachklinge,
die den «defensiven Charakter der römischen Eroberungspolitik herausstellte» (R. Härder,
Nachträgliches zur humanitas, Hermes 69 [1934] 69 Anm. 4 unter Berufung auf M. Geizer,
Römische Politik bei Fabius Pictor, Hermes 68 [1933] 137. 145), ist eine Behauptung, die
im Bemühen, das 'Leben' zu erfassen, nicht glücklich den Gesichtskreis verengert.

14 In der oben S. 203, Z. lf. erwähnten Schilderung des Kriegsausbruches heißt es nach
den angeführten Versen weiter (270ff.): haut doctis dictis certantes nee maledictis / miscent
inter sese inimicitias agitantes, / non ex iure manum consertum, sed magis ferro / rem repetunt
regnumque petunt, vadunt solida vi. Hier wird das, was Cicero diseeptatio nennt, treffend
mit den Worten doctis dictis certare bezeichnet. Wieder also zeigt sich Ennius von seinem
philosophischen Wissen beherrscht.

16 Ciceros eigene Darlegungen über die iura belli sind «alles andere als wohlgeordnet»
(Härder a. O. 69 Anm. 3, mit Aufriß). Sachlich befremdend ist der Schluß (§ 38): cum vero
de imperio decertalur belloque quaeritur gloria, causas omnino subesse tarnen oportet easdem,
quas dixi paulo ante (§ 35f.) iustas causas esse bellorum. sed ea bella, quibus imperii proposita
gloria est, minus acerbe gerenda sunt, ut enim cum civi aliter contendimus, si est inimicus,
aliter, si competitor (cum altero certamen honoris et dignitatis est, cum altero capitis et famae),
sie cum Celtiberis, eum Cimbris bellum ut cum inimicis gerebatur, uter esset, non uter imperaret,
cum Latinis Sabinis Samnitibus Poenis Pyrrho de imperio dimicabatur. Poeni foedifragi,
crudelis Hannibal; reliqui iustiores, Pyrrhi quidem de captivis reddendis ilia praeclara (nämlich

Enn. Ann. 194ff.) Es werden zwei Arten von Kriegen unterschieden: diejenigen, bei
denen zur Entscheidung steht, uter sit, und andere, bei denen es sich darum handelt, uter
imperet. Die Kämpfe der zweiten Art, die minus acerbe gerenda sunt, werden auch als solche
bezeichnet, quibus imperii proposita gloria est. Hätte Cicero für die Kämpfe der ersten Art
eine ähnliche Bezeichnung wählen wollen, so hätte er nach römischer Gepflogenheit der
gloria die Salus entgegensetzen müssen, so wie es etwa Sallust getan hat, als er (lug. 114, 2)
erklärte, die Römer seien bis zu seiner Zeit hin überzeugt gewesen, omnia virtuti suae prona
esse, cum Gallis (s. u.) pro salute, non pro gloria certare (vgl. Sali. lug. 94, 5 magna utrimque
vi pro gloria atque imperio his [sc. Romanis'], Ulis pro salute certantibus; Tac. Agric. 31, 3
sumite animum tam quibus Salus quam quibus gloria carissima est; 26, 2 securi pro salute de

gloria certabant; Curt. 4, 14, 9 [Rede des Darius] iam non de gloria, sed de salute et, quod
saluti praeponitis, Ubertate pugnandum est; s. auch Cic. Rep. 3, 34 [oben Anm. 13]). Als
Beispiele für den Krieg um Leben und Tod werden von Cicero die Keltiberer und die Kimbern
genannt, während für die weniger harten Kriege de imperio außer den Latinern, Sabinern
und Samniten auch die Punier und Pyrrhus angeführt werden. Die Auswahl der Beispiele
ist nicht überzeugend. Einerseits soll es sich in den fernen Kämpfen mit den Keltiberern
(unter Viriathus) darum gehandelt haben, uter esset, non uter imperaret, andererseits aber
sollen die sehr viel schwereren Punischen Kriege, die ihr Ende erst in der Zerstörung
Karthagos fanden, nicht für die salus, sondern nur für des Reiches gloria durchgefochten
worden sein. Die seltsame Auffassung der Punischen Kriege, die um so mehr befremdet,
als nicht weit vorher (§ 35) Karthago und Numantia gemeinsam den italischen Völkern
entgegengesetzt worden waren, ist vielleicht darin begründet, daß Cicero hier vornehmlich

an Hannibal dachte, von dem er auch an einer anderen Stelle gesagt hat, daß mit
ihm - wie mit Pyrrhus - de imperio in Italia certatum est (Lael. 28; auch Ennius Ann.
272 [oben Anm. 14] läßt Hannibal und die Römer nur um das regnum kämpfen; bei Livius
22, 58, 3 verkündet Hannibal nach der Schlacht von Cannae, non interneeivum sibi esse cum
Romanis bellum, de dignitate et imperio certare; überraschend ähnlich diesem Ausspruche



Zu den Annalen des Ennius 205

der platonischen Erkenntnis vom Verhältnis zwischen Krieg und Frieden war
dort ein neuer Beweisgrund hinzugetreten, der den Unterschied zwischen Mensch
und Tier auswertete. Aber auch dieser Beweisgrund ist aus bereitliegendem Gut
übernommen worden. Denn die Forderung, daß die Menschen sich in ihren Streitigkeiten

anders verhalten sollten als die Tiere, stimmt mit einem Satz überein, der
sich schon im Epitaphios des Lysias ausgesprochen findet16, wo dem
freiheitsliebenden Geschlecht, das die attische Demokratie begründet hatte, die

Überzeugung zugeschrieben wird (Or. 2, 18f.), &rjgicov uev egyov elvai vn' dXXfjXcov ßiq.

xgaxeur&ai, dv&gcbnoig de ngoarjxeiv vdfico fiev dgiaai xd dixatov, Xöyco deneiaat, egycp
de xovxoig vnrjgexeiv, vnd vduov jiev ßaaiXevojievovg, vnd de Xdyov didaaxouevovg.
Die Unterscheidung zwischen der ßia der Tiere und dem Xdyog der Menschen
dürfte bereits der Sophistik geläufig gewesen sein, die so gerne das Tier und den
Menschen miteinander verglich17. Das Verfahren an sich aber, die Lebensordnung
der Menschen von derjenigen der Tiere abzuheben, war noch älter. Am Anfang
steht Hesiod mit seinen Versen Erga 276ff.18

xdvde ydg dv&gcbnoiai vduov diexal-e Kgovicov:

Ix&vai fiev xal drjgol xal olcovolg nexerjvdlg

io&ejiev dXXrjXovg, inel ov dixij iaxiv iv avxolg'
dv&gcönoiai d' idcoxe dixrjv, fj noXXdv dgioxrj
yivexai

ist übrigens der eiyväpmv xal cpiXdv&gwnog Xdyog, den nach Plutarch Demetr. 5 Ptolemaios I
seinem in der Schlacht von Gaza besiegten Gegner Demetrius zukommen ließ: mg ov negl
ndvxmv dpa, negi öökrjg öi xal ägxfjg noXeprjxeov iaxiv afixoig). Die Anschauung, daß die
Kämpfe mit den Keltiberern belangreicher gewesen seien als die Punischen Kriege, ist aber
in jedem Falle erstaunlich. Bei der Unterscheidung zwischen einer milderen und grausameren

Art der Kriegführung erinnert man sich jedoch an Platons Forderung, daß im Kampfe
von Griechen gegen Griechen ein anderes Kriegsrecht anzuwenden sei als im Kampfe gegen
Barbaren (Rep. 5, 469 b ff.). Die Tatsache, daß neben den Keltiberern nur die Kimbern
genannt werden (auch unter den von Sallust a. O. erwähnten 'Galliern' sind zunächst die
Kimbern zu verstehen), legt die Vermutung nahe, daß Cicero im Hinblick auf Platon zwar
ebenfalls zwischen milderen und grausameren Kriegen hatte unterschieden wissen wollen,
nach römischer Weise aber von den Kriegen de gloria und de salute sprach und dabei doch
für die Wahl der Völker, die ihm als Beispiele dienen sollten, den Grad der Wildheit und
nicht den der Gefährlichkeit bestimmend sein ließ.

16 Zur Frage der Echtheit des Epitaphios s. J. Walz, Der lysianische Epitaphios, Phüo-
logus Suppl. 29, 4 (1936).

17 Fuchs a. O. (oben Anm. 10) 96ff.
18 Vgl. W. Jaeger, Paideia 1 (Berlin 1934) 103.


	Zu den Annalen des Ennius

