
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 3

Artikel: Archäologisches zum Stil Homers

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Archäologisches zum Stil Homers

Von Karl Schefold, Basel

Im Streit um Homer geht es heute um Einheit und Stil; darin stimmen die
grundlegenden Werke von Schadewaldt und Von der Mühll überein. Niemand
kann verkennen, daß in Ihas und Odyssee reiche ältere Überlieferung eingegangen
ist1. Am klarsten hat P. Von der Mühll den Charakter einer älteren Stufe geschildert

sowie ihre Einheit und ihren Stil von Einheit und Stil der erhaltenen
Gedichte geschieden2. Gewöhnlich werden Ilias und Odyssee ins 8. oder frühe 7.

Jahrhundert datiert3, ihre Vorstufen also in unbestimmte Zeiträume der geometrischen
Periode. Von der Mühll, dessen Analysen wir im Folgenden voraussetzen, hat für
die erhaltenen Epen das frühe 6. Jahrhundert erschlossen, wegen der attischen
Sprachformen und der Nachrichten von der solonischen oder peisistratischen
Redaktion der Epen4. Diese These begegnet dem Bedenken, daß die Epoche des Epos
im Ganzen der der Lyrik vorausgeht und daß man den überlieferten und zu
erschließenden Nachzüglern des Epos im 7. und 6. Jahrhundert keine so mächtigen
Umschöpfungen zutraut.

Nun beweist aber die Geschichte der bildenden Kunst, daß es in den
Jahrzehnten vor und nach der Ausgestaltung der Panathenäen 566 eine mächtige und
universelle Renaissance epischen Vorstellens gegeben hat, die zu den Nachrichten
über Vorträge und Sammlung der Epen für die Feste paßt. Der Erzählungsstil der

1 Mit bewundernswerter Scharfsicht und Übersicht scheidet W. Theiler, zuletzt Nochmals
die Dichter der Ilias in Thesaurismata, Festschrift für I. Kapp (München 1954). Seinem Rat
verdankt dieser Aufsatz manche Anregung. Letzter Forschungsbericht: E. R. Dodds,
Homer, in M. Platnauer, Fifty Years of Classical Scholarship (1954) lff.

2 Die Dichter der Odyssee, 68. Jahresber. d. Ver. Schweiz. Gymnasiallehrer (Aarau 1940).
Ders. RE VII (1940) Suppl. 696ff. Ders. Kritisches Hypomnema zur Ilias (Basel 1952).
Unter den Rezensionen sei besonders auf die von A. Heubeck hingewiesen, DLZ 75 (1954)
522 ff. In Von der Mühlls Unterscheidung von Qualitäten verbirgt sich ein feines
Stilempfinden, auf das es eigentlich ankommt, auch wenn nicht von Stil geredet wird. Auf
diesem Weg wird man bald noch weitere Stilstufen scheiden können, vgl. unten zur
Telemachie und Dolonie.

3 Dazu zuletzt K. Svoboda, DLZ 75 (1954) 585f. Vgl. Dodds a. O. 5.
4 Die Ausgestaltung der Panathenäen 566 war nach dem Zeugnis der büdenden Kunst

eher das Ergebnis fruchtbarer Versuche als ein völliges Novum. Für den Erzählungsstil
wird sich dies unten zeigen. Alter Athenatempel und Urparthenon sind solonisch, nicht
peisistratisch, wie jetzt merkwürdigerweise wieder bei E. Kirsten-W. Kraiker, Griechenlandkunde

(Heidelberg 1955) 41 steht; dagegen Mus. Helv. 3 (1946) 63 mit 89, wo auch an
H. Cahns wichtigen Nachweis des solonischen Beginns der attischen Münzprägung erinnert
wird. Solonisch ist auch die 'panathenäische' Amphora mit dem flötenden Olympos,
S. Papaspyridi-Karusu, AJA 42 (1938) 495ff. Verf., Die Bildnisse 13 Abb. 2. Weiteres bei
H. Drerup, Gymnasium 62 (1955) 149 f. Peisistratos hatte keine Veranlassung, seine Burg
durch neue Tempel zu schwächen; erst seine Söhne konnten nicht anders, und erst unter
Kleisthenes wurde sie durch Propyläen entfestigt.



Archäologisches zum Stil Homers 133

bildenden Kunst hat nur damals und nur in Athen einen Charakter, der genau
dem der kyklischen Epik entspricht5.

Philologie und Archäologie haben die Möglichkeit noch wenig genützt, sich
durch vergleichende Stiluntersuchung zu ergänzen. Die Stilgeschichte der Dichtung

ist in den Anfängen, weil sie schwieriger ist als die der bildenden Kunst6. Von
antiker Dichtung sind nur einzelne Gipfel klar sichtbar; anderes leuchtet
halbverschleiert oder teilweise erkennbar aus dem Nebel der Vergessenheit, der die
niederen Regionen verhüllt. In der Bildkunst ist die Überlieferung viel reicher. Sie

läßt auch die Form und Tiefe der Täler erkennen, ja die Struktur ganzer Gebirge

- wenngleich gerade die Gipfel hier vielfach durch Wolken verhüllt sind. Wir
möchten deshalb versuchen, von der bildenden Kunst aus den Standort der

Gipfel epischen Schaffens zu bestimmen, die Von der Mühll unterscheidet: erste
Schritte auf einem Weg, der für die Dichtung ein ebenso klares geschichtliches
Bild verheißt, wie wir es für die Bildkunst gewonnen haben.

Als ältere Schicht in Ilias und Odyssee erschließt Von der Mühll, neben Elementen,

auf die wir hier nicht eingehen können, vor allem zwei kürzere Epen: Vom
Zorn des Achill und seinen Folgen, und vom Urbild der Sehnsucht, von Heimweh,
Heimkehr und Rache des Odysseus. Beide Epen könnten von Homer sein und
sind in langen Versfolgen noch in ihrer ursprünglichen Kraft zu erkennen. Die
Ilias beginnt wie das alte Gedicht mit dem Zorn des Achill, im zehnten Jahr des

Krieges. Bald aber sehen wir die feindlichen Heere zum Kampf ausrücken und
verhandeln, als habe der Krieg erst begonnen: die Ilias ist aus dem Menisgedicht
zu einem Gedicht vom troianischen Krieg, zu einem Glied des epischen Kyklos
erweitert. Ähnlich ist die Odyssee erweitert. Die Telemachie schafft die Verbindung

zum epischen Kyklos, und die Erzählungen bei den Phaiaken verzaubern das
Schicksal ins Märchen.

Das unerhörte Wunder Homers war es gewesen, daß er als erster innere Erlebnisse

zur Wurzel des Geschehens gemacht hatte. Vor Homer war Achill ein Held
neben andern, mit eigenen Geschicken, aber nicht mit eigenem Schicksal, das für

6 P. Zancani Montuoro, Heraion (Rom 1954) 2, 106ff. hat die Metopen des 'Thesauros'
eng mit Stesichoros verbunden. Kyklische Elemente, die schon über die früharchaische
lyrische Periode hinausführen, zeigen, daß es gegen 550 in Großgriechenland Tendenzen
gegeben hat, die mit der eng mit Athen verbundenen kyklischen Epik verwandt waren.
Entsprechendes ließe sich für die Metopen des Schatzhauses von Sikyon zeigen, während
auf den Schildbändern und der Kypseloslade das Kyklische noch fehlt.

8 Bei einem der bedeutendsten Bücher auf diesem Gebiet, H. Fraenkel, Dichtung und
Philosophie des frühen Griechentums (New York 1951), fällt mir auf, daß die archaische Zeit
mit Pindar und Parmenides begrenzt wird, während die seit E. Loewy, Naturwiedergabe
(Rom 1900), ausgebildete Definition des archaischen Stils die Wende zum Frühklassischen
um 500 beginnen sieht (zuletzt A. Brückner, Palästradarstellungen auf frührotf. att. Vasen,
Diss. Basel 1954). Und doch findet Fraenkel a. O. 332 seit dem späteren 6. Jahrhundert,

in Übereinstimmung mit Webster, stilistische Zusammenhänge von Dichtung und
Bildkunst, die er vorher vermißt. - Was B. Snell, Entdeckung des Geistes (Hamburg 1946)
19ff. über die homerische Benennung des Körpers sagt, entspricht genau der vorarchaischen
schwebenden geometrischen Tektonik, vgl. unten S. 142 und Anm. 41. D. Gray in Fifty
Years 30f. verschweigt die Stilgeschichte. Daß die «Realien» vorarchaisch sind, entspricht
den Waffen und Geräten der Sagenbilder, die auch Zeitgenössisches vermeiden.

10 Museum Helveticum



134 Karl Schefold

seine Umwelt zum Verhängnis wurde. Durch die Schilderung des Zorns und seiner

Folgen wurde Achill ein einmaliges Wesen, eine monumentale Gestalt. Odysseus'
Sehnen und Penelopes Treue lassen uns in ähnlicher Weise zum ersten Mal ins
Herz der Helden sehen. In den erhaltenen homerischen Gedichten ist das Interesse

ein anderes: es soll nicht die Einzelgestalt herausgehoben, sondern der große

Zusammenhang des Geschehens geschildert und durch Schuld und Sühne

verknüpft werden. Ilias und Odyssee gehören damit zu den kyklischen Epen7, die
dann auch erst im 6. Jahrhundert entstanden sein können. Auch ihren Kern
bildeten kurze Epen von der Art jenes Menisgedichtes, zum Teil von Homer selbst;
Gedichte von den Kämpfen des Zeus, von Paris und Helena, vom Zug nach Troia,
vom Selbstmord des Aias, von Achills Tod, von der Zerstörung Troias, von Herakles8

und viele andere aus einem reichen, noch nicht in großen Büchern fixierten
dichterischen Schaffen9.

Als nun die Panathenäen ausgestaltet, die Epenvorträge eingeführt wurden,
sollte, wie die Überlieferung berichtet, bei jedem Epenvortrag ein zusammenhängendes

Ganzes geboten werden, statt der Ausschnitte, die jene älteren Kurzepen

aus dem großen Sagenzusammenhang herausgegriffen hatten. Damals seien

die homerischen Gedichte redigiert worden. Das Ergebnis muß die uns in Resten
und Teilen vorliegende Epenreihe sein. Datieren wir so die kyklischen Epen ins
6. Jahrhundert, dann gewinnen wir für die Stadt der Tragödie in ihrem solonisch-

peisistratischen Jahrhundert, das in der bildenden Kunst so großartig erscheint,
die entsprechend reiche dichterische Überlieferung, die wir dort vor der Tragödie
erwarten dürfen10.

Die beiden Stilstufen, die der Kurzepen Homers und die der kyklischen Epen,
finden ihre genaue Entsprechung im Erzählungsstil der bildenden Kunst. Die
ältesten griechischen Sagenbilder im 8. Jahrhundert wurden, wie R. Hampe
gesehen hat11, unter der Wirkung Homers geschaffen; sie antworten auf seine
monumentalen Heldenbilder. Homer gehört zur spätgeometrischen Zeit; das hat
W. Schadewaldt eindringlich gezeigt12. Die kyklischen Epen dagegen entsprachen
der bildenden Kunst des zweiten Viertels des 6. Jahrhunderts.

7 Aus der Umgestaltung von Themen der Kyprien in der attischen Kunst des 6.
Jahrhunderts hat M. Heidenreich, Mitt. Inst. 4 (1951) 109 eine in Athen entstandene Fassung
der Kyprien erschlossen.

8 Verf., Gymnasium 61 (1954) 290.
9 Verf., Orient, Hellas und Rom 212.
10 Unter den kyklischen Dichtern waren ebenso viele Ionier wie unter den Vasenmalern.

Daraus und aus der epischen Tradition erklärt es sich, daß die Sprache so wenig attisiert.
Die Gesamtauffassung hat doch attischen Charakter; sie entspricht der Kunst keiner
anderen Landschaft. Peisistratos' Interesse an Nestor: L. R. Palmer, in Fifty Years 24. Auf
dem 'kyklischen' Klitiaskrater (unten S. 136) erscheint Theseus in der Kentauromachie
wie A 265; vgl. Hypomnema 24. Daß Aias auf diesem Krater die Leiche Achills wegträgt,
gehört ebenfalls zum Stolz Athens (Hypomnema 131).

11 Frühe griechische Sagenbilder in Böotien (Athen 1936). Ders. Die Gleichnisse Homers und
die Bildkunst seiner Zeit (Tübingen 1952); dazu Verf., Universitas 1954, 1118f. W. Kraiker,
Ornament und Bild in der frühgriechischen Malerei, in «Neue Beiträge», Festschrift für
B. Schweitzer (1955) 45f. Warum D. Gray in Fifty Years 37, 10 die Kanne mit dem Schiffbruch

anzweifelt, verstehe ich nicht.



Archäologisches zum Stil Homers 135

Während die geometrische Bildwelt vor Homer gleich dem Schild Achills keine

Sagen, sondern die schönen Urbilder des Lebens schildert, Wagenfahrten, kultische

Reigen, Prozessionen, Totenklagen, Wettkämpfe, Schlachten zu Land und
zu See, Friese von weidenden und gelagerten Rehen, Pferden, Vögeln, treten in
der spätgeometrischen Kunst Gruppen von wenigen individualisierten Helden
auf, die durch nichts anderes als ihre einmalige Tat gekennzeichnet werden; mit
ausgreifenden Gebärden, leidenschaftlichen Augen, unausgeglichener Größe, die

von einem einzigen Wesenszug beherrscht ist, wie Achill und Odysseus, in ihrer
Hoheit vom düsteren Grund des Daseins abgehoben13. Es fehlt ganz das vielfigurige
Erzählen aus der Zeit der Erweiterung der homerischen Gedichte im 6. Jahrhundert,

das dieses Individualisieren auf eine große Zahl von Teilnehmern ausdehnt,
besonders kunstvoll in der Dolonie. Stehen in der Frühzeit der Sagenbilder, um
700, einem Unhold viele Helden gegenüber, wie etwa die Gefährten des Odysseus,
die den Polyphem blenden, so werden sie nicht individualisiert: das Interesse gilt
allein der Tat, die den Helden Odysseus und den Polyphem kennzeichnet14. Nur
Einzelkämpfer und ihre Helfer tragen im 7. Jahrhundert Namen der Sage. Das
Bild kann friesartig erweitert werden, aber als Persönlichkeit erscheint nur der
Held. Seit etwa 600 werden auf korinthischen Vasen Teilnehmer an epischen
Szenen zum ersten Mal benannt, aber noch ohne das Individualisieren, das etwa
590 besonders in Athen beginnt15. Es kann nicht genug betont werden, daß die
Kunst des 7. Jahrhunderts einen völlig anderen Charakter hat als die erhaltene
Ilias und Odyssee und eher mit der Lyrik verglichen werden kann.

12 Freilich nur für den Kern der Gedichte. Die zusammenfassenden Großepen (W. Schadewaldt,

Von Homers Welt und Werk 33 passim; zum Obigen 87ff.) passen schlechterdings
nicht zu den monumentalen Einzelszenen der Kunst des späteren 8. und des 7. Jahrhunderts;

vgl. unten. Das Überindividuelle, Vorhomerische des klassisch Geometrischen stellt
E. Kunze dar: Bruchstücke attischer Grabkratere, in «Neue Beiträge» a. O. 48ff., besonders
58.

13 Verf., Griech. Plastik I 12 Taf. 6. R. Hampe, Die Gleichnisse Homers (Tübingen 1952)
30. Bei den Begegnungen des Odysseus mit Kalypso, Nausikaa und Penelope darf man an
Theseus-Ariadne-Bildner um 700 denken (A. von Salis, Theseus und Ariadne, Berlin 1930).
Wenn die jüngere Odyssee an Attisches erinnert, so die alte an Altionisches; die Weih-
geschenke von Schiffen in Samos, den Sinn für Technik, der Tonfiguren und Säulenbasen
auf der Drehscheibe fertigt (H. Johannes, Ath. Mitt. 62 [1937] 13ff.) und den Erzhohlguß
erfindet; schließlich an den Sinn für Landschaft auf ostionischen Tierfriesvasen.

14 Auffallend sind zwei oder drei argivische Bilder der Blendung Polyphems im frühen
7. Jahrhundert: Aristonothoskrater Pfuhl Abb. 64f. § 106; Krater Argos JHS 73 (1953)
116 Abb. 5. AJA 57 (1953) Taf. 80, 3. - Das neugefundene frühattische Polyphembild aus
Eleusis (I11LN 1954) bestätigt die Abhängigkeit der frühattischen von der nordpeloponne-
sischen Malerei und damit die Überlieferung, die Monumentalmalerei sei in der nördlichen
Peloponnes geschaffen worden; Verf., Orient, Hellas und Rom 139.

16 Auf dem um 600 bemalten Iolekrater im Louvre (Pfuhl Abb. 176; E. Buschor, Griech.
Vasen 64f.) wird nicht nur Iole von der Reihe der gelagerten Männer abgehoben, auf Herakles

zuschreitend, aber scheu zu ihrem Vater umblickend und mit ergreifend einfacher
Gebärde des Bangens in ihren Schleier greifend, sondern auch Herakles ist abgehoben, indem
er bezaubert das Haupt höher als die andern hebt. 590/580 steigert die Timonidasflasche
das Differenzieren (Pfuhl Abb. 174), aber auch die jüngste der großen melischen Amphoren
(Buschor, Griech. Vasen 57) mit Herakles' Brautfahrt. Das unruhige Wesen des zweiten
Jahrhundertviertels, die 'kyklische' Stufe, ist hier noch nicht erreicht, auf der die attischen
Meister wie Sophilos und Klitias ihre früheren korinthischen Lehrer weit an Lebhaftigkeit
des Erzählens überholen (s. Anm. 16).



136 Karl Schefold

Dagegen paßt zur 'kyklischen' Stufe, zu den erhaltenen Epen ganz überraschend
der mächtige attische Mischkrug des Malers Klitias in Florenz16. Die 260 Gestalten
des Gefäßes sind aufs feinste individualisiert, jede Szene mit einer großen Anzahl
von Figuren geschildert, vergleichbar den Götterversammlungen der Odyssee, der
Götterschlacht der Ilias. Etwa gleichzeitig sind die sogenannten tyrrhenischen
Amphoren, eine Gattung attischer Vasen, die etwas rasch und in großer Zahl für
den durch Solons' Politik unermeßlich erweiterten attischen Export geschaffen
wurden17. Auf den Bildern dieser Zeit müssen bei allen Taten der Helden mehrere
Götter dabei sein, vor allem Athene und Hermes, so wie in der jüngeren Odyssee
Athene immerfort in das Geschehen eingreifen muß18. Die Gebärden können wie
beim jüngeren Dichter nicht lebhaft genug sein. Wie die archaische Bildvorstellung

die ursprüngliche Gewalt der Phantasie begrenzt, sieht man besonders deutlich

an der Gestalt Skamanders19. Sie verhält sich zum Flußgott der 'Menis' wie
der hesiodische Schild zum homerischen.

Das Eingreifen der Götter war in den ursprünglichen Gedichten auf übermenschliche

Aufgaben beschränkt; in den jüngeren Gedichten müssen sie überall dabei
sein, ja herbeigeholt und ausgesandt werden. Der Dichter freut sich, sie dabei zu
individualisieren, den olympischen Kosmos recht reich und klar zu schildern.

18 Furtwängler-Reichhold Taf. 1-3. 11-13 und J. D. Beazley, The Development of Attic
Black-Figure (1951) 26ff.

17 H. Thiersch, Tyrrhen. Amphoren (1899) 154ff. D. von Bothmer, AJA 48 (1944) 161ff.
Für die attische Auffassung bezeichnend, wie das korinthische Amphiaraosbild (Pfuhl
Abb. 179) im Sinn der jüngeren Odyssee verändert wird (Furtwängler-Reichhold 3, 4
Abb. 2): Bauten und Nebenfiguren bleiben weg, Alkmaion umarmt herzhaft den
aufbrechenden Vater. Vgl. auch Beazley, Development 25. Ähnlich lebhaft werden in Athen die
damals neuen Themen der Einführung von Dionysos und Herakles in den Olymp gefaßt;
F. Brommer, Jahrb. 52 (1937) 198ff. JHS 52 (1932) Taf. 5. Beazley, Development 25
Taf. 21. Aus demselben Geist ist es zu verstehen, daß um 560 die ersten Alltagsbilder
aufkommen, die Liebesszenen des Phrynos, des Lydosmalers und des Amasis (Buschor, Griech.
Vasen 109; Beazley, Development 38ff. 50ff.) oder das lakonische Bild von Arkesilaos
(Buschor, Griech. Vasen 75). So fügt der 'kyklische' Dichter die Wettkämpfe ein, an deren
Schilderung der alte Sophilos und Klitias solche Freude haben.

18 Wenn ältere Bilder Götter und Heroen vereinen, so ist es durch das Thema notwendig
gefordert wie bei der Waffenübergabe an Achill (um 660, Dolos 17 Taf. 12f.) oder beim
Parisurteil (R. Hampe, in Festschrift B. Schweitzer 77ff.; ders. Gnomon 1954, 545 ff). Die
Szene bleibt mit wenigen Figuren ruhig, groß, sehlicht. Bei Klitias und auf den tyrrhenischen
Amphoren dagegen können die Gebärden nicht lebhaft genug sein (Thiersch 3. 11. Taf. 1.

2, 6) und können sich zu solcher Gewalt steigern wie auf dem Bild von Alkmaions Muttermord,

das auf das Gemälde eines großen Meisters zurückgehen muß (Pfuhl Abb. 207).
Hier wird das Epische zum Dramatischen verdichtet wie auf keinem andern gleichzeitigen
Bild. Eos und Thetis wohnten auf älteren Bildern in feierlicher Ruhe dem Zweikampf der
Söhne bei; seit 570 aber bezeugen sie mit ausgreifenden Gebärden ihre innere und äußere
Teilnahme (K. Friis Johansen, Iliaden i tidlig Graesk kernst Abb. 34ff.). Seit 550 werden die
Bilder ruhiger, würdiger. Für die 'kyklische' Lebhaftigkeit ist bezeichnend die Neufassung
der Waffenübergabe mit differenzierter Verbindung göttlicher und heroischer Gestalten
(Friis Johansen 156, 14 a-k; Hypomnema 281f.) und der rührselige Besuch der weinenden
Thetis beim trauernden Achill (Hypomnema 270; Pfuhl Abb. 175). Dagegen wurde um 550
der Bildtypus mit Athene zwischen Kämpfern (Friis Johansen 159f.) und der mit Athene
zwischen den würfelnden Helden geschaffen (Jahrb. 52 [1937] 30ff.); beide führen über die
kyklische Stufe hinaus. Eine kyklische Auffassung des Verhältnisses göttlicher und menschlicher

Sphäre verraten Epigramme, die des Künstlers Weisheit als Gabe der Athene feiern
(Chr. Karousos, Epitymbion Tsuntas [Athen 1942] 546f.).

19 Fein Hypomnema 321.



Archäologisches zum Stil Homers 137

Dem entspricht es, daß die Menschen nun voll Aberglauben sind20. In der bildenden

Kunst finden sich gleichzeitig, etwa seit 570, auffallend viele Götterkämpfe
und bald darauf auch Götterversammlungen; der älteren Kunst ist beides völlig
fremd. Wohl hatte es seit der Zeit Homers Bilder vom Kampf des Zeus gegen
einen gewaltigen Gegner gegeben. Nach Buschors Deutung ist es Typhon21, den

man sich damals als Roßmensch dachte. Die Beschränkung auf einen Zweikampf,
bei dem die Eigenart der Gegner monumental hervortritt, entsprach jenem älteren

Erzählungsstil. Am Giebel von Korfu war dann im Anfang des 6. Jahrhunderts
der Kampf des Zeus gegen die Titanen dargestellt worden, im Anschluß an eine

Dichtung, die es verschmähte, dem obersten Gott ein Mischwesen gegenüberzustellen;

statt dessen schuf sie ergreifende Bilder nackter menschengestaltiger
Riesen, die unser Mitempfinden hervorrufen22. Aber erst seit der Ausgestaltung
der Panathenäen im Jahr 566 gibt es Bilder des Kampfes vieler Götter gegen viele
Gegner, die sogenannten Giganten, die nun in Waffen dargestellt und ebenso wie
die Götter fein und erfindungsreich individualisiert werden. Diese Bilder, deren
Geist ganz den Götterkämpfen der jüngeren Ilias und dem Freiermord der jüngeren

Odyssee entspricht, wurden angeregt durch berühmte Gigantenbilder, die in
das der Göttin Athene an den Panathenäen überreichte Gewand gewoben
wurden23. Hier und auf der großartigen Götterschlacht des Lydosmalers24 sind ganz
bestimmte Individuen in vielfacher Verschränkung zur Schlacht verbunden, die
Weite des Kampfplatzes verkörpernd. Es stehen nicht nur Einzelpaare einander

gegenüber wie in der alten homerischen Erzählweise.
Homer hatte die Heroen als Gestalten einer eigenen großen vergangenen, den

Göttern nahen Welt gesehen. Der jüngere Dichter versteht sie neu aus menschlichem

Erleben der Gegenwart und braucht heroische Gesten und Altertümlichkeiten

in Bewaffnung und Sitten, um die homerische Stimmung zu bewahren. So

braucht auch der Maler Klitias eine besondere Feierlichkeit, um den Zug seiner
Götter zu schildern, etwas leise Altertümelndes. Alte Gestaltungen des Dämonischen,

wie Gorgoneien, Bilder der Herrin der Tiere und Tierfriese werden nun im
6. Jahrhundert zu altertümlich reizvollen Motiven, die an unbetonten Stellen der

Gefäßverzierung angebracht werden. Sie haben viel an Macht verloren, aber an

20 Viele Tiere verkünden Unheil auf Bildern dieser Zeit, z. B. von Troilos und Amphiaraos.
21 E. Buschor, Kentauren, AJA 38 (1934) 128ff. J. Doerig sucht in seiner noch

ungedruckten Basler Dissertation über den Titanenkampf den Zeusgegner als Kronos zu erweisen
und stellt Titanenkämpfe anderer Götter zusammen, die aber alle Einzelkämpfe sind.

22 Seltsam, daß man diese Titanen so lange für Giganten halten konnte, denn hier fehlen
gerade die charakteristischen Elemente der attischen Gigantenbilder, die Rüstung und die
Differenzierung der Kampfpartner. Dadurch wird Wilamowitz' Vermutung über Eumelos
und die Blüte der epischen Dichtung im Korfu des 7. Jahrhunderts bestätigt (Hellenist.
Dichtung 2, 240f.; Rodenwaldt, Korfu 2, 170).

23 F. Willemsen, Frühe griech. Kultbilder, Diss. München 1939. Zum großen Sammelwerk
von F. Vian, La guerre des geants (Paris 1952) vgl. Rev. Et. Gr. 1952, 1; J. Boardman, JHS
74 (1954) 231 und Doerig a. O. (Anm. 21).

24 Pfunl Abb. 242. In den Kampf von Herakles und Ares um Kyknos greifen Poseidon,
Athene und Apollon ein; Zeus tritt als Schiedsrichter in die Mitte und Dionysos und der
Meeresalte, die zuschauen, verkörpern die kosmische Weite.



138 Karl Schefold

stimmungsvollem Zauber gewonnen, ganz im Sinn des jüngeren Dichters, der

die von ihm so drollig geschilderte Artemis 0 470. 483 Herrin der Tiere und Löwin
nennt, der Athene sich in einen Vogel verwandeln, das Schiff der Phäaken versteinert,

mit Achills Wundererscheinung im Edie Troer verjagt werden (vgl. Anm. 32)

und ähnliche Wunder geschehen läßt, die für ihn selbst zum Märchen geworden
sind, weit entfernt von der Erscheinung Athenes im A der Ilias25.

Der Abstand zwischen Gott und Mensch ist nun so groß geworden, daß Fragen
von Schuld und Sühne brennend zu werden beginnen. Schon in den ersten Versen

der jüngeren Odyssee wird das ganze Geschehen etwas ungelenk dadurch
zusammengefaßt und unter ein Thema gestellt, daß nach der Schuld der Gefährten des

Odysseus gefragt wird, die im Verzehren der Rinder des Helios bestand. So

erscheint alles Leid als Folge einer Verfehlung. Kurz bevor dies gedichtet wurde,
hatte Solon als erster den Übermut des Menschen als die Ursache des menschlichen

Leids gedeutet; die Freier kommen ebenso durch ihre Schuld um. In der

bildenden Kunst tritt das Motiv von verhängnisvoller Schuld seit 570 auf26.

Besonders zahlreiche Bilder schildern seit etwa 590, wie Achill den jüngsten Sohn

des Priamos, den Troilos tötet27. Die 570 beginnende besonders dichte Reihe der

attischen Bilder läßt dies beim Heiligtum Apollons geschehen, der auch als Vater
des Troilos galt. Der Mord zog Achill Apollons Zorn zu, der ihn schließlich
umkommen läßt. Von Schuld und Verhängnis zeugt auch das nur damals häufige
Bild der Ausfahrt des Amphiaraos, nämlich von Eriphyles Schuld und der späteren
Rache des Sohnes. Hier tritt zum ersten Mal das Bild des ahnungsvollen Sehers

auf, der damals in die Odyssee vom jüngeren Dichter eingeführt wurde28. Auch die

Niobesage tritt damals zuerst auf, mit der furchtbaren Bestrafung der Eitelkeit
der Niobe durch Apollon und Artemis29. Verwandt ist die gleichzeitige Bestrafung
des Tityos30. Das großartigste neue Thema göttlichen Gerichtes ist der Gigantenkampf,

von dem wir schon gesprochen haben. Wie die Giganten ein Bild irdischer
Vermessenheit und Überhebung sind, so werden nun auch die Gegner der Heroen
Herakles und Theseus zu bestraften Verbrechern; der Kentaur Nessos wird getötet,
weil er sich an der Braut des Herakles vergehen wollte, der Thraker Diomedes,
weil er das Gastrecht verletzte, Sinis, Skiron, Prokrustes und Kerkyon sind be-

25 Vgl. aber M. Heidenreich, Mitt. Inst. 4 (1951) 108, 24.
26 Dagegen fehlt es im vorausgehenden Jahrhundert ganz. Auf dem Iolekrater (oben

Anm. 15) ahnt man zum ersten Mal das Verhängnis voraus, das aus der Begegnung, hier
von Herakles und Iole, für beide und die Ihren entspringen wird. Die ältere Kunst stellt das
in sich abgeschlossene Geschehen dar.

27 M. Heidenreich, Mitt. Inst. 4 (1951) 103ff. verzeichnet 33 Darstellungen für die erste
Hälfte des 6. Jahrhunderts, während sie vorher vollständig fehlen. Dazu F. Villard, Rev.
des Arts 4 (1954) 233 Abb. 9.

28 Zu diesen und den Amphiaraosbüdern H. Möbius, Ath. Mitt. 41 (1916) 217 und W.
Wrede, Ath. Mitt. 41 (1916) 270ff.; G. Meautis, Rev. Arch. 1954 II 7ff. Auch das
gleichzeitige tyrrhenische Bild vom Muttermord Alkmaions ist schwer von Verhängnis, Pfuhl
Abb. 207, oben Anm. 18. Vgl. auch die Sühne der Iliupersis, Anm. 32.

29 Ant. Denkm. I Taf. 22. Röscher, Myth. Lex. 3, 398. Vgl. Q 602!
30 Monlnst. 1856 Taf. 10, 1; Ephemeris 1883 Taf. 3.



Archäologisches zum Stil Homers 139

strafte Wegelagerer31. Auch die Frevel der Griechen bei der Zerstörung Troias
werden als Ursache des Unheils aufgefaßt, das ihnen die Götter bei der Heimkehr
sandten. Das Grausige, Barbarische, wird bewußt von der feinen Gesittung
abgehoben32. Die Erscheinung der Götter wird nun als so unheimlich gedeutet
(z. B. T 14f.), daß die attischen Bilder des Parisurteils im zweiten Jahrhundertviertel

den Hirten fliehen lassen, wie die neuerworbene Schale im Basler
Kirschgarten-Museum 32 a.

Zum Realismus der erhaltenen Odyssee und Ilias gehört auch die Schilderung
der Natur und der physischen Altersstufen des Lebens. So ergreifende Bilder alter
Menschen, wie sie der jüngere Odysseedichter im Vater des Odysseus geschaffen
hat, gibt es in der bildenden Kunst erst in den folgenden Jahrzehnten, auf den

Tongemälden des Lydosmalers und des Exekias33. Bei Malern dieser Gruppe gibt
es zum ersten Mal individuelle landschaftliche Stimmungsbilder wie den Wald
auf dem ergreifenden Bild der Totenklage der Eos um ihren toten Sohn34 (im
Vatikan). Die Naturbilder des ursprünglichen Homer waren anderer Art, nicht
schmückende Stimmungsbilder, sondern Grundelemente der Handlung. Kalypso
ist undenkbar ohne die Grotte, in der sie den Odysseus zurückhält; Polyphem
undenkbar ohne seine Höhle, die Heimkehr nach Ithaka ohne Phorkyshafen und
Nymphengrotte. Eigentliche Naturschilderungen hatte Homer nur in den Gleichnissen

gekannt, die wir mit den Grundsituationen des Daseins auf den besprochenen

geometrischen Vasen vergleichen können35. Der Sinn dieser Gleichnisse und
der entsprechenden Bilder war es, alles Individuelle, neu sich Ereignende auf
Allgemeingültiges zurückzuführen und über das bloß Zufällige zu erheben. Der alte
große Dichter fand Wort und Bild für die Grundformen des Seins, der jüngere
bereichert, dramatisiert und verbindet. Erst auf der 'kyklischen' Stufe sind so

beziehungsreiche, vielfigurige Schilderungen möglich wie die Leichenspiele, die

31 Verf., Mus. Helv. 3 (1946) 66f.
32 Auf Zweikampfbildern tyrrhenischer Amphoren sieht man abgeschnittene Köpfe. Auf

dem großartigen Deckel des C-Malers in Neapel erscheint gegen 560 zum ersten Mal das
schauerliche Bild des Neoptolemos, der das Haupt des kleinen Astyanax an dem des Priamos
zerschmettert (J. D. Beazley, Development 24f. Taf. 10; H. Speier, Festschrift B. Schweitzer
113ff.), der Inbegriff der Frevel der Griechen bei der Iliupersis, durch welche sie sich die
schweren Geschicke auf der Heimkehr zuzogen. Am erschütterndsten ist das Bild dieser
Frevel gesteigert auf der Iliupersis des Brygosmalers (Pfuhl Abb. 419f.), in der Zeit einer
neuen inneren Begegnung mit dem Epos bald nach 500. Hier ist die Wegführung der
Polyxena nur deshalb mit der Ermordung von Priamos und Astyanax verbunden, weil ihre
Opferung der dritte Frevel des Neoptolemos war. Eine unvergleichlich tiefe und erschütternde

Erfindung des Brygosmalers ist es, zu schildern, wie Polyxena den Tod von Priamos
und Astyanax mit ansehen muß und sich ihr dabei das Herz Zusammenkrampft: wie, das
sieht nur, wer die Sprache dieser Kunst lesen kann an der Art, wie sie umblickend den
Saum ihres Chitons bis zur Höhe des Herzens heraufhebt. Diese Seelenschilderung läßt das
Grausige des Vorgangs mehr empfinden als alle Darstellung äußeren Geschehens. Man darf
dabei an die Vision von Agamemnons Tod denken, welche Aischylos' Kassandra erschüttert.

"•Hampe, Gnomon 1954,549.
33 Beazley, Development Taf. 15, 2. 19; S. 71 f.
34 Beazley a. O. 74 Taf. 33. Vgl. E. Kunze, Ionische Kleinmeister, Ath. Mitt. 59 (1934)

103f. Pfuhl Abb. 288. Waffenstilleben wie in der Dolonie K 152.
35 R. Hampe, Die Gleichnisse Homers.



140 Karl Schefold

Klitias und Sophilos als einzige damals 'moderne' Szenen aus der Ilias
herausgreifen36.

Dieses Verbinden, das Schaffen großer dichterischer Zusammenhänge findet
auf dem Mischkrug des Klitias eine Entsprechung, die um so schwerer wiegt, als

es auf der Kypseloslade noch völlig fehlt und erst recht auf dem Schild Achills.
Die Hauptseite des Klitiaskraters reiht Szenen aneinander, in denen die
Zusammenhänge im Schicksal des Achill sichtbar werden; die Rückseite stellt dem

allgemeingriechischen stolzen Helden Achill den frommen attischen Helden Theseus

und eine andere attische Sage gegenüber, die Einführung des Hephaistos in den

Olymp. Solche Parallelen liebt der jüngere Odysseedichter, er vergleicht die Schicksale

von Agamemnon und Odysseus, von Aigisth und den Freiern, von Nestor,
Menelaos und Odysseus. Und wie die jüngeren, die sogenannten kyklischen Epen
die Vorgeschichte der Ilias und die nachfolgenden Ereignisse darstellen, gelten die
beiden ersten Friese auf der Achillseite der Klitiasvase seinem Vater Peleus; es

wird gezeigt, wie er an der berühmten Jagd auf den Eber von Kalydon rühmlich
beteiligt war und wie gar alle Götter kamen, ihre Geschenke zur Hochzeit des

Peleus mit der Meergöttin Thetis zu bringen, die dann Achills Mutter wurde. Dann
folgen die für Achill verhängnisvolle Ermordung des Troilos sowie endlich die

Leichenspiele für Patroklos, weil diese, zusammen mit Priamos' Gang zu Achill,
das furchtbare Geschehen im Geschmack einer jüngeren Zeit versöhnend
abschließen37. Das sind ganz andere Fragestellungen als die des alten Homer, weitab

vom Bild des zornigen Achill. Achills Wesen war nun längst vertraut, statt dessen

forscht man nach den Zusammenhängen seines Schicksals38.

Mit allen unseren Vergleichen haben wir erst zwei Hauptstufen im Verhältnis
von frühgriechischer Dichtung und bildender Kunst sichtbar gemacht. Wir haben

gesehen, wie Homers monumentale Heldenbilder die bildende Kunst zur Schöpfung

der ältesten Sagenbilder erweckten, und wir haben eine Art epischer Renaissance

im zweiten Viertel des 6. Jahrhunderts in Dichtung und bildender Kunst
kennengelernt. In beiden Epochen gab es keine sklavische Abhängigkeit der
bildenden Kunst, kein bloßes Illustrieren, sondern beide Künste bilden in ihrer Weise

am Mythos weiter, nach ihren eigenen Gesetzen. Aber sie stehen doch in engstem
Zusammenhang. Es ist klar, daß der ganze Reichtum der frühgriechischen bilden-

36 Vgl. Hypomnema 141 zum Mauerbau, 358 ff. zu den Leichenspielen, deren Beliebtheit
seit Eumelos mit der Ausgestaltung der panhellenischen Agone zusammenhängt.

37 Sehr wichtig Hypomnema 390f. Das ausschnitthafte Erzählen der herrlichen
Erzreliefs mit Priamos' Bittgang ist freilich altertümlicher als das 'kyklische' Q; vgl. Hypomnema
367, 2.

38 Damit werden Probleme aufgeworfen, wie sie die heitere spätarchaische Zeit gerne
verschweigt, und erst die der Tragödie wieder aufnimmt. Mit dem Bemühen, Zusammenhänge

darzustellen, verbindet sich in der epischen Renaissance der vielfache Wechsel des
Schauplatzes und der Situationen, der die jüngere Hias und Odyssee kennzeichnet: wie
folgen im Troilosfries des Klitias so rasch die Brunnenszene, der Fang und die Wirkung am
Stadttor aufeinander, oder die Ankunft des Theseusschiffes und der Reigen auf Delos!
Damit wird die Gesamterscheinung des Kunstwerkes viel mannigfaltiger als in der
früharchaischen Zeit.



Archäologisches zum Stil Homers 141

den Kunst nicht möglich wäre ohne das enge Verhältnis, das die Künstler zur Dichtung

und damit zum Mythos hatten; eine innere Nähe, die in der Gegenwart in
verhängnisvoller Weise verloren gegangen ist.

Wenn Homer in die Zeit der Auflösung des geometrischen Stils gehört, ja diese

Auflösung in gewissem Sinn hervorgerufen hat, wie sah dann die Dichtung in der
Zeit des geometrischen Stils aus, also vom 11. bis ins 8. Jahrhundert? Erhalten
ist davon gar nichts, aber Homer setzt epische Tradition voraus39. Wenn er, wie
wir sahen, große Heldenbilder aufrichtet und vom Geschehen nur so viel herausgreift,

daß es zum Ausdruck ihrer einfachen mächtigen inneren Erlebnisse wird,
dann muß es vorher Dichtungen gegeben haben, aus denen er herausgreifen konnte,
sehr viel einfachere Vorstufen des homerischen Epos, in denen die griechischen
Sagen locker aneinandergereiht vorgetragen wurden; eine Art Vorstufe der kyklischen

Epen, freilich ganz ohne deren Kompositionskunst. Bedenkt man ferner,
daß alle griechischen Sagen an bestimmten griechischen Landschaften haften, die

Heraklessage an Tiryns, die Perseus- und die Atridensage an Mykene, Bellerophon
an Korinth, Theseus an Athen, Oidipus an Theben usw., und bedenkt man, daß

diese Orte Hauptzentren der mykenischen Kultur des zweiten Jahrtausends

waren, dann wird es höchst wahrscheinlich, daß diese Sagen aus der Dichtung
der mykenischen Zeit stammen40. Jeder der mykenischen Fürstensitze mit seinem

Ahnenkult, mit seinen gewaltigen Kuppelgräbern muß auch eine großartige Dichtkunst

besessen haben. Es spricht viel dafür, daß die Dichtung in der mykenischen
Zeit überhaupt die führende Kunst war, denn die bildende Kunst war damals noch
kein reiner Ausdruck griechischer Art, stark von kretischen Vorbildern abhängig.
Und dieses Verhältnis: die Dichtung führend, die bildende Kunst nur begleitend,
weniger bedeutend, hat sich gerade bei dem griechischen Stamm durch alle Zeiten
erhalten, der aus ausgewanderten mykenischen Griechen besteht, bei den äolischen
Griechen der Insel Lesbos und des benachbarten Kleinasien. Dort gibt es so

herrliche Dichter wie Sappho und Alkaios, und die äolische Sprache bildet eine

Grundlage der homerischen Sprache, aber bedeutende bildende Kunst hat es dort
nie gegeben.

Aus den Dichtungen der mykenischen Fürstensitze einen großen Zusammenhang

zu schaffen, wie wir ihn in den Sagen vom troianischen Krieg, seiner

Vorgeschichte und seinen Folgen besitzen, war eine echt griechische Leistung, die

man gar nicht genug bewundern kann. Die Voraussetzung für die Zusammenschau
dieses großen Sagenkreises war die dorische Wanderung, die Einwanderung der
dorischen Griechen nach Griechenland, die Vertreibung der mykenischen Griechen
auf die Inseln und nach Kleinasien: Nach diesen gewaltigen Erschütterungen

39 Dodds 4. Nur für diese Frühzeit scheinen mir Parrys Forschungen über die mündliche
Tradition wichtig; a. 0. 13ff.

40 Dies wird jetzt durch die Entzifferung der mykenischen Schrift bestätigt; M. Ventris
und J. Chadwick, JHS 73 (1953) 84ff. H. Mühlestein, Olympia in Pylos (Basel 1954). Verf.
Welt als Geschichte 1955, lff. Dodds a. O. 32, 15.



142 Karl Schefold

hatte man das Bedürfnis, das Gebliebene zu sammeln, und fand in der dichterischen

zusammenfassenden Neugestaltung der Sage einen Ausdruck griechischen
Volksbewußtseins. Diesem Aneinanderreihen und Ordnen, diesem Bewußtwerden
des Griechischen entspricht der geometrische Stil der bildenden Kunst, der freilich
der Dichtung an Ausdrucksfähigkeit unterlegen, aber gerade uns Menschen der

Gegenwart teuer ist. Denn er ist die reinste Form eines sogenannten abstrakten
Stils. Er beschränkt sich in einer großartigen Askese darauf, Grundformen und

Grundrhythmen des Lebendigen darzustellen; seine künstlerische Art erlaubt uns
gewisse Rückschlüsse auf den schlichten großen Stil der griechischen vorhomerischen

Epik.
Deutlicher sehen wir dann in der Zeit zwischen Homer und der epischen Renaissance

des 6. Jahrhunderts. Dies war die Zeit der Hochblüte frühgriechischer Lyrik.
Die noch unausgeglichenen Gestalten der ältesten schwarzfigurigen Vasen müssen
auch auf die Zeitgenossen, die an die feinen geometrischen Gebilde gewohnt waren,
so erschreckend gewirkt haben wie auf uns. Oft meint man, die Häßlichkeit sei

hier ein bewußter Wert, so wie sie gleichzeitig der Dichter Archilochos rühmt, der

keinen geschniegelten und gebügelten Feldherrn will, sondern einen herzhaften,
der mit krummen Beinen doch fest auf der Erde steht41. Wir können nicht weiter
schildern, wie dieser Stil dann in der Mitte des 7. Jahrhunderts zu einer feinen
feierlichen Klarheit reift, die zum ersten Mal erhabene Götterzüge schildert, wie
sie uns aus dem Einzug Apollons in den Olymp im ersten homerischen Apollon-
hymnus vertraut sind42.

In der Zeit der Sappho, in den Jahrzehnten gegen und um 600 gewinnt die
bildende Kunst die Möglichkeit, die dritte Dimension zu schildern, und damit eine

neue Monumentalität und Reife. Nun wird in den Sagenbildern weniger das
Geschehen betont als das innere Erleben, aus dem das Geschehen keimt und das es

begleitet43. In diese Zeit dürfte die Dichtung von Telemach gehören, die in unserer
Odyssee der alten Odyssee Homers vorangestellt ist. Denn sie hat nicht mehr die
Gewalt des früheren 7. Jahrhunderts und noch nicht das Unruhige der epischen
Renaissance. Der Atem ist stiller und kräftiger, der Sinn für das Schickliche, die

wohlerzogenen Gebärden, die Freude am behaglichen Dasein, an ruhiger und
würdiger Haltung44 entsprechen der bildenden Kunst im Anfang des 6. Jahrhunderts,

allerdings mehr der korinthischen als der attischen. Denn die Stimmung
einer reifen Kultur, die auf eine große Überlieferung zurückblickt, paßt gar nicht

41 Was Fraenkel a. O. (oben Anm. 6) 205f. vom Flächigen, Direkten, Monumentalen des
Archilochos sagt, gilt ebenso von der gleichzeitigen früharchaischen Bildkunst (Buschor,
Griech. Vasen Abb. 32 f. 46 f. 53. 56). An die Stelle der schwebenden geometrischen Tektonik,
«des vornehm federnden Gleitens der prächtigen homerischen Rede», tritt der feste Bau.

42 Buschor, Griech. Vasen Abb. 65f.; Pfuhl Abb. 108. 135.
43 Vgl. oben Anm. 15. 26.
44 Starke und einfache Bilder wie die der Freunde am Portal ö 20ff., die Erscheinung der

Helena 121 ff., die Schilderung des Palastes 45f. haben noch etwas von der Feierlichkeit des
7. Jahrhunderts (vgl. Anm. 42). - Zur Stilstufe der Telemachie gehört auch das Vorbild der
Leichenspiele (oben Anm. 36).



Archäologisches zum Stil Homers 143

zu Athen, das bis zur Klassik immer jung und nach vorwärts gerichtet bleibt, um
so mehr aber in das Korinth Perianders, das auf der Höhe seiner Macht, vor einem
leichten Abstieg stand, aber das jugendlich stärkste und fruchtbarste Jahrhundert
seiner Geschichte hinter sich hatte. An eine peloponnesische Stadt läßt die ganze
Handlung denken und für Korinth ist eine Blüte des Epos gerade in jener Zeit
bezeugt; wahrscheinlich ist auch die genannte Titanendichtung damals in Korinth
entstanden. Auch die Telemachie kennt schon das Bedürfnis, in großen
Zusammenhängen zu sehen, wie die jüngere Ilias und Odyssee, aber noch nicht das

Betonen von Schuldfragen. Die tiefempfundenen Leiden des Lebens bilden den
dunklen Hintergrund des friedvoll lichten Geschehens45. Im Ganzen hat die
Telemachie noch den Charakter eines Ausschnittes. Die Zeit Homers hatte Szenen

gewählt, die den Kern des Geschehens und seiner Träger erfaßten, wie die Ermordung

des Aigisth, den Kampf des Zeus mit Typhon, den Selbstmord des Aias.
War hier ein in sich abgeschlossenes Ganzes gegeben, so suchte die Zeit um 600

Szenen, in denen sich das Geschehen wie auf dem genannten Iolebild in runder Fülle
vorbereitet46; die epische Renaissance aber das Umfassende durch Parallelisierung
und Aneinanderreihung verwandter Sagen, wie wir besonders deutlich auf dem

Klitiasmischkrug sahen, oder durch neue vielfigurig motivreiche und verflochtene
Szenen wie bei den Gigantenbildern.

Die Dichtungen der epischen Renaissance erscheinen uns leicht ungelenker als

die großen ursprünglichen Konzeptionen Homers, weil ihre Versuche, Zusammenhänge

zu sehen, zum Vergleich mit klassisch einheitlichem Denken herausfordern.
Aber dieser Vergleich ist ungerecht. Erst mußten die früharchaischen Formen
bereichert und verfeinert werden, bevor die Klassik aus der Vielheit des

Spätarchaischen die neue Einheit schaffen konnte. Das bewegte, bunte, im Ausdruck
überschwängliche, in der Erzählung unruhige zweite Viertel des 6. Jahrhunderts
schenkte die bunte Bilderfülle, aus der dann die folgenden Jahrzehnte der großen
Meister Lydos, Exekias und Amasis ihre großen ruhigen einfacheren Szenen

heraushoben, bei denen man an Thespis und die Anfänge des Dramas denken darf47.

Die monumentalen Gestalten mit ihrer verhaltenen Dramatik haben einen entschieden

jüngeren Charakter als die kyklische Epik und setzen eine fast völlig verlorene

großartige Dichtung voraus. Vielleicht gehören in diese Zeit der homerische Demeter-48,

Hermes- und Dionysoshymnos, denn das Bemühen um Charakterisierung
der Götter und ihrer Machtsphären läßt sich mit dieser Stufe der Kunst vergleichen.

45 Die heitere Robbengeschichte ö 351 ff. ist vor dem Frühkorinthischen undenkbar, das
etwa um 620 beginnt, mit den Fabelwesen zu spielen (Buschor, Griech. Vasen Abb. 41. 73).
Noch näher verwandt ist der Meeresalte der Akropolis (Verf., Griech. Plastik I Taf. 25), in
seiner ruhigen Pracht und Weltoffenheit der Telemachie näher als der jüngeren Odyssee
und Klitias.

46 Vgl. Anm. 15.
47 Pfuhl Abb. 277. 290. 241. 229f. 234.
48 So Fraenkel (oben Anm. 6) 331, der eine Szene von der Art einer Bildfeldamphora

herausgreift, wie sie für das dritte Jahrhundertviertel charakteristisch sind; vgl. Pfuhl
Abb. 230. 241.



144 Karl Schefold: Archäologisches zum Stil Homers

Die genauen Entsprechungen im Erzählungsstil von Dichtung und bildender
Kunst datieren die kyklischen Epen in die Zeit des Klitias. Man kann diesem
Schluß nicht mit der Annahme ausweichen, die Athener seien erst damals für
Homer reif geworden, denn ein tiefes umfassendes Aufnehmen homerischer Bildwelt

finden wir erst seit etwa 530, wie Friis Johansen nachgewiesen hat (Anm. 18).

Wollten wir nach solchen Kriterien datieren, müßten wir die attische Redaktion
für spätarchaisch oder gar Homer für - mykenisch halten. Datieren kann man,
wo äußere Zeugnisse fehlen, nur nach dem Stil. Durch solches Vergleichen wird
der Geschichte der bildenden Kunst viel von ihrer Anonymität genommen, aber
auch die dichterischen Werke treten aus ihrer Isolierung. An die Stelle von
'Entwicklungen' tritt das Bild von Meistern, die bestimmend, nehmend und verwandelnd

in der Geschichte stehen.


	Archäologisches zum Stil Homers

