
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Le mot consensus chez Sénèque : ses acceptions philosophique et
politique

Autor: Pittet, Armand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le mot consensus chez Seneque
Ses acceptions philosophique et politique*

Par Armand Pittet f, Fribourg

Dans la poursuite de l'etude du vocabulaire philosophique de Seneque, que j'ai
entreprise il y a quelque vingt ans et dont le cours a ete ralenti, interrompu meme

par les circonstances, il est des mots qui n'offrent qu'un interSt restreint et qui
ne retiennent pas longtemps l'attention: ils ne sont pas charges de sens et n'ouvrent

guere de perspectives sur le developpement de la pensee latine et l'histoire de la
culture; d'autres au contraire fournissent une riche matiere ä exploiter et nous
introduisent, par leur portee, comme dans l'äme meme de Rome.

Ainsi point n'est besoin de s'attarder, dans le voisinage de consensus, au terme
conciliatio. Ce mot, employe par Cic6ron au sens courant de «lien», de «communaute
qui relie entre eux les hommes» (De off. 1, 41, 149; De nat. deor. 2, 31, 78) est

l'equivalent chez Seneque du terme stoiicien olxeicooig. II designe, soit pour l'homme
soit pour les animaux, une force interieure de cohesion, l'instinct de conservation,
une sorte d'amour de soi et de son propre corps, qui assure l'unite de la personne
ä travers des äges divers, et une existence durable. On lit, en effet, dans la Lettre
ä Lucilius 121, 16: Alia est aetas infantis, pueri, adulescentis, senis; sie, quamvis
alia atque alia cuique constitutio sit, conciliatio constitutionis eadem est.

Conciliatio indique lä la permanence de la nature humaine ä travers la diversite des

äges. On lit encore dans la meme lettre, au § 24, ä propos des animaux: primum
hoc instrumentum in ilia (seil, animalia) natura contulit ad permanendum, [in]
conciliationem et caritatem sui, oü le second terme, par un procede familier ä

Seneque, comme ä Ciceron d'ailleurs, eclaire le premier. Nous avons note d6jä
cette synonymie dans notre etude de l'expression Caritas sui1. C'est ä tort assure-
ment que le Thesaurus meconnait la valeur nettement stoicienne de conciliatio
dans ce passage, alors qu'il n'a pas de peine ä la decouvrir dans le texte de Cic6ron,
De fin. 3, 6, 21: prima est enim conciliatio hominis, ad ea quae sunt secundum

naturam.
Concitatio montre comment Seneque, tout en n'avouant guere sa dependance

ä l'egard de Ciceron, est dans la ligne de son devancier, meme s'il ceuvre comme si

tout etait ä faire dans l'etablissement du vocabulaire philosophique latin. Concitatio

est limite au De tra. II sert ä definir la colere, une excitation de l'äme, qui,
ayant constate et reconnu l'offense qui a ete faite, court volontairement et delibere-

* Communication presentee au Groupe romand de la Societe des Etudes latines, le 16
novembre 1952, ä Lausanne.

1 A. Pittet, Essai d'un vocabulaire philosophique de Sineque, p. 156.

3* Museum Helveticum



36 Armand Pittet

ment ä la vengeance. De ira, 2, 3, 5: concitatio animi ad ultionem voluntate et

iudicio pergentis. Ciceron avait dejä caracteris6 d'une maniere plus philosophique
cette effervescence psychique en affirmant (Tusc. 4, 10, 24) qu'elle peut devenir
une veiitable maladie de l'äme (morbus) et meme un mal chronique (aegrotatio),
deux termes que Ciceron donne expressement comme equivalents des expressions
stoiciennes vooryiaxa et ägQCooxrjfiaxa.

Enfin, avant d'aborder l'6tude de consensus, faisons encore une Observation que
requiert l'usage, si restreint soit-il chez Seneque, du mot concursatio, oü se revele
le procede tout anneen de charger une metaphore d'une fonetion philosophique ou
psychologique, comme ici. Substantif verbal du frequentatif coneurso, le terme
concursatio indique une course ä la ronde, une serie d'allees et venues. Ce sont,

pour Ciceron, les tournees de provinces que fönt les döcemvirs (De leg. agr. 1, 3, 8),
ou encore les songes qui menent une sarabande (De div. 2, 71, 146); pour Tite-
Live, les soldats en pleine melee, qui rivalisent de vitesse et d'agitation (30, 34, 2);
et pour Seneque, les demarches trepidantes des riches en quete d'argent: oecupa-
tiones divitum coneursationesque ad divitias euntium (Ep. 17, 9), mais surtout
les bonds d'une äme affolee qui a le goüt de l'agitation turbulente plutöt que de

l'activite veritable: (Ep. 3, 5) ilia tumultu gaudens non est industria sed exagitatae
mentis concursatio.

Mais venons-en ä consensus. Tout autres sont les perspectives qui s'ouvrent
devant nous.' Mon propos est de tenter d'etablir, en partant de S6neque pour
remonter ä Ciceron, la signification de ce terme dans l'ordre philosophique et dans

un domaine connexe, l'ordre politique. Des expressions comme consensus hominum,
consensus ornnium bonorum, consensus universorum ont sollicite la curiosite de tant
de philologues et d'historiens que nous pecherions par Omission en ne donnant pas
l'etat actuel de cette question.

I
Considerons d'abord consensus dans son acception philosophique. Conformement

ä la methode que nous avons suivie dans la premiere livraison du Vocabulaire

philosophique de Sinöque, nous partirons des textes oü le mot est pris dans son

sens ötymologique et commun, precise par Ernout et Meillet, d'«accord», d'«assen-

timent», d'«unanimit6», pour studier ensuite les expressions de caractere plus
strictement philosophique. II nous sera loisible de rapprocher consensus d'expres-
sions paralleles et complementaires eclairant la valeur semantique du mot. Nous

noterons aussi au passage tantot l'originalite et tantot la dependance de Seneque
ä l'egard de ses devanciers dans ce domaine.

a) Consensus

L'emploi du mot consensus, au sens le plus materiel si l'on peut dixe, parce qu'il
evoque une approbation unanime signifiee par des applaudissements au theätre,
se trouve dans la lettre ä Lucilius 108, 8, consacree ä l'enseignement et ä l'etude



Le mot consensus ohez Seneque 37

de la vraie philosophie. Seneque envisage les chances de succes du maitre et la
facilite qu'il a, etant donne' la nature de son enseignement, de susciter l'enthou-
siasme de ses disciples: Facile est auditorem concitare ad cupidinem recti; omnibus

enim natura fundamentum dedit semenque virtutum; omnes ad omnia ista nati
sumus. Le maitre de philosophie n'aura qu'ä stimuler ses Kleves par des praecepta
salutaria qu'il aura soin autant que possible d'enoncer en vers: cum versus inse-

runtur. C'est sur l'autorite de Cleanthe (frg. 487, Arnim) que Seneque propose ce

moyen de reussite: sensus nostros clariores carminis arta necessitas efficit. Et recou-
rant, comme il aime ä le faire, ä une comparaison, Senöque transporte Lucilius au
theätre (108, 8) qui retentit des applaudissements d'une foule de spectateurs
unanimes et qu'un vers du mime Publius Syrus a enchantes. On sait quelle source
de plaisir etait pour les Romains jusqu'ä l'epoque de Seneque les mimes et la

sagesse piquante qu'ils fournissaient ä leur amour de la satire. Non vides, ecrit
Seneque, quemadmodum theatra consonent - le mot, dirait-on, prepare consensus -,
quotiens aliqua dicta sunt quae publice adgnoscimus et consensu vera esse testa-

mur? Au maitre de philosophie donc de pratiquer l'art du poete comique, de

recourir au langage rythme de la poesie. Si la valeur de consensus n'est pas ici
proprement philosophique, le mot s'insere tout de meme dans un contexte qui

evoque l'adhesion commune des disciples ä l'enseignement du maitre, adhesion

d'autant plus aisee que leurs intelligences, sensus, auront 6te eclairees, clariores

facti, par la verite revetue de poesie2.

b) Consensus multorum - magnus consensus - consensus hominum -
consensus humani generis

Unanimite de sentiments, opinions et jugements communs, accord collectif: tel
est le sens qu'il faut donner aux expressions: consensus multorum, magnus consensus,

consensus hominum, consensus humani generis, que l'on rencontre chez Seneque.

Voici tout d'abord un passage de la lettre ä Lucilius 102, oü Seneque traite de

la valeur morale de la renommee, fama, gloria, laus, claritas. Le texte touche sans

doute ä la politique, mais son caractere general releve de l'ethique. C'est un debat
essentiel ä la morale stoicienne: faut-il compter la renommee parmi les biens Or,

au cours d'un developpement prolixe surgit la question suivante: suffit-il, pour
assurer sa renommee, de la seule voix de l'homme de bien (vir bonus) Seneque

repond naturellement que l'accord d'une multitude d'hommes illustres et en vue
est indispensable. II recourt ä cet effet une premiere fois, au § 8, au verbe consen-

tire et, au § 12, ä idem sentire, avec leur contraire dissidere (§ 12): consentire
in hoc plures insignes et spectabiles viri debent, ut claritas sit. Et un peu plus loin,
dans un de ces developpements redondants, qui lui sont familiers, il reitere son

exigence et declare: (gloria) consensum multorum exigit. Ciceron parle d'une
maniere similaire du multitudinis consensus (De leg. 1, 17, 47).

2 N'y aurait-il pas la une justification du frequent recours de Seneque ä Virgile dans ses

exposes Ainsi Bergson aime-t-il emprunter ses images ä la poesie.



38 Armand Pittet

Avec magnus consensus, le cercle de l'unanimite s'elargit. II s'agit maintenant
de l'accord, de l'opinion generale, du jugement unanime de la societe, plus precisement,

ici, d'une communion de pensee dans le mal: De otio 1,1: Nobis magno
consensu vitia commendant (homines). Seneque confesse discretement son mepris

pour la societe corrompue et corruptrice dans laquelle il vit et dont il fait un sombre

tableau dans le premier livre du De benef. (1,9, 4): «Si l'on n'est mis en vue par
aucune maitresse, si l'on ne fournit pas de pension ä la femme d'un autre, on passe

parmi les matrones pour un pauvre bougre, une crapule et un detrousseur de ser-

vantes. De lä vient que l'adultere est devenu la forme la plus authentique des

fiancailles, que veuvage et celibat sont la regle generale» -in consensu viduitas
coelibatusque. A Serenus, qui acheve sa conversion de l'epicurisme au stoicisme,

Seneque demontre tout au long du De otio qu'il faut se retirer d'une societe oü,
d'un commun accord, on encourage au vice. Et le premier mot du dialogue, dans

l'etat mutile oü nous possedons le De otio, condamne cette triste societe humaine:
nobis magno consensu vitia commendant (homines) singuli meliores erimus

(De otio 1,1): «isoles, nous serons meilleurs.»
Ciceron utilise aussi la formule: magnus consensus (Ep. ad fam. 10, 13, 1). On

trouve encore chez lui maximus consensus (Phil. 5, 11, 30), summus consensus

(Pro Mil. 9, 25), incredibilis consensus (Pro Sest. 16, 36), singularis consensus, au

sens de «merveilleux», «etonnant» (Ad Fam. 1, 9.13).
Tout de menie Seneque est d'avis que dans cette foule dangereuse pour l'inte-

grite du sage, les grands exemples, nes d'une mauvaise fortune, - nous traduisons
ici un passage du De providentia, dedie ä Lucilius (3, 4) - ne laisseront pas de pro-
voquer parmi les hommes qui aspirent au bonheur (De vit. beat. 1,1) une commune
admiration, une approbation unanime. Ainsi tout le monde sera d'accord pour
reconnaitre que Caton d'Utique, en depit, dit Seneque, des terribles inimities des

puissants: Pompee, Cesar et Crassus, connut la felicite parfaite: quod ad Catonem

pertinet summam Uli felicitatem contigisse consensus hominum fatebitur. Ce

consensus hominum, que nous retrouverons plus loin, dans un contexte de caractere

politique (ad Polyb. 6, 1), Seneque considere qu'il n'est pas un argument de

minime importance: non leve momentum apud nos habet consensus hominum
(Ep. 117, 6). Ciceron en signalait dejä le poids: magnas utilitates adipiscimur
conspiratione hominum atque consensu (De off. 2, 5, 16). Mais il ecrit aussi

consensus ornnium: ornnium consensus naturae vox est (Tusc. 1, 15, 35),

ornnium quasi consensus (De orat. 3, 6, 21).
L'idee du consentement universel trouve chez Seneque son expression adequate

dans une formule que Ciceron n'emploie jamais et qu'on rencontre cependant, ä

cöte de Seneque, chez Tacite (Hist. 1, 30): consensus humani generis. La formule
se trouve une fois chez Seneque, au livre IV des Nat. Quaest., praef. 19. Avant
d'expliquer ä Lucilius le caractere singulier du Nil, Seneque fait, sous forme de

portrait, l'eloge de son ami. C'est de nouveau pour lui l'occasion propice de con-
damner impitoyablement le monde dans lequel il vit et dont Lucilius precisement



Le mot consensus ohez Seneque 39

se distingue. II emprunte ä Virgile, ä Ovide, ä Menandre des lieux communs sur la
malice des hommes, ä la maniere des suasoires, ä laquelle Seneque est accoutume.

II dit en passant son admiration pour le poete grec qui maudit le genre humain

porte d'un mouvement unanime vers le mal: detestatus (c'est Menandre) con
sensum humani generis tendentis ad vitia. Nous l'avons not6, Ciceron n'use jamais
de cette formule, mais il recourt ä plusieurs expressions equivalentes et dans des

textes depourvus de caractere politique: ornnium gentium consensus (De div. 1, 1),

totius mundi consensus (De nat. deor. 3, 7, 18), consensus nationum ornnium (Tusc.

1,16, 36). Ce qui frappe dans ces emplois de Ciceron et de Seneque, c'est le recours

frequent ä l'idee du consentement universel, ä l'opinion publique. La vie quoti-
dienne des Romains est tres dependante des sentiments collectifs. La psychologie
de la foule occupe une grande place dans les preoccupations des ecrivains, chez

Tite-Live notamment. On peut mepriser le vulgaire, on peut tächer de se distinguer
de la masse, il faut absolument tenir compte de sa facon de voir et de penser. Les

constatations que nous ferons bientöt sur la portee politique du consensus con-
firmeront ces observations. Meme en definissant le sens de consensus dans son

acception et ses emplois proprement philosophiques, S6neque, pas plus que Ciceron,

comme nous allons le voir, ne se detache de cette idee d'unanimite et de

consentement universel qui regit pour une large part nos pensees et nos actes: non
eve momentum habet apud nos consensus hominum (Ep. 117, 6).

c) Consensus, terme philosophique

Nous trouvons, dans l'ceuvre de Seneque, quatre textes oü le philosophe tache

d'analyser et de definir le sens et la portee philosophiques de consensus. Nous les

interpretons selon un plan qui tient compte de leur degre d'importance.
1. Notons d'abord un passage de la Consolation ä Helvia (5, 6). Seneque, exile

en Corse, affirme ä sa mere, qui ne se console pas de son absence infamante, qu'il
n'est pas malheureux. L'adversite n'ecrase que celui qu'ont decu les temps heureux.

II n'est pas de ceux-lä. D'ailleurs le mal - malum -, c'est l'opinion publique qui
lui donne un visage terrifiant et dur. Opinio vulgi: c'est, dans ce texte, la premiere
expression pour traduire le sentiment de la collectivite, laquelle est suivie de

persuasio, son equivalent, dans le contexte, puis de consensus, qui prend, dans le

voisinage des deux autres termes, toute sa signification. II faut remarquer que
Seneque est probablement le premier ecrivain latin ä donner ä persuasio le sens

de «croyance», d'«opinion». Quintilien et Suetone le suivront. Voici donc le texte
de Seneque: Verbum (mali) quidem ipsum persuasione quadam et consensu
iam asperius ad aures venit. Sans doute qu'ä cote du besoin de precision et du souci

de la nuance, il y a aussi, dans la redondance, une loi de la rhetorique ä laquelle
Seneque est tout naturellement astreint. A cote du style coupe et bref, il aime les

rythmes amples et les belles cadences. Le xäXov a ici une allure majestueuse. Ce

procede de la redondance oratoire, nous pouvons l'observer dans les textes paralleles

de Ciceron.



40 Armand Pittet

2. Ce n'est pas tout. Voici, ä cote d'opinio et de persuasio, repris dans le deuxieme
texte que nous signalons, lettre ä Lucilius 117, 5-6, le mot praesumptio; c'est la
ngdXrppig stoicienne, idee innee, anterieure ä l'experience, intuition, dirons-nous,

qu'ont les hommes de certaines verites. Le mot non plus n'est pas attest6, en tout
cas en ce sens, avant Seneque. Chez Tertullien, il deviendra un «prejuge».

Considerons les texte de Seneque: multum dare solemus praesumptioni ornnium
hominum. Cette remarque est la conclusion d'un developpement oü Seneque de-

clare n'etre pas personnellement d'accord avec la pensee de l'Ecole: Ego non idem
sentio. II s'agit de la distinction que fönt les stoiciens entre les termes expetendum,
«le bien qui est ä desirer», et expetibüe, «qui est desirable», mot qui designe ce

qui nous echoit quand nous avons poursuivi le bien. C'est pour Seneque une
distinction oiseuse, sans compter qu'elle oblige ä torturer la langue latine en forgeant
le mot expetibile. Neanmoins Seneque suivra dans son expose l'opinion de la
majorite: multum dare solemus praesumptioni ornnium hominum, oü omnes est

limite aux maitres de l'Ecole. Et toujours suivant le meme procede" du doublet,
il ajoute: apud nos veritatis argumentum est aliquid omnibus videri. Des lors apparait

en pleine lumiere le sens de consensus qui vient tout de suite, dans un developpement

sur l'eternite" des ämes: cum de animarum aeternitate disserimus, non leve

momentum apud nos habet consensus hominum. Homines, omnes homines:

il s'agit de l'unanimite d'une ecole ou de plusieurs ecoles philosophiques ou du con-
sentement' de l'humanite tout entiere, comme lorsqu'il est question de l'existence
des dieux. C'est encore dans la meme lettre: omnibus insitadedis opinioest.

3. Dans cet effort pour traduire de facon exhaustive le contenu de consensus,

Seneque va plus loin encore, selon le procede" bien latin du jeu de mots ou de

l'alliteration. II a ici pour maitre Ciceron, qui a dejä rapproche les termes concentus

et consensus (De div. 2, 14, 34). Opposant les realites de la nature aux pratiques
deraisonnables et inefficaces de la divination, Ciceron demande: Qua ex coniunc-
tione naturae et quasi concentu atque consensu convenire potest fissum
iecoris cum lucello meo? - « Quel lien, quelle harmonie, quel accord naturels peut-il

y avoir entre la fissure d'un foie et un petit profit que je fais ?» Seneque lui aussi

considere le consensus comme un concert, une harmonie de sentiments. II ecrit,
au Vie livre du De benef. 30, 3: «Ce qui manque ä ceux qui possedent tout, c'est

sans doute quelqu'un qui leur dise la verite et qui delivre l'etre humain, ötourdi

par les mensonges de son entourage, de la 'conspiration' et du 'concert' des

impostures: Quid omnia possidentibus desit: scilicet ille, qui verum dicat et hominem

inter mentientes stupentem vindicet a consensu concentuque falsorum. II s'agit
donc d'une unanimite dans le mal bien orchestree. En adoptant ici la traduction
de Prechac qui rend consensus par conspiration, nous sommes amenes ä songer
ä un texte de Ciceron qui utilise, comme synonyme de consensus, conspiratio (De

fin. 5, 23, 66): conspiratio consensusque virtutum, et qui recourt ä la redondance

et au doublet.
4. Jusqu'ici nous n'avons pas encore rencontre de texte oü le mot consensus soit



Le mot consensus chez Seneque 41

analyse dans sa signification profonde, dans son «interiorite». Seneque est reste
ä la peripherie. Mais voici un passage tout penetre de la doctrine psychologique
des Stoiciens, oü le philosophe tente de dire ce qu'est la nature du consensus. Le
terme lui-m§me n'est d'ailleurs exprime qu'au point culminant, ä l'apog6e d'un
developpement tres riche, oü Seneque prodigue les termes similaires. C'est au
chapitre 8 du De vita beata §§ 5 et 6. L'ideal du sage, rappelle Seneque, est d'at-
teindre le souverain bien (summum bonum). Pour y parvenir, l'äme doit etre
maitresse de ses passions et d'elle-meme: mens nostra illorum (sensuum) et sui

potens sit. De cette facon se realisera «l'unite de ses energies» et «l'accord de ses

facultes»: hoc modo una efficietur vis et potestas Concors. Qu'on retienne bien
ces deux termes una vis et Concors. Ils sont repris par les mots unitas et concordia,
deux mots frequemment employes par Ciceron dejä pour exprimer l'harmonie
interieure de l'äme, condition du consensus ou son equivalent. Consequence de

cette unite d'energies et de cet accord: une raison süre d'elle-meme, sans dissensions

interieures: ratio ilia nascetur non dissidens. Encore un de ces mots qui par
contraste fönt mieux ressortir la valeur de Concors et eclairent aussi la notion de

consensus: dissidens et dissensio sont souvent les opposes de Concors et concordia,
chez les deux philosophes latins.

Mais voici qu'arrive, dans le developpement ascendant vers consensus, un autre
terme preparatoire: consentire, appuye avec une sorte de röserve par un mot plus
concret, plus evocateur et qui fait de nouveau alliteration: concinere. Les deux
verbes servent ä caracteriser l'etat de l'äme liber6e de ses passions: (mens) cum
se disposuit et partibus suis consensit, et, ut ita dicam, concinuit: «quand l'äme
s'est reglee, qu'elle est «bien ordonnee» dans ses parties et, pour ainsi dire, «har-

monisee», eile atteint le souverain bien: summum bonum tetigit. Et c'est alors,

sur un ton victorieux, la conclusion, l'apogee du developpement: quare audaciter
licet profüearis summum bonum esse animi Concordiam: «Ainsi peux-tu declarer

- Seneque s'adresse ä son frere Novatus, adopte par le rheteur Junius Gallion -
que le souverain bien est 1''harmonie' de l'äme.» II poursuit: virtutes enim ibi
esse debebunt ubi consensus atque unitas erit: dissident vitia. - «Les vertus
devront se trouver lä oü regnent T'entente' et T'unite'; les vices ne sont que dis-
sension.»

On le voit, consensus, terme philosophique, dans la doctrine stoicienne, est

synonyme de concordia et ci'unitas. II designe l'harmonie etablie dans l'äme par
la maitrise de la raison sur les sens. Dissidere, par contre, oppose ä consentire,

exprime les tiraillements interieurs d'une äme qui n'a pas su vaincre ses passions,
et dissensio l'etat d'instabilite qui resulte de l'activite des passions, oppose ä l'etat
d'harmonie interieure exprime par consensus ou concordia: l'opposition concordia

et dissensio est formellement exprimee dans le De ira 1, 3, 6. Nul doute que, pour
un developpement comme celui que nous venons d'analyser, Seneque ne dispose
de formules ciceroniennes. Car nul plus que Ciceron n'a recouru ä la notion de

concordia pour parier de l'ideal moral et aussi, comme nous le verrons encore, de



42 Armand Pittet

l'ideal politique. Pour exprimer l'equilibre interieur de l'äme, Ciceron ecrit, par
exemple, De fin. 1,14, 47: quia (temperantia) - c'est precisement la vertu du juste
milieu - pacem animis afferat et eos quasi concordia quadam placet et leniat;
ou encore, De fin. 3, 6, 21: simul vidit... rerum agendarum ordinem - c'est l'activite
morale de l'homme de bien - et, ut ita dicam, Concordiam. Seneque donne l'impres-
sion d'etre un echo fidele de Ciceron; mais il semble etre le premier ä avoir Charge
le mot consensus de toute la signification de concordia, d'unitas et de pax. Par contre

il n'a pas repris la formule ciceronienne: consensus naturae. Mais qu'on se

garde d'une meprise! En depit des apparences, consensus naturae n'est pas, chez

Ciceron, la transposition latine du principe fondamental du stoicisme: opoXoyovuivojg

xfj qwoei Crjv, ou 6/ioXoyia. Ces notions d'ethique stoicienne ont leurs correspondants,
chez Ciceron et chez Seneque, dans concordia, convenientia, pax ou dans la locution

consentire naturae. L'etude de Marin 0. Liscu sur La langue de la philosophie
morale de Ciceron (Belles-Lettres 1930) et celle de Robert Fischer: De usu vocabu-

lorum apud Ciceronem et Senecam philosophiae graecae interpretes (Frib. Br. 1914)
etablissent avec sürete cette equivalence. Un texte comme le suivant, emprunte
ä la lettre 66 ä Lucilius §41, ne laisse subsister aucun doute: bonorum unum
propositum est consentire naturae: «les vrais biens procedent de ce principe:
'se conformer ä la nature'» (cf. aussi Ep. 107, 7; 118, 12 et Cic. De fin. 3, 14, 45).
Mais Fischer n'avait precisement pas ä noter, selon son propos, la formule de

Ciceron, etrangere ä Seneque, consensus naturae, car eile n'entre pas dans le
vocabulaire de la philosophie morale. II s'agit au fond de cosmologie. Ciceron donne

d'ailleurs lui-meme son equivalence grecque, ovpnä&eia, dans deux textes, oü

consensus naturae designe manifestement la cohesion, le lien physique qui tient
ensemble les elements constitutifs du xöajuog ou de la nature3. De not. deor. 3, 11,

28: lila (natura) cohaeret et permanet naturae viribus, non deorum, estque in
ea iste quasi consensus, quam ov/jnd&eiavGraeci vocant. Cette reflexion deCotta
ä Baibus est precedee de quelques termes qui fournissent l'interpretation de

consensus: ilia mihi placebat oratio (entretien) de convenientia consensuque
naturae: les termes sont synonymes. Cotta continue: quam (naturam) quasi
cognatione continuatam conspirare dicebas. Quel effort d'expression et quel appro-
fondissement du concept! Autant de mots qui rendent claire une pensee difficile
ä exprimer.

Voici le second texte: De div. 2, 14, 34, dont nous avons dejä fait mention ä

cause du jeu de mots consensus et concentus. Ciceron s'applique ä demontrer ä son
frere Quintus, qu'il considere pour les besoins de la cause comme un partisan de

la divination, l'inanite de cet art qui est en contradiction avec la nature. La divina-

8 Dans leur commentaire de Lucrece III 168-176, Ernout et Robin revelent l'origine
epicurienne de ce terme: pour Epicure, cette avjjma&eia «resulte de l'union congenitale du
corps et de l'äme, le premier fournissant la condition necessaire de la sensibilite en tant qu'il
recouvre et enveloppe les atomes qui composent l'äme, la seconde communiquant a son
tour au corps une partie au moins de sa sensibilite». D'oü, chez Lucrece, les expressions, ä

propos de l'äme: pariter fungi cum corpore; una consentire nobis in corpore.



Le mot consensus chez Seneque 43

tion n'aurait quelque chance de justification que si eile 6tait en accord avec l'ordre
naturel. Mettant en rapport la consultation des visceres des animaux avec la

reponse de l'haruspice annoncant un gain, Ciceron s'ecrie: Qua ex coniunctione
naturae et quasi concentu atque consensu —oh coniunctio permet de mieux saisir
la valeur de consensus - quam ov/undäeiav Graeci appellant, convenire potest aut
fissum iecoris cum lucello meo, aut quaesticuVus cum caelo, terra, rerumque natura?
A cette signification de consensus - ovjmd&eia - nous rattacherons, ä titre de simple
renseignement, un texte de Lucrece concernant les rapports entre l'äme et le corps,
3, 740: «Les ämes ne construisent pas pour elles un corps et des membres. Elles ne

peuvent pas s'introduire dans des corps acheves, car elles ne pourraient former
avec eux un tissu bien serre, ni realiser avec eux la 'cohesion' ou l'accord de leurs
sensations.»

Nee tarnen est ut qui perfectis insinuentur
corporibus; neque enim poterunt subtiliter esse

conexae, neque consensu contagia fient.

Et pour revenir ä Seneque, voici le terme consensus employe" dans les Nat.
Quaest. 2, 4, 1, oü consensus signifie manifestement la cohesion existant entre les

trois grandes divisions de l'univers: le ciel, l'air et la terre. L'element de cohesion

ou de consensus sort des exhalaisons humides qui se communiquent de part en

part: Hie (aer) est enim qui coel/um terramque conectit, separat quia medius

intervenit; iungit, quia utrique per hunc inter se consensus est.

Nous pouvions donc affirmer legitimement, au debut de notre expose, que
consensus est un de ces termes qui ouvrent des perspectives sur la pensee latine.
En partant du sens commun, banal, dirons-nous, de consensus, nous avons ren-
contr6 le mot dans des locutions qui nous ont fourni quelques r6flexions sur la

pensee et le style de Seneque, pour aboutir ä l'emploi plus original du terme. II
nous a permis de connaitre quelques aspects du stoieisme et de la psychologie de

Seneque, comme aussi son souci de clarte, sa richesse d'expression. II nous reste
ä etudier brievement les emplois de consensus dans l'ordre politique. Lä encore

nous irons ä la rencontre de Ciceron pour trouver entre les deux l'empereur
Auguste dont la politique a eu pour secret de s'appuyer sur le consensus universorum.

II
Rien d'etonnant d'ailleurs que nous ayons maintenant quelques observations

ä faire sur le sens politique de consensus dans l'ceuvre de Seneque; encore n'y
trouverons-nous pas des formules comme consensus populi Romani, consensus

ornnium bonorum, consensus universorum, qui ont sollicite la sagacite des philo-
logues, des juristes, des historiens. MM. A. Alföldi et J. Beranger sont des specia-
listes de la question. Je ne saurais apporter, ä propos de Seneque, rien de nouveau
aux reponses qu'ils ont donnees ä ce probleme. Mele intimement aux sombres
mysteres et aux malheurs de la cour de Claude et de Neron, Seneque a ecrit des ouvrages



44 Armand Pittet

inspires directement ou indirectement par les circonstances politiques: le De con-
stantia sapientis, les Consolations ä Helvia et ä Polybe, le De dementia. Le De

beneficiis se souvient encore de la mechancete" de l'empereur qui a merite" de

Seneque la satire de l'Apocoloquintose. A travers ces ouvrages, quelques rares emplois
de consensus m6ritent notre attention.

1. Tout d'abord un texte tire" du De const. sapientis 4,1: «Le sage, dit Seneque,
est inaccessible aux outrages; ceux qui lui viendraient notamment des puissants ne
sauraient l'ebranler.» On voit l'actualite de cette reflexion. Le dialogue a sans
doute ete ecrit durant l'exil, en 41 ou 42. L'allusion au regime claudien est claire,
d'autant que ces puissants, potentes, sont enfles d'orgueil par le pouvoir: imperio
editi, et, s'ils se maintiennent au pouvoir, c'est en vertu de l'asservissement con-
senti, unanime de leurs sujets: Potentes, imperio editi et consensu servientium validi.
Le pouvoir des tyrans est rendu plus absolu par l'asservissement des subordonnes.

2. Le consensus minorum dont parle le De benef. 5, 4, 3, n'a pas ce caractere de

lächete. II s'agit d'une sujetion normale aux chefs honnetes, qui gouvernent pour
le bien commun et dont le pouvoir est äffermi par l'acceptation unanime des inf6-
rieurs. Cette soumission consentie par tous est indispensable ä l'exercice du
pouvoir: reges et principes quibus tarnen potest opera navari et quorum ilia excellens
potentia per minorum consensum ministeriumque constant. Onremarquera
que Seneque est plein de respect ici pour l'autorite constituee, qui est d'une
qualite\hors pair: excellens potentia et qui a droit ä notre service: ministerium. II la
designe par une formule toute faite qui est entrSe dans le domaine Iitteraire: reges
et principes. II s'agit pour lui de donner une portee generale ä ses considerations.
Le princeps au pouvoir est sans doute au nombre de ces reges et principes, les souverains,

que les subordonne^ ont pour täche de soutenir. En parlant du rex, Seneque

pense ä la theorie hellenistique de la royaute; les principes doivent etre eux aussi

ornes des qualites royales, qui les rendent dignes du pouvoir.
3. II ne suffit pas d'ailleurs de soutenir l'autorite" du souverain: «il faut la pro-

teger contre ses ennemis et l'aimer.» C'est la declaration que fait Seneque dans le
De dem. 1,3,4. Quand on lit cet texte on ne peut pas ne pas penser ä l'homme qui a

fait la triste experience du regne de Claude et qui veut prevenir son protege, Neron,
des ecarts oü peut se perdre un princeps. II lui propose comme ideal la clemence, en
recourant ä la meme formule Iitteraire: rex et princeps: nullum dementia ex
omnibus magis quam regem aut principem decet (1, 3, 3). Cette vertu de

clemence suscitera l'amour des sujets et leur devouement jusqu'au peril de leur vie.
On verra des peuples et des villes defendre leurs rois et les aimer unanimement.
Cette unanimite" a bien sa raison d'etre (1, 3, 4): non est hie sine ratione populis
urbibusque consensus sie protegendi amandique reges. Populi et urbes designent
ici sans aucun doute la population tout entiere, tous les ordres constitues. C'est

une sorte de consensus universorum ou de concordia ordinum, pour employer, ä

propos de consensus, le vocabulaire politique de Ciceron. Pour Seneque, c'est
tout! Pas de vision grandiose evoquant la splendeur du princeps, objet du con-



Le mot consensus chez Seneque 45

sensus universorum, comme celle de Neron, aureole, comme dit M. J. Beranger,
dans une 6tude tres fouillee et tres penetrante sur le Refus du pouvoir (Mus. Helv. 5

[1948] 187)4, du consensus par l'auteur de YOctavie, le Pseudo-Seneque (vers 485 sqs.)
Invidia tristis victa consensu pio
cessit: senatus, equitis accensus favor
plebisque votis atque iudicio patrum
tu pacis auctor.

«La sombre envie vaincue par une pieuse unanimite a cede le pas: le senat, les

Chevaliers ont brüle pour toi d'affection», - rappelons-nous: reges amandi sunt -
«les vceux du peuple et le jugement des senateurs (te proclament) l'auteur de la

paix.» Ce texte a le m6rite de preciser le sens de consensus que nous avons rencontre
dans le De dem. 1, 3, 4 et dans le De benef. 5, 4, 3: qu'il s'agisse du consensus
minorum ou du consensus «qui vient des peuples ou des villes», c'est bien l'assen-

timent qu'accordent au chef de l'Etat les trois ordres traditionnels des senateurs,
des Chevaliers et de la plebe (cf. encore ad Polyb. 6, 1).

C'est ce sens que le mot consensus a constamment chez Ciceron, qui a fourni ä

l'epoque imperiale la signification qu'il lui donnait. Cette signification a ete exactement

determinee par un eleve de Gelzer, Hermann Strassburger, qui publia, en
1931, sa these de doctorat sous le titre: «.Concordia ordinumr>. II y montre comment
Ciceron tenta d'introduire dans la vie politique de Rome l'ideal de l'oudvoia, par le

moyen de la concordia ordinum, dont le'consensus bonorum devait etre l'application.
Strassburger nous fait assister aux efforts deployes par Ciceron pour obtenir des

boni, c'est-ä-dire des senateurs, des Chevaliers et de la plebe, ä l'exclusion des

elements perturbateurs, revolutionnaires, improbi, populäres, qu'ils defendissent
deux biens inalienables: la propri6t6 privee et la libertö. Helas! Les improbi,
fauteurs de dissensions - discordia - ont suscite dans l'äme de Ciceron d'ameres decep-
tions. Cependant que de succes, que de triomphes dus au consensus ornnium bono-

ruml II a permis de sauver la Republique.
Consensus populi, consensus civitatis: Tite-Live en voit l'efficacite dans la chute

de la royaute" (2, 2, 9), dans l'Stablissement de consulats comme celui de Quintus
Fabius Maximus, Tite-Live qui, pour rendre l'idee d'unanimite, recourt frequemment

aux expressions: uno animo, communi animo, unanimus.

Auguste se repose sur ce consensus universorum, d'apres un texte celebre, oü il
precise son attitude durant les annees 32-27. Res gestae 34, 1: In consulatu sexto

et septimo postquam bella civilia exstinxeram, per consensum universorum
potitus rerum ornnium, rem publicam ex mea potestate in senatus populique Romani
arbitrium transtuli. Nous adoptons la traduction de M. Beranger: «Quoique je
fusse maitre absolu de la Situation avec l'assentiment universel, j'ai transfere" le

gouvernement de l'Etat ä la libre disposition du senat et du peuple romain.»
II est inutile de rapporter ici les conclusions de toutes les etudes minutieuses, et

4 Voir maintenant J. Beranger, Recherches sur l'aspect ideologique du principat, Schweizerische

Beiträge zur Altertumswissenschaft 5, Bäle 1953, p. 137 et suiv.

4 Museum Helveticum



46 Armand Pittet: Le mot consensus chez Seneque

parfois contradictoires dans leurs conclusions, faites sur le sens exact ä donner ä

consensus. M. Beranger donne les conclusions essentielles, dans son article, des

travaux de von Premerstein, Kolbe, Instinsky5. M. Alföldi a etabli l'equivalence
entre consensus universorum et consensus senat (us) et eq(uitum) ord(inis) p(opuli)-
q(ue) R(omani) d'apres une mödaille que Caligula a fait frapper ä la memoire

d'Auguste. Disons donc, avec M. Beranger, que nous avons affaire avec un «courant
d'opinion», un accord collectif, venant de tous les rangs des citoyens, qui rend la
decision prise par l'empereur opportune et efficace. Le regime imperial, ä Pavenir,
se sentira encore fortifie par le consensus des dieux manifestant leur volonte en
faveur du nouveau princeps. D'apres Tacite, Galba a ete appele" au pouvoir: deo-

rum hominumque consensu (Hist. 1, 15, 2). C'est presque la formule des Actes des

apötres: visum est enim spiritui sancto et nobis (15, 28).
Ainsi le mot consensus, ä cöte de sa signification philosophique, designe poli-

tiquement une force morale sur laquelle s'appuie le chef de l'Etat: c'est comme la

convergence vers lui de toutes les volontes des subordonnes, lui assurant le libre
exercice du pouvoir. Seneque est discret sur ce role du consensus; du moins, nous
a-t-il permis de voir que le grand mouvement republicain dirige par Ciceron a eu

son apogöe ä l'epoque imperiale et que l'heritage de la Republique a 6te pour
l'Empire une source de solidite et de grandeur.

5 Pour Schsedler et Schönbauer, l'expression contient un element juridique. La question
demeure controversee.


	Le mot consensus chez Sénèque : ses acceptions philosophique et politique

