Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Le mot consensus chez Sénéque : ses acceptions philosophique et
politique

Autor: Pittet, Armand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le mot consensus chez Sénéque
Ses acceptions philosophique et politique *

Par Armand Pitet 1, Fribourg

Dans la poursuite de ’étude du vocabulaire philosophique de Sénéque, que j’ai
entreprise il y a quelque vingt ans et dont le cours a été ralenti, interrompu méme
par les circonstances, il est des mots qui n’offrent qu'un intérét restreint et qui
ne retiennent pas longtemps ’attention: ils ne sont pas chargés de sens et n’ouvrent
guére de perspectives sur le développement de la pensée latine et ’histoire de la
culture; d’autres au contraire fournissent une riche matiére & exploiter et nous
introduisent, par leur portée, comme dans ’ame méme de Rome.

Ainsi point n’est besoin de s’attarder, dans le voisinage de consensus, au terme
conciliatio. Ce mot, employé par Cicéron au sens courant de «lien», de «communauté
qui relie entre eux les hommes» (De off. 1, 41, 149; De nat. deor. 2, 31, 78) est
I'équivalent chez Sénéque du terme stoicien oixeiwots. Il désigne, soit pour ’homme
soit pour les animaux, une force intérieure de cohésion, 'instinct de conservation,
une sorte d’amour de soi et de son propre corps, qui assure I'unité de la personne
a travers des 4ges divers, et une existence durable. On lit, en effet, dans la Lettre
@ Lucilius 121, 16: Alia est aetas infantis, pueri, adulescentis, senis; sic, quamuvis
alia atque alia cuique constitutio sit, comciliatio constitutionis eadem est. Con-
cilvatio indique 14 la permanence de la nature humaine & travers la diversité des
ages. On lit encore dans la méme lettre, au § 24, & propos des animaux: primum
hoc instrumentum in lla (scil. anvmalia) natura contulit ad permanendum, [in)
conciliationem et caritatem sui, ou le second terme, par un procédé familier &
Sénéque, comme & Cicéron d’ailleurs, éclaire le premier. Nous avons noté déja
cette synonymie dans notre étude de I’expression caritas susl. C’est & tort assuré-
ment que le Thesaurus méconnait la valeur nettement stoicienne de conciliatio
dans ce passage, alors qu’il n’a pas de peine 4 la découvrir dans le texte de Cicéron,
De fin. 3, 6, 21: prima est enim conciliatio hominis, ad ea quae sunt secundum
naturam.

Concutatio montre comment Sénéque, tout en n’avouant guére sa dépendance
a I’égard de Cicéron, est dans la ligne de son devancier, méme s’il ceuvre comme si
tout était & faire dans 1’établissement du vocabulaire philosophique latin. Conci-
tatio est limité au De ira. Il sert & définir la colére, une excitation de I’dme, qui,
ayant constaté et reconnu I’offense qui a été faite, court volontairement et délibéré-

* Communication présentée au Groupe romand de la Société des Etudes latines, le 16

novembre 1952, & Lausanne.
1 A. Pittet, Essai d’un vocabulaire philosophique de Sénéque, p. 156.

3* Museum Helveticum




36 Armand Pittet

ment & la vengeance. De ira, 2, 3, 5: concitatio animi ad ultionem voluntate et
wudscio pergentss. Cicéron avait déja caractérisé d’une maniére plus philosophique
cette effervescence psychique en affirmant (Z'usc. 4, 10, 24) qu’elle peut devenir
une véritable maladie de I’ame (morbus) et méme un mal chronique (aegrotatio),
deux termes que Cicéron donne expressément comme équivalents des expressions
stoiciennes voorjuara et dopwoTiuata.

Enfin, avant d’aborder 1’étude de consensus, faisons encore une observation que
requiert 1’'usage, si restreint soit-il chez S8énéque, du mot concursatio, ol se révéle
le procédé tout annéen de charger une métaphore d’une fonction philosophique ou
psychologique, comme ici. Substantif verbal du fréquentatif concurso, le terme
concursatio indique une course & la ronde, une série d’allées et venues. Ce sont,
pour Cicéron, les tournées de provinces que font les décemvirs (De leg. agr. 1, 3, 8),
ou encore les songes qui meénent une sarabande (De div. 2, 71, 146); pour Tite-
Live, les soldats en pleine mélée, qui rivalisent de vitesse et d’agitation (30, 34, 2);
et pour Séneéque, les démarches trépidantes des riches en quéte d’argent: occupa-
tiones divitum concursationesque ad divitias euntium (Ep. 17, 9), mais surtout
les bonds d’une &me affolée qui a le gofit de I'agitation turbulente plutét que de
Pactivité véritable: (Ep. 3, b) illa tumultu gaudens non est industria sed exagitatae
mentis concursatio.

Mais venons-en & consensus. Tout autres sont les perspectives qui s’ouvrent
devant nous! Mon propos est de tenter d’établir, en partant de Sénéque pour
remonter & Cicéron, la signification de ce terme dans I’ordre philosophique et dans
un domaine connexe, 1’ordre politique. Des expressions comme consensus hominum,
consensus omnium bonorum, consensus universorum ont sollicité la curiosité de tant
de philologues et d’historiens que nous pécherions par omission en ne donnant pas
I’état actuel de cette question.

|

Considérons d’abord consensus dans son acception philosophique. Conformément
a la méthode que nous avons suivie dans la premiére livraison du Vocabulaire
philosophique de Sénéque, nous partirons des textes oll le mot est pris dans son
sens étymologique et commun, précisé par Ernout et Meillet, d’«accord», d’«assen-
timent», d’«unanimité», pour étudier ensuite les expressions de caractére plus
strictement philosophique. Il nous sera loisible de rapprocher consensus d’expres-
sions paralléles et complémentaires éclairant la valeur sémantique du mot. Nous
noterons aussi au passage tant6t 1’originalité et tantot la dépendance de Sénéque
4 ’égard de ses devanciers dans ce domaine.

a) Consensus

L’emploi du mot consensus, au sens le plus matériel si ’on peut dire, parce qu'’il
évoque une approbation unanime signifiée par des applaudissements au théétre,
se trouve dans la lettre & Lucilius 108, 8, consacrée & 1’enseignement et & I’étude




Le mot consensus chez Sénéque 37

de la vraie philosophie. Sénéque envisage les chances de succés du maitre et la
facilité qu’il a, étant donné la nature de son enseignement, de susciter ’enthou-
siasme de ses disciples: Facile est auditorem concitare ad cupidinem recte; omnibus
enam natura fundamentum dedit semenque virtutum; omnes ad omnia tista naty
sumus. Le maitre de philosophie n’aura qu’a stimuler ses éléves par des praecepta
salutarie qu’il aura soin autant que possible d’énoncer en vers: cum versus inse-
runtur. C'est sur 'autorité de Cléanthe (frg. 487, Arnim) que Sénéque propose ce
moyen de réussite: sensus nostros clariores carminis arta necessitas efficit. Et recou-
rant, comme il aime 3 le faire, & une comparaison, Sénéque transporte Lucilius au
théatre (108, 8) qui retentit des applaudissements d’une foule de spectateurs
unanimes et qu'un vers du mime Publius Syrus a enchantés. On sait quelle source
de plaisir était pour les Romains jusqu’a 1’époque de Sénéque les mimes et la
sagesse piquante qu’ils fournissaient & leur amour de la satire. Non vides, écrit
Sénéque, quemadmodum theatra consonent — le mot, dirait-on, prépare consensus —,
quotiens aliqua dicta sunt quae publice adgnoscimus et consensu vera esse testa-
mur? Au maitre de philosophie donc de pratiquer l’art du poéte comique, de
recourir au langage rythmé de la poésie. Si la valeur de consensus n’est pas ici
proprement philosophique, le mot s’insére tout de méme dans un contexte qui
évoque 'adhésion commune des disciples & ’enseignement du maitre, adhésion
d’autant plus aisée que leurs intelligences, sensus, auront éé éclairées, clariores
facti, par la vérité revétue de poésie?.

b) Consensus multorum — magnus consensus — consensus hominum —
consensus humani generts

Unanimité de sentiments, opinions et jugements communs, accord collectif: tel
est le sens qu’il faut donner aux expressions : consensus multorum, magnus consensus,
consensus hominum, consensus humani generis, que I'on rencontre chez Sénéque.

Voici tout d’abord un passage de la lettre & Lucilius 102, ol Sénéque traite de
la valeur morale de la renommée, fama, gloria, laus, claritas. Le texte touche sans
doute & la politique, mais son caractére général reléve de I'éthique. C’est un débat
essentiel 4 la morale stoicienne: faut-il compter la renommée parmi les biens ? Or,
au cours d’un développement prolixe surgit la question suivante: suffit-il, pour
assurer sa renommée, de la seule voix de ’homme de bien (vir bonus) ? Sénéque
répond naturellement que 'accord d’une multitude d’hommes illustres et en vue
est indispensable. 11 recourt & cet effet une premiére fois, au § 8, au verbe consen-
tire et, au § 12, & sdem sentire, avec leur contraire dissidere (§ 12): consentire
wn hoc plures insignes et spectabiles viri debent, ut claritas sit. Et un peu plus loin,
dans un de ces développements redondants, qui lui sont familiers, il réitére son
exigence et déclare: (gloria) consensum multorum erigit. Cicéron parle d’une
maniére similaire du multstudinis consensus (De leg. 1, 17, 47).

® N’y aurait-il pas la une justification du fréquent recours de Sénéque a Vu‘gﬂe dans ses
exposés ? Ainsi Bergson aime-t-il emprunter ses images & la poésie.




38 Armand Pittet

Avec magnus consensus, le cercle de I'unanimité s’élargit. Il s’agit maintenant
de I’accord, de I'opinion générale, du jugement unanime de la société, plus précisé-
ment, ici, d’'une communion de pensée dans le mal: De otio 1, 1: Nobis magno
consensu vitia commendant (homines). Sénéque confesse discrétement son mépris
pour la société corrompue et corruptrice dans laquelle il vit et dont il fait un sombre
tableau dans le premier livre du De benef. (1,9, 4): «8i ’on n’est mis en vue par
aucune maitresse, sil’on ne fournit pas de pension 4 la femme d’un autre, on passe
parmi les matrones pour un pauvre bougre, une crapule et un détrousseur de ser-
vantes. De 13 vient que I’adultére est devenu la forme la plus authentique des
fiangailles, que veuvage et célibat sont la régle générale» — in consensu viduitas
coelibatusque. A Sérénus, qui achéve sa conversion de 1’épicurisme au stoicisme,
Séneque démontre tout au long du De otio qu’il faut se retirer d’une société ot,
d’un commun accord, on encourage au vice. Et le premier mot du dialogue, dans
I’état mutilé ol nous possédons le De otio, condamne cette triste société humaine:
nobis magno comsensu vitia commendant (homines) ... singuli meliores ervmus
(De otio 1, 1): «isolés, nous serons meilleurs.»

Cicéron utilise aussi la formule: magnus consensus (Ep. ad fam. 10, 13, 1). On
trouve encore chez lui maximus consensus (Phil. 5, 11, 30), summus consensus
(Pro Mil. 9, 25), incredibilis consensus (Pro Sest. 16, 36), singularis consensus, au
sens de «merveilleux», «étonnant» (4d Fam. 1, 9. 13).

Tout de méme Sénéque est d’avis que dans cette foule dangereuse pour I'inté-
grité du sage, les grands exemples, nés d’'une mauvaise fortune, — nous traduisons
icl un passage du De providentia, dédié & Lucilius (3, 4) — ne laisseront pas de pro-
voquer parmi les hommes qui aspirent au bonheur (De vit. beat. 1, 1) une commune
admiration, une approbation unanime. Ainsi tout le monde sera d’accord pour
reconnaitre que Caton d’Utique, en dépit, dit Sénéque, des terribles inimitiés des
puissants: Pompée, César et Crassus, connut la félicité parfaite: quod ad Catonem
pertinet ... summam illi felicitatem contigisse consensus hominum fatebitur. Ce
consensus hominum, que nous retrouverons plus loin, dans un contexte de carac-
tére politique (ad Polyb. 6, 1), Sénéque considére qu’il n’est pas un argument de
minime importance: non leve momentum apud nos habet consensus hominum
(Ep. 1117, 6). Cicéron en signalait déja le poids: magnas utilitates adipiscimur
conspiratione hominum atque consensu (De off. 2, 5, 16). Mais il écrit aussi
consensus omnium: ommnium consensus naturae vox est (Tusc. 1, 15, 3b),
ommium quast consensus (De orat. 3, 6, 21).

L’idée du consentement universel trouve chez Sénéque son expression adéquate
dans une formule que Cicéron n’emploie jamais et qu’on rencontre cependant, &
c6té de Séneéque, chez Tacite (Hist. 1, 30): consensus humant generss. La formule
se trouve une fois chez Sénéque, au livre IV des Nat. Quaest., praef. 19. Avant
d’expliquer & Lucilius le caractére singulier du Nil, Sénéque fait, sous forme de
portrait, I’éloge de son ami. C’est de nouveau pour lui 'occasion propice de con-
damner impitoyablement le monde dans lequel il vit et dont Lucilius précisément




Le mot consensus chez Sénéque 39

se distingue. Il emprunte & Virgile, & Ovide, & Ménandre des lieux communs sur la
malice des hommes, & la maniére des suasoires, & laquelle Séneque est accoutumé.
Il dit en passant son admiration pour le poéte grec qui maudit le genre humain
porté d’un mouvement unanime vers le mal: detestatus (c’est Ménandre) consen-
sum humani generis tendentis ad vitia. Nous ’avons noté, Cicéron n’use jamais
de cette formule, mais il recourt & plusieurs expressions équivalentes et dans des
textes dépourvus de caractére politique: omnium gentium consensus (De div. 1, 1),
totius munds consensus (De nat. deor. 3, T, 18), consensus nationum omniwum ( Tusc.
1, 16, 36). Ce qui frappe dans ces emplois de Cicéron et de Sénéque, c’est le recours
fréquent & I'idée du consentement universel, & I’opinion publique. La vie quoti-
dienne des Romains est trés dépendante des sentiments collectifs. La psychologie
de la foule occupe une grande place dans les préoccupations des écrivains, chez
Tite-Live notamment. On peut mépriser le vulgaire, on peut tdcher de se distinguer
de la masse, il faut absolument tenir compte de sa fagon de voir et de penser. Les
constatations que nous ferons bientdt sur la portée politique du consensus con-
firmeront ces observations. Méme en définissant le sens de consensus dans son
acception et ses emplois proprement philosophiques, Sénéque, pas plus que Cicé-
ron, comme nous allons le voir, ne se détache de cette idée d’'unanimité et de con-
sentement universel qui régit pour une large part nos pensées et nos actes: non
eve momentum habet apud nos consensus hominum (Ep. 117, 6).

¢) Consensus, terme philosophique

Nous trouvons, dans I’ccuvre de Sénéque, quatre textes ol le philosophe tache
d’analyser et de définir le sens et la portée philosophiques de consensus. Nous les
interprétons selon un plan qui tient compte de leur degré d’importance.

1. Notons d’abord un passage de la Consolation a Helvia (5, 6). Sénéque, exilé
en Corse, affirme & sa mére, qui ne se console pas de son absence infamante, qu’il
n’est pas malheureux. L’adversité n’écrase que celui qu’ont dégu les temps heureux.
Il n’est pas de ceux-13. D’ailleurs le mal — malum —, c’est 'opinion publique qui
lui donne un visage terrifiant et dur. Opinio vulgi: c’est, dans ce texte, la premiére
expression pour traduire le sentiment de la collectivité, laquelle est suivie de
persuasio, son équivalent, dans le contexte, puis de consensus, qui prend, dans le
voisinage des deux autres termes, toute sa signification. Il faut remarquer que
Sénéque est probablement le premier écrivain latin & donner & persuasio le sens
de «croyance», d’«opinion». Quintilien et Suétone le suivront. Voici donc le texte
de Sénéque: Verbum (mali) quidem ipsum persuasione quadam et consensu
1am asperius ad aures venit. Sans doute qu’a c6té du besoin de précision et du souci
de la nuance, il y a aussi, dans la redondance, une loi de la rhétorique & laquelle
Sénéque est tout naturellement astreint. A c6té du style coupé et bref, il aime les
rythmes amples et les belles cadences. Le x@Aov a ici une allure majestueuse. Ce
procédé de la redondance oratoire, nous pouvons l’observer dans les textes paral-
léles de Cicéron.




40 Armand Pittet

2. Ce n’est pas tout. Voici, & c6té d’opinio et de persuasio, repris dans le deuxiéme
texte que nous signalons, lettre ¢ Lucilius 117, 5-6, le mot praesumptio; c’est la
modAqyig stoicienne, idée innée, antérieure & I’expérience, intuition, dirons-nous,
qu’ont les hommes de certaines vérités. Le mot non plus n’est pas attesté, en tout
cas en ce sens, avant Sénéque. Chez Tertullien, il deviendra un «préjugén».

Considérons les texte de Séneque: multum dare solemus praesumptioni omnium
hominum. Cette remarque est la conclusion d’un développement ol Sénéque dé-
clare n’étre pas personnellement d’accord avec la pensée de I'Ecole: Ego non idem
sentio. 11 s’agit de la distinction que font les stoiciens entre les termes expetendum,
«le bien qui est & désirer», et expetibile, «qui est désirable», mot qui désigne ce
qui nous échoit quand nous avons poursuivi le bien. C’est pour Sénéque une dis-
tinction oiseuse, sans compter qu’elle oblige & torturer la langue latine en forgeant
le mot expetibile. Néanmoins Sénéque suivra dans son exposé I'opinion de la
majorité: multum dare solemus praesumptions ommium hominum, ou ommnes est
limité aux maitres de I’Ecole. Et toujours suivant le méme procédé du doublet,
il ajoute: apud nos veritatis argumentum est aliquid omnibus viders. Dés lors appa-
rait en pleine lumiére le sens de consensus qui vient tout de suite, dans un développe-
ment sur ’éternité des dmes: cum de animarum aeternitate disserimus, non leve
momentum apud nos habet consensus hominum. Homines, omnes homines:
il g’agit de 'unanimité d’une école ou de plusieurs écoles philosophiques ou du con-
sentement’de ’humanité tout entiére, comme lorsqu’il est question de l’existence
des dieux. C’est encore dans la méme lettre: omnibus insita de dis opinio est.

3. Dans cet effort pour traduire de fagon exhaustive le contenu de consensus,
Sénéque va plus loin encore, selon le procédé bien latin du jeu de mots ou de
Pallitération. Il a ici pour maitre Cicéron, qui a déja rapproché les termes concentus
et consensus (De div. 2, 14, 34). Opposant les réalités de la nature aux pratiques
déraisonnables et inefficaces de la divination, Cicéron demande: Qua ex coniunc-
tione naturae et quasi concentu alque consensu ... convenire potest ... fissum
secoris cum lucello meo? — « Quel lien, quelle harmonie, quel accord naturels peut-il
y avoir entre la fissure d’un foie et un petit profit que je fais » S8éneéque lui aussi
considére le consensus comme un concert, une harmonie de sentiments. Il écrit,
au Vle livre du De benef. 30, 3: «Ce qui manque & ceux qui possédent tout, c’est
sans doute quelqu’un qui leur dise la vérité et qui délivre I’étre humain, étourdi
par les mensonges dé son entourage, de la ‘conspiration’ et du ‘concert’ des
impostures: Quid omnia possidentibus desit: scilicet ille, qus verum dicat et hominem
tnter mentientes stupentem ... vindicet a consensu concentuque falsorum. Il s’agit
donc d’une unanimité dans le mal bien orchestrée. En adoptant ici la traduction
de Préchac qui rend consensus par conspiration, nous sommes amenés & songer
34 un texte de Cicéron qui utilise, comme synonyme de consensus, conspiratio (De
fin. 5, 23, 66): conspiratio consensusque virtutum, et qui recourt a la redon-
dance et au doublet.

4. Jusqu’ici nous n’avons pas encore rencontré de texte olt le mot consensus soit




Le mot consensus chez Sénéque 41

analysé dans sa signification profonde, dans son «intériorité». Sénéque est resté
a la périphérie. Mais voici un passage tout pénétré de la doctrine psychologique
des Stoiciens, o1 le philosophe tente de dire ce qu’est la nature du consensus. Le
terme lui-méme n’est d’ailleurs exprimé qu’au point culminant, & ’apogée d’un
développement trés riche, ol Sénéque prodigue les termes similaires. C’est au
chapitre 8 du De vita beata §§5 et 6. L’idéal du sage, rappelle Sénéque, est d’at-
teindre le souverain bien (summum bonwm). Pour y parvenir, I’ame doit étre
maitresse de ses passions et d’elle-méme: mens nostra illorum (sensuum) et sus
potens sit. De cette fagcon se réalisera «l'unité de ses énergies» et «I’accord de ses
facultés»: hoc modo una efficietur vis et potestas concors. Qu'on retienne bien
ces deux termes una vis et concors. Ils sont repris par les mots wnitas et concordia,
deux mots fréquemment employés par Cicéron déja pour exprimer I’harmonie
intérieure de ’dme, condition du consensus ou son équivalent. Conséquence de
cette unité d’énergies et de cet accord : une raison siire d’elle-méme, sans dissensions
intérieures: ratio vlla nascetur .. non dissidens. Encore un de ces mots qui par
contraste font mieux ressortir la valeur de concors et éclairent aussi la notion de
consensus: dissidens et dissensio sont souvent les opposés de concors et concordia,
chez les deux philosophes latins.

Mais voici qu’arrive, dans le développement ascendant vers consensus, un autre
terme préparatoire: consentire, appuyé avec une sorte de réserve par un mot plus
concret, plus évocateur et qui fait de nouveau allitération: concinere. Les deux
verbes servent & caractériser 1’état de ’dme libérée de ses passions: (mens) cum
se disposuit et partibus suis consensit, et, ut ita dicam, concinuit: «quand ’dme
s’est réglée, qu’elle est «bien ordonnée» dans ses parties et, pour ainsi dire, «har-
monisée», elle atteint le souverain bien: summum bonum tetigit. Et c’est alors,
sur un ton victorieux, la conclusion, 'apogée du développement: quare audaciter
lucet profitearts summum bonum esse animi concordiam: «Ainsi peux-tu déclarer
— Sénéque s’adresse a son frére Novatus, adopté par le rhéteur Junius Gallion -
que le souverain bien est 1harmonie’ de 1’dme.» Il poursuit: virtutes enim <bv
esse debebunt ubi consensus atque unitas erit: dissident vitia. — «Les vertus
devront se trouver 1 ot régnent I“entente’ et 1“unité’; les vices ne sont que dis-
sension.»

On le voit, consensus, terme philosophique, dans la doctrine stoicienne, est
synonyme de concordia et d’unitas. Il désigne I’harmonie établie dans I’ame par
la maitrise de la raison sur les sens. Dissidere, par contre, opposé & consentire,
exprime les tiraillements intérieurs d’une 4me quin’a pas su vaincre ses passions,
et dissensio I'état d’instabilité qui résulte de I’activité des passions, opposé & 1’état
d’harmonie intérieure exprimé par consensus ou concordia: 1’'opposition concordia
et dissensio est formellement exprimée dans le De ira 1, 3, 6. Nul doute que, pour
un développement comme celui que nous venons d’analyser, S8énéque ne dispose
de formules cicéroniennes. Car nul plus que Cicéron n’a recouru & la notion de
concordia pour parler de I'idéal moral et aussi, comme nous le verrons encore, de




42 Armand - Pittet

'idéal politique. Pour exprimer I’équilibre intérieur de 1’dme, Cicéron écrit, par
exemple, De fin. 1, 14, 47: quia (temperantia) — c’est précisément la vertu du juste
milieu — pacem anmimis afferat et eos quasi concordia quadam placet et leniat;
ou encore, De fin. 3, 6, 21: sumul vidit ... rerum agendarum ordinem — ¢’est ’activité
morale de ’homme de bien - ez, ut ita dicam, concordiam. Sénéque donnel’'impres-
sion d’&tre un écho fidéle de Cicéron; mais il semble étre le premier & avoir chargé
le mot consensus de toute la signification de concordia, d’unitas et de pax. Par con-
tre il n’a pas repris la formule cicéronienne: consensus naturae. Mais qu’on se
garde d’'une méprise! En dépit des apparences, consensus naturae n’est pas, chez
Cicéron, la transposition latine du principe fondamental du stoicisme : duoAoyovuévewg
7] @doet {ijy, ou ouoioyia. Ces notions d’éthique stoicienne ont leurs correspondants,
chez Cicéron et chez Sénéque, dans concordia, convenientia, pax ou dans la locu-
tion consentire naturae. L’étude de Marin O. Liscu sur La langue de la philosophie
morale de Cicéron (Belles-Lettres 1930) et celle de Robert Fischer: De usu vocabu-
lorum apud Ciceronem et Senecam philosophiae graecae vnterpretes (Frib. Br. 1914)
établissent avec stireté cette équivalence. Un texte comme le suivant, emprunté
3 la lettre 66 & Lucilius § 41, ne laisse subsister aucun doute: bonorum unum
propositum est consentire naturae: «les vrais biens procédent de ce principe:
‘se conformer & la nature’» (cf. aussi Ep. 107, 7; 118, 12 et Cic. De fin. 3, 14, 45).
Mais Fischer n’avait précisément pas & noter, selon son propos, la formule de
Cicéron, étrangere & Sénéque, consensus naturae, car elle n’entre pas dans le voca-
bulaire de la philosophie morale. Il s’agit au fond de cosmologie. Cicéron donne
d’ailleurs lui-méme son équivalence grecque, cvumddeia, dans deux textes, ol
consensus naturae désigne manifestement la cohésion, le lien physique qui tient
ensemble les éléments constitutifs du »douos ou de la nature®. De nat. deor. 3, 11,
28: Illa (natura) cohaeret et permanet naturae viribus, non deorum, estque in
ea iste quasi consensus, quam ovunddeiay Graect vocant. Cette réflexion de Cotta
a Balbus est précédée de quelques termes qui fournissent l'interprétation de
consensus: tlla mihi placebat oratio (entretien) de convenientia consensuque
naturae: les termes sont synonymes. Cotta continue: quam (naturam) gquasi
cognatione continuatam conspirare dicebas. Quel effort d’expression et quel appro-
fondissement du concept! Autant de mots qui rendent claire une pensée difficile
4 exprimer.

Voici le second texte: De dwv. 2, 14, 34, dont nous avons déja fait mention &
cause du jeu de mots consensus et concentus. Cicéron s’applique & démontrer a son
frére Quintus, qu’il considére pour les besoins de la cause comme un partisan de
la divination, 'inanité de cet art qui est en contradiction avec la nature. La divina-

3 Dans leur commentaire de Lucréce III 168-176, Ernout et Robin révélent 1’origine
épicurienne de ce terme: pour Epicure, cette cvunddeia «résulte de I'union congénitale du
corps et de I’ame, le premier fournissant la condition nécessaire de la sensibilité en tant qu’il
recouvre et enveloppe les atomes qui composent I’ame, la seconde communiquant & son
tour au corps une partie au moins de sa sensibilité». D’oli, chez Lucréce, les expressions, &
propos de I’ame: pariter fungs cum corpore; una consentire nobis sn corpore.




Le mot consensus chez Sénéque 43

tion n’aurait quelque chance de justification que si elle était en accord avec 'ordre
naturel. Mettant en rapport la consultation des viscéres des animaux avec la
réponse de ’haruspice annongant un gain, Cicéron s’écrie: Qua ex coniunctione
naturae et quasi concentu atque consensu — ol consunctio permet de mieux saisir
la valeur de consensus — quam ovunddciav Graeci appellant, convenire potest aut
fissum tecorss cum lucello meo, aut quaesticulus cum caelo, terra, rerumque natura?
A cette signification de consensus — ovumddeia — nous rattacherons, a titre de simple
renseignement, un texte de Lucréce concernant les rapports entre ’dme et le corps,
3, 740: «Les &mes ne construisent pas pour elles un corps et des membres. Elles ne
peuvent pas s’introduire dans des corps achevés, car elles ne pourraient former
~ avec eux un tissu bien serré, ni réaliser avee eux la ‘cohésion’ ou I’accord de leurs
sensations.»

Nec tamen est ut qui perfectis insinuentur

corporibus; neque enim poterunt subtiliter esse

conexae, neque consensu contagia fient.

Et pour revenir & Séndque, voici le terme consensus employé dans les Nat.
Quaest. 2, 4, 1, ol consensus signifie manifestement la cohésion existant entre les
trois grandes divisions de 'univers: le ciel, I’air et la terre. L’élément de cohésion
ou de consensus sort des exhalaisons humides qui se communiquent de part en
part: Hic (aer) est emim qui coelum ferramque coneclit, ... separat quia medius
intervenit; wungit, quia utrique per hunc tnter se consensus est.

Nous pouvions donc affirmer légitimement, au début de notre exposé, que
consensus est un de ces termes qui ouvrent des perspectives sur la pensée latine.
En partant du sens commun, banal, dirons-nous, de consensus, nous avons ren-
contré le mot dans des locutions qui nous ont fourni quelques réflexions sur la
pensée et le style de Sénéque, pour aboutir & I'emploi plus original du terme. Il
nous a permis de connaltre quelques aspects du stoicisme et de la psychologie de
Sénéque, comme aussi son souci de clarté, sa richesse d’expression. Il nous reste
3 étudier briévement les emplois de consensus dans I'ordre politique. La encore
nous irons & la rencontre de Cicéron pour trouver entre les deux I’empereur
Auguste dont la politique a eu pour secret de s’appuyer sur le consensus univer-
sorum. |

_ II

Rien d’étonnant d’ailleurs que nous ayons maintenant quelques observations
4 faire sur le sens politique de consensus dans I’ceuvre de Sénéque; encore n’y
trouverons-nous pas des formules comme consensus populi Romani, consensus
omnium bonorum, consensus universorum, qui ont sollicité la sagacité des philo-
logues, des juristes, des historiens. MM. A. Alf6ldi et J. Béranger sont des spécia-
listes de la question. Je ne saurais apporter, & propos de Sénéque, rien de nouveau
aux réponses qu’ils ont données & ce probléme. Mélé intimement aux sombres mys-
téres et aux malheurs de la cour de Claude et de Néron, Sénéque a écrit des ouvrages




44 Armand Pittet

inspirés directement ou indirectement par les circonstances politiques: le De con-
stantia saprentis, les Consolations & Helvia et & Polybe, le De clementia. Le De
beneficivs se souvient encore de la méchanceté de I'empereur qui a mérité de Sé-
néque la satire de I’ Apocoloquintose. A travers ces ouvrages, quelques rares emplois
de consensus méritent notre attention.

1. Tout d’abord un texte tiré du De const. sapientis 4, 1: «Le sage, dit Séneque,
est inaccessible aux outrages; ceux qui lui viendraient notamment des puissants ne
sauraient 1’ébranler.» On voit I'actualité de cette réflexion. Le dialogue a sans
doute été écrit durant 1’exil, en 41 ou 42. L’allusion au régime claudien est claire,
d’autant que ces puissants, potentes, sont enflés d’orgueil par le pouvoir: imperio
editi, et, 8’ils se maintiennent au pouvoir, c’est en vertu de I’asservissement con-
senti, unanime de leurs sujets: Potentes, imperio editi et consensu servientium valids.
Le pouvoir des tyrans est rendu plus absolu par I’asservissement des subordonnés.

2. Le consensus minorum dont parle le De benef. 5, 4, 3, n’a pas ce caractére de
lacheté. Il s’agit d’une sujétion normale aux chefs honnétes, qui gouvernent pour
le bien commun et dont le pouvoir est affermi par I’acceptation unanime des infé-
rieurs. Cette soumission consentie par tous est indispensable & 1’exercice du pou-
VOIr: 7eges et principes ... quibus tamen potest opera navar: et quorum tlla excellens
potentia per minorum consensum ministeriumgque constant. On remarquera
que Sénéque est plein de respect ici pour I'autorité constituée, qui est d’une
qualité hors pair: excellens potentia et qui a droit & notre service: mintsterium. 1l 1a
désigne par une formule toute faite qui est entrée dans le domaine littéraire: reges
et principes. 11 s’agit pour lui de donner une portée générale & ses considérations.
Le princeps au pouvoir est sans doute au nombre de ces reges et principes, les souve-
rains, que les subordonnés ont pour tache de soutenir. En parlant du rex, Sénéque
pense & la théorie hellénistique de la royauté; les principes doivent étre eux aussi
ornés des qualités royales, qui les rendent dignes du pouvoir.

3. Il ne suffit pas d’ailleurs de soutenir I'autorité du souverain: «il faut la pro-
téger contre ses ennemis et ’aimer.» C’est la déclaration que fait Sénéque dans le
De clem. 1, 3, 4. Quand on lit cet texte on ne peut pas ne pas penser 4 ’homme qui a
fait la triste expérience du régne de Claude et qui veut prévenir son protégé, Néron,
des écarts oll peut se perdre un princeps. Il lui propose comme idéal 1a clémence, en
recourant & la méme formule littéraire: rex et princeps: nullum ... clementia ex
omnibus magis quam regem aut principem decet (1, 3, 3). Cette vertu de clé-
mence suscitera I’amour des sujets et leur dévouement jusqu’au péril de leur vie.
On verra des peuples et des villes défendre leurs rois et les aimer unanimement.
Cette unanimité a bien sa raison d’étre (1, 3, 4): non est hic sine ratione populis
urbibusque consensus sic protegends amandique reges. Populi et urbes désignent
ici sans aucun doute la population tout entiére, tous les ordres constitués. C’est
une sorte de consensus universorum ou de concordia ordinum, pour employer, &
propos de consensus, le vocabulaire politique de Cicéron. Pour Sénéque, c’est
tout! Pas de vision grandiose évoquant la splendeur du princeps, objet du con-




Le mot consensus chez Sénéque 45

sensus uniwersorum, comme celle de Néron, auréolé, comme dit M. J. Béranger,
dans une étude treés fouillée et trés pénétrante surle Refus du pouvoir (Mus. Helv. 5
[1948] 187)%, du consensus par]’auteur del’Octavie, le Pseudo-Sénéque (vers 485 sgs.)

Invidia tristis victa consensu pio

cessit: senatus, equitis accensus favor

plebisque votis atque wudicio patrum

tu pacis auctor.
«La sombre envie vaincue par une pieuse unanimité a cédé le pas: le sénat, les
chevaliers ont briillé pour toi d’affection», — rappelons-nous: reges amandi sunt —
«les veeux du peuple et le jugement des sénateurs (te proclament) 'auteur de la
paix.» Ce texte a le mérite de préciser le sens de consensus que nous avons rencontré
dans le De clem. 1, 3, 4 et dans le De benef. 5, 4, 3: qu’il s’agisse du consensus
manorum ou du consensus «qui vient des peuples ou des villes», c’est bien 1’assen-
timent qu’accordent au chef de I’Etat les trois ordres traditionnels des sénateurs,
des chevaliers et de la plébe (cf. encore ad Polyb. 6, 1).

C’est ce sens que le mot consensus a constamment chez Cicéron, qui a fourni 4
I’époque impériale la signification qu’il lui donnait. Cette signification a été exacte-
ment déterminée par un éléve de Gelzer, Hermann Strassburger, qui publia, en
1931, sa thése de doctorat sous le titre: «Concordia ordinump». I1 y montre comment
Cicéron tenta d’introduire dans la vie politique de Rome I’idéal de I’dudvota, par le
moyen de la concordia ordinum, dont le consensus bonorum devait &tre ’application.
Strassburger nous fait assister aux efforts déployés par Cicéron pour obtenir des
bont, ¢’est-a-dire des sénateurs, des chevaliers et de la plébe, & I'exclusion des élé-
ments perturbateurs, révolutionnaires, smprobi, populares, qu’ils défendissent
deux biens inaliénables: la propriété privée et la liberté. Hélas! Les improbr, fau-
teurs de dissensions — descordia — ont suscité dans ’ame de Cicéron d’améres décep-
tions. Cependant que de succés, que de triomphes dus au consensus omnium bono-
rum! Il a permis de sauver la République.

Consensus populi, consensus civitatis: Tite-Live en voit 1’efficacité dans la chute
de la royauté (2, 2, 9), dans I’établissement de consulats comme celui de Quintus
Fabius Maximus, Tite-Live qui, pour rendre I'idée d’unanimité, recourt fréquem-
ment aUX eXpPressions: uno animo, COMMUN animo, UNanimus.

Auguste se repose sur ce consensus universorum, d’aprés un texte célébre, ou il
précise son attitude durant les années 32-27. Res gestae 34, 1: In consulatu sexto
et septimo postquam bella civilia exstinxeram, per consemnsum universorum
potitus rerum omnium, rem publicam ex mea potestate in senatus populique Romani
arbitrium transtuli. Nous adoptons la traduction de M. Béranger: « Quoique je
fusse maitre absolu de la situation avec ’assentiment universel, j’ai transféré le
gouvernement de ’Etat & la libre disposition du sénat et du peuple romain.»
Il est inutile de rapporter ici les conclusions de toutes les études minutieuses, et

4 Voir maintenant J. Béranger, Recherches sur U'aspect idéologique du principat, Schweize-
rische Beitrige zur Altertumswissenschaft 5, Bile 1953, p. 137 et suiv.

4 Museum Helveticum




46 Armand Pittet: Le mot consensus chez Sénéque

parfois contradictoires dans leurs conclusions, faites sur le sens exact & donner &
consensus. M. Béranger donne les conclusions essentielles, dans son article, des
travaux de von Premerstein, Kolbe, Instinsky5. M. Alf6ldi a établi I’équivalence
entre consensus universorum et consensus senat(us) et eq(uitum) ord(inis) p(opulz)-
q(ue) R(omani) d’aprés une médaille que Caligula a fait frapper & la mémoire
d’Auguste. Disons donc, avec M. Béranger, que nous avons affaire avec un «courant
d’opinion», un accord collectif, venant de tous les rangs des citoyens, qui rend la
décision prise par I’empereur opportune et efficace. Le régime impérial, & I'avenir,
se sentira encore fortifié par le consensus des dieux manifestant leur volonté en
faveur du nouveau princeps. D’apres Tacite, Galba a été appelé au pouvoir: deo-
rum hominumque consensu (Hust. 1, 15, 2). C’est presque la formule des Actes des
apdlres: visum est entm spiritur sancto et nobis (15, 28).

Ainsi le mot consensus, 4 c6té de sa signification philosophique, désigne poli-
tiquement une force morale sur laquelle s’appuie le chef de ’Etat: ¢’est comme la
convergence vers lui de toutes les volontés des subordonnés, lui assurant le libre
exercice du pouvoir. Sénéque est discret sur ce rdle du consensus; du moins, nous
a-t-il permis de voir que le grand mouvement républicain dirigé par Cicéron a eu
son apogée & ’époque impériale et que I’héritage de la République a été pour
I’Empire une source de solidité et de grandeur.

5 Pour Schedler et Schonbauer, I'expression contient un élément juridique. La question
demeure controversée.




	Le mot consensus chez Sénèque : ses acceptions philosophique et politique

