Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Uber Euripides' Hiketiden

Autor: Zuntz, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Euripides’ Hiketiden *

Von Giinther Zuntz, Manchester

Wir wollen uns nicht mit Vorbemerkungen aufhalten. Wir alle kennen (mehr
oder weniger) dies einfache Stiick von den besiegten Argivern, die durch Theseus’
Hilfe die Leichen ihrer Gefallenen von den Thebanern zuriickerhalten; wir wissen,
da8 es in der allgemeinen Schitzung sehr niedrig rangiert («eigentlich iiberhaupt
keine Tragodie») und dal} es diese schlechte Zensur A. W. Schlegel verdankt. « Ein
Gelegenheitsstiick, das nur als Schmeichelei gegen die Athener Gliick machen
konnte» ; «Theseus erscheint darin anfangs nicht liebenswiirdig»; er ist «kein
tragischer Held»; «den Charakteren mangelt psychologische Vertiefung»; «die
Handlung ist primitiv» — dergleichen haben wir, von Schlegel und seinen Nachfol-
gern, oft, allzu oft gehort. Selbst die Verteidiger der Hiketiden sind abhingig von
Schlegels Urteil. Horen wir etwa H. Grégoire!: «Ein rein politisches Stiick», sagt
er, «selbst wenn (!) es aktuell ist, riskiert, einen Teil des Publikums ungeriihrt zu
lassen; daher hat sich Euripides sichtlich angestrengt, das Interesse zu verstirken
mit allen Mitteln, deren er fahig war.» «Der Stil der ‘Hiketiden’», sagt Grégoire,
«ist hochst gepflegt; das Stiick ist reich an eindrucksvollen Formulierungen und
Maximen; Anspielungen auf die philosophischen, religiosen, politischen und mili-
tirischen Debatten des Tages begegnen auf Schritt und Tritt ...» In der Leichen-
rede des Adrast «bringt der Dichter eine zeitgenossische Zeremonie auf die Biithne
und iiberrascht seine Zuhérer mit neuen Portréts der gefallenen Helden» (hier spukt
wieder Schlegel); und wenn allzu viel Rhetorik und Politik sie zu ermiiden droht,
offeriert er ihnen (zur Abwechslung) die pathetische Episode von Euadnes Selbst-
mord (wieder wie Schlegel). «Das Ganze konnte seinen Effekt nicht verfehlenn;
denn mit den Bildern der Schutzflehenden am Altar und dann des Theseus in
Waffen mit seinen Kriegern, dann der Prozession mit den Totenbahren und
schlieBlich der Kinder mit den Urnen — lieferte Euripides «une piéce & grand
spectacle».

So weit konnte Euripides hier also etwa mit Meyerbeer rivalisieren. Aber: was
liegt uns schon an einem «grand spectacle» ? Was an rithrenden Extraszenen ¢ Und
was an wohlgeformten Sentenzen und aktuellen Anspielungen ? Schlegel hat seine
Nachfolger verhindert, das Stiick als ganzes und in seinem Eigenrecht zu ver-
stehen. Man sah leicht, und richtig, daB den Hiketiden das fehlt, was die meisten
anderen Tragddien geben: dramatische Verwicklung, tragische Helden, Psycho-

* Vortrag, der im Juli 1954 in Hamburg und im September in Kopenhagen gehalten
wurde. Inhaltlich beruht er grofenteils auf dem ersten Kapitel meines Buches The Political
Plays of Euripides, das demnéachst bei der Manchester University Press erscheinen soll.

1 In der Vorrede zu seiner Ausgabe.




Uber Euripides’ Hiketiden 21

logie ... und von dieser negativen Feststellung aus urteilte, verurteilte oder ent-
schuldigte man.

Kein Ding ist angemessen definiert mit der Feststellung, was es nicht ist.
Seien wir denn positiv; versuchen wir zu beschreiben, was die Hiketiden sind.

- Ihr Gegenstand ist: {xeoia: Mensch bittet Mensch um Hilfe. Lassen Sie uns ein
wenig bedenken, was dieser zentrale Vorwurf bedeutet. Ein Teil bittet — der andere
gewihrt, oder versagt. Warum ? Der Bittende bittet um das, woran ihm liegt,
weil er es aus Eigenem nicht erlangen kann; d. h. er kann den Gegenwert — in
Leistung, Kraft oder Mitteln — nur unzuléinglich oder iiberhaupt nicht erstellen.
Was denn konnte den anderen veranlassen, der Bitte nachzukommen ? Ersieht er
sich einen direkten Vorteil, so verwandelt sich die Situation der ixecia in die einer
Interessengemeinschaft; Hilfeleistung in Allianz. Ersieht er sich keinen Vorteil -
wohl: was konnte ihn dann noch zum Handeln veranlassen ?

Also: diese Situation, das Ansprechen um Hilfe, stellt unmittelbar die Frage
nach den Motiven fiir menschliches Handeln, und zwar in reinster Form. Wo nidm-
lich dein Handeln abhéngt von einem simplen Kalkiil von Vorteil und Nachteil,
da besteht kein Problem; noch auch, wo harte Notwendigkeit dein Handeln oder
Nichthandeln diktiert. Wirst du aber um Hilfe angegangen, so sollst du dich ein-
setzen, anstrengen, vielleicht gefdhrden — und nicht nur dich selbst, sondern (wohl
stets) auch andere, die an dir hangen — ohne Not und ohne offenbaren Gewinn.
Warum tust du das? Oder warum lehnst du’s ab ? Ein Drama, dessen Zentrum
ixeola ist, hat unvermeidlich eben dies zentrale ethische Problem zum Gegenstand:
das Problem menschlichen Handelns, seine Motive und seine Folgen — und zwar
des Handelns mit Bezug auf andere. Es gibt in der Tat kein andres. Der Mann
im Mond hat keine ethischen Probleme; dies Problem besteht, seit es mehr als
einen Menschen auf der Erde gibt. Der Gegenstand der Hiketiden wire so weilt
also: die Normen des Handelns von Mensch in bezug auf Mensch.Nun geht hier
ein Staat den andern Staat um Hilfe an; eine Gemeinschaft die andere. Das Pro-
blem des Handelns ist fundamental das gleiche: wenn Hinz den Kunz um Hilfe
bittet, so mufl Kunz noch andres erwéigen als seine Neigung und seinen Vorteil -
denn Kunz ist nicht der Mann im Mond. Die Tatsache der menschlichen Verfloch-
tenheit und ihrer Konsequenzen ist aber vergroBert und damit deutlicher, wenn
die Beteiligten nicht als Privatpersonen handeln, sondern je in und fiir ihre Ge-
meinschaft. So verwendete Platon den Staat, um die «Gerechtigkeit» zu demon-
strieren (d. h. die Norm fiir zwischenmenschliches Handeln) — und so Euripides.
In dem Sinn sind die Hiketiden ein «politisches» Stiick (in dem Sinn!): im Bilde
des Mythus kliren sich die Motive und Normen politischen, d. h. zwischen-
menschlichen Handelns. Adrast sinnt dem Theseus an, daf} er seine Ehre und sein
Leben — ja, und die Ehre und Existenz seines Staates! — riskiere, fiir gar keinen
Gewinn. Die ganze Last ist ihm zugemutet; der ganze «Gewinny ist fiir den Bitt-
steller. Eine extreme Situation — aber nichts weniger als unrealistisch. Solche
Situationen entstehen unaufhérlich: Unrecht geschieht und Vergewaltigung, und




22 Giinther Zuntz

der Hilfeschrei ertont — und was ist die Folge ? Und was sollte die Folge sein,
im Interesse der Menschengemeinschaft, ja der Existenz aller Menschen ? Setzen
Sie etwa, dal die entwaffneten Deutschen die USA angegangen hitten, die Riick-
gabe ihrer Gefangenen von RuBlland zu erlangen ... Wie entscheidet der verant-
wortliche Fiihrer des Staates? Und welche Faktoren bestimmen seine Entschei-
dung?

Wir brauchen nicht linger auf eigene Hand zu spekulieren. Vor uns, auf der
Biihne, steht die Verkorperung eines idealen staatlichen Willens, Theseus der
Athener, und die Bittsteller. In ihrem Dialog und ihrem Tun entfaltet sich das
Problem einer freien politischen Entscheidung — frei, denn kein Interesse und kein
Zwang beeinflullt sie: Argos, besiegt und zerriittet, kann dem Theseus keinerlei
Vorteil versprechen; Theben, méichtig und siegesstolz, bedroht ihn nicht. Worauf
basiert der Appell an Theseus ? Und wie findet er die richtige Reaktion auf diesen
Appell ?

Der einleitende Dialog zwischen Theseus und Adrast (v. 113-161) entfaltet in
sokratischer Manier die Griinde, warum das Ungliick des Letzteren ihm keinen
legitimen Anspruch auf athenische Hilfe gibt. Adrast hat seinen und seiner Stadt
Fall selbst herbeigefiihrt. Seine fragwiirdige Deutung eines obskuren Orakels ver-
anlafBte ihn zu der verhéngnisvollen Verbiindung mit dem Verbrecher Tydeus und
dem landfliichtigen Polyneikes (133-151); zum Zug gegen Theben aber bestimmte
ihn das Dringen kriegsliisterner junger Leute — und dabei schlug er eindeutige
gottliche Warnung in den Wind (-161). Damit ist dem folgenden Appell des
Adrast im Vorhinein der Boden entzogen — wenigstens insoweit er ihn auf sein
eigenes Leid griindet (-167); wer Wind sét, darf sich nicht beklagen, wenn er Sturm
erntet. Adrast weist aber auch auf die unschuldig Leidenden: die Miitter der Ge-
fallenen; und sein Argument, dafl wie der Reiche dem Armen, so der Gliickliche
dem Ungliicklichen beistehen solle (~179), hat Gewicht; zumal Athen der einzige
denkbare Helfer ist (184-192). Jenes Leiden der Unschuldigen ist aber doch die
Folge von Adrasts falschem Handeln: warum sollte Athen — ganz unbeteiligt —
im Netz dieser Folgen sich zu verfangen riskieren ? Der Appell des Armen an den
Reichen ist billig — allzu billig. Theseus begriindet seine Ablehnung in einer um-
fassenden und einheitlichen Deutung der Welt und ihrer Ordnung (v. 195£f.); in
jenem sogenannten «philosophischen Exkurs», der in Wahrheit nichts weniger als
ein Exkurs ist, sondern gedanklich das Herzstiick des Ganzen, von dem jede
weitere Einzelheit ihre Giiltigkeit und ihr Gewicht herleitet. Wie weitet sich hier
mit einem Ruck der spezielle Gegenstand der Debatte ins Universale! (iiberhaupt:
wie reich, wie konzentriert sind diese griechischen Werke! Was hat sich nicht alles
begeben und ergeben in diesen ersten zweihundert Versen! Kein entbehrliches
Wort, keine leere Geste. Selbst ein Shakespeare-Stiick scheint, im Vergleich,
locker). Theseus zeigt: diese Welt ist ein providentiell wohlgeordnetes Ganzes,
beherrscht von heilsamen und deutlichen Gesetzen. Menschliches Leben ist sicher
und gedeiht, wenn es ihnen folgt. Adrast hat diesen Gesetzen entgegengehandelt —




Uber Euripides’ Hiketiden 23

mit dem unausbleiblichen Resultat. Und wer sich, wie vordem Adrast selbst, mit
Ubertretern assoziiert, zieht notwendig eben dies Resultat auf sich. Und da sollte
Athen ihm Bundesgenosse werden ! Theseus konnte nicht wagen, es seinen Biir-
gern auch nur vorzuschlagen (v. 246).

Dieser Beweisgang ist schliissig. Aber er ist unvollsténdig; er basiert nur auf
einem Ausschnitt der gegebenen Situation. Aithra vervollstindigt ihn — und kehrt
damit die SchluBfolgerung um (v. 2971f.). Die Fehlhandlungen des Argiverkénigs
sind nicht mehr sub wudice (vgl. v. 530). Nicht um seinetwillen ist Theseus zum
Handeln aufgerufen: mit ihm, in der Tat, soll und darf er sich nicht verbiinden
(vgl. v. 589). Jetzt aber werden Unschuldige vergewaltigt und die gemeinen Ge-
setze Griechenlands — gottliche und menschliche — verletzt. An ihrer Beobachtung
hangt die Sicherheit, Ehre, ja die Existenz von Athen und allen griechischen Staa-
ten. Theseus, der soeben die universelle Geltung verniinftiger und heilsamer Prin-
zipien proklamiert hat, kann sich dem Ruf, sie zu verteidigen, nicht entziehen.
Indem er ihm folgt, handelt er in Ubereinstimmung mit dem wahren Charakter
und Interesse seiner Stadt und seiner selbst.

Theseus akzeptiert. Sein Beweisgang gegen Adrast — so betont er mit vollem
Recht — behélt seine Giiltigkeit (v. 334); aber die umfassenderen Griinde, die
Aithra angefiihrt hat, sind fiir seine Entscheidung bestimmend. Diese Entschei-
dung aber geht noch andere an als Theseus selbst; ndmlich seine Mitbiirger, die das
Risiko mit ihm teilen sollen — und den Gegner. Solange ihre Bedeutung fiir diese
beiden nicht gepriift ist, bleibt ihre Richtigkeit unvollstindig. Nachdem Theseus’
Mitbiirger ihm beigestimmt haben, folgt jene Diskussion zwischen Theseus und
dem thebanischen Herold, welche nach Schlegel «billig von der Biihne in die
Schule der Rhetoren verwiesen» wird. Sie liefert eben diese wesentliche Vervoll-
stindigung des Beweisgangs (v. 402{f.). Athen ist eine freie Demokratie; Theben
steht unter einem Tyrannen. Auf dem Hintergrund der Tyrannis erweist sich die
Demokratie im Einklang mit dem Weltprinzip, das Theseus proklamiert hat; die
Freiheit personlicher Entscheidung sichert die Moglichkeit, diesem Prinzip gemé8
zu handeln und demgemdB zu prosperieren. Der Herold stellt die gefihrlichen
nagexfdoeic — Abweichungen vom Ideal — der Demokratie heraus (v. 409ff.).
Diese bleiben unwiderlegt: eben sie kliren das Bild der wahren Demokratie. Dem-
gegeniiber ist die Tyrannis das strikte Gegenbild dieses Ideals. Das Schicksal von
Argos hat soeben gezeigt, wohin das fithrt. Ohne Not und ohne Bedenken hat es
sich in einen Krieg gestiirzt und damit sich selbst zerstort. Und Theben — auch
eine Tyrannis — ist vollig bereit, das panhellenische Gesetz zu miflachten ...

An diesem Punkt aber (v.4761f.) ergibt sich eine paradoxe Verkehrung der
Standpunkte. Wohlfahrt, mithin Friede, ist Ziel und Effekt jener gottlich-mensch-
lichen Gesetze. In volliger Ubereinstimmung mit Theseus’ Prinzip warnt ihn der
thebanische Herold, einen Krieg zu beginnen. Der Sendbote des Tyrannen preist
Frieden: der Demokrat droht mit Krieg! Die Versuchung, aus einem richtigen
Prinzip eine falsche Folgerung zu ziehen, ist hier in der Tat stark. Argos leidet sein




24 Giinther Zuntz

wohlverdientes Geschick; das braucht Athen nicht zu kiimmern: es kann unge-
stort fortfahren, die Segnungen des Friedens zu geniefen.

Euripides verfolgt seinen Gedankengang ins Extrem. Der Mythos, den er iiber-

nahm, gestattete eine friedliche Losung: in Aischylos’ Eleusiniern lieBen die The-
baner sich giitlich iiberreden. Euripides folgt der andern Variante, nach welcher
Theseus zum Kriege schritt — und das in einem Drama, das weithin (doch keines-
wegs durchaus) pazifistisch gestimmt ist. Das hei3t: sein Grundprinzip wird an
der duBersten Entscheidung erprobt und eben damit jeder Zweideutigkeit ent-
riickt. Der Exponent und Anhinger universaler und heilsamer Gesetze, die ideale
Demokratie: unter welchen Bedingungen schreitet sie zum Krieg — wo doch Krieg
die offenbare Negation ihres Zieles und Wesens ist ?
- Sie schreitet zum Krieg fiir die Bewahrung eben jener lebensichernden Gesetze.
Die Basis, von der aus der thebanische Herold argumentiert, ist nicht ldnger
giiltig — ganz wie vorher, als Theseus das Gesuch des Adrast ablehnte. Der Fall
«Theben contra Argos» ist erledigt (v. 530). Jetzt aber, da sie den Toten das Grab
versagen, handeln die Thebaner gegen das kosmische Gesetz — denn die Erde
fordert die Korper zuriick (v. 534) — und gegen wohlbegriindeten und heilsamen
panhellenischen Brauch (v. 540). Die athenische Forderung ist im Einklang mit
beiden. So wenden sich die Argumente des Herolds gegen ihn. An ihm wiire es,
Frieden durch Nachgeben zu wahren. Er wihlt Krieg. Der Erfolg 148t sich voraus-
sehen — wie im Falle Argos contra Theben.

Der Fortgang dieser Diskussion, vom ersten Setzen des Problems, iiber unzu-
lingliche Losungen und gewichtige Einwénde, bis zur endgiiltigen und vollstéin-
digen Losung ist an sich Drama (hat nicht G. Kaiser die dramatische Kraft im
energischen philosophischen Dialog neu erwiesen ?). Die Sprecher sind Individuen
durch ihren jeweiligen Beitrag zu dieser-Diskussion. Was sollte uns hier «psycho-
logische Vertiefung»! Dariiber hinaus begegnen leichte und angemessene person-
liche Ziige der Gefahr didaktischer Monotonie: die Lebhaftigkeit, Tapferkeit und
Sohnesliebe des Theseus, der gedemiitigte Stolz und die Wiirde des Adrast, die
kecke Geschwiitzigkeit des Herolds ... Wesentlich leben sie aber doch alle durch
und fiir diese Diskussion - deren menschliche Realitét in dem Chor der Miitter ist.

Die Gegenwart dieser unschuldig Leidenden — schweigend, oder klagend, oder
bittend — hilt von Anbeginn und in jedem Augenblick vor Augen, dal an dieser
scheinbar so selbstgenugsamen Diskussion das Leben machtloser, gequélter Men-
schen hangt. Der bloBe Anblick ihres Jammers reicht hin, ein scheinbar unwider-
stehliches Argument zu entkriften. Theseus hat demonstriert, daf er nicht ge-
halten ist, Adrast zu helfen; die Miitter haben kein Argument gegen seins — aber
da ist ihre hilflose Verzweiflung: Theseus ist im Unrecht (v. 292). Der thebanische
Herold schwelgt in einer Beschreibung des wohlverdienten Sieges seiner Stadt
und betont ihr Recht, an den erschlagenen Angreifern Vergeltung zu iiben: hier
sind ihre Miitter: der Herold ist im Unrecht. Eine immer gleiche, immer tonende




Uber Euripides’ Hiketiden 25

Grundnote — so begleitet, ja iibertont ihr Schmerz das lebhafte Hin und Her der
Diskussion und das Auf und Ab der Handlung. Kein Argument kann gelten, keine
Lésung befriedigen, ehe nicht ihr unartikuliertes Sehnen und die klar umrissenen
Forderungen der Vernunft zum Einklang gebracht sind.

Die Dissonanz, welche auch Theseus empfand (v. 288), aufzulosen: diese schon-
ste Aufgabe lieB Euripides einer Frau im Mitleid mit Frauen. Aithras Worte
schaffen die ersehnte Harmonie. Olxtog — Mitgefiihl — ist nicht eitel: es besteht
vor der Vernunft; Vernunft — Adyog — ist nicht unmenschlich: auf ihrem eigenen
Grund umfaft sie den Anspruch auf Mitleid. Fortan ist der Appell dieser beiden
vereint und unwiderstehlich. xowwvie, menschliche Gemeinschaft: es gibt sie
also: spontanes Empfinden fordert sie, und rationale Analyse bestdtigt sie. Im
reilenden und unberechenbaren Wechsel menschlicher Geschicke ist keine Hoff-
nung, fiir keinen, auler im Mitgefiihl der Mitwesen. Folgst du dem Appell an dies
Gefiihl, so gibst du damit durchaus nicht einer unverniinftigen Sentimentalitit
nach. Staat oder Einzelner: tua res agitur. Du darfst dem Risiko eines Kampfes
gegen Unrecht nicht ausweichen: solche Feigheit wiirde deine Ehre vernichten,
und zugleich wire sie dein eigner Verderb. Der alt-heilige Brauch — vduog — for-
derte Achtung fiir den Schutzflehenden und Achtung fiir den toten Feind: die
neue Denkungsart bestéitigt und stirkt ihn. Denn dieser Brauch erweist sich als
integrierender Teil jenes Weltgesetzes, dem menschliches Leben sich unterordnen
mull, wenn es gedeihen soll. Es ist die hochste und letzte Rechtfertigung fiir
Athens oft kritisierte «Vielgeschéftigkeit» (molvmpayuootvn: v.576), dall es sich
fiir diesen Brauch einsetzt. Die Tragodie zeigt der Stadt Athenas im Spiegel des
Mythus, was sie sein soll und was sie tun soll.

Die actio des Dramas ist zu Ende — die passto geht weiter. Das ist ja seine Para-
doxie: was diese Schutzflehenden erbitten, ist ein negativer Gewinn. Hilfe be-
deutet hier: Versicherung eines unheilbaren Verlustes. Auch in dieser Hinsicht
setzt unser Drama einen extremen Fall. Hier werden keine Unschuldigen errettet,
kein Ko6nigsthron zuriickgewonnen; hier bleibt nur Raum fiir Klage ohne Trost.
Und wiederum ist dies Extrem nicht erkiinstelt noch unrealistisch; es zeigt: wenn
einmal die heilsame Ordnung des Seins zerstort ist, stellt keine Sympathie und
keine selbstlose Hilfe sie wieder her. Die Grundlehre dieser Tragodie (denn hier
ist der Tragododidaskalos in der Tat ganz direkt Lehrer, Lehrer seines Volkes,
durch sein Werk) — die Grundlehre von heilsamem Weltgesetz und vernichtender
Ubertretung wird damit gegen jede Ausflucht bekriftigt. Und fragen wir doch
uns selbst, jeder seine eigene Erfahrung, ob sie wahr ist! Schmerz bleibt, Verlust
bleibt.

Gewil: die Schlacht wird gewonnen und die Leichen der Gefallenen gesichert,
und die Selbstbeherrschung des Theseus, der seinen Sieg nicht verfolgt, verhin-
dert, daf das geschehene Unheil weitergreift. Aber fiir die Schutzflehenden be-
deutet die Erfiillung ihres Wunsches nur die Gewilheit endlosen Schmerzes. Er




26 Giinther Zuntz

findet Ausdruck in der zweiten Hiilfte des Dramas. Hier hebt mdfloc das drame ¢
thése vollends in die Sphére des Tragischen.

Das beginnt und endet mit den Klagen der Miitter. Und ihr Leid spricht die
Sprache des Aischylos. Worter und Rhythmen, Einzelmotive und Gesamtstruktur
der beiden xoppol (v. 778-836 und 1113-1164) sind aischyleisch wie in keinem
andern Stiick des Euripides.

Das fiihlt gewiB jeder, der den Text liest und dabei Aischylos im Sinn hat. Ich
kann hier nur je ein Beispiel geben. Das Ende des ersten Threnos (v.832ff.)
Tupovs Soetdes yauovs | mxpay 0 Doifov pdrwv gemahnt unter anderm, mit der
Wiederholung von mixpde, an Sept. v. 9411f. sxpoc ot vewéwr ... mixpds 08
xonudtwy usw., und der Abschlull mit dem Wort *Epids — der Erinys des
Hauses des Laios! — ist wie in Sept. v. 791. Die Klage der Sohne im zweiten
Threnos (v. 1139) Befldow, odxér’ eiolv: otuot mdrep, dem das Echo des Chors
antwortet fefidow: aidno dyet viv 70y (so verteile ich die Sprecher) — klingt fast
wie ein Zitat von Pers. v. 1002 fefdor yap toimep dypérar oroarod, mit dem
Echo des Chors Befdow, of, vdwvvuor. '

Und so, in diesen zwei Klagegesingen, durchweg. Dieses aischyleische Pathos
nun kontrastiert hochst bedeutsam mit dem voéllig verschiedenen Ton der zwei
Szenen zwischen den beiden Threnoi: mit der Rhetorik der Leichenrede des
Adrast und der lyrischen Hingerissenheit der Euadneszene. Dieser Kontrast stellt
der Interpretation der Hiketiden das schwerste und fruchtbarste Problem.

Die Euadneszene bringt die Universalitéit des Pathos vor Augen und Sinn. Als
eine kurze Paralleltragidie innerhalb der Tragdédie wiederholt diese Episode, in
anderer Tonart, die Melodie unendlichen Leides, die aus den Klagen des Chors
aufsteigt. Die Ekstase und der Freitod des vereinsamten Weibes und die Verzweif-
lung ihres Vaters zeigen, wie weithin das Leben durch einen sinnlosen Krieg ent-
wurzelt ist. Das Pathos der Euadne verlingert und verstérkt das Pathos des Chors
der Miitter: sie leiden nicht nur als Einzelne.

Und die Leichenrede. Hier wird die grandiose homerische Vision: der ueifynovs
"Adpacrog an den Scheiterhaufen seiner erschlagenen Freunde, angeschaute Wirk-
lichkeit und Element der Tragodie. Adrast preist die Helden, deren Tod er ver-
schuldet hat. Kein Tadel trifft ihn mehr. Die Wiirde des groBlen Leidenden war
sein von Anbeginn (v. 114. 253); was er erfahren, hat ihn zum «Wissenden» ge-
reift (v. 843), und der Schmerz um seine Toten erhebt ihn vollends in die Sphire,
in der Irrtum und Schuld nicht linger gelten, sondern nur die Erhabenheit be-
wiesener GroBe. So kann Adrast seine Toten preisen.

Aber wie preist er sie ? Kein Wort von ihren Heldentaten: statt dessen die Be-
schreibung der biirgerlichen Tugenden eines jeden, eines nach dem andern; und
als Abschluf} der oft gehérte Sophistensatz « Tugend ist lehrbar». Dariiber hat man
sich von jeher verwundert. Wie unheroisch ist dieser Preis der Heroen! Aber mit
den Erklirungen, die man versucht hat, brachte man sich um die Fruchtbarkeit
dieses Verwunderns. Schlegel hielt sich iiberzeugt, «daB Euripides hier die Charak-




Uber Euripides’ Hiketiden 27

tere in irgendeiner Schlacht gebliebener Feldherren habe zeichnen wollen»; was
dann andere bedenklich ausgemalt haben; Wilamowitz, der in der Einleitung zu
seiner Ubersetzung den gedanklichen und gefiihlsma8igen Hintergrund des Dramas
so schon erhellt, findet hier doch «die himische Absichtlichkeit, die Euripides sich
ofter hat zu Schulden kommen lassen»: seine «neue Charakteristik des Helden»
sei Kritik eines Botenberichts in Aischylos’ Eleusiniern; und H. Grégoire hilt
dariiber hinaus fiir méglich, da der Dichter, «der seinen sarkastischen Neigungen
nicht immer widerstand», hier fiir literarische Feinschmecker eine «leichte Satire»
auf die offiziellen athenischen Leichenreden eingelegt habe. Wo bleibt bei solchen
«Brklirungen» die organische Einheit des Dramas ¢ Existiert sie, in diesem «politi-
schen» Stiick, etwa wirklich nicht ? Oder liegt der Fehler, hier wie so oft, bei den
Kritikern und nicht im Objekt ?

Die Beziehungen auf — oder sagen wir vorsichtiger: eine Analogie dieser Szene
zu jener eindrucksvollen athenischen Zeremonie, der alljahrlichen staatlichen
Totenfeier, besteht offenbar. Hier wie dort die Beisetzung der gefallenen «Heroen»
im Beisein ihrer Hinterbliebenen, hier wie dort Totenklage und Totenehrung, und
hier wie dort die Rede eines fithrenden Staatsmannes, welche den Adel der Ge-
fallenen den Uberlebenden vergegenwirtigt. Es wire Voreingenommenheit, wollte
man bestreiten, dafl athenische Horer die Rede des Adrast mit jener Zeremonie
assoziieren konnten; aber ihr Ursprung und Zweck ist nicht in der Abspiegelung
jener athenischen Institution. Ich halte fiir wahrscheinlich, daf die Rede des
Adrast schon bei Homer und wiederum bei Aischylos vorgebildet war — freilich
mit sehr anderem Inhalt; es geniigt aber, die euripideische Szene mit dem zu ver-
gleichen, was wir von der athenischen Totenfeier wissen.

Zunichst ist die Situation dort anders. Der offizielle Epitaphios wurde nicht
vor den aufgebahrten Leichen gehalten: die Prothesis fand drei Tage vorher statt,
dann die Verbrennung und wahrscheinlich ein Agon. In feierlicher Prozession
wurden am dritten Tage die Aschenurnen, nach Phylen geordnet, getragen, dann
in einem gemeinsamen Grab beigesetzt. Danach schlof die Zeremonie mit der
Leichenrede und einem letzten Ololygmos. Alles private Empfinden und alles An-
sehen oder Verdienst der Einzelperson ist somit aufgehoben in der staatlich-reli-
giésen Feier, welche die gleichen heroischen Ehren proklamiert fiir jeden und alle,
die ihr Leben fiir den Staat gegeben haben.

Der traditionelle Inhalt des athenischen Epitaphios—wir kennen ihn hinreichend -
entsprach diesem groBartigen und iiberpersonlichen Zweck. Der Preis der Heroen
bestand im Preis des Ideals, fiir das sie sich geopfert hatten; ihre GroBe war die
GroBe ibrer Stadt, ihrer Geschichte, ihrer Institutionen, ihrer Leistungen und
ihrer Errungenschaften. Nie wurden Taten oder Charaktere Einzelner hervor-
gehoben: gemeinsamer Tod war Erweis gemeinsamen Adels. Trost fiir die Hinter-
bliebenen war im Aufblick zum gemeinsamen Ideal und der Versicherung gemeiner
Sympathie und staatlicher Fiirsorge.

Wie anders in der Tragddie. Die Gefallenen argivischen Soldaten hat Theseus




28 Giinther Zuntz

bereits, anderwérts, bestattet. Adrast spricht an den Bahren ihrer Fiihrer. IThre
Leiber werden nach der Leichenrede einzeln verbrannt und ihre Urnen in ihre
Heimat iibergefiihrt. So beschrinkt sich die Analogie der Situation auf die bare
Tatsache der Leichenrede. Und deren Inhalt ? Adrast kann seine Stadt nicht prei-
sen: sie ist erniedrigt; nicht ihre Ideale: er hat sie milachtet; er kann die Hinter-
bliebenen nicht trosten: fiir sie gibt es keinen Trost; er kann nicht die Taten der
Heroen erheben: sie dienten einer schlechten Sache. Dies bleibt ihm: er zeichnet
ihren individuellen Wert, wie er sich vor dem Kriege im personlichen Leben eines
jeden darstellte und im Tode bewihrte.

Man darf behaupten: nie ist eine solche Rede im Kerameikos gehalten worden.
F. Jacoby behilt recht: hier wird ein Stiick Heldensage angeschaut und nicht
Zeitgeschichte. Wieder einmal zeigt sich: Tragodie «spiegelt das Leben des Tages»
nicht; die Annahme, Euripides habe hier «eine zeitgendssische Zeremonie auf
die Biithne gebracht», erklirt Gehalt und Gestalt dieses Auftritts nicht besser
als die anderen oberflichlichen Einfille Schlegels und seiner Nachfolger. Wenn
denn alle Versuche, die raison d’éire dieser Szene auBerhalb der Tragédie zu finden,
scheitern, suchen wir sie besser im organischen Zusammenhang des Kunstwerks.
Danach diirfte sich auch die wahre Bedeutung jener Assoziation von Skéné und
Kerameikos zeigen, deren Moglichkeit mit dem eben Gesagten keineswegs aufge-
hoben ist.

Adrasts Rede wurde durch Theseus veranlaBt. Der hat die Leichen der Gefal-
lenen auf dem Schlachtfeld gesehen und ihre iibermenschlichen Taten gefolgert
aus ihren Wunden und aus den Stellen, an denen er sie fand (v. 844{f.). Kein
andres Zeugnis fiir ihren letzten Kampf ist notig oder auch nur méglich, denn
wer vermdchte im Getiimmel der Schlacht mehr zu sehen als bestenfalls das aller-
nichste ? Die Tatsache aber dieser iibermenschlichen Leistungen regt Theseus zu
der Frage an: woher erwuchsen (&pvoar) die Ménner, die sie vollbrachten (v. 841) ?
Von ihrer Beantwortung erwartet er eine heilsame Lehre fiir seine jungen Athener.
Und Andrast zeigt: ihr Heldentod war nicht mehr und nicht weniger als die Be-
stitigung ihres Lebens. Thre Areté bestand nicht in fragwiirdigen und schwer fest-
stellbaren Kriegstaten, sondern in dauerhaftem 7jdoc; wurzelnd in rechter Erzie-
hung, unberiihrt von sophistisch-dsthetischen Liebhabereien und bewédhrt im
Leben mit den Mitbiirgern. Die Geschichte der einzelnen Helden zeigt, dal} diese
Biirgertugend «lehrbar» ist — lehrbar durch Beispiel und Ubung - und da8 sie der
dubersten Probe standhilt.

Damit gibt Adrast, zunéchst, eine erhebliche Vervollstdindigung der theoreti-
schen Lehre dieses Dramas. Man bedarf kaum der Parallelen in der Hekabe (v. 602)
und Elektra (v. 373), um einzusehen, dal hier dem archaischen ein neuer Kanon
menschlichen Wertes gegeniibergestellt wird; ein Wert, der im Einklang ist mit
der Lehre des Theseus, insofern solche « Tugend » der Erhaltung und Forderung des
gemeinsamen Lebens dient. So haben denn seine Athener sich fiir keine Unwiir-
digen eingesetzt: diese Toten verkorperten eben das Ideal, welches seine Stadt zu




Uber Euripides’ Hiketiden 29

verwirklichen strebt. Die Vorstellung ihrer Vollkommenheit bringt also Genug-
tuung, Erhebung und Trost - fiir den Augenblick. Aber, wie Lysias in seinem Epi-
taphios (73) sagt: «je vollkommener sie waren, um so grofer das Leid der Hinter-
bliebenen» — der Schmerz der Miitter muB} jetzt erst recht aufwachen, da ihnen
vor Augen gestellt wird, was sie verloren haben. Die bloBe Andeutung, da8 sie
bei der Einéscherung zugegen sein konnten (v. 941), wirft sie zuriick aus der Er-
hebung des Augenblicks in das Nichts, das ihr Leben ist. In dem folgenden Lied
_ (v. 9b651f.) spricht ihr endloser Schmerz —~ und keine Erinnerung friitheren Fehls
hemmt jetzt das Mitfiihlen und Mitleiden. Adrasts Rede hat das Pathos gereinigt
und vertieft. So sind denn die verschiedenen Elemente des zweiten Teils der
Hiketiden — Threnos, Monodie, und Rede — verbunden in einem Ursprung und
einer Wirkung: Pathos. -

Diesem Pathos einte sich das Empfinden des Volkes, vor dem die alte Sage sich
neu vollzog. Sie war jedem Horer vertraut als einer der traditionellen Ruhmestitel
ihrer Stadt, und die Ideale, die das Drama aussprach und darstellte, waren die
Ideale Athens. Wir kennen sie aus den Historikern und Rednern; zumal aus den
erhaltenen Adyot émirdpriot. In ihnen hatte Theseus’ Hilfe fiir die Argiver ihren festen
Platz, und es ist ein Leichtes, Dutzende von Parallelen zusammenzustellen zwi-
schen einzelnen Stellen des Dramas und diesen Preis- und Trostreden. Athens
Heldenmut und Rechtlichkeit, Erbarmen fiir MiBhandelte und Widerstand gegen
Unrecht und Bedriickung, Eintreten fiir «alle Griechen» und Stolz auf nationale
Unabhingigkeit, Freiheit des Einzelnen im Staat gewihrleistet durch Recht, Ge-
setz und politische Ordnung: diese Ideale sind dem Drama und der offiziellen
Leichenrede gemeinsam. In diesem Sinn kann man die Hiketider als Ganzes — und
nicht speziell die Rede des Adrast — als einen «tragischen Epitaphios» bezeichnen.
Sie appellierten mithin an Uberzeugungen und Ideale, die in den Horern lebendig
waren und die sich fiir sie, in ihrer Gesamtheit, mit einer unendlich eindrucksvollen
nationalen Feier verbanden. So mufBiten sie gestimmt sein, sich mit dieser Neuge-
staltung eines Stiicks ihrer nationalen Tradition zu identifizieren. Und die Kunst
verwandelte die Gemeinplitze nationalistischer Rhetorik. Billige Schlagworte,
verbrauchte Propaganda, fragwiirdiges Eigenlob: das gewinnt neues, echtes Leben,
das gewinnt Wiirde, Bedeutung und Zusammenhang im organischen Ganzen eines
ergreifenden Kunstwerks; und eine beherrschende philosophische Idee leiht allem
Einzelnen Giiltigkeit und iiberzeugende Kraft.

Eine neue Sicht der Welt hat die alte Sage neu gedeutet; aber indes die neue
Welt, erhoht und vertieft, sich in ihr spiegelt, ist es doch die alte, vertraute Sage.
Ihre neue und radikale Lehre — die Lehre von der lebensichernden und f6rdernden
Gemeinschaft der Menschen, von xowmria und vduog, stellt sich dar als Lehre des
Mythos, und ihr Appell ist um so eindringlicher, als sie sich, wie eben dieser Mythos
selbst — ja, und wie das Drama als Ganzes — mit den Idealen des nationalen Toten-
festes verbiindet.

Die Rede des Adrast — wir sahen es — ist keineswegs ein Nachbild der offiziellen




30 Giinther Zuntz

Rede an diesem Fest; aber die Analogie der Situation und des Gegenstandes, wie
auch gewisse Ubereinstimmungen im Einzelnen, zogen auch diese zentrale Szene
in den gleichen Kreis von Assoziationen. Das Leid der argivischen Miitter hatten
die Horer selbst erfahren, auch ihr Leben hatte ein verhéngnisvoller Krieg zer-
riittet, auch sie hatten die Totenklage erhoben an den Bahren ihrer S6hne und
ihren Preis verkiinden horen. Ein gleiches Leiden eint die Sphéren des Mythos und
der Gegenwart; Skéné und Kerameikos, Chor und Polis flieBen ineinander in ge-
meinsamem Schmerz und gemeinsamer Erhebung. Gemeinsamkeit, xowwria, iiber-
briickt, im Pathos, den Abgrund getrennter Bereiche und zieht das gemeine
Leben hinauf in die Sphire der Kunst. Noch einmal eint die Tragodie das Volk,
dessen hochstes Wollen und tiefstes Leid sie ausspricht; eint es in der gemein-
samen Hingerissenheit des Pathos. Noch einmal, durch den Genius der Kunst,
wird der Mythus zum einenden und leitenden Symbol fiir Athen. Und welcher
Zeit wiren denn die Erfahrungen erspart geblieben, aus denen sie mit den argivi-
schen Miittern leiden konnte ? Und mit Adrast lernen ? Und mit Theseus empfin-
den und helfen ? -

Die Begrenztheit, in der Selbstsicherheit moglich ist, fehlte Euripides: er sah -
und fiihlte, nicht die Ausschnitte, in denen man sich zurechtfindet und aufrecht-
hilt, sondern das iiberwiltigende Ganze der Welt. Dichter war er aus Allwissen-
heit. Mit einer tinbegrenzten Kraft des Auffassens und Schaffens reproduzierte er,
in dem objektiven Medium der Kunst, alle Gedanken, die seine Zeit bewegten,
jede Hoffnung, die sie befliigelte, jede Verzweiflung, die sie beugte; und wuBte und
zeigte, dal} deren keines ein Letztes war. Denn die Gotter hatten seine Welt ver-
lassen; und wie lebt der, der alles iiberschaut, in einer gottverlassenen Welt ? Mit
Euripides, wenn je, wurde dies wahr: dafl die Kunst das Leben rettet. Das unend-
liche schopferische Vermogen hélt der unendlichen Schau die Waage.

In den «politischen Dramen» begrenzte er seine unbegrenzte Schau. Hier zeigt
er eine iibersehbare und verstehbare Welt, beherrscht von heilsamen Gesetzen.
Keine vernichtende Ironie bedroht hier das Grundaxiom: «Des Guten ist mehr
in der Welt als des Schlechten.»

Die Welt der Hiketiden und Herakliden ist in sich vollstindig und folgerichtig —
aber sie fillt nicht zusammen mit der ihres Schopfers. Der Dichter des Hippolytos
und der Hekabe war nicht unvertraut mit der Umkehrung jenes Grundaxioms
(und der Kyklops [v. 3211f.] zeigt gar, daBl es hochst atheistisch und antisozial
ausgewertet werden kann). Der Sieg der gerechten Sache iiberzeugt die argivischen
Miitter von der Existenz und der Gerechtigkeit der Gétter: Bellerophontes zog die
entgegengesetzte Folgerung aus dem ungestorten Wohlergehen der Bosen und
den Leiden der Frommen (fr. 286). Aus Theseus’ Axiom folgt die Vorziiglichkeit
der Demokratie als der natiirlichen und idealen Form menschlichen Zusammen-
lebens: Euripides brauchte nicht zu warten, bis Alkibiades und Kritias das ent-
gegengesetzte Ideal demonstrierten; es ist so alt wie Homer und wie die Welt, und




Uber Euripides’ Hiketiden 31

seine Zeitgenossen diskutierten es in der Debatte iiber Physis und Nomos. Aber
in den «politischen Dramen» fallen die beiden zusammen. Und so weiter.

Sein Mitgefiihl mit den absurden und vernichtenden Leiden, welche die Men-
schen durch ihre Torheit iiber sich bringen, veranlaBte Euripides (so schlieBen
wir), seine allumfassende und ironische Schau einzuschrinken. Hier, fiir einmal,
identifizierte er sich mit einem einheitlichen und positiven zeitgenossischen Ge-
dankengang und gab seinen Mitmenschen, in der ehrwiirdigen und eindriicklichen
Form der Tragodie, eine heilsame und definitive Lehre. Geschlossen in sich, er-
schiitternd, aufrufend: so stellte er sein Werk vor seine Mitbiirger. «<Was suchte
ich den Weg so sehnsuchtsvoll, wenn ich ihn nicht den Briidern zeigen soll 2»

Sie applaudierten. Die Reden und Taten des Theseus lieferten Phrasenmaterial
fiir nationale Selbstberducherung. Aber Athen folgte Alkibiades und nicht Theseus.

Das Werk aber bleibt — aufzurufen und zu erschiittern die, die hinzuhéren bereit
sind. Dem Versuch, sein Wesen in heutiger Sprache zu umschreiben, mangelt eine
entscheidende Probe: am Verhéltnis dieser Tragddie zur aischyleischen. Der aischy-
leische Stil der beiden Threnoi, im vielsagenden Kontrast mit den zwei Pathos-
szenen zwischen ihnen — und das in der Behandlung eines Stoffes, dem Aischylos
als erster tragische Wiirde gegeben hatte: damit ist ein Problem gestellt, dessen
Erwigung zur Deutung des euripideischen Werks gehort. Da die Eleusinier nicht
erhalten sind, bleiben fast alle Einzelheiten ungewi8. Fiirs Wesentliche aber ge-
niigen Septem und Supplices. Ein vielsagender Hinweis liegt schon darin, da8 in
den aischyleischen Hiketiden die Pflicht zu helfen religios begriindet ist; die Wahl
liegt zwischen Befleckung und Reinheit, zwischen Zorn und Wohlwollen des Zeus
Hikesios. Euripides liefert rationelle Begriindungen fiir den altheiligen Brauch
(vv. 199. 312. 539 usw.).

Er hat die Schopfung des Aischylos in einen anderen Sinnzusammenhang trans-
poniert. Man stelle sie nur im Geiste nebeneinander: die Gotter des einen und des
anderen, die Helden, das Leiden ... und es war doch die eine, gleiche heroische
Sage. Fast durchweg iiberbriickt die Kunst des Euripides, durch echte Empfin-
dung, Lebhaftigkeit des Gedankens und Halt am Wirklichen, den Abgrund zwi-
schen zwei Welten. Er 6ffnet sich, klaffend, uniiberwindlich, mit der Rede des
Adrast. Trotz der ergreifenden Situation, trotz aller zureichenden Motivierung,
trotz ihrer dramatischen Leistung: sie wirkt lahm, trocken und flau - bis zur
Storung, ja Zerstorung des tragischen Transports. Dies galt offenbar nicht fiir die
Zeitgenossen: wir haben gesehen, in welchem Lebenszusammenhang diese Szene
zu ihnen sprechen konnte. Dieser Lebenszusammenhang besteht nicht mehr; und
seitdem fiihlt jeder einen unertriglichen Widerspruch zwischen der gutbiirger-
lichen Pedanterie dieser Rede und der heroischen Tradition. Wenn Kapaneus, der
ungeheure Kdmpfer wider Zeus, gepriesen wird fiir seine leutselige MiBigung;
wenn Hippomedon présentiert wird als ein braver Landedelmann, Parthenopaios
als bescheidener Tugendbold, und der wilde Tydeus als ehrliebend und bedachtsam:




32 GHinther Zuntz

da stehen die Riesenschatten der Sieben auf. Ihre schweigende Gegenwart —
olxrog & offrig 7jv 0id ordua — iiberschattet und vernichtet die revidierte Darstellung
des Epigonen. Sie bleiben in der Welt wie Aischylos sie beschworen hatte.

Die Rede des Adrast ist aber, wie wir sahen, ein integrierendes Element der
Lehre wie auch des Pathos der Heketiden. Sie steht im Zentrum einer Reihe von
ergreifenden Szenen, deren Pathos sie reinigt und steigert, wihrend Euadnes Tod
seine Universalitit vor Augen fiihrt. Hitte denn nun Euripides, der Alleskonner,
diese zentrale Szene nicht durch einigen heroischen Glanz ihrem aischyleischen
Rahmen angleichen konnen ¢ Nein: das verbot dem ehrlichsten und folgerichtig-
sten Dichter die Grundkonzeption seines Dramas. Die tragisch-antitragische
Situation ist hier die gleiche wie im Herakles. Einer Weltsicht, welche die hoch-
ste Aufgabe in der Wahrung von Gesetz und Friede findet, kann menschliche
Wiirde und Wert nur durch den Nachweis moralischer Vortrefflichkeit erhirtet
werden. Der Heros tritt ab — der gute Biirger tritt auf.

Im Leiden des Heros wurde einst eine Wahrheit erfahren, welche Welt und
Leben transzendierte: denn da war ein Hoheres als das Leben. Niemand brauchte
ein Pult zu besteigen und die GroBheit des Eteokles und Polyneikes darzulegen:
die war da, in der Klage des Chors. Keine Parallelhandlung war nétig, die Uni-
versalitit von Odipus’ Leiden zu demonstrieren: esist, in sich, das «Leid der Welt».
GroBheit, im Tode, iiber die Welt hinaus; Leiden, iiber Welt und Leben hinaus,
Schliissel zum’Absoluten. Einer Menschheit aber, von der die Gotter sich zuriick-
gezogen haben, wird Leben des Lebens hochster Wert: es gibt ja keinen andern.
Die Gotter des Euripides — sind ; machtvolle Verkorperungen der unkontrollier-
baren Gewalten, die mit den Menschen ihr Spiel trieben. Kein Gebet erreicht sie;
kein Bekenntnis wie das zu Zeus im Agamemmnon, zu den ewigen Gesetzen im
Odipus, beschwichtet die immerwache Frage: wie lebt der Mensch in einer Welt
ohne Gott ? Biirger einer civitas mundi: wie erreicht, wie sichert er das?

Der Biirger der civitas munds ist nicht linger im Stande der Gnade. Die datudver
xdois Praiws oéAua oeuvoy fuéver: die Gnade des wdiog, welche ihn einst, im Leiden
des Heros mitleidend, hingerissen hatte ins Erfahren des wahren Seins, jenseit
Menschenwelt und Menschenleben: dies Licht in der Finsternis scheint ihm nicht
mehr. Daher, in den Hiketiden, jene Spektralanalyse des Pathos, und seine
Schwiche eben im Zentrum. Die Streifen dieses Spektrums: Threnos, Monodie,
Rede und wieder Threnos, miissen zusammenwirken, um ein Licht zu ersetzen,
das untergegangen ist. Auch jetzt, gewil, und immer, gibts Schmerz und Mitleid.
Aber nicht mehr als Vollendung des Seins und Weg zu transzendenter Wahrheit.
Der Biirger der civitas mundi wird durch das Schauspiel des Leidens zum Mitgefiihl
geregt: giinstigenfalls wohl gar zu helfender Tat. Wurzel aber und Grenze seines
Mitempfindens ist in der Uberzeugung, daB Leiden vermieden werden sollte und
konnte. Es resultiert von falschem Urteil. Es sehen, heit vor irriger Wahl ge-
warnt sein, um ungestort und in Ehrbarkeit leben zu konnen.

Die grenzen- und trostlose Welt, die Euripides iiberschaut und nachschafft, ist




Uber Euripides’ Hiketiden 33

tragisch von einem Ende zum andern. Der Ausschnitt, den er in den «politischen
Dramenn» zeigt, ist es nicht. Die humane Weisheit des Adrast (nenne man’s Ideal
oder Illusion) kann die tragische Vision des Aischylos nicht verdringen.

Sie zu verdréngen aber war sie gemeint. Dieser Mythos, den Aischylos vordem
gestaltet hatte, war das Symbol des idealen Athen; seine Neudeutung — nicht eine
Angelegenheit literarischer Laune. Tragodie lehrt das rechte Leben. Die Gotter
haben die Welt verlassen: hier ist der neue Kanon. Echo und Kontrast machen
die Umkehr der Grundauffassung unverkennbar. Der Kampf gegen Aischylos war
der Kampf um die Seele Athens.

In diesem Kampf ist Euripides unterlegen. Die tyrannischen Toten lieBen sich
das einzige Symbol idealer Existenz, die Tragodie, nicht entreifen. Ihre sublimen
und gnadenlosen Visionen widerstanden der Umformung, und die Gotter weiger-
ten sich, als machtlose Verzierungen zu dienen fiir eine Ordnung, die sie nicht
geschaffen hatten. Ihrem schiitzenden Arm entwachsen, verliert der Mensch den
Trost, seine neuen Ideale durch die grofen Gestalten der heroischen Tradition
bezeugt zu finden. Der groBte Kunstverstand und die lebhafteste Uberzeugung
konnen nicht ohne Bruch das untragische Ideal am tragischen Gehalt verbild-
lichen.

Wenn wir uns erlauben, dieses Bruchs wegen (der in der Adrastrede uniiberseh-
bar zu Tage tritt) die Heketiden als eine verfehlte Tragodie zu bezeichnen, urteilen
wir nach MaBstiben, die wir anderen Werken des Euripides und seiner Vorginger
entnehmen. Sind wir zu solchen Urteilen berechtigt ¢ Die Athener akzeptierten die
«politischen Dramen» als Tragddien ... und sie erfiillen vollig die besondere Auf-
gabe, die der Dichter sich mit ihnen gesetzt hat. In anderen Werken gibt er uns
weitere und tiefere Ausschnitte seiner unendlichen Schau. Die mag, wer will,
hoher schidtzen; es ist aber unbedingt ein Fehlurteil, wenn die einen an den anderen
abgemessen werden. Thr Zweck und ihre Leistung sind wesentlich andere.

Die Hiketiden haben das alte Bild der Heroen nicht verdringt. Thm aber stellt
Euripides in den «politischen Dramen» eine neue, unendlich zukunftstriachtige
Konzeption gegeniiber. Hier steht, fiir seine Zeit und fiir alle Zeiten, das Bild des
idealen Athen — dyxduwy Adnpdv; in Leiden, Handeln, Streben ein Vorbild und
Aufruf fiir seine Mitbiirger und die Biirger der fernsten Zukunft. Euripides wufite
alles, was die Skeptiker aller Zeiten gegen jede Theodizee eingewandt haben und
einwenden werden. Desungeachtet geht die Menschheit weiter (oder, wie man in
optimistischen Momenten sagt, «vorwirts»); lebt durch eben die Beschriinkung
der Sicht aufs Positive, wohl gar Vordergriindige, die Euripides in diesen Dramen
vollzog. Hier bot er die Deutung der Welt als eines wohlgeordneten Ganzen, das
eine wohlwollende Gottheit zum Besten der Menschen lenkt mit verniinftigen und
verstindlichen Gesetzen — die Deutung, welche die Stoa entwickeln und die
Christen iibernehmen sollten; hier veranschaulichte er die Haltung und Hand-
lungsweise des echten, rechten Biirgers dieser Welt und kontrastierte ihn mit sei-
nem ewigen Widerpart, dem Anhéinger gesetzverachtender Macht; hier schuf er

8 Museum Helveticum




34 Giinther Zuntz: Uber Euripides’ Hiketiden

das Idealbild des vollkommenen Herrschers, das alle Nachwelt den Méchtigen der
Erde entgegenhalten sollte — all dies nicht als abstrakte Doktrin einer fernen
Utopia, sondern als Wirklichkeit; Wirklichkeit im angeschauten Mythos, als
Lehre und Element eines in sich geschlossenen, erschiitternden Kunstwerks; er-
lebt als Hoffnung und Verpflichtung im Erfahren eigenen und im Mitleiden frem-
den Leides.

Das Ideal einer verniinftig geordneten Menschengemeinschaft, begriindet auf
einem allumfassenden Gesetz und aufrechterhalten durch die Hingabe aller: dies
Ideal, das Euripides in den Hiketiden vor sein Volk stellte, war und blieb durch
Jahrtausende der Traum, die Hoffnung und Inspiration der Besten. Fiir unsere
Zeit ist seine Verwirklichung zur Frage von Sein oder Nichtsein geworden. Jetzt
springen die gefliigelten Worte, die Euripides in den Hiketiden formulierte, tagaus
tagein von den Lippen der Fiihrer aller Volker.

Fiir das Nebenwerk eines Dramatikers, déchte ich, wire das genug.




	Über Euripides' Hiketiden

