
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Über Euripides' Hiketiden

Autor: Zuntz, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Euripides' Hiketiden*

Von Günther Zuntz, Manchester

Wir wollen uns nicht mit Vorbemerkungen aufhalten. Wir alle kennen (mehr
oder weniger) dies einfache Stück von den besiegten Argivern, die durch Theseus'

Hilfe die Leichen ihrer Gefallenen von den Thebanern zurückerhalten; wir wissen,
daß es in der allgemeinen Schätzung sehr niedrig rangiert («eigentlich überhaupt
keine Tragödie») und daß es diese schlechte Zensur A. W. Schlegel verdankt. «Ein
Gelegenheitsstück, das nur als Schmeichelei gegen die Athener Glück machen
konnte» ; «Theseus erscheint darin anfangs nicht liebenswürdig»; er ist «kein

tragischer Held»; «den Charakteren mangelt psychologische Vertiefung»; «die

Handlung ist primitiv» - dergleichen haben wir, von Schlegel und seinen Nachfolgern,

oft, allzu oft gehört. Selbst die Verteidiger der Hiketiden sind abhängig von
Schlegels Urteil. Hören wir etwa H. Gregoire1: «Ein rein politisches Stück», sagt
er, «selbst wenn es aktuell ist, riskiert, einen Teil des Publikums ungerührt zu
lassen; daher hat sich Euripides sichtlich angestrengt, das Interesse zu verstärken
mit allen Mitteln, deren er fähig war.» «Der Stil der 'Hiketiden'», sagt Gregoire,
«ist höchst gepflegt; das Stück ist reich an eindrucksvollen Formulierungen und
Maximen; Anspielungen auf die philosophischen, religiösen, politischen und
militärischen Debatten des Tages begegnen auf Schritt und Tritt...» In der Leichenrede

des Adrast «bringt der Dichter eine zeitgenössische Zeremonie auf die Bühne
und überrascht seine Zuhörer mit neuen Porträts der gefallenen Helden»(hier spukt
wieder Schlegel); und wenn allzu viel Rhetorik und Politik sie zu ermüden droht,
offeriert er ihnen (zur Abwechslung) die pathetische Episode von Euadnes Selbstmord

(wieder wie Schlegel). «Das Ganze konnte seinen Effekt nicht verfehlen»;
denn mit den Bildern der Schutzflehenden am Altar und dann des Theseus in
Waffen mit seinen Kriegern, dann der Prozession mit den Totenbahren und
schließlich der Kinder mit den Urnen - lieferte Euripides «une piece ä grand
spectacle».

So weit könnte Euripides hier also etwa mit Meyerbeer rivalisieren. Aber: was

liegt uns schon an einem «grand spectacle» Was an rührenden Extraszenen Und
was an wohlgeformten Sentenzen und aktuellen Anspielungen Schlegel hat seine

Nachfolger verhindert, das Stück als ganzes und in seinem Eigenrecht zu
verstehen. Man sah leicht, und richtig, daß den Hiketiden das fehlt, was die meisten
anderen Tragödien geben: dramatische Verwicklung, tragische Helden, Psycho-

* Vortrag, der im Juli 1954 in Hamburg und im September in Kopenhagen gehalten
wurde. Inhaltlich beruht er großenteils auf dem ersten Kapitel meines Buches The Political
Plays of Euripides, das demnächst bei der Manchester University Press erscheinen soll.

1 In der Vorrede zu sainer Ausgabe.



Über Euripides' Hiketiden 21

logie und von dieser negativen Feststellung aus urteilte, verurteilte oder

entschuldigte man.
Kein Ding ist angemessen definiert mit der Feststellung, was es nicht ist.

Seien wir denn positiv; versuchen wir zu beschreiben, was die Hiketiden sind.
Ihr Gegenstand ist: ixeoia: Mensch bittet Mensch um Hilfe. Lassen Sie uns ein

wenig bedenken, was dieser zentrale Vorwurf bedeutet. Ein Teil bittet - der andere

gewährt, oder versagt. Warum? Der Bittende bittet um das, woran ihm liegt,
weil er es aus Eigenem nicht erlangen kann; d. h. er kann den Gegenwert - in
Leistung, Kraft oder Mitteln - nur unzulänglich oder überhaupt nicht erstellen.
Was denn könnte den anderen veranlassen, der Bitte nachzukommen Ersieht er
sich einen direkten Vorteil, so verwandelt sich die Situation der Ixeoia in die einer

Interessengemeinschaft; Hilfeleistung in Allianz. Ersieht er sich keinen Vorteil -
wohl: was könnte ihn dann noch zum Handeln veranlassen

Also: diese Situation, das Ansprechen um Hilfe, stellt unmittelbar die Frage
nach den Motiven für menschliches Handeln, und zwar in reinster Form. Wo nämlich

dein Handeln abhängt von einem simplen Kalkül von Vorteil und Nachteil,
da besteht kein Problem; noch auch, wo harte Notwendigkeit dein Handeln oder

Nichthandeln diktiert. Wirst du aber um Hilfe angegangen, so sollst du dich
einsetzen, anstrengen, vielleicht gefährden - und nicht nur dich selbst, sondern (wohl
stets) auch andere, die an dir hangen - ohne Not und ohne offenbaren Gewinn.
Warum tust du das Oder warum lehnst du's ab Ein Drama, dessen Zentrum
ixeoia ist, hat unvermeidlich eben dies zentrale ethische Problem zum Gegenstand:
das Problem menschlichen Handelns, seine Motive und seine Folgen - und zwar
des Handelns mit Bezug auf andere. Es gibt in der Tat kein andres. Der Mann
im Mond hat keine ethischen Probleme; dies Problem besteht, seit es mehr als

einen Menschen auf der Erde gibt. Der Gegenstand der Hiketiden wäre so weit
also: die Normen des Handelns von Mensch in bezug auf Mensch.Nun geht hier
ein Staat den andern Staat um Hilfe an; eine Gemeinschaft die andere. Das
Problem des Handelns ist fundamental das gleiche: wenn Hinz den Kunz um Hilfe
bittet, so muß Kunz noch andres erwägen als seine Neigung und seinen Vorteil -
denn Kunz ist nicht der Mann im Mond. Die Tatsache der menschlichen Verflochtenheit

und ihrer Konsequenzen ist aber vergrößert und damit deutlicher, wenn
die Beteiligten nicht als Privatpersonen handeln, sondern je in und für ihre
Gemeinschaft. So verwendete Platon den Staat, um die «Gerechtigkeit» zu
demonstrieren (d. h. die Norm für zwischenmenschliches Handeln) - und so Euripides.
In dem Sinn sind die Hiketiden ein «politisches» Stück (in dem Sinn!): im Bilde
des Mythus klären sich die Motive und Normen politischen, d. h.
zwischenmenschlichen Handelns. Adrast sinnt dem Theseus an, daß er seine Ehre und sein
Leben - ja, und die Ehre und Existenz seines Staates! - riskiere, für gar keinen
Gewinn. Die ganze Last ist ihm zugemutet; der ganze «Gewinn» ist für den
Bittsteller. Eine extreme Situation - aber nichts weniger als unrealistisch. Solche

Situationen entstehen unaufhörlich: Unrecht geschieht und Vergewaltigung, und



22 Günther Zuntz

der Hilfeschrei ertönt - und was ist die Folge? Und was sollte die Folge sein,
im Interesse der Menschengemeinschaft, ja der Existenz aller Menschen Setzen
Sie etwa, daß die entwaffneten Deutschen die USA angegangen hätten, die Rückgabe

ihrer Gefangenen von Rußland zu erlangen Wie entscheidet der
verantwortliche Führer des Staates Und welche Faktoren bestimmen seine Entscheidung?

Wir brauchen nicht länger auf eigene Hand zu spekulieren. Vor uns, auf der
Bühne, steht die Verkörperung eines idealen staatlichen Willens, Theseus der

Athener, und die Bittsteller. In ihrem Dialog und ihrem Tun entfaltet sich das

Problem einer freien politischen Entscheidung - frei, denn kein Interesse und kein

Zwang beeinflußt sie: Argos, besiegt und zerrüttet, kann dem Theseus keinerlei
Vorteil versprechen; Theben, mächtig und siegesstolz, bedroht ihn nicht. Worauf
basiert der Appell an Theseus Und wie findet er die richtige Reaktion auf diesen

Appell?
Der einleitende Dialog zwischen Theseus und Adrast (v. 113-161) entfaltet in

sokratischer Manier die Gründe, warum das Unglück des Letzteren ihm keinen

legitimen Anspruch auf athenische Hilfe gibt. Adrast hat seinen und seiner Stadt
Fall selbst herbeigeführt. Seine fragwürdige Deutung eines obskuren Orakels
veranlaßte ihn zu der verhängnisvollen Verbündung mit dem Verbrecher Tydeus und
dem landflüchtigen Polyneikes (133-151); zum Zug gegen Theben aber bestimmte
ihn das Drängen kriegslüsterner junger Leute - und dabei schlug er eindeutige
göttliche Warnung in den Wind (-161). Damit ist dem folgenden Appell des

Adrast im Vorhinein der Boden entzogen - wenigstens insoweit er ihn auf sein

eigenes Leid gründet (-167); wer Wind sät, darf sich nicht beklagen, wenn er Sturm
erntet. Adrast weist aber auch auf die unschuldig Leidenden: die Mütter der
Gefallenen; und sein Argument, daß wie der Reiche dem Armen, so der Glückliche
dem Unglücklichen beistehen solle (-179), hat Gewicht; zumal Athen der einzige
denkbare Helfer ist (184-192). Jenes Leiden der Unschuldigen ist aber doch die

Folge von Adrasts falschem Handeln: warum sollte Athen - ganz unbeteiligt -
im Netz dieser Folgen sich zu verfangen riskieren Der Appell des Armen an den
Reichen ist billig - allzu billig. Theseus begründet seine Ablehnung in einer
umfassenden und einheitlichen Deutung der Welt und ihrer Ordnung (v. 195 ff.); in
jenem sogenannten «philosophischen Exkurs», der in Wahrheit nichts weniger als

ein Exkurs ist, sondern gedanklich das Herzstück des Ganzen, von dem jede
weitere Einzelheit ihre Gültigkeit und ihr Gewicht herleitet. Wie weitet sich hier
mit einem Ruck der spezielle Gegenstand der Debatte ins Universale! (überhaupt:
wie reich, wie konzentriert sind diese griechischen Werke! Was hat sich nicht alles

begeben und ergeben in diesen ersten zweihundert Versen! Kein entbehrliches

Wort, keine leere Geste. Selbst ein Shakespeare-Stück scheint, im Vergleich,
locker). Theseus zeigt: diese Welt ist ein providentiell wohlgeordnetes Ganzes,

beherrscht von heilsamen und deutlichen Gesetzen. Menschliches Leben ist sicher

und gedeiht, wenn es ihnen folgt. Adrast hat diesen Gesetzen entgegengehandelt -



Über Euripides' Hiketiden 23

mit dem unausbleiblichen Resultat. Und wer sich, wie vordem Adrast selbst, mit
Übertretern assoziiert, zieht notwendig eben dies Resultat auf sich. Und da sollte
Athen ihm Bundesgenosse werden Theseus könnte nicht wagen, es seinen Bürgern

auch nur vorzuschlagen (v. 246).
Dieser Beweisgang ist schlüssig. Aber er ist unvollständig; er basiert nur auf

einem Ausschnitt der gegebenen Situation. Aithra vervollständigt ihn - und kehrt
damit die Schlußfolgerung um (v. 297ff.). Die Fehlhandlungen des Argiverkönigs
sind nicht mehr sub iudice (vgl. v. 530). Nicht um seinetwillen ist Theseus zum
Handeln aufgerufen: mit ihm, in der Tat, soll und darf er sich nicht verbünden

(vgl. v. 589). Jetzt aber werden Unschuldige vergewaltigt und die gemeinen
Gesetze Griechenlands - göttliche und menschliche - verletzt. An ihrer Beobachtung
hangt die Sicherheit, Ehre, ja die Existenz von Athen und allen griechischen Staaten.

Theseus, der soeben die universelle Geltung vernünftiger und heilsamer
Prinzipien proklamiert hat, kann sich dem Ruf, sie zu verteidigen, nicht entziehen.

Indem er ihm folgt, handelt er in Übereinstimmung mit dem wahren Charakter
und Interesse seiner Stadt und seiner selbst.

Theseus akzeptiert. Sein Beweisgang gegen Adrast - so betont er mit vollem
Recht - behält seine Gültigkeit (v. 334); aber die umfassenderen Gründe, die

Aithra angeführt hat, sind für seine Entscheidung bestimmend. Diese Entscheidung

aber geht noch andere an als Theseus selbst; nämlich seine Mitbürger, die das

Risiko mit ihm teilen sollen - und den Gegner. Solange ihre Bedeutung für diese

beiden nicht geprüft ist, bleibt ihre Richtigkeit unvollständig. Nachdem Theseus'

Mitbürger ihm beigestimmt haben, folgt jene Diskussion zwischen Theseus und
dem thebanischen Herold, welche nach Schlegel «billig von der Bühne in die
Schule der Rhetoren verwiesen» wird. Sie liefert eben diese wesentliche
Vervollständigung des Beweisgangs (v. 402ff.). Athen ist eine freie Demokratie; Theben
steht unter einem Tyrannen. Auf dem Hintergrund der Tyrannis erweist sich die

Demokratie im Einklang mit dem Weltprinzip, das Theseus proklamiert hat; die

Freiheit persönlicher Entscheidung sichert die Möglichkeit, diesem Prinzip gemäß

zu handeln und demgemäß zu prosperieren. Der Herold stellt die gefährlichen
nagexßdoeig - Abweichungen vom Ideal - der Demokratie heraus (v. 409ff.).
Diese bleiben unwiderlegt: eben sie klären das Bild der wahren Demokratie.
Demgegenüber ist die Tyrannis das strikte Gegenbild dieses Ideals. Das Schicksal von
Argos hat soeben gezeigt, wohin das führt. Ohne Not und ohne Bedenken hat es

sich in einen Krieg gestürzt und damit sich selbst zerstört. Und Theben - auch
eine Tyrannis - ist völlig bereit, das panhellenische Gesetz zu mißachten

An diesem Punkt aber (v. 476 ff.) ergibt sich eine paradoxe Verkehrung der

Standpunkte. Wohlfahrt, mithin Friede, ist Ziel und Effekt jener göttlich-menschlichen

Gesetze. In völliger Übereinstimmung mit Theseus' Prinzip warnt ihn der
thebanische Herold, einen Krieg zu beginnen. Der Sendbote des Tyrannen preist
Frieden: der Demokrat droht mit Krieg! Die Versuchung, aus einem richtigen
Prinzip eine falsche Folgerung zu ziehen, ist hier in der Tat stark. Argos leidet sein



24 Günther Zuntz

wohlverdientes Geschick; das braucht Athen nicht zu kümmern: es kann ungestört

fortfahren, die Segnungen des Friedens zu genießen.

Euripides verfolgt seinen Gedankengang ins Extrem. Der Mythos, den er
übernahm, gestattete eine friedliche Lösung: in Aischylos' Eleusiniem ließen die The-
baner sich gütlich überreden. Euripides folgt der andern Variante, nach welcher
Theseus zum Kriege schritt - und das in einem Drama, das weithin (doch keineswegs

durchaus) pazifistisch gestimmt ist. Das heißt: sein Grundprinzip wird an
der äußersten Entscheidung erprobt und eben damit jeder Zweideutigkeit
entrückt. Der Exponent und Anhänger universaler und heilsamer Gesetze, die ideale
Demokratie: unter welchen Bedingungen schreitet sie zum Krieg - wo doch Krieg
die offenbare Negation ihres Zieles und Wesens ist

Sie schreitet zum Krieg für die Bewahrung eben jener lebensichernden Gesetze.

Die Basis, von der aus der thebanische Herold argumentiert, ist nicht länger
gültig - ganz wie vorher, als Theseus das Gesuch des Adrast ablehnte. Der Fall
«Theben contra Argos» ist erledigt (v. 530). Jetzt aber, da sie den Toten das Grab

versagen, handeln die Thebaner gegen das kosmische Gesetz - denn die Erde
fordert die Körper zurück (v. 534) - und gegen wohlbegründeten und heilsamen

panhellenischen Brauch (v. 540). Die athenische Forderung ist im Einklang mit
beiden. So wenden sich die Argumente des Herolds gegen ihn. An ihm wäre es,

Frieden durch Nachgeben zu wahren. Er wählt Krieg. Der Erfolg läßt sich voraussehen

- wie im Falle Argos contra Theben.
Der Fortgang dieser Diskussion, vom ersten Setzen des Problems, über

unzulängliche Lösungen und gewichtige Einwände, bis zur endgültigen und vollständigen

Lösung ist an sich Drama (hat nicht G. Kaiser die dramatische Kraft im
energischen philosophischen Dialog neu erwiesen Die Sprecher sind Individuen
durch ihren jeweiligen Beitrag zu dieser-Diskussion. Was sollte uns hier «psychologische

Vertiefung»! Darüber hinaus begegnen leichte und angemessene persönliche

Züge der Gefahr didaktischer Monotonie: die Lebhaftigkeit, Tapferkeit und
Sohnesliebe des Theseus, der gedemütigte Stolz und die Würde des Adrast, die
kecke Geschwätzigkeit des Herolds Wesentlich leben sie aber doch alle durch
und für diese Diskussion - deren menschliche Realität in dem Chor der Mütter ist.

Die Gegenwart dieser unschuldig Leidenden - schweigend, oder klagend, oder
bittend - hält von Anbeginn und in jedem Augenblick vor Augen, daß an dieser

scheinbar so selbstgenugsamen Diskussion das Leben machtloser, gequälter
Menschen hangt. Der bloße Anblick ihres Jammers reicht hin, ein scheinbar
unwiderstehliches Argument zu entkräften. Theseus hat demonstriert, daß er nicht
gehalten ist, Adrast zu helfen; die Mütter haben kein Argument gegen seins - aber
da ist ihre hilflose Verzweiflung: Theseus ist im Unrecht (v. 292). Der thebanische
Herold schwelgt in einer Beschreibung des wohlverdienten Sieges seiner Stadt
und betont ihr Recht, an den erschlagenen Angreifern Vergeltung zu üben: hier
sind ihre Mütter: der Herold ist im Unrecht. Eine immer gleiche, immer tönende



Über Euripides' Hiketiden 25

Grundnote - so begleitet, ja übertönt ihr Schmerz das lebhafte Hin und Her der
Diskussion und das Auf und Ab der Handlung. Kein Argument kann gelten, keine

Lösung befriedigen, ehe nicht ihr unartikuliertes Sehnen und die klar umrissenen

Forderungen der Vernunft zum Einklang gebracht sind.
Die Dissonanz, welche auch Theseus empfand (v. 288), aufzulösen: diese schönste

Aufgabe ließ Euripides einer Frau im Mitleid mit Frauen. Aithras Worte
schaffen die ersehnte Harmonie. Olxxog - Mitgefühl - ist nicht eitel: es besteht

vor der Vernunft; Vernunft - Xdyog - ist nicht unmenschlich: auf ihrem eigenen
Grund umfaßt sie den Anspruch auf Mitleid. Fortan ist der Appell dieser beiden
vereint und unwiderstehlich, xoivcovia, menschliche Gemeinschaft: es gibt sie

also: spontanes Empfinden fordert sie, und rationale Analyse bestätigt sie. Im
reißenden und unberechenbaren Wechsel menschlicher Geschicke ist keine

Hoffnung, für keinen, außer im Mitgefühl der Mitwesen. Folgst du dem Appell an dies

Gefühl, so gibst du damit durchaus nicht einer unvernünftigen Sentimentalität
nach. Staat oder Einzelner: tua res agitur. Du darfst dem Risiko eines Kampfes
gegen Unrecht nicht ausweichen: solche Feigheit würde deine Ehre vernichten,
und zugleich wäre sie dein eigner Verderb. Der alt-heilige Brauch - vduog -
forderte Achtung für den Schutzflehenden und Achtung für den toten Feind: die

neue Denkungsart bestätigt und stärkt ihn. Denn dieser Brauch erweist sich als

integrierender Teil jenes Weltgesetzes, dem menschliches Leben sich unterordnen
muß, wenn es gedeihen soll. Es ist die höchste und letzte Rechtfertigung für
Athens oft kritisierte «Vielgeschäftigkeit» (noXvngayuoovvrj: v. 576), daß es sich
für diesen Brauch einsetzt. Die Tragödie zeigt der Stadt Athenas im Spiegel des

Mythus, was sie sein soll und was sie tun soll.

Die actio des Dramas ist zu Ende - die passio geht weiter. Das ist ja seine Para-
doxie: was diese Schutzflehenden erbitten, ist ein negativer Gewinn. Hilfe
bedeutet hier: Versicherung eines unheilbaren Verlustes. Auch in dieser Hinsicht
setzt unser Drama einen extremen Fall. Hier werden keine Unschuldigen errettet,
kein Königsthron zurückgewonnen; hier bleibt nur Raum für Klage ohne Trost.
Und wiederum ist dies Extrem nicht erkünstelt noch unrealistisch; es zeigt: wenn
einmal die heilsame Ordnung des Seins zerstört ist, stellt keine Sympathie und
keine selbstlose Hilfe sie wieder her. Die Grundlehre dieser Tragödie (denn hier
ist der Tragododidaskalos in der Tat ganz direkt Lehrer, Lehrer seines Volkes,
durch sein Werk) - die Grundlehre von heilsamem Weltgesetz und vernichtender
Übertretung wird damit gegen jede Ausflucht bekräftigt. Und fragen wir doch

uns selbst, jeder seine eigene Erfahrung, ob sie wahr ist! Schmerz bleibt, Verlust
bleibt.

Gewiß: die Schlacht wird gewonnen und die Leichen der Gefallenen gesichert,
und die Selbstbeherrschung des Theseus, der seinen Sieg nicht verfolgt, verhindert,

daß das geschehene Unheil weitergreift. Aber für die Schutzflehenden
bedeutet die Erfüllung ihres Wunsches nur die Gewißheit endlosen Schmerzes. Er



26 Günther Zuntz

findet Ausdruck in der zweiten Hälfte des Dramas. Hier hebt nd&og das drame ä

thtee vollends in die Sphäre des Tragischen.
Das beginnt und endet mit den Klagen der Mütter. Und ihr Leid spricht die

Sprache des Aischylos. Wörter und Rhythmen, Einzelmotive und Gesamtstruktur
der beiden xo/ijioi (v. 778-836 und 1113-1164) sind aischyleisch wie in keinem
andern Stück des Euripides.

Das fühlt gewiß jeder, der den Text liest und dabei Aischylos im Sinn hat. Ich
kann hier nur je ein Beispiel geben. Das Ende des ersten Threnos (v. 832ff.)
nixgovg ioelöeg yduovg / nixgäv de 0oißov rpdxiv gemahnt unter anderm, mit der
Wiederholung von nixgög, an Sept. v. 941 ff. mxgog doxrjg veixecov mxgog de

Xgrjudxojv usw., und der Abschluß mit dem Wort 'Egivvg - der Erinys des

Hauses des Laios! - ist wie in Sept. v. 791. Die Klage der Söhne im zweiten
Threnos (v. 1139) ßeßäoiv, ovxex' elaiv oijwi ndxeg, dem das Echo des Chors

antwortet ßeßäoiv afflijg e%ei viv i\brj (so verteile ich die Sprecher) - klingt fast
wie ein Zitat von Pers. v. 1002 ßeßäoi yäg xoineg äyqexai oxgaxöv, mit dem
Echo des Chors ßeßäoiv, oi, vwvvuoi.

Und so, in diesen zwei Klagegesängen, durchweg. Dieses aischyleische Pathos

nun kontrastiert höchst bedeutsam mit dem völlig verschiedenen Ton der zwei
Szenen zwischen den beiden Threnoi: mit der Rhetorik der Leichenrede des

Adrast und der lyrischen Hingerissenheit der Euadneszene. Dieser Kontrast stellt
der Interpretation der Hiketiden das schwerste und fruchtbarste Problem.

Die Euadneszene bringt die Universalität des Pathos vor Augen und Sinn. Als
eine kurze Paralleltragödie innerhalb der Tragödie wiederholt diese Episode, in
anderer Tonart, die Melodie unendlichen Leides, die aus den Klagen des Chors

aufsteigt. Die Ekstase und der Freitod des vereinsamten Weibes und die Verzweiflung

ihres Vaters zeigen, wie weithin das Leben durch einen sinnlosen Krieg
entwurzelt ist. Das Pathos der Euadne verlängert und verstärkt das Pathos des Chors

der Mütter: sie leiden nicht nur als Einzelne.
Und die Leichenrede. Hier wird die grandiose homerische Vision: der ueXiyngvg

"Adqaoxog an den Scheiterhaufen seiner erschlagenen Freunde, angeschaute
Wirklichkeit und Element der Tragödie. Adrast preist die Helden, deren Tod er
verschuldet hat. Kein Tadel trifft ihn mehr. Die Würde des großen Leidenden war
sein von Anbeginn (v. 114. 253); was er erfahren, hat ihn zum «Wissenden»

gereift (v. 843), und der Schmerz um seine Toten erhebt ihn vollends in die Sphäre,
in der Irrtum und Schuld nicht länger gelten, sondern nur die Erhabenheit
bewiesener Größe. So kann Adrast seine Toten preisen.

Aber wie preist er sie Kein Wort von ihren Heldentaten: statt dessen die
Beschreibung der bürgerlichen Tugenden eines jeden, eines nach dem andern; und
als Abschluß der oft gehörte Sophistensatz «Tugend ist lehrbar». Darüber hat man
sich von jeher verwundert. Wie unheroisch ist dieser Preis der Heroen! Aber mit
den Erklärungen, die man versucht hat, brachte man sich um die Fruchtbarkeit
dieses Verwunderns. Schlegel hielt sich überzeugt, «daß Euripides hier die Charak-



Über Euripides' Hiketiden 27

tere in irgendeiner Schlacht gebliebener Feldherren habe zeichnen wollen»; was
dann andere bedenklich ausgemalt haben; Wilamowitz, der in der Einleitung zu
seiner Übersetzung den gedanklichen und gefühlsmäßigen Hintergrund des Dramas
so schön erhellt, findet hier doch «die hämische Absichtlichkeit, die Euripides sich
öfter hat zu Schulden kommen lassen»: seine «neue Charakteristik des Helden»
sei Kritik eines Botenberichts in Aischylos' Eleusiniem; und H. Gregoire hält
darüber hinaus für möglich, daß der Dichter, «der seinen sarkastischen Neigungen
nicht immer widerstand», hier für literarische Feinschmecker eine «leichte Satire»
auf die offiziellen athenischen Leichenreden eingelegt habe. Wo bleibt bei solchen

«Erklärungen» die organische Einheit des Dramas Existiert sie, in diesem «politischen»

Stück, etwa wirklich nicht Oder liegt der Fehler, hier wie so oft, bei den

Kritikern und nicht im Objekt
Die Beziehungen auf - oder sagen wir vorsichtiger: eine Analogie dieser Szene

zu jener eindrucksvollen athenischen Zeremonie, der alljährlichen staatlichen
Totenfeier, besteht offenbar. Hier wie dort die Beisetzung der gefallenen «Heroen»

im Beisein ihrer Hinterbliebenen, hier wie dort Totenklage und Totenehrung, und
hier wie dort die Rede eines führenden Staatsmannes, welche den Adel der
Gefallenen den Überlebenden vergegenwärtigt. Es wäre Voreingenommenheit, wollte
man bestreiten, daß athenische Hörer die Rede des Adrast mit jener Zeremonie
assoziieren konnten; aber ihr Ursprung und Zweck ist nicht in der Abspiegelung
jener athenischen Institution. Ich halte für wahrscheinlich, daß die Rede des

Adrast schon bei Homer und wiederum bei Aischylos vorgebildet war - freilich
mit sehr anderem Inhalt; es genügt aber, die euripideische Szene mit dem zu
vergleichen, was wir von der athenischen Totenfeier wissen.

Zunächst ist die Situation dort anders. Der offizielle Epitaphios wurde nicht
vor den aufgebahrten Leichen gehalten: die Prothesis fand drei Tage vorher statt,
dann die Verbrennung und wahrscheinlich ein Agon. In feierlicher Prozession

wurden am dritten Tage die Aschenurnen, nach Phylen geordnet, getragen, dann
in einem gemeinsamen Grab beigesetzt. Danach schloß die Zeremonie mit der
Leichenrede und einem letzten Ololygmos. Alles private Empfinden und alles
Ansehen oder Verdienst der Einzelperson ist somit aufgehoben in der staatlich-religiösen

Feier, welche die gleichen heroischen Ehren proklamiert für jeden und alle,
die ihr Leben für den Staat gegeben haben.

Der traditionelle Inhalt des athenischen Epitaphios-wir kennen ihn hinreichend-
entsprach diesem großartigen und überpersönlichen Zweck. Der Preis der Heroen
bestand im Preis des Ideals, für das sie sich geopfert hatten; ihre Größe war die
Größe ihrer Stadt, ihrer Geschichte, ihrer Institutionen, ihrer Leistungen und
ihrer Errungenschaften. Nie wurden Taten oder Charaktere Einzelner
hervorgehoben: gemeinsamer Tod war Erweis gemeinsamen Adels. Trost für die
Hinterbliebenen war im Aufblick zum gemeinsamen Ideal und der Versicherung gemeiner

Sympathie und staatlicher Fürsorge.
Wie anders in der Tragödie. Die Gefallenen argivischen Soldaten hat Theseus



28 Günther Zuntz

bereits, anderwärts, bestattet. Adrast spricht an den Bahren ihrer Führer. Ihre
Leiber werden nach der Leichenrede einzeln verbrannt und ihre Urnen in ihre
Heimat übergeführt. So beschränkt sich die Analogie der Situation auf die bare
Tatsache der Leichenrede. Und deren Inhalt Adrast kann seine Stadt nicht preisen:

sie ist erniedrigt; nicht ihre Ideale: er hat sie mißachtet; er kann die
Hinterbliebenen nicht trösten: für sie gibt es keinen Trost; er kann nicht die Taten der
Heroen erheben: sie dienten einer schlechten Sache. Dies bleibt ihm: er zeichnet
ihren individuellen Wert, wie er sich vor dem Kriege im persönlichen Leben eines

jeden darstellte und im Tode bewährte.
Man darf behaupten: nie ist eine solche Rede im Kerameikos gehalten worden.

F. Jacoby behält recht: hier wird ein Stück Heldensage angeschaut und nicht
Zeitgeschichte. Wieder einmal zeigt sich: Tragödie «spiegelt das Leben des Tages»

nicht; die Annahme, Euripides habe hier «eine zeitgenössische Zeremonie auf
die Bühne gebracht», erklärt Gehalt und Gestalt dieses Auftritts nicht besser

als die anderen oberflächlichen Einfälle Schlegels und seiner Nachfolger. Wenn
denn alle Versuche, die raison d'etre dieser Szene außerhalb der Tragödie zu finden,
scheitern, suchen wir sie besser im organischen Zusammenhang des Kunstwerks.
Danach dürfte sich auch die wahre Bedeutung jener Assoziation von Skene und
Kerameikos zeigen, deren Möglichkeit mit dem eben Gesagten keineswegs
aufgehoben ist.

Adrasts Rede' wurde durch Theseus veranlaßt. Der hat die Leichen der Gefallenen

auf dem Schlachtfeld gesehen und ihre übermenschlichen Taten gefolgert
aus ihren Wunden und aus den Stellen, an denen er sie fand (v. 844ff.). Kein
andres Zeugnis für ihren letzten Kampf ist nötig oder auch nur möglich, denn

wer vermöchte im Getümmel der Schlacht mehr zu sehen als bestenfalls das
allernächste Die Tatsache aber dieser übermenschlichen Leistungen regt Theseus zu
der Frage an: woher erwuchsen (ecpvoav) die Männer, die sie vollbrachten (v. 841)
Von ihrer Beantwortung erwartet er eine heilsame Lehre für seine jungen Athener.
Und Andrast zeigt: ihr Heldentod war nicht mehr und nicht weniger als die

Bestätigung ihres Lebens. Ihre Arete bestand nicht in fragwürdigen und schwer
feststellbaren Kriegstaten, sondern in dauerhaftem Tj'&og; wurzelnd in rechter Erziehung,

unberührt von sophistisch-ästhetischen Liebhabereien und bewährt im
Leben mit den Mitbürgern. Die Geschichte der einzelnen Helden zeigt, daß diese

Bürgertugend «lehrbar» ist - lehrbar durch Beispiel und Übung - und daß sie der
äußersten Probe standhält.

Damit gibt Adrast, zunächst, eine erhebliche Vervollständigung der theoretischen

Lehre dieses Dramas. Man bedarf kaum der Parallelen in der Hekabe (v. 602)
und Elektra (v. 373), um einzusehen, daß hier dem archaischen ein neuer Kanon
menschlichen Wertes gegenübergestellt wird; ein Wert, der im Einklang ist mit
der Lehre des Theseus, insofern solche «Tugend» der Erhaltung und Förderung des

gemeinsamen Lebens dient. So haben denn seine Athener sich für keine Unwürdigen

eingesetzt: diese Toten verkörperten eben das Ideal, welches seine Stadt zu



Über Euripides' Hiketiden 29

verwirklichen strebt. Die Vorstellung ihrer Vollkommenheit bringt also Genugtuung,

Erhebung und Trost - für den Augenblick. Aber, wie Lysias in seinem
Epitaphios (73) sagt: «je vollkommener sie waren, um so größer das Leid der
Hinterbliebenen» - der Schmerz der Mütter muß jetzt erst recht aufwachen, da ihnen

vor Augen gestellt wird, was sie verloren haben. Die bloße Andeutung, daß sie

bei der Einäscherung zugegen sein könnten (v. 941), wirft sie zurück aus der
Erhebung des Augenblicks in das Nichts, das ihr Leben ist. In dem folgenden Lied
(v. 955ff.) spricht ihr endloser Schmerz - und keine Erinnerung früheren Fehls
hemmt jetzt das Mitfühlen und Mitleiden. Adrasts Rede hat das Pathos gereinigt
und vertieft. So sind denn die verschiedenen Elemente des zweiten Teils der
Hiketiden - Threnos, Monodie, und Rede - verbunden in einem Ursprung und
einer Wirkung: Pathos.

Diesem Pathos einte sich das Empfinden des Volkes, vor dem die alte Sage sich

neu vollzog. Sie war jedem Hörer vertraut als einer der traditionellen Ruhmestitel
ihrer Stadt, und die Ideale, die das Drama aussprach und darstellte, waren die
Ideale Athens. Wir kennen sie aus den Historikern und Rednern; zumal aus den
erhaltenen Xdyoi inixd<pioi. In ihnen hatte Theseus' Hilfe für die Argiver ihren festen

Platz, und es ist ein Leichtes, Dutzende von Parallelen zusammenzustellen
zwischen einzelnen Stellen des Dramas und diesen Preis- und Trostreden. Athens
Heldenmut und Rechtlichkeit, Erbarmen für Mißhandelte und Widerstand gegen
Unrecht und Bedrückung, Eintreten für «alle Griechen» und Stolz auf nationale

Unabhängigkeit, Freiheit des Einzelnen im Staat gewährleistet durch Recht,
Gesetz und politische Ordnung: diese Ideale sind dem Drama und der offiziellen
Leichenrede gemeinsam. In diesem Sinn kann man die Hiketiden als Ganzes - und
nicht speziell die Rede des Adrast - als einen «tragischen Epitaphios» bezeichnen.
Sie appellierten mithin an Überzeugungen und Ideale, die in den Hörern lebendig
waren und die sich für sie, in ihrer Gesamtheit, mit einer unendlich eindrucksvollen
nationalen Feier verbanden. So mußten sie gestimmt sein, sich mit dieser
Neugestaltung eines Stücks ihrer nationalen Tradition zu identifizieren. Und die Kunst
verwandelte die Gemeinplätze nationalistischer Rhetorik. Billige Schlagworte,
verbrauchte Propaganda, fragwürdiges Eigenlob: das gewinnt neues, echtes Leben,
das gewinnt Würde, Bedeutung und Zusammenhang im organischen Ganzen eines

ergreifenden Kunstwerks; und eine beherrschende philosophische Idee leiht allem
Einzelnen Gültigkeit und überzeugende Kraft.

Eine neue Sicht der Welt hat die alte Sage neu gedeutet; aber indes die neue

Welt, erhöht und vertieft, sich in ihr spiegelt, ist es doch die alte, vertraute Sage.

Ihre neue und radikale Lehre - die Lehre von der lebensichernden und fördernden
Gemeinschaft der Menschen, von xoivoxvia und vduog, stellt sich dar als Lehre des

Mythos, und ihr Appell ist um so eindringlicher, als sie sich, wie eben dieser Mythos
selbst - ja, und wie das Drama als Ganzes - mit den Idealen des nationalen Totenfestes

verbündet.
Die Rede des Adrast - wir sahen es - ist keineswegs ein Nachbild der offiziellen



30 Günther Zuntz

Rede an diesem Fest; aber die Analogie der Situation und des Gegenstandes, wie
auch gewisse Übereinstimmungen im Einzelnen, zogen auch diese zentrale Szene

in den gleichen Kreis von Assoziationen. Das Leid der argivischen Mütter hatten
die Hörer selbst erfahren, auch ihr Leben hatte ein verhängnisvoller Krieg
zerrüttet, auch sie hatten die Totenklage erhoben an den Bahren ihrer Söhne und
ihren Preis verkünden hören. Ein gleiches Leiden eint die Sphären des Mythos und
der Gegenwart; Skene und Kerameikos, Chor und Polis fließen ineinander in
gemeinsamem Schmerz und gemeinsamer Erhebung. Gemeinsamkeit, xoivoxvia,
überbrückt, im Pathos, den Abgrund getrennter Bereiche und zieht das gemeine
Leben hinauf in die Sphäre der Kunst. Noch einmal eint die Tragödie das Volk,
dessen höchstes Wollen und tiefstes Leid sie ausspricht; eint es in der gemeinsamen

Hingerissenheit des Pathos. Noch einmal, durch den Genius der Kunst,
wird der Mythus zum einenden und leitenden Symbol für Athen. Und welcher
Zeit wären denn die Erfahrungen erspart geblieben, aus denen sie mit den argivischen

Müttern leiden könnte Und mit Adrast lernen Und mit Theseus empfinden

und helfen -

Die Begrenztheit, in der Selbstsicherheit möglich ist, fehlte Euripides: er sah

und fühlte, nicht die Ausschnitte, in denen man sich zurechtfindet und aufrechthält,

sondern das überwältigende Ganze der Welt. Dichter war er aus Allwissenheit.

Mit einer unbegrenzten Kraft des Auffassens und Schaffens reproduzierte er,
in dem objektiven Medium der Kunst, alle Gedanken, die seine Zeit bewegten,
jede Hoffnung, die sie beflügelte, jede Verzweiflung, die sie beugte; und wußte und

zeigte, daß deren keines ein Letztes war. Denn die Götter hatten seine Welt
verlassen; und wie lebt der, der alles überschaut, in einer gottverlassenen Welt Mit
Euripides, wenn je, wurde dies wahr: daß die Kunst das Leben rettet. Das unendliche

schöpferische Vermögen hält der unendlichen Schau die Waage.
In den «politischen Dramen» begrenzte er seine unbegrenzte Schau. Hier zeigt

er eine übersehbare und verstehbare Welt, beherrscht von heilsamen Gesetzen.

Keine vernichtende Ironie bedroht hier das Grundaxiom: «Des Guten ist mehr

in der Welt als des Schlechten.»
Die Welt der Hiketiden und Herakliden ist in sich vollständig und folgerichtig -

aber sie fällt nicht zusammen mit der ihres Schöpfers. Der Dichter des Hippolytos
und der Hekabe war nicht unvertraut mit der Umkehrung jenes Grundaxioms

(und der Kyklops [v. 321 ff.] zeigt gar, daß es höchst atheistisch und antisozial

ausgewertet werden kann). Der Sieg der gerechten Sache überzeugt die argivischen
Mütter von der Existenz und der Gerechtigkeit der Götter: Bellerophontes zog die

entgegengesetzte Folgerung aus dem ungestörten Wohlergehen der Bösen und
den Leiden der Frommen (fr. 286). Aus Theseus' Axiom folgt die Vorzüglichkeit
der Demokratie als der natürlichen und idealen Form menschlichen Zusammenlebens:

Euripides brauchte nicht zu warten, bis Alkibiades und Kritias das

entgegengesetzte Ideal demonstrierten; es ist so alt wie Homer und wie die Welt, und



Über Euripides' Hiketiden 31

seine Zeitgenossen diskutierten es in der Debatte über Physis und Nomos. Aber
in den «politischen Dramen» fallen die beiden zusammen. Und so weiter.

Sein Mitgefühl mit den absurden und vernichtenden Leiden, welche die
Menschen durch ihre Torheit über sich bringen, veranlaßte Euripides (so schließen

wir), seine allumfassende und ironische Schau einzuschränken. Hier, für einmal,
identifizierte er sich mit einem einheitlichen und positiven zeitgenössischen
Gedankengang und gab seinen Mitmenschen, in der ehrwürdigen und eindrücklichen
Form der Tragödie, eine heilsame und definitive Lehre. Geschlossen in sich,
erschütternd, aufrufend: so stellte er sein Werk vor seine Mitbürger. «Was suchte
ich den Weg so sehnsuchtsvoll, wenn ich ihn nicht den Brüdern zeigen soll ?»

Sie applaudierten. Die Reden und Taten des Theseus lieferten Phrasenmaterial
für nationale Selbstberäucherung. Aber Athen folgte Alkibiades und nicht Theseus.

Das Werk aber bleibt - aufzurufen und zu erschüttern die, die hinzuhören bereit
sind. Dem Versuch, sein Wesen in heutiger Sprache zu umschreiben, mangelt eine

entscheidende Probe: am Verhältnis dieser Tragödie zur aischyleischen. Der aischy-
leische Stil der beiden Threnoi, im vielsagenden Kontrast mit den zwei Pathosszenen

zwischen ihnen - und das in der Behandlung eines Stoffes, dem Aischylos
als erster tragische Würde gegeben hatte: damit ist ein Problem gestellt, dessen

Erwägung zur Deutung des euripideischen Werks gehört. Da die Eleusinier nicht
erhalten sind, bleiben fast alle Einzelheiten ungewiß. Fürs Wesentliche aber

genügen Septem und Supplices. Ein vielsagender Hinweis liegt schon darin, daß in
den aischyleischen Hiketiden die Pflicht zu helfen religiös begründet ist; die Wahl
liegt zwischen Befleckung und Reinheit, zwischen Zorn und Wohlwollen des Zeus

Hikesios. Euripides liefert rationelle Begründungen für den altheiligen Brauch

(w. 199. 312. 539 usw.).
Er hat die Schöpfung des Aischylos in einen anderen Sinnzusammenhang

transponiert. Man stelle sie nur im Geiste nebeneinander: die Götter des einen und des

anderen, die Helden, das Leiden und es war doch die eine, gleiche heroische

Sage. Fast durchweg überbrückt die Kunst des Euripides, durch echte Empfindung,

Lebhaftigkeit des Gedankens und Halt am Wirklichen, den Abgrund
zwischen zwei Welten. Er öffnet sich, klaffend, unüberwindlich, mit der Rede des

Adrast. Trotz der ergreifenden Situation, trotz aller zureichenden Motivierung,
trotz ihrer dramatischen Leistung: sie wirkt lahm, trocken und flau - bis zur
Störung, ja Zerstörung des tragischen Transports. Dies galt offenbar nicht für die

Zeitgenossen: wir haben gesehen, in welchem Lebenszusammenhang diese Szene

zu ihnen sprechen konnte. Dieser Lebenszusammenhang besteht nicht mehr; und
seitdem fühlt jeder einen unerträglichen Widerspruch zwischen der gutbürgerlichen

Pedanterie dieser Rede und der heroischen Tradition. Wenn Kapaneus, der

ungeheure Kämpfer wider Zeus, gepriesen wird für seine leutselige Mäßigung;
wenn Hippomedon präsentiert wird als ein braver Landedelmann, Parthenopaios
als bescheidener Tugendbold, und der wilde Tydeus als ehrliebend und bedachtsam:



32 Günther Zuntz

da stehen die Riesenschatten der Sieben auf. Ihre schweigende Gegenwart -
olxxog d' ovxig Tjv did oxdua - überschattet und vernichtet die revidierte Darstellung
des Epigonen. Sie bleiben in der Welt wie Aischylos sie beschworen hatte.

Die Rede des Adrast ist aber, wie wir sahen, ein integrierendes Element der
Lehre wie auch des Pathos der Hiketiden. Sie steht im Zentrum einer Reihe von
ergreifenden Szenen, deren Pathos sie reinigt und steigert, während Euadnes Tod
seine Universalität vor Augen führt. Hätte denn nun Euripides, der Alleskönner,
diese zentrale Szene nicht durch einigen heroischen Glanz ihrem aischyleischen
Rahmen angleichen können? Nein: das verbot dem ehrlichsten und folgerichtigsten

Dichter die Grundkonzeption seines Dramas. Die tragisch-antitragische
Situation ist hier die gleiche wie im Herakles. Einer Weltsicht, welche die höchste

Aufgabe in der Wahrung von Gesetz und Friede findet, kann menschliche
Würde und Wert nur durch den Nachweis moralischer Vortrefflichkeit erhärtet
werden. Der Heros tritt ab - der gute Bürger tritt auf.

Im Leiden des Heros wurde einst eine Wahrheit erfahren, welche Welt und
Leben transzendierte: denn da war ein Höheres als das Leben. Niemand brauchte
ein Pult zu besteigen und die Großheit des Eteokles und Polyneikes darzulegen:
die war da, in der Klage des Chors. Keine Parallelhandlung war nötig, die
Universalität von Ödipus' Leiden zu demonstrieren: es ist, in sich, das «Leid der Welt».
Großheit, im Tode, über die Welt hinaus; Leiden, über Welt und Leben hinaus,
Schlüssel zum'Absoluten. Einer Menschheit aber, von der die Götter sich

zurückgezogen haben, wird Leben des Lebens höchster Wert: es gibt ja keinen andern.
Die Götter des Euripides - sind; machtvolle Verkörperungen der unkontrollierbaren

Gewalten, die mit den Menschen ihr Spiel trieben. Kein Gebet erreicht sie;
kein Bekenntnis wie das zu Zeus im Agamemnon, zu den ewigen Gesetzen im
Ödipus, beschwichtet die immerwache Frage: wie lebt der Mensch in einer Welt
ohne Gott Bürger einer civitas mundi: wie erreicht, wie sichert er das

Der Bürger der civitas mundi ist nicht länger im Stande der Gnade. Die daiuovay»

Xägig ßiaiwg oeXua oeuvov rjuivcov: die Gnade des nd&og, welche ihn einst, im Leiden
des Heros mitleidend, hingerissen hatte ins Erfahren des wahren Seins, jenseit
Menschenwelt und Menschenleben: dies Licht in der Finsternis scheint ihm nicht
mehr. Daher, in den Hiketiden, jene Spektralanalyse des Pathos, und seine

Schwäche eben im Zentrum. Die Streifen dieses Spektrums: Threnos, Monodie,
Rede und wieder Threnos, müssen zusammenwirken, um ein Licht zu ersetzen,
das untergegangen ist. Auch jetzt, gewiß, und immer, gibts Schmerz und Mitleid.
Aber nicht mehr als Vollendung des Seins und Weg zu transzendenter Wahrheit.
Der Bürger der civitas mundi wird durch das Schauspiel des Leidens zum Mitgefühl
geregt: günstigenfalls wohl gar zu helfender Tat. Wurzel aber und Grenze seines

Mitempfindens ist in der Überzeugung, daß Leiden vermieden werden sollte und
könnte. Es resultiert von falschem Urteil. Es sehen, heißt vor irriger Wahl
gewarnt sein, um ungestört und in Ehrbarkeit leben zu können.

Die grenzen- und trostlose Welt, die Euripides überschaut und nachschafft, ist



Über Euripides' Hiketiden 33

tragisch von einem Ende zum andern. Der Ausschnitt, den er in den «politischen
Dramen» zeigt, ist es nicht. Die humane Weisheit des Adrast (nenne man's Ideal
oder Illusion) kann die tragische Vision des Aischylos nicht verdrängen.

Sie zu verdrängen aber war sie gemeint. Dieser Mythos, den Aischylos vordem
gestaltet hatte, war das Symbol des idealen Athen; seine Neudeutung - nicht eine

Angelegenheit literarischer Laune. Tragödie lehrt das rechte Leben. Die Götter
haben die Welt verlassen: hier ist der neue Kanon. Echo und Kontrast machen
die Umkehr der Grundauffassung unverkennbar. Der Kampf gegen Aischylos war
der Kampf um die Seele Athens.

In diesem Kampf ist Euripides unterlegen. Die tyrannischen Toten ließen sich
das einzige Symbol idealer Existenz, die Tragödie, nicht entreißen. Ihre sublimen
und gnadenlosen Visionen widerstanden der Umformung, und die Götter weigerten

sich, als machtlose Verzierungen zu dienen für eine Ordnung, die sie nicht
geschaffen hatten. Ihrem schützenden Arm entwachsen, verliert der Mensch den

Trost, seine neuen Ideale durch die großen Gestalten der heroischen Tradition
bezeugt zu finden. Der größte Kunstverstand und die lebhafteste Überzeugung
können nicht ohne Bruch das untragische Ideal am tragischen Gehalt verbildlichen.

Wenn wir uns erlauben, dieses Bruchs wegen (der in der Adrastrede unübersehbar

zu Tage tritt) die Hiketiden als eine verfehlte Tragödie zu bezeichnen, urteilen
wir nach Maßstäben, die wir anderen Werken des Euripides und seiner Vorgänger
entnehmen. Sind wir zu solchen Urteilen berechtigt Die Athener akzeptierten die

«politischen Dramen» als Tragödien und sie erfüllen völlig die besondere
Aufgabe, die der Dichter sich mit ihnen gesetzt hat. In anderen Werken gibt er uns
weitere und tiefere Ausschnitte seiner unendlichen Schau. Die mag, wer will,
höher schätzen; es ist aber unbedingt ein Fehlurteil, wenn die einen an den anderen

abgemessen werden. Ihr Zweck und ihre Leistung sind wesentlich andere.

Die Hiketiden haben das alte Bild der Heroen nicht verdrängt. Ihm aber stellt
Euripides in den «politischen Dramen» eine neue, unendlich zukunftsträchtige
Konzeption gegenüber. Hier steht, für seine Zeit und für alle Zeiten, das Bild des

idealen Athen - iyxwpiov 'Adrjv&v; in Leiden, Handeln, Streben ein Vorbild und
Aufruf für seine Mitbürger und die Bürger der fernsten Zukunft. Euripides wußte
alles, was die Skeptiker aller Zeiten gegen jede Theodizee eingewandt haben und
einwenden werden. Desungeachtet geht die Menschheit weiter (oder, wie man in
optimistischen Momenten sagt, «vorwärts»); lebt durch eben die Beschränkung
der Sicht aufs Positive, wohl gar Vordergründige, die Euripides in diesen Dramen

vollzog. Hier bot er die Deutung der Welt als eines wohlgeordneten Ganzen, das

eine wohlwollende Gottheit zum Besten der Menschen lenkt mit vernünftigen und
verständlichen Gesetzen - die Deutung, welche die Stoa entwickeln und die
Christen übernehmen sollten; hier veranschaulichte er die Haltung und
Handlungsweise des echten, rechten Bürgers dieser Welt und kontrastierte ihn mit
seinem ewigen Widerpart, dem Anhänger gesetzverachtender Macht; hier schuf er

3 Museum Helveticum



34 Günther Zuntz: Über Euripides' Hiketiden

das Idealbild des vollkommenen Herrschers, das alle Nachwelt den Mächtigen der
Erde entgegenhalten sollte - all dies nicht als abstrakte Doktrin einer fernen

Utopia, sondern als Wirklichkeit; Wirklichkeit im angeschauten Mythos, als

Lehre und Element eines in sich geschlossenen, erschütternden Kunstwerks;
erlebt als Hoffnung und Verpflichtung im Erfahren eigenen und im Mitleiden fremden

Leides.
Das Ideal einer vernünftig geordneten Menschengemeinschaft, begründet auf

einem allumfassenden Gesetz und aufrechterhalten durch die Hingabe aller: dies

Ideal, das Euripides in den Hiketiden vor sein Volk stellte, war und blieb durch
Jahrtausende der Traum, die Hoffnung und Inspiration der Besten. Für unsere
Zeit ist seine Verwirklichung zur Frage von Sein oder Nichtsein geworden. Jetzt
springen die geflügelten Worte, die Euripides in den Hiketiden formulierte, tagaus
tagein von den Lippen der Führer aller Völker.

Für das Nebenwerk eines Dramatikers, dächte ich, wäre das genug.


	Über Euripides' Hiketiden

