Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Staat und Burger im Altertum
Autor: Gelzer, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13250

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Yol. 12 1955 Fasc. 1

Staat und Biirger im Altertum *

Von Matthias Gelzer, Frankfurt a. M.

Es ist vielleicht nicht iiberfliissig, daran zu erinnern, da unser Thema, das vom
Verhiltnis des Biirgers zum Staat handelt, besonders augenfillig den geistigen
Zusammenhang unserer wissenschaftlichen Denkweise mit der Antike bekundet;
sind es doch die Griechen und in ihrer Nachfolge die Romer gewesen, die den
Grund legten fiir alle seitherigen Bemiihungen, das Wesen des Staates begrifflich
zu erfassen. Das geht so weit, daB sich auch sprachlich ihre Bezeichnungen erhalten
haben: Politik (zdAig, toAitiny) Téyvn), die Bezeichnungen der Staatsformen (Mon-
archie, Aristokratie, Demokratie, Staat von status rer publicae und Republik). Es
braucht nicht erortert zu werden, wie sich im Lauf der Jahrhunderte bis heute der
Inhalt der antiken Bezeichnungen wandelte. Ein moderner Grofstaat, dessen
Verfassung als demokratisch bezeichnet wird, hat kaum mehr etwas gemein mit
einer griechischen Polis, auf deren Boden diese Staatsform der Volksherrschaft,
als die Begriindung der Staatsgewalt auf die WillensduBerungen des Volkes, ent-
stand.

Es ist vielmehr so, dal} die antike Staatslehre eine Staatsgestalt im Auge hatte,
fiir die eigentlich heute nur noch die schweizerischen Landsgemeindekantone
Analoges bieten. Denn wesentlich fiir die antike Staatsanschauung war, da die
Biirgerschaft sich auf einem iibersehbaren Platz versammeln konnte. Ein Staat,
sagt Aristoteles (Pol. 7, 1326 b 4), kann nicht ein ganzes Volk umfassen. «Denn
wer wird Stratege sein einer iibergrofen Menge, oder wer Herold, es sei denn einer
mit einer Stentorstimme.» Die Begrenzung der Biirgerschaft ist dadurch gegeben,
da8 sich Regierende und Regierte nach ihren Qualititen kennen (1326 b 16). So
gelangte Platon in seinen Gesetzen zu einer Hochstzahl von 5040 Biirgern (5, 737 a;
6, 771 e; 11, 919 d). Dabei ist zu beachten, daB fiir die hier von Platon fingierte
Kolonie in Kreta als Biirger nur Grundbesitzer (yswudpot) in Betracht kommen
(8, 842 e), die von ihren Bodeneinkiinften leben. Alle Handwerke und Gewerbe
sollen nur von Beisaflen und Auslédndern betrieben werden. AuBlerdem sind viele
Sklaven vorausgesetzt (8, 842 d; 845 a). Nach griechischen Begriffen war ein
solcher Staat schon sehr ansehnlich (v. Wilamowitz, Platon 1 673).

Der griechische Staat deckte sich also mit dem Begriff der Gemeinde. Platon
und Aristoteles sprechen nur von poleis, und das entspricht dem allgemeinen

* Vortrag im Ferienkurs des Vereins Schweizerischer Gymnasmllehrer am 9. Oktober
1952 in Luzern.
1 Vgl. W. Jaeger, Paideia IT 329.

Kﬁusmsh—phﬂologlsehes
Seminar der Universitit

ZTT DT>




2 Matthias Gelzer

Brauch?. Denn seit der Kolonisationsepoche (8.—6. Jahrhundert) stieg die Zahl
der griechischen Stiddte im ganzen Mittelmeer-Pontus-Gebiet — und das bedeutet
selbstandiger, politisch unabhingiger Gemeinwesen — auf viele Hunderte. Dariiber
darf man nur nicht vergessen, daf} es im Mutterland auch Staatsgebiete ohne stadti-
schen Mittelpunkt gab, Landschaften, deren Biirger in Dorfern lebten, sich aber
auch regelmifig in Landsgemeinden versammelten (Arist. Pol. 2, 1261 a 28). Die
Griechen sprachen dann von &3vog. Wir haben solche Staaten in Mittelgriechen-
land und im Peloponnes, und, um sie miteinzubegreifen, ist es besser, den griechi-
schen Staatstyp als «Gemeindestaat», nicht als «Stadtstaat» zu bezeichnen, wie
es in der Schweiz neben den Stiddtekantonen die Landerkantone gibt.

Die Romer hatten fiir Staat und Gemeinde die neutralen Begriffe res publica
oder civitas. Publicus (altlateinisch poplicus) ist das von populus abgeleitete Ad-
jektiv. Populus bedeutet die Volksgemeinde wie civitas, gleichermafen mit oder
ohne stédtischen Mittelpunkt. Die Gleichartigkeit der Verhéltnisse in Italien ge-
stattete es ohne weiteres, die Begriffe der griechischen Staatslehre auf sie zu iiber-
tragen. Das tat Polybios bei seiner Wiirdigung des rémischen Staatswesens im
6. Buch, aber vor ihm schon Platons Schiiler Herakleides der Pontiker, der Rom
eine nwdAig “EAAnwic (Plut. Cam. 22, 3) nannte, und Cicero konnte in seinen Werken
De re publica und De legibus seinen Mitbiirgern ihre Staatsverfassung mit den
Kategorien der griechischen Philosophen erldutern.

Die Lehren dieser antiken Staatsphilosophie, wie sie in den Darstellungen des
Platon, Aristoteles und Cicero bis heute wirken, gelten eigentlich nur fiir den Klein-
staat einer bestimmten Epoche der griechischen und rémischen Geschichte, die
schon zu Ciceros Zeit Vergangenheit war. Weiter miissen wir uns freimachen von
der Vorstellung des Abstractum (vgl. W. Jaeger, Paideia 11 112), die der Staats-
begriff bei uns bekommen hat. ‘H yap ndAig modirdow T wAijdds éotiy, cdie Polis ist
irgendeine Menge von Politen», definiert Aristoteles (3, 1274 b 42), also der Staat
ist die Biirgerschaft, ist die Lebensordnung einer menschlichen Gemeinschaft
(1276 b 2), ohne die der einzelne Mensch nicht existieren kénnte; denn der Mensch
ist von Natur ein {@ov modczixdy (1, 1253 a 3).

Eben, weil griechischer Staat im Sinn der klassischen Staatslehre glelchzusetzen
ist mit «Biirgergemeinde», scheint mir der Ausdruck « Gemeindestaat» das wesent-
liche am besten zu treffen. Dasselbe meinen die Romer, wenn sie einen solchen
Gemeindestaat als civitas bezeichnen. Umgekehrt ist bei den Griechen moliryn¢
von wdAc abgeleitet. Dennoch ist es keineswegs so, da nun etwa alle Bewohner
einer Polis ohne weiteres Politen wiiren. Einmal gilt das nicht von den Sklaven,
die rechtlich keine Menschen waren; ebenso entspricht es der uns geldufigen Auf-
fassung, daB niedergelassene Auslinder nicht dazu gehdrten. Aber Aristoteles denkt
bei seiner Definition «irgendeine Menge von Politen» an etwas anderes. Er fahrt
nimlich fort: «Nicht alle stimmen im Begriff des Politen iiberein» (1275 a 1 0d
ydp TV avTov ouoloyodor mdvreg elvar moAlTyy), «denn es kann in der Demokratie

2 Tgokr. 2, 9; 3, 31.




Staat und Biirger im Altertum 3

einer Biirger sein, der in der Oligarchie oft nicht Biirger ist.» Die Qualitat des
Politen beruht darauf, daB er gleichermaBen die Fihigkeit (doer) besitzt, zu re-
gieren und regiert zu werden (1277 a 26 doyew xai Goyeodar)?.

Wir sahen bereits an der von Platon fiir seine fingierte Koloniegriindung vor-
gesehenen Biirgerschaft, daB er diese Fahigkeit nur den mit einem zum Lebens-
unterhalt ausreichenden Grundbesitz ausgestatteten Ansiedlern zuschreibt. Jeder
erhiilt einen x»A7poc (Erbgut), dessen Umfang zum mindesten das Existenzminimum
sichert (B, 744 a). Doch ist zu wiinschen, daB wegen der von den Biirgern zu for-
dernden Leistungen auch Vermogen bis zu einem vierfachen Ertrag des einfachen
#Afjpoc vorhanden sind (744 e). Noch groBerer Reichtum wird nicht gestattet, weil
man nicht «sehr reich und gut» zugleich sein kann (742 e). Dem liegt die gemein-
griechische, aber ebenso bei den Romern und vor dem Aufkommen der durch die
franzosische Revolution verbreiteten Gleichheitsdoktrin wohl iiberall geltende
Anschauung zugrunde, daB sich an den Staatsgeschéiften nur beteiligen kann, wer
iiber ein gesichertes Einkommen verfiigt. Gegeniiber dem landldufigen plutokrati-
schen Verstéindnis dieses Grundsatzes legt Platon freilich den Ton auf die richtige
Erziehung (matdeia) seiner Geomoren zur dgeryj (1, 643 e): «Ein vollkommener
Biirger ist, der versteht zu regieren und regiert zu werden mit Gerechtigkeit.»
Wir sehen, es ist die Formel vom «Regieren und Regiertwerden», die wir auch bei
Aristoteles fanden. Sie begegnet uns jedoch schon in Sophokles’ Antigone (669)
und bei Herodot (3, 83), wie neulich H. Schaefer (Studium generale 4, 495) zeigte.
Wir wiirden sagen «aktives und passives Wahlrecht», wobei aber bei den Griechen
die Hauptsache ist, da8 alle Angehérigen der Politengemeinschaft abwechselnd
(Ar. Pol. 2, 1261 a 33) bald regieren, bald regiert werden?,

Es ist klar, daB diese Formel keineswegs nur die Staatsform der Demokratie
betrifft, zumal nicht im Sinn der radikalen Demokratie (67juog 6 &oyaroc 1277b 2;
dnupoxgario 1) éoydrn 5, 1312 b 36). Teilhabe an Rechtsprechung und Regierung
(roloes xal doyn Ar. Pol. 3, 1275 a 23) ist Kennzeichen des Politen. In der griechi-
schen Staatenwelt der klassischen Zeit gab es zwischen radikaler Oligarchie, wo
nur eine kleine Minderheit der Reichsten diese Rechte besaB3, und radikaler Demo-
kratie, wo alle Freigeborenen, soweit sie nicht Auslinder waren, richten und regie-
ren konnten, eine Menge von Abstufungen. Wie Platon® ist Aristoteles der Ansicht,
daB «der beste Staat den Handwerker (fdvavoog) nicht zum Biirger machen wird»
(1278 a 8), denn ein Handwerker oder Taglohner besitzt nicht die hiezu erforder-
liche dgersj (1278 a 21). Freilich, in der Oligarchie, wo nur das Vermégen zum
MaBstab genommen wird, mufl auch der Handwerker zu den Amtern zugelassen
werden, «denn auch die meisten Handwerker sind reich» (1278 a 24); doch fiihrt
Aristoteles ein Gesetz an, das frither in Theben galt, wonach ein solcher erst ein
Amt bekleiden durfte, nachdem er sich 10 Jahre vom Marktgeschift ferngehalten

3 Dies zieht in Zweifel Isokr. 3, 17! Aber daneben 3, 57.
* Isokr. 3, 15 Oligarchie und Demokratie iodryras Toic pueréyovor Tdv moreidv Lyrodiow.
8 Vgl. Res publ. 4, 431c¢; e; 434 b; 445 d. Jaeger, Paideia 11 271.




4 Matthias Gelzer

hatte. Die mildeste Form der Oligarchie war der Staat derer, die sich selbst die
Hoplitenriistung zu beschaffen vermochten, die Hoplitenpolis (Ar. 5, 1306 b 33;
Xenoph. Hell. 2, 3, 48). Aristoteles bezeichnet sie als eine der drei guten Verfas-
sungen, kurzerhand alswoAivela (2, 1265 b 28; 3, 1279 a 39), wihrend ihm dnuoxparia
als eine Entartung erscheint (1279 b 6), wofiir uns spéter bei Polybios (6, 4, 6)
oyAoxoatio begegnet. Bei Thukydides (3, 62, 3) treffen wir dafiir den Ausdruck
dAtyagyla iodvopos, wobei die Gleichberechtigung der an der Staatsverwaltung
Beteiligten hervorgehoben wird. |

Da durch die uns erhaltene Uberlieferung Athen unverhiltnismaBig bevorzugt
ist, wird oft vergessen, dal in einem groBen Teil der griechischen Welt solche olig-
archischen Verfassungszustéinde herrschten (Ar. 5, 1301 b 40). Darum war der
Peloponnesische Krieg zwischen Sparta und Athen und ihren Verbiindeten zu-
gleich ein Kampf zwischen Oligarchie und Demokratie (Thuk. 3, 82, 1). Selbst in
Athen, dem Hort der Demokratie, wurden 411 und 404 Versuche unternommen, zur
Hoplitenpolis iiberzugehen, wozu Thukydides (8, 97, 2) bemerkt, die maBvolle
Mischung von Oligarchie und Demokratie, wie sie 411 geplant wurde, sei wohl die
beste Verfassung gewesen, die er miterlebt habe. Wenn er den Alkibiades in Sparta
die radikale Demokratie als «anerkannten Unsinn» abtun 148t (6, 89, 6), so dient
das natiirlich der Charakteristik des Redners, ist aber doch auch ein Zeugnis dafiir,
wie wenig diese Staatsform bei den Griechen als normal angesehen wurde.

Jedoch gibt Aristoteles (1286 b 20) zu, dafl beim GroBerwerden der zdAetg nicht
leicht eine andere Verfassung als Demokratie moglich sei, wegen der differenzierten
sozialen Verhiltnisse®, wobei sich ein starker Volksteil von politischen Rechten
nicht mehr ausschlieBen 1iBt (5, 1303 a 2). Uber Athen im besondern fiihrt er
(5, 1304 a 22) aus, daB nach dem Sieg von Salamis das «Schiffervolk» (6 vavrixog
dxAoc) die Radikalisierung der Demokratie erreichte, weil es diese Schlacht ge-
wonnen habe und durch die Seemacht das attische Reich begriindet worden sei.
Indem man nimlich die Theten als Ruderer zum Flottendienst heranzog, betei-
ligte man sie an der Wehrpflicht, und daraus war denn auch nach dem Grundsatz
der Hoplitenpolis das volle Politenrecht zu folgern”.

So stark von den Griechen dieser Zeit der Gegensatz zwischen Oligarchie und
Demokratie empfunden wurde, so tritt fiir uns viel mehr das Gemeinsame hervor,
das unbeschadet aller Variationen dem politischen Denken der Griechen eigen-
tiimlich ist. Denn, mochte der Kreis der die oA bildenden Biirgerschaft enger
oder weiter gezogen sein, so verstand man unter dem Biirger nicht nur einen mit
Stimmrecht und Wehrpflicht begabten Teilnehmer am Staatsleben, sondern einen
Mann, der sich ebenso gut als Mitglied von mancherlei Behérden im Mitregieren
bewihrte. Es bedeutete das, daB grundsitzlich von jedem Biirger erwartet wurde,
daB er dauernd einen betrichtlichen Teil seiner Zeit, und zwar unentgeltlich, dem
Staatsdienst widmete. Diese Forderung konnte nur erfiillen, wer nicht iiberwiegend

8 Val. Plat. Res publ. 2, 372 e.
7 Vgl. Isokr. 12, 114. 116-118 und 7, 64.




Staat und Biirger im Altertum 5

von seinem Beruf, wie wir heute sagen, in Anspruch genommen wurde und der
Notwendigkeit, durch tégliche Arbeit sein Brot zu verdienen, enthoben war.
Damit erklirt sich die weite Verbreitung oligarchischer Verfassungen. Am ent-
schiedensten sehen wir dieses Prinzip im lakedaimonischen Staat verwirklicht, wo
die Vollbiirger, die Spartiaten, nur der Politik und Wehrhaftigkeit lebten, und ver-
allgemeinernd konnen wir sagen, dal unter antiken Verhéltnissen Grundbesitz,
der nicht zum Selbst-Handanlegen nétigte (vgl. Ar. Pol. 2, 1265 a 7), dazu die
besten Voraussetzungen bot.

Von Oligarchie und Hoplitenpolis unterschied sich die Demokratie dadurch, da3
hier auch die Besitzlosen, die Tagelohner, Theten, wie man in Athen sagte, in den
Kreis der Politen einbezogen wurden. Das geschah in Athen schon unter dem
Archontat Solons 594/3, zunichst dadurch, daf er den Theten die Teilnahme an
der Volksversammlung und am Geschworenengericht erdffnete. Dagegen blieben
sie von den Amtern ausgeschlossen, fiir die sie wirtschaftlich auch nicht in Be-
tracht kommen konnten. Athen behielt damit noch iiber ein Jahrhundert hinaus
tatsichlich den Charakter der Hoplitenpolis. Erst durch die Verfassungsinderung
von 461, bei der bereits Perikles hervortrat, wurde die Bahn frei fiir die radikale
Demokratie, d. h. erst jetzt wurde die politische Betétigung der Theten, die bisher
keine praktische Bedeutung gehabt hatte, zu einem gewichtigen Faktor des
offentlichen Lebens.

Es ist nun nicht meine Absicht, auf diese Entwicklung néiher einzugehen. Viel-
mehr soll das Beispiel Athens nur ein anschauliches Bild geben von jener gemeinde-
staatlichen Denkweise der Griechen, die sich in der Formel, daBl simtliche Biirger
bald regieren, bald regiert werden, ausdriickt. Wenn wir dafiir Athen herausgreifen,
so geschieht es einmal aus dem schon angedeuteten Grund, da8 uns nur fiir Athen
ausreichende Quellen zur Verfiigung stehen, zum andern aber auch, weil fiir uns
die Durchfiihrung dieses Prinzips in einem verhiltnismiBig so groBen Staatswesen
zum erstaunlichsten gehért. Um keine falschen Erwartungen zu wecken, darf ich
bemerken, dal es mir zunichst darauf ankommt, am Beispiel Athens und Roms
Staatswesen konkret vor Augen zu stellen, wie sie in den antiken Staatstheorien
vorausgesetzt werden, dann aber mochte ich zeigen, wie im ausgehenden Altertum
also in der romischen Kaiserzeit, diese Voraussetzungen schwanden und nun zwar
keine neue Staatstheorie entwickelt wurde, wie aber die Staatsform sich tatsich-
lich vollkommen #nderte, so daBl das Verhiltnis von Biirger und Staat geradezu
ins Gegenteil verkehrt wurde.

Fiir uns ist Staatsregierung und Staatsverwaltung verbunden mit der Vorstel-
lung von Berufsbeamten und bureaukratischem Apparat8. Wohl wird auch in der
modernen Demokratie, in GroBstaaten so gut wie in Schweizerkantonen, fiir Re-
gierungsémter, insonderheit die leitenden Stellen, keine bestimmte Fachbildung
vorgeschrieben. Es gibt sogar parlamentarische Systeme, in denen sich die Mini-

8 Das Problem schon bei Isokr. 3, 19.




6 Matthias Gelzer

sterien sehr rasch ablosen, ein Zustand, der freilich nur ertréglich ist, weil die
Bureaukratie bleibt. Aber, wenn bei uns Demokratie bedeutet, daB die Exekutive
auf dem Wege von Wahlen und parlamentarischer Kontrolle vom Volkswillen
abhéingig bleibt, verstand man in Athen unter Demokratie vor allem, daB bei
jéhrlichem Wechsel eine moglichst groe Zahl von Biirgern selbst in allen Zweigen
der Staatsverwaltung titig wurde.

In seiner Verfassungsgeschichte Athens falt Aristoteles (62, 3) diesen Leit-
gedanken in den lapidaren Satz zusammen: «Militdrische Amter ist es erlaubt mehr-
fach zu bekleiden, von den andern keines, auBler Ratsherr sein zweimal.» Zur Er-
liuterung ist beizufiigen, daB alle Amter in der Regel auf ein Jahr bestellt wurden.
«Zweimal Ratsherr sein» bedeutet also, daB man im Leben wihrend zwei Jahren
dem Rat der 500 angehoren durfte. Die Ausnahme bei den Offiziersstellen zeigt,
daf man das Prinzip nicht bis zum Unsinn vortreiben wollte, zugleich aber auch,
daB man fiir alle iibrigen Amter grundsétalich bei jedem Biirger die ausreichende
Begabung voraussetzte.

Dieser Auffassung entsprach, daB nur die Militirbeamten von der Volksver-
sammlung gewihlt wurden, wihrend man sich fiir alle andern Amter und Posten
meldete, worauf dann unter den Bewerbern das Los entschied. Erst nun, vor Amts-
antritt, fand eine Qualifikationspriifung statt, fiir die kiinftigen Archonten und
Buleuten vor dem amtierenden Rat, fiir die iibrigen vor einem Geschworenen-
gericht. Diese doxiuaocia erstreckte sich allerdings nicht auf die Eignung und Be-
fahigung, ein Amt zu versehen, sondern es wurde gefragt, ob der Erloste von
biirgerlicher Abkunft sei und bisher seine biirgerlichen Pflichten (Kriegsdienst,
finanzielle Leistungen, gute Behandlung der Eltern und gewisse kultische Obliegen-
heiten) erfiillt habe. Erhob ein Dritter Einspruch, so wurde im Gerichtsverfahren
itber die Zulassung entschieden (J. Lipsius, 4tt. Recht 2771f.).

Nach Ablauf des Amtsjahrs hatte jeder, der in einem offentlichen Dienst ge-
standen hatte, eine efidvva zu bestehen, d. h. Rechenschaft abzulegen, zunichst
vor der Behorde der Logisten — sie bestand im 5. Jahrhundert aus 30 Mitgliedern,
im 4. aus 10 Logisten und 10 Beisitzern (Ar. Rp. Ath. 54, 2). Diese priifte die Ab-
rechnungen, die Entlastung wurde aber erst vor einem Geschworenengericht von
501 Mitgliedern erteilt, dessen Verhandlung die Logisten leiteten. Etwaige Ver-
fehlungen wurden von ihm geahndet. Dariiber hinaus bestand Gelegenheit, dal
noch weitere Biirger Anklage erhoben (Busolt-Swoboda, Griech. Staatskunde 1077).
Aber nicht genug: Es gab noch einen eigenen Ausschufl von 10 e¥dwror und 20
Beisitzern, der in den drei auf die Entlastung folgenden Tagen weitere Klagen
entgegennahm, iiber die dann gegebenenfalls auch gerichtlich entschieden wurde.
In diesem Kontrollsystem kam die andere Seite der Demokratie zur Geltung, die
Uberwachung der Regierenden durch die Regierten. Darum waren aus Biirgern
gebildete Gerichtshofe oberste Instanz.

Aus dem Grundgedanken, daBl die Biirgerschaft der Staat sei, ergab sich die Vor-
stellung, daB eigentlich in allen Staatsgeschiften die Gesamtheit der Biirger titig




Staat und Biirger im Altertum 7

sein sollte. Auch wenn man die Geschifte auf Beauftragte verteilte, blieb in einer
fiir uns unerhérten Weise das BewubBtsein lebendig, daf alle Weisungen von der
Gesamtheit ausgingen. Darum war gesetzlich vorgeschrieben, daB, verteilt auf
das Jahr, mindestens 40 Volksversammlungen abzuhalten waren (Ar. Rp. Ath.
43, 3). Der stindige AusschuB8 der Ekklesia war der Rat der 500, je 50 aus den
10 Biirgerbezirken, den Phylen. Er versammelte sich téglich, auer an Festtagen
(Busolt-Swoboda 1025). Die Buleuten einer Phyle bildeten jeweilen fiir den zehnten
Teil eines Jahres den geschiftsfithrenden Ausschull, Prytanen genannt. Diese ver-
brachten den ganzen Tag, soweit sie nicht durch Gesamtsitzungen beansprucht
waren, in einem eigenen Gebiude, wo sie auch gemeinsam aBen. Im 5. Jahrhundert
wurde fiir einen Tag, gerechnet von Sonnenuntergang bis Sonnenuntergang, ein
Vorsteher, Epistates, erlost. Derselbe Mann durfte diesen Dienst nur einmal wih-
rend einer Prytanie versehen. Aber an diesem Tag prisidierte er die Ratssitzungen
und, wenn die Volksversammlung tagte, auch diese. Wir mogen wohl staunen,
welches Mal} von geschiftskundiger Gewandtheit dem Durchschnittsbiirger zuge-
traut wurde. Er verbrachte ferner mit einem Drittel der Prytanen auch die Nacht
im Amtshaus und verwahrte wihrend seiner eintégigen Amtsdauer das Staats-
siegel und die Schliissel der Tempel, in denen die Gelder und Akten des Staats
lagen (Ar. Rp. Ath. 44,1), gewiB3 eine eindrucksvolle Verkorperung der unabléissigen
Wachsamkeit der Biirgerschaft. Im 4. Jahrhundert wurde zudem vor jeder Rats-
sitzung und Tagung der Volksversammlung aus den 9 nicht-geschiftsfiithrenden
Phylen ein Vorstand von 9 Prohedroi und aus diesen nochmals ein besonderer
Epistates fiir die Versammlungsleitung erlost (Ar. Rp. Ath. 44, 2).

Der Rat iiberwachte alle Zweige der Staatsverwaltung. Vor allem befaBte er sich
mit allen Gegensténden, die auf die Tagesordnung der Volksversammlung kamen,
wobei er entweder dariiber bestimmte Antriige formulierte oder sie ohne solche
vorlegte (Busolt-Swoboda 992). In der Volksversammlung durfte jeder Biirger das
Wort ergreifen, freilich nur eininal zum selben Gegenstand. Falls ein Antrag des
Rats vorlag, konnte man Zusitze und Abéinderungen vorschlagen oder einen ganzen
Gegenantrag stellen (Busolt-Swoboda 999).

In der Betitigung der Volksversammlung driickte sich das Wesen der Demokra-
tie als Herrschaft der breiten Masse, des d7juog, aufs vollkommenste aus. Es gab
keine politische Angelegenheit, iiber die nicht der d7juoc durch Volksbeschliisse
(yn@louara) entschied. Es war in hochstem Grad Selbstregierung der Biirgerschaft.
Als zweites Kennzeichen des Politen fiihrt Aristoteles die Teilhabe an der Recht-
sprechung an, er nennt sie sogar an erster Stelle. Auch hier tat die radikale Demo-
kratie ihr méglichstes.

Schon Solon hatte als Appellationsinstanz gegeniiber Urteilen der Beamten ein
Volksgericht, zu dem auch die Theten zugelassen waren, geschaffen. Die radikale
Demokratie iiberwies alle Rechtsstreitigkeiten zur endgiiltigen Entscheidung un-
mittelbar den Volksgerichten. Die Beamten behielten nur die ProzeBleitung, ab-
geschen von Bagatellsachen bis zum Wert von 10 Drachmen (Lipsius, 4.R. 53).




8 Matthias Gelzer

Zu diesem Zweck wurden aus allen Biirgern iiber 30 Jahren, die sich meldeten,
6000 ausgelost, 600 aus jeder Phyle (Lipsius 135; Busolt-Swoboda 898).

Nach attischer Auffassung wurden die Gerichtsverhandlungen nach den gesetz-
lich vorgeschriebenen Klagformen gegliedert, und die Entgegennahme von Klagen
war auf zahlreiche Beamte, entsprechend ihrem Geschiftskreis, verteilt, denen
damit auch die ProzeBleitung oblag. Das waren vor allem die 9 Archonten, ferner
die Polizeibehorde der Hendeka, die fiir vermogensrechtliche Streitigkeiten zu-
stdndigen Tettarakonta, die Eisagogeis, Nautodiken, dazu die Finanz- und
Rechenschaftsbehérden und die Militdrbeamten. Ich gebe diese unvollstindige
Aufzihlung, um klar zu machen, wie man von mehreren Dutzend Biirgern, die
mit Ausnahme der Strategen und Hipparchen fiir ein Jahr erlost waren, vor-
aussetzte, dal sie als Gerichtsprisidenten fungieren konnten. Durch sie wurde
auf Grund der Richterliste der 6000 die jeweils erforderliche Zahl von Richtern
einberufen. Fiir Prozesse, die das Staatsinteresse beriihrten, waren es gew6hnlich
500, gelegentlich aber auch 1000 oder 1500 (Lipsius 136), fiir reine Privatsachen
begniigte man sich mit 400 oder 200 (Lipsius 142).

Um den Unbemittelten die Ausiibung der politischen Rechte zu erméglichen,
wurden seit Perikles allen Richtern, Ratsherren und Losbeamten Taggelder bezahlt,
im 4. Jahrhundert auch fiir den Besuch der Volksversammlung (Busolt-Swoboda
899. 1075. 1217. Ar. Rp. Ath. 62, 2). Durch diese Besoldung unterschied sich die
radikale Demokratie aufs augenfilligste von allen oligarchischen Verfassungstypen.

Die formalrechtliche Betrachtung bedarf einer realistischen Ergéinzung. Fiir das
5. Jahrhundert vor den Verlusten des groBlen Peloponnesischen Kriegs kann man-
die Zahl der Stimmberechtigten auf etwa 35 000 schiitzen (Beloch G.G. 1I 1, 84;
II1 2, 393), im 4. auf durchschnittlich 30 000 (Beloch IIT 2, 410; Busolt-Swoboda
764). Fiir den tatsdchlichen Besuch der Volksversammlungen gibt einen Anhalt
die Tatsache, daB bei wichtigen Entscheidungen eine Mindestzahl von 6000 gefor-
dert wurde (Busolt-Swoboda 987). Danach waren es in der Regel weniger, begreif-
lich, da ein betrichtlicher Teil auf dem Lande lebte (Busolt-Swoboda 1217) und
viele ihre Geschéfte und Lohnarbeit nicht versiumen wollten. Ebensowenig boten
die Taggelder den Unbemittelten geniigend Entschidigung, um sich fiir Rat oder
wichtigere Amter zu melden (Busolt-Swoboda 1022, 4). Dagegen fehlte es den
Gerichten nicht an Zulauf. Aristophanes entwirft in den Wespen (bes. 5601f.) ein
itberaus lustiges Bild vom Hochgefiihl und von der Leidenschaft, mit der ein sol-
cher Volksrichter die Sensationen der Prozesse genoB. Da vor der Abstimmung
nicht einmal beraten wurde, hatte er nur zu héren und zu schauen (Ar. Pol. 2,
1268 b 10). Als oberste Instanz des Staates unterstanden sie keiner Rechenschafts-
ablegung (Aristoph. Vesp. 587; Lipsius 4.R. 288), nur der prozeBleitende Beamte.
Einzig Bestechung war auch bei den Richtern strafbar (Lipsius 4.R. 402 ; Demosth.
46, 26).

Die Volksversammlungen und Gerichtshife der radikalen Demokratie erzeugten
die Rhetorik als die Kunst, Gefiihl und Willen unsachverstéindiger Horer in jede




Staat und Biirger im Altertum 9

beliebige Richtung zu lenken®. So konnten denn tatséchlich in der Volksversamm-
lung nur routinierte Redner sprechen, und man nannte die dort auftretenden Po-
litiker schlechtweg grjropes (Busolt-Swoboda 999).

Trotzdem war das radikaldemokratische Athen kein Tollhaus. Es beherrschte
im 5. Jahrhundert ein Reich und gehorte auch im 4. zu den griechischen GrofB-
michten. Seit Perikles war es das geistige Zentrum der griechischen Welt: mit
seinen herrlichen Bauwerken, seinen Bildbauern und Malern und den Dichtern
der Tragodien und Komddien. Hier lehrten die Sophisten, die Meister der Bered-
samkeit, und durch Sokrates wurde es die wichtigste Heimstétte der Philosophie.
So gab die Demokratie allen geistigen Kriften Raum zur Entfaltung (Thuk. 2,
37, 2).

Radikale Demokratie ist auch nicht gleichzusetzen mit Beseitigung der Hopliten-
polis. Die Hopliten stellten zu Lande nach wie vor den wesentlichen Teil des Biir-
geraufgebots, und dariiber hinaus hatten die Wohlhabenden eine Reihe von Ehren-
pflichten zu erfiillen, wie sie auch in den Oligarchien bestanden. Das waren die
Liturgien (von Aadg, Aewc). Direkte Einkommens- oder Vermégenssteuern waren
mit dem Begriff des freien unabhingigen Gemeindestaats unvereinbar, nicht
dagegen Zolle und Gebithren. Nur in Notzeiten wurden Beitriige (eine siopopd)
nach der Leistungsfihigkeit der Biirger umgelegt. Jedoch war Ehrensache, da@3
die Begiiterten die Aufwendungen fiir gewisse staatliche Aufgaben iibernahmen,
so bei Kultfeiern und andern festlichen Veranstaltungen. Am bekanntesten ist davon
die Choregie, die Verpflegung und Ausstattung der Festspielchore; seit der Griin-
dung der groffen Kriegsflotte in Athen dann besonders die Trierarchie, die Aus-
riistung eines Kriegsschiffs bei der Mobilmachung. Wie der Name sagt, war der
Trierarch auch der Kapitdn, was freilich oft mehr nominell blieb (Strasburger
RE 7 A, 113). Die Ubernahme dieser Pflichten war in Athen gesetzlich genau ge-
regelt, so daf es tatséchlich auf eine Besteuerung der Wohlhabenden hinauskam.
Aber sie boten auch Gelegenheit, sich auszuzeichnen und dafiir mit Ehrungen
belohnt zu werden (v. Wilamowitz, Staat und Gesellschaft der Gr. 110).

Wie man der Amterlosung bei den Militirbeamten eine Grenze setzte, so hatten
die Strategen das Recht, an allen Ratssitzungen teilzunehmen und iiber den Rat
jederzeit Antrige an die Volksversammlung zu stellen (Busolt-Swoboda 1125).
So wurde die Strategie seit Perikles das bedeutendste Staatsamt, das auch stets
der sozialen Oberschicht vorbehalten blieb, und selbstverstindlich kam die ge-
schulte Beredsamkeit auch der politischen Sachkunde zugute, wofiir als bekann-
testes Beispiel von vielen nur Demosthenes erwihnt sei. Gerade seine Reden
zeigen aber in ergreifender Weise, welch unendliche Miihe es kostete, einen Staat,
der in seiner Politik so ganz auf die Meinungsbildung einer sozial stark differen-
zierten!® Biirgerschaft angewiesen und mit einer Uberzahl von Hemmungsvorrich-
tungen gegen autoritire Eigenméichtigkeit versehen war, auf die Bahn einer groen

® Plat. Res publ. 6, 492 b.
10 Vgl. Isokr. 3, 19.




10 Matthias Gelzer

zusammenhéngenden Willensentscheidung zu fiithren. S8o versagte diese Staats-
form im Kampf gegen die straff zusammengefalte Macht des Makedonenkdnigs
Philippos.

Nicht der Gemeindestaat unterlag der Monarchie, das bewies spéter die rémische
Republik, die Makedonien und das viel grolere Seleukidenreich niederwarf, wie ja
auch frither eine Handvoll griechischer 7dAetc den Angriff des persischen GroB-
konigs zuriickgeschlagen hatte, und ein Perikles verstand es auch, die Kréfte der
radikalen Demokratie fiir groBe Ziele zu vereinigen. Auch nach seinem Tod zeigte
Athen selbst nach der furchtbaren Katastrophe vor Syrakus eine bewundernswerte
Lebenskraft, und nochmals nach der Niederlage von 404, als der zweite attische
Seebund gegriindet wurde. Aber dann erwies sich die radikale Demokratie als
unfihig, mit den Forderungen eines neuen Zeitalters Schritt zu halten, wozu vor
allem eine durchgreifende Umgestaltung des Heerwesens gehort hitte.

Polybios, der die rémische Republik nach den Kategorien der griechischen Staats-
lehre beschrieb, sah ihre Vorziige in der aus Monarchie, Aristokratie und Demo-
kratie gemischten Verfassung. Wir konnen das gelten lassen, insofern tatséchlich
in der groBen Zeit der Republik ein gliicklicher Ausgleich von starker Obrigkeit
und biirgerlicher Freiheit ein HochstmaBl politischer Leistungsfihigkeit zustande
brachte. Im Vergleich mit Athen erscheint die romische Verfassung merkwiirdig
primitiv. Wo es in Athen hunderte von Beamten gab, behalf man sich in Rom,
als es im 3. Jahrhundert bereits zur stirksten GroBmacht der Mittelweerwelt
emporstieg, mit einer lacherlich kleinen Zahl von Magistraten: 2 Konsuln, 4 Pri-
toren, 4 Adilen, 10 Volkstribunen, 8 Quistoren. Wihrend in Athen das 6ffentliche
Leben durch eine Fiille von Gesetzen geregelt war, hielt man sich in Rom an den
ungeschriebenen mos masorum, der nur gelegentlich durch ein Volksgesetz fort-
entwickelt wurde. Besonders charakteristisch fiir die unsystematische Denkweise
der Romer waren die Sonderrechte der Plebs und ihrer Tribunen, die nie organisch
in die Verfassung eingebaut wurden und nur ertriglich waren, weil ihre praktische
Handhabung sich im allgemeinen dem Geschéftsgang einordnete. Doch konnte
jederzeit, wie spiiter die Gracchenzeit am augenfilligsten lehrte, ihr revolutionérer
Ursprung wieder hervorbrechen.

Auch die romischen Magistrate wurden fiir ein Jahr gewihlt, aber nach einem
Verfahren, das die grundbesitzenden Biirger bevorzugte. Sie unterstanden der
Kontrolle der Biirgerschaft, aber tribunizische Rechenschaftsprozesse vor dem
concilium plebis waren Ausnahmen, nicht Regel. Volksversammlungen wihlten
die Magistrate und beschlossen Gesetze, aber alle Initiative, die Einberufung und
die Antrige, stand nur den Magistraten zu. Todesurteile und andere schwere Stra-
fen, die einen rémischen Biirger betrafen, bedurften der Zustimmung der Volks-
versammlung. Einzelne oder mehrere Biirger sprachen im Zivilprozel das Urteil,
doch nach einer genau vom Magistrat (gewohnlich dem Priitor) vorgeschriebenen
Fragestellung. Aus dieser rechtweisenden Tatigkeit der Pritoren entwickelte sich




Staat und Biirger im Altertum 11

aber eine Rechtswissenschaft (W. Kunkel, Rom. Rechtsgeschichte [1947] 54), wozu
die Griechen, die alle Fille in Gesetzen erfassen wollten, nie gelangten.

Die Magistrate waren unbesoldet, zwar auch nur fiir ein Jahr bestellt, aber im
Lauf der Entwicklung bildete sich eine Laufbahn aus, die in allméhlichem Auf-
stieg zur hochsten Stelle der beiden vollig gleichberechtigten Konsuln fiihrte.
Ebenso gestaltete sich das beratende Organ, der Senat, gewohnheitsrechtlich zu
einer Korperschaft, deren maBgeblichen Teil als lebenslingliche Mitglieder die
gewesenen Magistrate ausmachten. Wie die Volksversammlungen durfte der Senat
nur zusammentreten, wenn er von den zusténdigen Beamten (Konsul, Pritor,
Volkstribunen) berufen wurde, und hatte seinen Rat nur iiber die ihm vorgelegten
Fragen zu erteilen. Solche Ratschlige waren rechtlich unverbindlich. Aber je
umfangreicher bei der wachsenden Macht des romischen Staats, die sich allmih-
lich iiber ganz Italien erstreckte und sich bald auch in das gesamte Mittelmeer-
gebiet ausbreitete, der Aufgabenkreis der Konsuln und der andern Magistrate
wurde, desto mehr nahm das Gewicht seiner Autoritit zu, bis er schlieBlich als das
eigentlich regierende Organ erschien. Wie die Amter nach ihrer Bedeutung abge-
stuft waren, so gaben die Senatoren ihre Ansicht in der Reihenfolge kund, die
ihnen nach dem erreichten Rang zukam, also zuerst die Konsulare, dann die Pré-
torier usw. Es gab keine Wortmeldung, sondern der leitende Magistrat hielt Um-
frage, bis er den Gegenstand fiir abstimmungsreif hielt. Darum dominierten in dieser
Versammlung von 300, spiter 600 Berufspolitikern die Konsulare, was damit, da
sie die lingste und gr6Bte Geschéftserfahrung besaflen, auch wohl begriindet war.

Aber diese Senatshiupter (principes civitatis) standen iiberdies als eine beson-
dere Herrenschicht iiber der sonstigen Biirgerschaft. Es war nicht mehr der alte
Geschlechteradel der Patrizier, der im Anfang der Republik allein die Amter inne-
gehabt hatte. Als Ergebnis langwieriger Auseinandersetzungen hatten die Plebejer
seit dem 4. Jahrhundert die biirgerliche Gleichberechtigung errungen. Aber die
Regimentsfihigkeit blieb bedingt durch einen Grundbesitz, dessen Einkiinfte zur
Lebensfithrung eines Magistrats und Senators ausreichten. So glichen sich die
Plebejer, die in die Amter gelangten, den Patriziern an und naturgemi8 auch im
Bestreben, den errungenen Rang ihren Nachkommen zu erhalten. Da die Amter
durch Volkswahlen verliehen wurden, galt es, in der Biirgerschaft die nétigen
Stimmen zu gewinnen. Parteien, wie sie der Boden des modernen Parlamentaris-
mus erzeugt, waren nach der Struktur des romischen Staates unméoglich. Man mufte
sich vielmehr persénliche Klientelen sammeln, Anhinger, die vom Politiker For-
derung ihrer Interessen erwarteten und im Gegendienst bei den Abstimmungen
ihren Dank abstatteten. Solche Beziehungen wurden bei den Romern gegenseitig
mit Gewissenhaftigkeit gepflegt als Treuverhiltnisse, die sich in den Familien
vererbten. Natiirlich geniigten sie nicht, um dem einzelnen Bewerber die Mehrheit
zu verschaffen. Aber nach der Klientel bemalfl sich der EinfluBl und die Macht eines
Politikers und seiner Familie, und aus dem Zusammenwirken solcher Gefolg-
schaftskreise ergaben sich weitgehend die Wahlentscheidungen. So war es eine




12 Matthias Gelzer

beschrinkte Zahl von Familien, deren Angehorige zum Konsulat gelangten. Man
bezeichnete sie als Nobilitdt. Es war keine geschlossene Adelsgesellschaft, aber die
Erginzung ging langsam vor sich, meist auf Grund von Familienverbindungen und
mit der Wirkung, dal die neu Eintretenden nichts mehr wiinschten, als sich von
den Standesgenossen nicht zu unterscheiden.

Die romische Republik trug demnach ausgeprigte oligarchische Ziige, zumal
wenn man noch die weitgehende Befehlsgewalt (¢mpertum) der obersten Magistrate
gegeniiber den Biirgern dazunimmt. Erinnern wir uns der griechischen Formel
vom abwechselnden Regieren und Regiertwerden, so gelangte die groBe Mehrheit
der rémischen Biirger (wie in der modernen Demokratie) nicht zum Regieren;
aber dank den demokratischen Rechten der Volksversammlung war die oli-
garchisch zusammengesetzte Regierung (wobei wir das Zusammenwirken von Magi-
straten und Senat im Auge haben) abhingig von der Zustimmung der Biirger-
schaft, und in der Bliitezeit der Republik kam bei den Abstimmungen das selb-
stdndige Urteil der Biirger durchaus zur Geltung. Auch die Klientel erfiillte vor-
ziiglich das Bediirfnis nach enger Verbindung von Regierenden und Regierten.

Unter diesen Bedingungen gab der Herrenstand der Nobilitdt der rémischen
Politik den konservativ-stetigen Charakter. Sein Werk war, da Rom der Fiihrer-
staat Italiens wurde, indem sich alle andern Gemeindestaaten als Verbiindete an-
schlossen. Durch VergroBerung des eigenen Staatsgebiets (ager Romanus) und
Griindung neuer Gemeinden (coloniae) sicherte sich Rom das Ubergewicht an
Macht, das zur unbedingten politischen Fiithrung ausreichte, belie aber den Ver-
biindeten Freiheit der Selbstverwaltung, so da8 sie bald in der Zugehérigkeit zum
romischen Machtbereich ihren Vorteil erkannten. Noch mehr konnte die rémische
Biirgerschaft von dieser Entwicklung befriedigt sein, da es dabei ihrem Nachwuchs
nie an Siedlungsland fehlte, obwohl auch die Regierenden selbst sich bei solcher
Besitzergreifung von Land nicht vergaBen. Mit der freigebigen Gew#dhrung der
Selbstverwaltung (auch im vergroBerten ager Romanus an die hier Munizipien
genannten Gemeinden) wurde erreicht, dafl der rémische Staat immer noch mit
seinen wenigen Magistraten auskam, womit die Oligarchie vor unerwiinschter
Erweiterung ihres Kreises bewahrt blieb.

Dieses Machtsystem bestand die Probe in den groBen Kriegen gegen Karthago
und die hellenistischen GroBméchte. Allein diese Siege fiihrten seit dem 2. Jahr-
hundert die romische res publica in die schwere Krise, die erst der Kaiser Augustus
zu iiberwinden vermochte. Obwohl dessen neue Ordnung als Wiederherstellung
der res publica gefeiert wurde, leitete sie einen vollkommenen Wandel des bisher
zwischen Staat und Biirger bestehenden Verhiltnisses ein.

Solange sich der Machtbereich des populus Romanus auf Italien beschrinkte,
blieb die streng gemeindestaatliche Verfassung gewahrt. Volksversammlungen,
Senat und Magistrate geniigten in der hergebrachten Form, d. h. mit jihrlichem
Beamtenwechsel und ohne bureaukratische Einrichtungen, auch den neuen Be-
diirfnissen der italischen GroBmacht. Seit den Siegen iiber die andern Mittelmeer-




Staat und Biirger im Altertum 13

méchte entstand nun aber auBerhalb Italiens ein romisches Provinzialreich.
Sizilien, Sardinien mit Korsika, Spanien, Makedonien, ein Stiick Nordafrika
kamen unter die Herrschaft des populus Romanus und erforderten dauernde
Militdrverwaltung, deren Finanzierung von den Untertanen aufgebracht werden
muBte.

Da ist es nun bezeichnend fiir das konservative und oligarchische Wesen der
res publica, daB dieser tiefgreifend verdnderten politischen Lage nicht mit ent-
sprechender organisatorischer Neugestaltung begegnet wurde. Das war desto ver-
héngnisvoller, weil sich auch in Italien die sozialen Verhéltnisse in ungesunder
Weise verschoben. Infolge des einstrémenden Reichtums breiteten sich auf Kosten
der freien Bauern kapitalistisch mit Sklaven betriebene Gutswirtschaften aus.
Zwischen Reich und Arm tat sich eine Kluft auf, wie man sie bisher nicht gekannt
hatte. AuBer bei der Nobilitit héufte sich der neue Reichtum in der Hand der
Finanzleute, die vom Staat die Erhebung der in den Provinzen eingehenden Ab-
gaben pachteten und skrupellos Uberschiisse erpreBten. In Rom ballte sich besitz-
los gewordene Bevolkerung zusammen und machte die Stadt des populus Romanus
zu einem Herd der Korruption. Hunderttausende von Sklaven bedrohten die
biirgerliche Gesellschaft mit gefahrlichen Aufstinden. Die Gemeinden der Ver-
biindeten forderten das romische Biirgerrecht, vor allem als Anerkennung der
Gleichberechtigung gegeniiber den Untertanen in den Provinzen. Alle diese Scha-
den wurden in einer nicht abreilenden Folge von Explosionen bloBgelegt, die im
Zeitalter der Gegenspieler Marius und Sulla, als sich unter Mithradates’ Fiithrung
auch noch die Provinzen erhoben, das Gefiige des Reichs aufs tiefste erschiitterten.

Mit den Provinzen war etwas grundséitzlich Neues in das Blickfeld der romischen
Politik eingetreten. Es gab auch in dieser Sphére verbiindete Gemeinden, aber sie
waren eine kleine Minderheit von bevorzugten. Auch die andern behielten ihre
Selbstverwaltung und eigene Rechtsprechung, aber alles unter der Aufsicht der
romischen Statthalter, die jeden Eingriff im rémischen Interesse in sich schloB,
und vor allem mit dauernden Abgaben an den romischen Staat belastete, sub
imperio popult Romanti. Den Romern gegeniiber waren die Biirger dieser Provin-
zialgemeinden Untertanen. Nominell herrschte iiber sie der populus Romanus,
aber die ungeheure Machtsteigerung verstirkte tatsdchlich das Schwergewicht
der Senatsoligarchie.

Wohl erhob sich im Verlauf der Krise dagegen in Rom die populare Opposition,
ein zuerst von den Gracchen unternommener Versuch, gegeniiber dem Senat den
Willen der Volksversammlung zur Geltung zu bringen. Aber in einer Zeit, da die
Biirgerschaft, wie es seit dem Bundesgenossenkrieg im Jahre 90 v. Chr. Rechtens
wurde, die ganze freie Bevolkerung Italiens umfaBte, gaben die Volksversamm-
lungen, die nur in Rom zusammentraten, ein sehr unzuldngliches Bild dieses
Willens und desto mehr, weil sich iiberwiegend die plebs urbana beteiligte. Wegen
ihrer Armut war sie der Demagogie in jeder Form zugénglich, auch in der grobsten,
der Wihlerbestechung. Der civis Romanus, der mit seinen Privilegien in der Pro-




14 Matthias Gelzer

vinz als Wesen hoherer Art auftrat, hatte in Rom, sofern er nicht den beiden obern
Stianden der Senatoren und der «Ritter» (d. h. der Finanzleute) angehorte, kaum
noch Gelegenheit, bei politischen Entscheidungen sein eigenes Urteil zu bewéhren,
und war mit seinen personlichen Anliegen als Klient auf den Einflul} seines Patrons
angewiesen.

Die Korruption der Volksrechte erreichte einen Hochststand im Jahrzehnt von
60-50, als die politischen Kémpfe mit Terrorbanden und Sprechchéren ausge-
fochten wurden, eine Entwicklung, die im Biirgerkrieg zwischen Caesar und der
von Pompeius gestiitzten Senatsoligarchie endete. Caesar verdankte seinen Sieg
auller seinem Feldherrngenie seinem Heer von Berufssoldaten, politisch ausge-
driickt der Heeresklientel. Nach seinem Tod setzten sich die Kimpfe zwischen
den groBen Befehlshabern in gigantischem AusmaB fort bis zum endgiiltigen Sieg
Caesar Octavians iiber den letzten Rivalen Antonius im Jahre 30 v. Chr.

In der Heeresklientel haben wir die entscheidende Neubildung der Krisenzeit
zu erkennen. Zunichst unbeachtet ergab sich diese Entwicklung aus den Bediirf-
nissen des Provinzialreichs. Als in weitentlegenen Provinzen zum Schutz und zur
Niederhaltung der Untertanen dauernd romische Truppen gebraucht wurden, ge-
niigte das Milizsystem der éltern Republik nicht mehr (dariiber Em. Gabba,
Athenaeum 29 [1951] 171-273). Aus militdrischen und verkehrstechnischen Griin-
den war ein hdufiger Wechsel der Besatzungstruppen untunlich. So war man ge-
notigt, die Biirger, die fiir die Provinzen ausgehoben wurden, jahrelang unter den
Waffen zu halten, was besonders fiir die davon betroffenen Bauern wirtschaftliche
Schiadigung bedeutete. Diesem MiBstand half vorab Marius ab, indem er zur
Heeresergiinzung durch Besitzlose, die sich freiwillig meldeten, iiberging (Gabba
181). Solche Leute machten den Heeresdienst zum Beruf, und da ein Heer von
Berufssoldaten auch militdrisch vorzuziehen war, ist begreiflich, dafl die Neuerung
fortan bestehen blieb. Einen wichtigen Anreiz, den Soldatenberuf zu ergreifen,
bot die Aussicht, beim Abschied mit Grundbesitz belohnt zu werden. Fiir den
siegreichen Feldherrn, der sich fiir solche Veteranenversorgung einsetzte, war es
die beste Gelegenheit, sich eine groBe Klientel zu schaffen.

Mit dieser Heeresklientel kam ein Faktor in das politische Leben, der die ge-
meindestaatliche Ordnung sprengte: An der Spitze seines Heeres trotzte schon
Sulla der Absetzung, und obwohl er schlieBlich die Diktatur niederlegte, traten
Pompeius und Caesar in seine FuBstapfen.

Als dann im Jahre 27 wiederum Augustus auf seine diktatorischen Vollmachten
verzichtete, blieb das eine Geste. Gewil war es ihm ernst mit der Wiederherstel-
lung der res publica. Thre Organe: Magistrate, Volksversammlungen und Senat
iibten formal die alten Funktionen aus, aber iiber ihnen waltete als princeps
(«Erster der Biirgerschaft») Augustus, der Kaiser, wie man seit ihm diese Wiirde
bezeichnete. Augustus selbst wollte sie von seiner iiberragenden auctoritas ab-
leiten. Damit wurde jedoch seine wirkliche Machtstellung verhiillt. Hinter dem
romischen Kaiser stand immer das Heer, er war sein alleiniger Befehlshaber




Staat und Biirger im Altertum 15

(L. Wickert, Symbola Coloniensia [1948] 128{f.), und die Sorge fiir seine Schlag-
kraft und die Belohnung der Veteranen war die vornehmste Regierungsaufgabe.
Entsprechend seiner Herkunft aus der Heeresklientel war das rémische Kaisertum
also von Anfang an eine Militirmonarchie, freilich auf betont rechtsstaatlicher
Grundlage. Es wurde daher rechtlich nie zur Erbmonarchie, sondern bestand in
einem Biindel von Vollmachten, die dem Inhaber vom Senat unter formaler Mit-
wirkung der Volksversammlung (wahrscheinlich unter den Nachfolgern des
Augustus nur Zustimmung durch Akklamation) iibertragen wurden durch die
lex vmperii. Noch im Jahre 232, als lingst die kaiserlichen Erlasse Gesetzeskraft
hatten wie friiher die Volksbeschliisse (Gaius, Inst. 1, 2. 3), wird in einem Reskript
des Severus Alexander (C.J. 6, 23, 3) bemerkt: licet enim lex vmperii solemnibus
wuris tmperatorem solverit, nihil tamen tam proprium tmperii est, ut legibus vivere,
«obwohl die lex vmperii den Kaiser von Rechtsférmlichkeiten entbindet, ist doch
nichts der Kaiserherrschaft so eigentiimlich, als nach den Gesetzen zu lebenn.
Nicht von ungeféhr erreichte darum die rémische Rechtswissenschaft in der
Kaiserzeit ihre eigentliche Bliite.

Fassen wir das Verhiltnis des Biirgers zum Staat ins Auge, so wurde in der
Kaiserzeit der Gemeindestaat nicht aufgehoben. Der Senat bestand weiter und
jéhrlich wurden Magistrate bestellt, freilich seit Tiberius nicht mehr von der Volks-
versammlung, sondern vom Senat gewihlt. Das Stimmrecht der Biirgerschaft, ein
Grundpfeiler der alten res publica, war dahingeschwunden. Die plebs urbana lie
sich gerne mit panis et circenses abfinden. Fiir Ruhe in der Stadt sorgten die kaiser-
lichen Garde- und Polizeitruppen, die cokortes praetoriae und urbanae und iiberdies
die militérisch organisierte Feuerwehr, die cokortes vigilum. Die groBe Mehrheit
der Biirgerschaft lebte jedoch auBerhalb Roms, in Italien und in stets wachsender
Zahl in den Provinzen. Da das Stimmrecht von jeher nur in Rom ausgeiibt wurde,
bedeutete fiir sie also sein Verlust keine EinbuBle. Dafiir besaflen ihre Gemeinden,
Munizipien und Kolonien, volle Selbstverwaltung.

Am meisten bewahrte die alte res publica ihren Charakter in dem Teil der Reichs-
verwaltung, der bei der Neuordnung von 27 v. Chr. dem Senat belassen wurde.
Das waren die Provinzen im Innern, die keiner Truppen bedurften. Hier regierten
wie bisher nach Ablauf der stidtischen Amtszeit unter Aufsicht des Senats ge-
wesene Konsuln und Pritoren als Prokonsuln. Doch erstreckte sich eine der kaiser-
lichen Vollmachten, das imperium maius, auch iiber diese Sphare. Uberhaupt
schloB die in der Hand des princeps vereinigte Machtfiille aus, dal gegen seinen
Willen irgendwo selbstéindige Politik getrieben werden konnte. Die so gewihr-
leistete Einheitlichkeit der politischen Leitung bedeutete gegeniiber der Krisen-
zeit der ausgehenden Republik eine entscheidende Besserung. Doch fiihrte dieser
Zustand rasch dahin, daB alle politischen Impulse nur vom Herrscher ausgingen,
und die Opposition, die sich von den Erinnerungen der Nobilitédtsherrschaft néhrte
und die uns durch Tacitus so wohlbekannt ist, beschrinkte sich tatséichlich auf
einen engen und ohnmichtigen Senatorenkreis.




16 Matthias Gelzer

Der groBe Zug der Entwicklung wurde durch die von Augustus begriindete
kaiserliche Reichsverwaltung bestimmt. Bei der erwihnten Neuordnung von 27
fielen dem Kaiser die Randprovinzen zu, auf die zum Schutz der Grenzen die
stehenden Heere verteilt waren. Staatsrechtlich stand dort dem Kaiser allein das
umperium proconsulare zu. Die ihm hier obliegenden Aufgaben konnte er nur er-
filllen, indem er sie auf von ihm ernannte Stellvertreter iibertrug, an legate Auguste
pro praetore konsularen oder pritorischen Rangs, in Agypten an den praefectus
Aegypti aus dem Ritterstand und ebenso an ritterliche Prokuratoren in einigen
kleinern Provinzen. Da sie auch Befehlshaber der Besatzungstruppen ihrer Pro-
vinzen waren, hatten sie, obwohl als Beauftragte im Rang nachgeordnet, tatsich-
lich weit groBere Machtbefugnisse als die Prokonsuln der Senatsprovinzen.

Augustus falite seine Stellung durchaus auf als die eines Verwalters des tmperium
populs Romans und beteiligte die Biirgerschaft in mannigfachster Weise am Reichs-
regiment iiber die Untertanen. Von der Heranziehung der Senatoren als Statt-
halter war schon die Rede. Dem zweiten Stand, den equites Romani, der wohl-
habenden Bourgeoisie, erdffnete er ein weites und durch reichliche Besoldung
anziehendes Betitigungsfeld im Offiziersdienst mit Aufstieg zu Amtern der Finanz-
verwaltung und zu den hochsten Vertrauensposten eines praefectus praetorto,
Aegypti, annonae. Zweifellos bot der ehren- und verantwortungsvolle kaiserliche
Dienst unvergleichlich mehr als das republikanische Stimmrecht. Dazu fanden
die unbemittelten Biirger Verwendung bei den hauptstidtischen Kohorten und
den Legionen in den Provinzen. Wenn auch die Beforderung in die héhere Offi-
zierslaufbahn zunichst Ausnahme blieb, so winkte doch am Ende auskommliche
Versorgung.

Unter den Nachfolgern des Augustus schritt der Ausbau des kaiserlichen Ver-
waltungsbereichs stetig voran, wihrend die Reste des republikanischen ein-
schrumpften. Fiir den zentralen Geschiftskreis ihres Kassenwesens, des fiscus,
und der Kanzlei behalfen sich die Kaiser zunéchst mit ihrer Hausdienerschaft von
Freigelassenen und Sklaven; doch blieb nicht aus, dal unter schwachen und ihren
hohen Pflichten nicht geniigenden Herrschern die Bedeutung dieser Hauséimter
gewaltig stieg und aus den Vorstehern der Kassenverwaltung und den Bearbeitern
der kaiserlichen Erlasse und der einlaufenden Bittschriften Leiter von Dienst-
stellen mit groem Personal wurden, die in ihren Funktionen heutigen Ministerien
gleichkamen. Diese Emporkommlinge aus dem Sklavenstand erregten allerseits
viel HaBl und wurden darum allmahlich durch ritterliche Beamte ersetzt. Mit der
standigen Vermehrung der hohern Beamten erhielt auch das ihnen zugeteilte
Dienstpersonal immer mehr den Charakter einer systematisch geordneten Bureau-
kratie. Bei den Statthaltern und den sonstigen Kommandostellen entwickelte sie
sich aus Unteroffizieren und Soldaten der Stébe, der officia, wonach sie als off:-
ctales zusammengefaBt wurden, bei den reinen Zivilimtern waren die Subalternen
bis ins 3. Jahrhundert kaiserliche Freigelassene und Sklaven (Hirschfeld, Kass.
Verwaltungsbeamte 457). Gleichzeitig wurde auch die Laufbahn der h6hern Beamten




Staat und Biirger im Altertum 17

straffer organisiert und durch Rangtitel wie vir egregius, perfectissimus gegliedert.

Wie wir sahen, war Fehlen von Bureaukratie ein Kennzeichen des antiken
Gemeindestaats. Auch in der romischen Republik wurden bei jedem Amterwechsel
die Amtsgehilfen vom antretenden Magistrat neu zusammengestellt. Eine durch-
gebildete bureaukratische Organisation ist uns aus hellenistischer Zeit im ptole-
miischen Agypten bekannt. Von den andern Monarchien wissen wir zu wenig. Es
ist klar, daB ein so groBes Reich wie das romische ohne einheitlich geleitete und
kontrollierte bureaukratische Ordnung nicht regiert werden konnte. Das damit
bezeichnete Versiumnis holte also die Kaiserzeit nach. Dazu gehorte auch, dafl
die kaiserlichen Beamten entgegen dem republikanischen Annuitédtsprinzip so
lange auf ihrem Posten belassen wurden, als es der Kaiser und seine Ratgeber fiir
zweckmiBig hielten. So ist die Schaffung eines Reichsbeamtentums als eine sehr
wirksame Stérkung der Staatsgewalt zu bewerten.

Nach der Auffassung der frithen Kaiserzeit sollte jedoch diese Tendenz die Ent-
faltung freien Biirgersinns nicht hemmen. In dieser Hinsicht war es Augustus mit
der Wiederherstellung der res publica voller Ernst. Wie ich schon sagte, wurden
diese Kriifte auf den Raum der ortlichen Selbstverwaltung verwiesen, wo wir
denn ein echtes Fortleben gemeindestaatlichen Denkens wahrnehmen. Dieses
Prinzip beschrénkte sich auch nicht auf die Gemeinden der rémischen Biirger in
Italien und in den Provinzen, sondern galt auch fiir die unterténigen. Dabei dringte
die Entwicklung dahin, den Unterschied zwischen rémischen Biirgern und Unter-
tanen, den noch Augustus geflissentlich betonte, mehr und mehr auszugleichen.
Es geschah dies durch eine sehr liberale Erteilung des romischen Biirgerrechts an
die Provinzialen: im Westen des Reichs durch Verleihung des Latinischen Rechts.
In Gemeinden mit solcher Verfassung wurde man durch Bekleidung eines Amts
rémischer Biirger. So gelangten im Lauf der Zeit simtliche Honoratiorenfamilien
zum romischen Biirgerrecht. Im griechischsprechenden Osten geschah dasselte
dank Einzelverleihung. Das Biirgerrecht erhielten ferner die Veteranen der bei den
Untertanen ausgehobenen Truppeneinheiten, und schlieSlich fiihrte auch der Weg
tiber die Freilassung in der zweiten Generation dazu. Der Begriff des r6mischen
Biirgers wurde so allerdings véllig entnationalisiert. Den SchluBstrich zog dann
212 M. Antoninus Caracalla, der alle freien Reichsbewohner zu Biirgern machte.
Damit ist aus dem groBen rémischen Reich formal ein riesiger Gemeindestaat
geworden, eine res publica. Alle seine Angehorigen sollten nun nach rémischem
Recht leben. Im iibrigen aber #nderte sich an den personlichen Verhiltnissen
nichts. Die Provinzen trugen weiter den Hauptteil der Finanzlasten, und dazu
kam nun noch die Erbschaftssteuer, die Augustus zugunsten der Veteranenversor-
gung den rémischen Biirgern auferlegt hatte. Bestehen blieb die plutokratische
Gesellschaftsordnung, ja sie wurde im 3. Jahrhundert zu einer Zweiteilung der
gesamten Bevolkerung in honestiores und tenuiores oder humaliores gesteigert
(Mommsen, R. Strafr. 1035). Zu den in strafrechtlicher Hinsicht privilegierten
honestiores zihlten auBer Senatoren- und Ritterstand noch die Gemeinderite

2 Museum Helveticum




18 Matthias Gelzer

(decuriones) und die Soldaten und Veteranen. Wir konnten es verdeutlichen als
«Aktiv- und Passivbiirger», insofern die honestiores Anteil hatten an Reichsdienst
und Selbstverwaltung, die humiliores nur noch Regierungsobjekte waren.

Die weitere Entwicklung war durch die jahrzehntelange Krise des 3. Jahrhun-
derts bedingt, die 6fter schon an die Auflosung des Reichs heranfiihrte. Sie hatte
eine vollkommen verdnderte militdrpolitische Lage zur Ursache, die fortwéhrende
Bedrohung des Reichs auf zwei Fronten, an Rhein und Donau durch die Wander-
bewegungen der Germanen und anderer Volker, im Osten durch das erneuerte
Perserreich. Wihrend die Kriege schwerste Opfer an Gut und Blut kosteten, muB-
ten zur Verteidigung dem geschwichten Reich vielfach erhohte Mittel abgepret
werden. Mit Recht hatte man die zwei ersten Jahrhunderte der Kaiserherrschaft
als die Zeit der Pax Romana gepriesen. Unter ihrem Schutz hatte sich die Decke
einer reichen, einheitlichen griechisch-rémischen Zivilisation iiber alle Lander des
Reichs gelegt. Aber dem duflern Glanz fehlte die innere Kraft, die einst die antike
Kultur getragen hatte. Die geistige Regsamkeit verlagerte sich iiberwiegend in
das religiése Leben, wihrend sich das stddtische Biirgertum politisch an die Be-
vormundung gewohnt hatte und alles von der Obrigkeit erwartete. So wurde die
Krise nur erduldet und den Kaisern iiberlassen, sich ihrer zu erwehren. Da hing
nun die Entscheidung vollig ab von der Kriegstiichtigkeit der Soldaten. Diese war
schon ldngst nur noch bei mehr oder weniger barbarisch gebliebenen béuerlichen
Volksteilen vorhanden. Schon Septimius Severus (193-211) hatte den Soldaten
den Zugang zu den Offiziersstellen freigegeben. Nun erhoben die Heere mit Vor-
liebe solche ehemaligen Unteroffiziere zu Kaisern. Zum &dullern Krieg kamen
damit noch die Kémpfe der Gegenkaiser untereinander. Es war schier ein Wunder,
daB schlieBlich solch urwiichsige Kraftgestalten wie Aurelian (270-275) das Reich
noch einmal zusammenzuhalten vermochten. Seit Diokletian (284-305) war die
Krise dann fiir mehr als ein Jahrhundert zuriickgeddmmt.

Die Ordnung des spéitromischen Reichs, die er begriindete, war nach ihrer Idee
ganz darauf gerichtet, durch Anspannung aller Krifte die Bedrohung durch die
duBern Feinde abzuwehren. Unter dem Druck der Not wurde aus der res publica
jetzt das vollkommene Gegenteil dessen, was einst ihr Wesen ausgemacht hatte,
ndmlich aus der freien, sich selbst regierenden Biirgergemeinde ein Gebilde, das
man friither etwa als « Zuchthausstaat» bezeichnete ; heute wiirde man von «totalem»
sprechen. ,

Alle Biirger standen im Staatsdienst, an dem ihnen vom Kaiser angewiesenen
Platz, die einen als besoldete Soldaten und Beamte, die andern als Steuertréger.
Die rémische Staatskunst geriet dabei freilich in einen argen Circulus vitiosus.
Um die Mittel fiir die Heeresverstirkung aufzubringen, wurde die Verwaltung aufs
duBlerste intensiviert durch eine ungeheure VergroéBerung des bureaukratischen
Apparats, was wiederum die Belastung der ungliicklichen Steuertriger ebenso
ungeheuerlich vermehrte. Die Folge war, daB sie sich durch Flucht in die Reihe
der Besoldeten oder Verlassen der Arbeitsstéitte dem Druck zu entziehen suchten,




Staat und Biirger im Altertum 19

was die kaiserliche Regierung damit beantwortete, da8 sie diesen ganzen Bevolke-
rungsanteil mit den Nachkommen an seine Berufe band. Das traf bei dem agrari-
schen Charakter der Wirtschaft vorab die Bauern und Kleinpéchter, aber ebenso
die Handwerker und Geewerbetreibenden der Stddte und - fiir uns am verwunder-
lichsten — die Gemeinderéite. Denn die gemeindliche Selbstverwaltung bestand in
der Hauptsache nur noch in der Steuererhebung. Die Provinzen waren in Ge-
meindebezirke eingeteilt und deren Rite hafteten mit ihrem Vermogen fiir den
Eingang der jahrlich zudiktierten Steuersumme. Man hat viele Theorien aufgestellt
iiber den Zerfall des romischen Reichs. Die elementare Ursache war dieses Zwangs-
system, das mit der primitiven Technik jener Zeit nicht durchzufiihren war.

Fassen wir zum SchluB unsere Betrachtung zusammen, so sahen wir am Anfang
bei Griechen und Romern den Gemeindestaat. Ob Oligarchie oder Demokratie, es
sind die wehrhaften Biirger, die durch Abstimmungen und Wahlen und als Re-
genten das Staatsleben gestalten. Dann beobachteten wir in der réomischen Ge-
schichte ein Fortschreiten vom Gemeindestaat zum Reichsstaat. Trotz zihem
Festhalten an den alten Vorstellungen verlagerte sich die Staatsgewalt mit un-
ablissiger Folgerichtigkeit auf den Kaiser, aus den Biirgern wurden Untertanen.
Wie das Ende zeigte, ist diese Entwicklung dem Staatswesen nicht heilsam gewesen.
Dem gegeniiber lehrt die neuere Geschichte, daBl durch reprisentative Institu-
tionen auch in Grofstaaten biirgerliche Selbstregierung — wenn auch nicht in der
dem Altertum einzig geldufigen unmittelbaren Weise — gewahrt werden kann, und
wir kénnen fragen, ob sich nicht das gemeindestaatliche Denken des Altertums in
dieser Hinsicht mit einer verhidngnisvollen Schranke umgeben hat.




	Staat und Bürger im Altertum

