
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 12 (1955)

Heft: 1

Artikel: Staat und Bürger im Altertum

Autor: Gelzer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 12 1955 Fase. 1

Staat und Bürger im Altertum*

Von Matthias Geizer, Frankfurt a. M.

Es ist vielleicht nicht überflüssig, daran zu erinnern, daß unser Thema, das vom
Verhältnis des Bürgers zum Staat handelt, besonders augenfällig den geistigen
Zusammenhang unserer wissenschaftlichen Denkweise mit der Antike bekundet;
sind es doch die Griechen und in ihrer Nachfolge die Römer gewesen, die den
Grund legten für alle seitherigen Bemühungen, das Wesen des Staates begrifflich
zu erfassen. Das geht so weit, daß sich auch sprachlich ihre Bezeichnungen erhalten
haben: Politik (noXiq, jtohrvxrj xe%vrj), die Bezeichnungen der Staatsformen
(Monarchie, Aristokratie, Demokratie, Staat von Status rei publicae und Republik). Es
braucht nicht erörtert zu werden, wie sich im Lauf der Jahrhunderte bis heute der

Inhalt der antiken Bezeichnungen wandelte. Ein moderner Großstaat, dessen

Verfassung als demokratisch bezeichnet wird, hat kaum mehr etwas gemein mit
einer griechischen Polis, auf deren Boden diese Staatsform der Volksherrschaft,
als die Begründung der Staatsgewalt auf die Willensäußerungen des Volkes,
entstand.

Es ist vielmehr so, daß die antike Staatslehre eine Staatsgestalt im Auge hatte,
für die eigentlich heute nur noch die schweizerischen Landsgemeindekantone
Analoges bieten. Denn wesentlich für die antike Staatsanschauung war, daß die

Bürgerschaft sich auf einem übersehbaren Platz versammeln konnte. Ein Staat,
sagt Aristoteles (Pol. 7, 1326 b 4), kann nicht ein ganzes Volk umfassen. «Denn

wer wird Stratege sein einer übergroßen Menge, oder wer Herold, es sei denn einer

mit einer Stentorstimme.» Die Begrenzung der Bürgerschaft ist dadurch gegeben,
daß sich Regierende und Regierte nach ihren Qualitäten kennen (1326 b 16). So

gelangte Platon in seinen Gesetzen zu einer Höchstzahl von 5040 Bürgern (5, 737 a;
6, 771 e; 11, 919 d)1. Dabei ist zu beachten, daß für die hier von Platon fingierte
Kolonie in Kreta als Bürger nur Grundbesitzer (yscofiögoi) in Betracht kommen
(8, 842 e), die von ihren Bodeneinkünften leben. Alle Handwerke und Gewerbe
sollen nur von Beisaßen und Ausländern betrieben werden. Außerdem sind viele
Sklaven vorausgesetzt (8, 842 d; 845 a). Nach griechischen Begriffen war ein
solcher Staat schon sehr ansehnlich (v. Wilamowitz, Platon I 673).

Der griechische Staat deckte sich also mit dem Begriff der Gemeinde. Platon
und Aristoteles sprechen nur von poleis, und das entspricht dem allgemeinen

* Vortrag im Ferienkurs des Vereins Schweizerischer Gymnasiallehrer am 9. Oktober
1952 in Luzern.

1 Vgl. W. Jaeger, Paideia II 329.

inassisch-philologisches
Seminar der Universität

»7fTr>TntT



2 Matthias Geizer

Brauch2. Denn seit der Kolonisationsepoche (8.-6. Jahrhundert) stieg die Zahl
der griechischen Städte im ganzen Mittelmeer-Pontus-Gebiet - und das bedeutet

selbständiger, politisch unabhängiger Gemeinwesen - auf viele Hunderte. Darüber
darf man nur nicht vergessen, daß es im Mutterland auch Staatsgebiete ohne städtischen

Mittelpunkt gab, Landschaften, deren Bürger in Dörfern lebten, sich aber
auch regelmäßig in Landsgemeinden versammelten (Arist. Pol. 2, 1261 a 28). Die
Giiechen sprachen dann von ethog. Wir haben solche Staaten in Mittelgriechenland

und im Peloponnes, und, um sie miteinzubegreifen, ist es besser, den griechischen

Staatstyp als «Gemeindestaat», nicht als «Stadtstaat» zu bezeichnen, wie

es in der Schweiz neben den Städtekantonen die Länderkantone gibt.
Die Römer hatten für Staat und Gemeinde die neutralen Begriffe res publica

oder civitas. Publicus (altlateinisch poplicus) ist das von populus abgeleitete
Adjektiv. Populus bedeutet die Volksgemeinde wie civitas, gleichermaßen mit oder
ohne städtischen Mittelpunkt. Die Gleichartigkeit der Verhältnisse in Italien
gestattete es ohne weiteres, die Begriffe der griechischen Staatslehre auf sie zu
übertragen. Das tat Polybios bei seiner Würdigung des römischen Staatswesens im
6. Buch, aber vor ihm schon Platons Schüler Herakleides der Pontiker, der Rom
eine 7i6Xig 'EXXrjvig (Plut. Garn. 22, 3) nannte, und Cicero konnte in seinen Werken
De re publica und De legibus seinen Mitbürgern ihre Staatsverfassung mit den

Kategorien der griechischen Philosophen erläutern.
Die Lehren dieser antiken Staatsphilosophie, wie sie in den Darstellungen des

Platon, Aristoteles und Cicero bis heute wirken, gelten eigentlich nur für den Kleinstaat

einer bestimmten Epoche der griechischen und römischen Geschichte, die
schon zu Ciceros Zeit Vergangenheit war. Weiter müssen wir uns freimachen von
der Vorstellung des Abstractum (vgl. W. Jaeger, Paideia II112), die der Staatsbegriff

bei uns bekommen hat. 'Hyag 716hg nohxcäv xi nXfj&ög eoxiv, «die Polis ist
irgendeine Menge von Politen», definiert Aristoteles (3, 1274 b 42), also der Staat
ist die Bürgerschaft, ist die Lebensordnung einer menschlichen Gemeinschaft

(1276 b 2), ohne die der einzelne Mensch nicht existieren könnte; denn der Mensch

ist von Natur ein t,ä>ov nohxixöv (1,1253 a 3).

Eben, weil griechischer Staat im Sinn der klassischen Staatslehre gleichzusetzen
ist mit «Bürgergemeinde», scheint mir der Ausdruck «Gemeindestaat» das wesentliche

am besten zu treffen. Dasselbe meinen die Römer, wenn sie einen solchen

Gemeindestaat als civitas bezeichnen. Umgekehrt ist bei den Griechen noXixng

von näht; abgeleitet. Dennoch ist es keineswegs so, daß nun etwa alle Bewohner
einer Polis ohne weiteres Politen wären. Einmal gilt das nicht von den Sklaven,
die rechtlich keine Menschen waren; ebenso entspricht es der uns geläufigen
Auffassung, daß niedergelassene Ausländer nicht dazu gehörten. Aber Aristoteles denkt
bei seiner Definition «irgendeine Menge von Politen» an etwas anderes. Er fährt
nämlich fort: «Nicht alle stimmen im Begriff des Politen überein» (1275 a 1 ov

yäg xov avxov öjuoZoyovoi ndvxeg elvai noXixr^v), «denn es kann in der Demokratie

"Isokr. 2, 9; 3, 31. ~



Staat und Bürger im Altertum 3

einer Bürger sein, der in der Oligarchie oft nicht Bürger ist.» Die Qualität des

Politen beruht darauf, daß er gleichermaßen die Fähigkeit (dqexrj) besitzt, zu

regieren und regiert zu werden (1277 a 26 aq%eiv xal &Q%eo$aif.

Wir sahen bereits an der von Platon für seine fingierte Koloniegründung
vorgesehenen Bürgerschaft, daß er diese Fähigkeit nur den mit einem zum
Lebensunterhalt ausreichenden Grundbesitz ausgestatteten Ansiedlern zuschreibt. Jeder

erhält einen xXrjoog (Erbgut), dessen Umfang zum mindesten das Existenzminimum
sichert (5, 744 a). Doch ist zu wünschen, daß wegen der von den Bürgern zu
fordernden Leistungen auch Vermögen bis zu einem vierfachen Ertrag des einfachen

xkrjoog vorhanden sind (744 e). Noch größerer Reichtum wird nicht gestattet, weil

man nicht «sehr reich und gut» zugleich sein kann (742 e). Dem liegt die
gemeingriechische, aber ebenso bei den Römern und vor dem Aufkommen der durch die

französische Revolution verbreiteten Gleichheitsdoktrin wohl überall geltende
Anschauung zugrunde, daß sich an den Staatsgeschäften nur beteiligen kann, wer
über ein gesichertes Einkommen verfügt. Gegenüber dem landläufigen plutokrati-
schen Verständnis dieses Grundsatzes legt Platon freilich den Ton auf die richtige
Erziehung (naideia) seiner Geomoren zur odex-t) (1, 643 e): «Ein vollkommener
Bürger ist, der versteht zu regieren und regiert zu werden mit Gerechtigkeit.»
Wir sehen, es ist die Formel vom «Regieren und Regiertwerden», die wir auch bei
Aristoteles fanden. Sie begegnet uns jedoch schon in Sophokles' Antigone (669)
und bei Herodot (3, 83), wie neulich H. Schaefer (Studium generale 4, 495) zeigte.
Wir würden sagen «aktives und passives Wahlrecht», wobei aber bei den Griechen
die Hauptsache ist, daß alle Angehörigen der Politengemeinschaft abwechselnd

(Ar. Pol. 2, 1261 a 33) bald regieren, bald regiert werden*.
Es ist klar, daß diese Formel keineswegs nur die Staatsform der Demokratie

betrifft, zumal nicht im Sinn der radikalen Demokratie (dfj/xog 6 eaxaxog 1277 b 2;
drjuoxoaxia rj ioxdxn 5, 1312 b 36). Teilhabe an Rechtsprechung und Regierung
(xgioig xal aQ%rj Ar. Pol. 3,1275 a 23) ist Kennzeichen des Politen. In der griechischen

Staatenwelt der klassischen Zeit gab es zwischen radikaler Oligarchie, wo
nur eine kleine Minderheit der Reichsten diese Rechte besaß, und radikaler Demokratie,

wo alle Freigeborenen, soweit sie nicht Ausländer waren, richten und regieren

konnten, eine Menge von Abstufungen. Wie Platon5 ist Aristoteles der Ansicht,
daß «der beste Staat den Handwerker (ßdvavoog) nicht zum Bürger machen wird»
(1278 a 8), denn ein Handwerker oder Taglöhner besitzt nicht die hiezu erforderliche

doexr] (1278 a 21). Freilich, in der Oligarchie, wo nur das Vermögen zum
Maßstab genommen wird, muß auch der Handwerker zu den Ämtern zugelassen
werden, «denn auch die meisten Handwerker sind reich» (1278 a 24); doch führt
Aristoteles ein Gesetz an, das früher in Theben galt, wonach ein solcher erst ein
Amt bekleiden durfte, nachdem er sich 10 Jahre vom Marktgeschäft ferngehalten

8 Dies zieht in Zweifel Isokr. 3, 17! Aber daneben 3, 57.
4 Isokr. 3,15 Oligarchie und Demokratie laörr/Tag xolq, aexexovoi tcüv Tiokireicüv t,rrcovoiv.
6 Vgl. Res publ. 4, 431c; e; 434 b; 445 d. Jaeger, Paideia II 271.



4 Matthias Geizer

hatte. Die mildeste Form der Oligarchie war der Staat derer, die sich selbst die

Hoplitenrüstung zu beschaffen vermochten, die Hoplitenpolis (Ar. 5, 1306 b 33;
Xenoph. Hell. 2, 3, 48). Aristoteles bezeichnet sie als eine der drei guten
Verfassungen, kurzerhand als jro^iraa (2,1265 b 28; 3,1279 a 39), während ihm dwfioxoaxia
als eine Entartung erscheint (1279 b 6), wofür uns später bei Polybios (6, 4, 6)

6%koxoaxia begegnet. Bei Thukydides (3, 62, 3) treffen wir dafür den Ausdruck
ohyao%ia loovo/uog, wobei die Gleichberechtigung der an der Staatsverwaltung
Beteiligten hervorgehoben wird.

Da durch die uns erhaltene Überlieferung Athen unverhältnismäßig bevorzugt
ist, wird oft vergessen, daß in einem großen Teil der griechischen Welt solche
oligarchischen Verfassungszustände herrschten (Ar. 5, 1301 b 40). Darum war der

Peloponnesische Krieg zwischen Sparta und Athen und ihren Verbündeten
zugleich ein Kampf zwischen Oligarchie und Demokratie (Thuk. 3, 82, 1). Selbst in
Athen, dem Hort der Demokratie, wurden 411 und 404 Versuche unternommen, zur
Hoplitenpolis überzugehen, wozu Thukydides (8, 97, 2) bemerkt, die maßvolle

Mischung von Oligarchie und Demokratie, wie sie 411 geplant wurde, sei wohl die
beste Verfassung gewesen, die er miterlebt habe. Wenn er den Alkibiades in Sparta
die radikale Demokratie als «anerkannten Unsinn» abtun läßt (6, 89, 6), so dient
das natürlich der Charakteristik des Redners, ist aber doch auch ein Zeugnis dafür,
wie wenig diese Staatsform bei den Griechen als normal angesehen wurde.

Jedoch gibt Aristoteles (1286 b 20) zu, daß beim Größerwerden der ndXetg nicht
leicht eine andere Verfassung als Demokratie möglich sei, wegen der differenzierten
sozialen Verhältnisse6, wobei sich ein starker Volksteil von politischen Rechten
nicht mehr ausschließen läßt (5, 1303 a 2). Über Athen im besondern führt er
(5, 1304 a 22) aus, daß nach dem Sieg von Salamis das «Schiffervolk» (6 vavxixog
ö%Xog) die Radikalisierung der Demokratie erreichte, weil es diese Schlacht

gewonnen habe und durch die Seemacht das attische Reich begründet worden sei.

Indem man nämlich die Theten als Ruderer zum Flottendienst heranzog, beteiligte

man sie an der Wehrpflicht, und daraus war denn auch nach dem Grundsatz
der Hoplitenpolis das volle Politenrecht zu folgern7.

So stark von den Griechen dieser Zeit der Gegensatz zwischen Oligarchie und
Demokratie empfunden wurde, so tritt für uns viel mehr das Gemeinsame hervor,
das unbeschadet aller Variationen dem politischen Denken der Griechen
eigentümlich ist. Denn, mochte der Kreis der die nöXig bildenden Bürgerschaft enger
oder weiter gezogen sein, so verstand man unter dem Bürger nicht nur einen mit
Stimmrecht und Wehrpflicht begabten Teilnehmer am Staatsleben, sondern einen

Mann, der sich ebenso gut als Mitglied von mancherlei Behörden im Mitregieren
bewährte. Es bedeutete das, daß grundsätzlich von jedem Bürger erwartet wurde,
daß er dauernd einen beträchtlichen Teil seiner Zeit, und zwar unentgeltlich, dem

Staatsdienst widmete. Diese Forderung konnte nur erfüllen, wer nicht überwiegend

8 Vgl. Plat. Res publ. 2, 372 e.
' Vgl. Isokr. 12, 114. 116-118 und 7, 64.



Staat und Bürger im Altertum 5

von seinem Beruf, wie wir heute sagen, in Anspruch genommen wurde und der

Notwendigkeit, durch tägliche Arbeit sein Brot zu verdienen, enthoben war.
Damit erklärt sich die weite Verbreitung oligarchischer Verfassungen. Am
entschiedensten sehen wir dieses Prinzip im lakedaimonischen Staat verwirklicht, wo
die Vollbürger, die Spartiaten, nur der Politik und Wehrhaftigkeit lebten, und
verallgemeinernd können wir sagen, daß unter antiken Verhältnissen Grundbesitz,
der nicht zum Selbst-Handanlegen nötigte (vgl. Ar. Pol. 2, 1265 a 7), dazu die

besten Voraussetzungen bot.
Von Oligarchie und Hoplitenpolis unterschied sich die Demokratie dadurch, daß

hier auch die Besitzlosen, die Tagelöhner, Theten, wie man in Athen sagte, in den

Kreis der Politen einbezogen wurden. Das geschah in Athen schon unter dem

Archontat Solons 594/3, zunächst dadurch, daß er den Theten die Teilnahme an
der Volksversammlung und am Geschworenengericht eröffnete. Dagegen blieben
sie von den Ämtern ausgeschlossen, für die sie wirtschaftlich auch nicht in
Betracht kommen konnten. Athen behielt damit noch über ein Jahrhundert hinaus
tatsächlich den Charakter der Hoplitenpolis. Erst durch die Verfassungsänderung
von 461, bei der bereits Perikles hervortrat, wurde die Bahn frei für die radikale
Demokratie, d. h. erst jetzt wurde die politische Betätigung der Theten, die bisher
keine praktische Bedeutung gehabt hatte, zu einem gewichtigen Faktor des

öffentlichen Lebens.
Es ist nun nicht meine Absicht, auf diese Entwicklung näher einzugehen.

Vielmehr soll das Beispiel Athens nur ein anschauliches Bild geben von jener
gemeindestaatlichen Denkweise der Griechen, die sich in der Formel, daß sämtliche Bürger
bald regieren, bald regiert werden, ausdrückt. Wenn wir dafür Athen herausgreifen,
so geschieht es einmal aus dem schon angedeuteten Grund, daß uns nur für Athen
ausreichende Quellen zur Verfügung stehen, zum andern aber auch, weil für uns
die Durchführung dieses Prinzips in einem verhältnismäßig so großen Staatswesen

zum erstaunlichsten gehört. Um keine falschen Erwartungen zu wecken, darf ich
bemerken, daß es mir zunächst darauf ankommt, am Beispiel Athens und Roms
Staatswesen konkret vor Augen zu stellen, wie sie in den antiken Staatstheorien
vorausgesetzt werden, dann aber möchte ich zeigen, wie im ausgehenden Altertum
also in der römischen Kaiserzeit, diese Voraussetzungen schwanden und nun zwar
keine neue Staatstheorie entwickelt wurde, wie aber die Staatsform sich tatsächlich

vollkommen änderte, so daß das Verhältnis von Bürger und Staat geradezu
ins Gegenteil verkehrt wurde.

Für uns ist Staatsregierung und Staatsverwaltung verbunden mit der Vorstellung

von Berufsbeamten und bureaukratischem Apparat8. Wohl wird auch in der
modernen Demokratie, in Großstaaten so gut wie in Schweizerkantonen, für
Regierungsämter, insonderheit die leitenden Stellen, keine bestimmte Fachbildung
vorgeschrieben. Es gibt sogar parlamentarische Systeme, in denen sich die Mini-

8 Das Problem schon bei Isokr. 3, 19.



6 Matthias Geizer

sterien sehr rasch ablösen, ein Zustand, der freilich nur erträglich ist, weil die
Bureaukratie bleibt. Aber, wenn bei uns Demokratie bedeutet, daß die Exekutive
auf dem Wege von Wahlen und parlamentarischer Kontrolle vom Volkswillen
abhängig bleibt, verstand man in Athen unter Demokratie vor allem, daß bei
jährlichem Wechsel eine möglichst große Zahl von Bürgern selbst in allen Zweigen
der Staatsverwaltung tätig wurde.

In seiner Verfassungsgeschichte Athens faßt Aristoteles (62, 3) diesen
Leitgedanken in den lapidaren Satz zusammen: «Militärische Ämter ist es erlaubt mehrfach

zu bekleiden, von den andern keines, außer Ratsherr sein zweimal.» Zur
Erläuterung ist beizufügen, daß alle Ämter in der Regel auf ein Jahr bestellt wurden.
«Zweimal Ratsherr sein» bedeutet also, daß man im Leben während zwei Jahren
dem Rat der 500 angehören durfte. Die Ausnahme bei den Offiziersstellen zeigt,
daß man das Prinzip nicht bis zum Unsinn vortreiben wollte, zugleich aber auch,
daß man für alle übrigen Ämter grundsätzlich bei jedem Bürger die ausreichende

Begabung voraussetzte.
Dieser Auffassung entsprach, daß nur die Militärbeamten von der

Volksversammlung gewählt wurden, während man sich für alle andern Ämter und Posten
meldete, worauf dann unter den Bewerbern das Los entschied. Erst nun, vor
Amtsantritt, fand eine Qualifikationsprüfung statt, für die künftigen Archonten und
Buleuten vor dem amtierenden Rat, für die übrigen vor einem Geschworenengericht.

Diese dompaoia erstreckte sich allerdings nicht auf die Eignung und
Befähigung, ein Amt zu versehen, sondern es wurde gefragt, ob der Erloste von
bürgerlicher Abkunft sei und bisher seine bürgerlichen Pflichten (Kriegsdienst,
finanzielle Leistungen, gute Behandlung der Eltern und gewisse kultische Obliegenheiten)

erfüllt habe. Erhob ein Dritter Einspruch, so wurde im Gerichtsverfahren
über die Zulassung entschieden (J. Lipsius, Att. Recht 277ff.).

Nach Ablauf des Amtsjahrs hatte jeder, der in einem öffentlichen Dienst
gestanden hatte, eine ev&vva zu bestehen, d. h. Rechenschaft abzulegen, zunächst

vor der Behörde der Logisten - sie bestand im 5. Jahrhundert aus 30 Mitgliedern,
im 4. aus 10 Logisten und 10 Beisitzern (Ar. Rp. Ath. 54, 2). Diese prüfte die
Abrechnungen, die Entlastung wurde aber erst vor einem Geschworenengericht von
501 Mitgliedern erteilt, dessen Verhandlung die Logisten leiteten. Etwaige
Verfehlungen wurden von ihm geahndet. Darüber hinaus bestand Gelegenheit, daß
noch weitere Bürger Anklage erhoben (Busolt-Swoboda, Griech. Staatskunde 1077).
Aber nicht genug: Es gab noch einen eigenen Ausschuß von 10 evfiwoi und 20

Beisitzern, der in den drei auf die Entlastung folgenden Tagen weitere Klagen
entgegennahm, über die dann gegebenenfalls auch gerichtlich entschieden wurde.
In diesem Kontrollsystem kam die andere Seite der Demokratie zur Geltung, die
Überwachung der Regierenden durch die Regierten. Darum waren aus Bürgern
gebildete Gerichtshöfe oberste Instanz.

Aus dem Grundgedanken, daß die Bürgerschaft der Staat sei, ergab sich die
Vorstellung, daß eigentlich in allen Staatsgeschäften die Gesamtheit der Bürger tätig



Staat und Bürger im Altertum 7

sein sollte. Auch wenn man die Geschäfte auf Beauftragte verteilte, blieb in einer

für uns unerhörten Weise das Bewußtsein lebendig, daß alle Weisungen von der

Gesamtheit ausgingen. Darum war gesetzlich vorgeschrieben, daß, verteilt auf
das Jahr, mindestens 40 Volksversammlungen abzuhalten waren (Ar. Rp. Ath.

43, 3). Der ständige Ausschuß der Ekklesia war der Rat der 500, je 50 aus den

10 Bürgerbezirken, den Phylen. Er versammelte sich täglich, außer an Festtagen
(Busolt-Swoboda 1025). Die Buleuten einer Phyle bildeten jeweilen für den zehnten

Teil eines Jahres den geschäftsführenden Ausschuß, Prytanen genannt. Diese
verbrachten den ganzen Tag, soweit sie nicht durch Gesamtsitzungen beansprucht

waren, in einem eigenen Gebäude, wo sie auch gemeinsam aßen. Im 5. Jahrhundert
wurde für einen Tag, gerechnet von Sonnenuntergang bis Sonnenuntergang, ein

Vorsteher, Epistates, erlost. Derselbe Mann durfte diesen Dienst nur einmal während

einer Prytanie versehen. Aber an diesem Tag präsidierte er die Ratssitzungen
und, wenn die Volksversammlung tagte, auch diese. Wir mögen wohl staunen,
welches Maß von geschäftskundiger Gewandtheit dem Durchschnittsbürger
zugetraut wurde. Er verbrachte ferner mit einem Drittel der Prytanen auch die Nacht
im Amtshaus und verwahrte während seiner eintägigen Amtsdauer das Staatssiegel

und die Schlüssel der Tempel, in denen die Gelder und Akten des Staats
lagen (Ar. Rp. Ath. 44,1), gewiß eine eindrucksvolle Verkörperung der unablässigen
Wachsamkeit der Bürgerschaft. Im 4. Jahrhundert wurde zudem vor jeder
Ratssitzung und Tagung der Volksversammlung aus den 9 nicht-geschäftsführenden
Phylen ein Vorstand von 9 Prohedroi und aus diesen nochmals ein besonderer

Epistates für die Versammlungsleitung erlost (Ar. Rp. Ath. 44, 2).
Der Rat überwachte alle Zweige der Staatsverwaltung. Vor allem befaßte er sich

mit allen Gegenständen, die auf die Tagesordnung der Volksversammlung kamen,
wobei er entweder darüber bestimmte Anträge formulierte oder sie ohne solche

vorlegte (Busolt-Swoboda 992). In der Volksversammlung durfte jeder Bürger das
Wort ergreifen, freilich nur einmal zum selben Gegenstand. Falls ein Antrag des
Rats vorlag, konnte man Zusätze und Abänderungen vorschlagen oder einen ganzen
Gegenantrag stellen (Busolt-Swoboda 999).

In der Betätigung der Volksversammlung drückte sich das Wesen der Demokratie

als Herrschaft der breiten Masse, des öfj/iog, aufs vollkommenste aus. Es gab
keine politische Angelegenheit, über die nicht der öfj/xog durch Volksbeschlüsse
(yrrjtpfofiaxa) entschied. Es war in höchstem Grad Selbstregierung der Bürgerschaft.
Als zweites Kennzeichen des Politen führt Aristoteles die Teilhabe an der
Rechtsprechung an, er nennt sie sogar an erster Stelle. Auch hier tat die radikale Demokratie

ihr möglichstes.
Schon Solon hatte als Appellationsinstanz gegenüber Urteilen der Beamten ein

Volksgericht, zu dem auch die Theten zugelassen waren, geschaffen. Die radikale
Demokratie überwies alle Rechtsstreitigkeiten zur endgültigen Entscheidung
unmittelbar den Volksgerichten. Die Beamten behielten nur die Prozeßleitung,
abgesehen von Bagatellsachen bis zum Wert von 10 Drachmen (Lipsius, A.R. 53).



8 Matthias Geizer

Zu diesem Zweck wurden aus allen Bürgern über 30 Jahren, die sich meldeten,
6000 ausgelost, 600 aus jeder Phyle (Lipsius 135; Busolt-Swoboda 898).

Nach attischer Auffassung wurden die Gerichtsverhandlungen nach den gesetzlich

vorgeschriebenen Klagformen gegliedert, und die Entgegennahme von Klagen
war auf zahlreiche Beamte, entsprechend ihrem Geschäftskreis, verteilt, denen
damit auch die Prozeßleitung oblag. Das waren vor allem die 9 Archonten, ferner
die Polizeibehörde der Hendeka, die für vermögensrechtliche Streitigkeiten
zuständigen Tettarakonta, die Eisagogeis, Nautodiken, dazu die Finanz- und
Rechenschaftsbehörden und die Militärbeamten. Ich gebe diese unvollständige
Aufzählung, um klar zu machen, wie man von mehreren Dutzend Bürgern, die
mit Ausnahme der Strategen und Hipparchen für ein Jahr erlost waren,
voraussetzte, daß sie als Gerichtspräsidenten fungieren konnten. Durch sie wurde
auf Grund der Richterliste der 6000 die jeweils erforderliche Zahl von Richtern
einberufen. Für Prozesse, die das Staatsinteresse berührten, waren es gewöhnlich
500, gelegentlich aber auch 1000 oder 1500 (Lipsius 136), für reine Privatsachen
begnügte man sich mit 400 oder 200 (Lipsius 142).

Um den Unbemittelten die Ausübung der politischen Rechte zu ermöglichen,
wurden seit Perikles allen Richtern, Ratsherren und Losbeamten Taggelder bezahlt,
im 4. Jahrhundert auch für den Besuch der Volksversammlung (Busolt-Swoboda
899. 1075. 1217. Ar. Rp. Ath. 62, 2). Durch diese Besoldung unterschied sich die
radikale Demokratie aufs augenfälligste von allen oligarchischen Verfassungstypen.

Die formalrechtliche Betrachtung bedarf einer realistischen Ergänzung. Für das
5. Jahrhundert vor den Verlusten des großen Peloponnesischen Kriegs kann man
die Zahl der Stimmberechtigten auf etwa 35 000 schätzen (Beloch G.G. II 1, 84;

III 2, 393), im 4. auf durchschnittlich 30 000 (Beloch III 2, 410; Busolt-Swoboda
764). Für den tatsächlichen Besuch der Volksversammlungen gibt einen Anhalt
die Tatsache, daß bei wichtigen Entscheidungen eine Mindestzahl von 6000 gefordert

wurde (Busolt-Swoboda 987). Danach waren es in der Regel weniger, begreiflich,

da ein beträchtlicher Teil auf dem Lande lebte (Busolt-Swoboda 1217) und
viele ihre Geschäfte und Lohnarbeit nicht versäumen wollten. Ebensowenig boten
die Taggelder den Unbemittelten genügend Entschädigung, um sich für Rat oder

wichtigere Ämter zu melden (Busolt-Swoboda 1022, 4). Dagegen fehlte es den
Gerichten nicht an Zulauf. Aristophanes entwirft in den Wespen (bes. 560ff.) ein
überaus lustiges Bild vom Hochgefühl und von der Leidenschaft, mit der ein
solcher Volksrichter die Sensationen der Prozesse genoß. Da vor der Abstimmung
nicht einmal beraten wurde, hatte er nur zu hören und zu schauen (Ar. Pol. 2,
1268 b 10). Als oberste Instanz des Staates unterstanden sie keiner Rechenschafts-

ablegung (Aristoph. Vesp. 587; Lipsius A.R. 288), nur der prozeßleitende Beamte.

Einzig Bestechung war auch bei den Richtern strafbar (Lipsius A.R. 402; Demosth.
46, 26).

Die Volksversammlungen und Gerichtshöfe der radikalen Demokratie erzeugten
die Rhetorik als die Kunst, Gefühl und Willen unsachverständiger Hörer in jede



Staat und Bürger im Altertum 9

beliebige Richtung zu lenken9. So konnten denn tatsächlich in der Volksversammlung

nur routinierte Redner sprechen, und man nannte die dort auftretenden
Politiker schlechtweg Q^xogeg (Busolt-Swoboda 999).

Trotzdem war das radikaldemokratische Athen kein Tollhaus. Es beherrschte
im 5. Jahrhundert ein Reich und gehörte auch im 4. zu den griechischen
Großmächten. Seit Perikles war es das geistige Zentrum der griechischen Welt: mit
seinen herrlichen Bauwerken, seinen Bildhauern und Malern und den Dichtern
der Tragödien und Komödien. Hier lehrten die Sophisten, die Meister der
Beredsamkeit, und durch Sokrates wurde es die wichtigste Heimstätte der Philosophie.
So gab die Demokratie allen geistigen Kräften Raum zur Entfaltung (Thuk. 2,
37, 2).

Radikale Demokratie ist auch nicht gleichzusetzen mit Beseitigung der Hoplitenpolis.

Die Hopliten stellten zu Lande nach wie vor den wesentlichen Teil des

Bürgeraufgebots, und darüber hinaus hatten die Wohlhabenden eine Reihe von
Ehrenpflichten zu erfüllen, wie sie auch in den Oligarchien bestanden. Das waren die

Liturgien (von Xaog, Xemg). Direkte Einkommens- oder Vermögenssteuern waren
mit dem Begriff des freien unabhängigen Gemeindestaats unvereinbar, nicht
dagegen Zölle und Gebühren. Nur in Notzeiten wurden Beiträge (eine elo<pogd)

nach der Leistungsfähigkeit der Bürger umgelegt. Jedoch war Ehrensache, daß

die Begüterten die Aufwendungen für gewisse staatliche Aufgaben übernahmen,
so bei Kultfeiern und andern festlichenVeranstaltungen. Am bekanntesten ist davon
die Choregie, die Verpflegung und Ausstattung der Festspielchöre; seit der Gründung

der großen Kriegsflotte in Athen dann besonders die Trierarchie, die
Ausrüstung eines Kriegsschiffs bei der Mobilmachung. Wie der Name sagt, war der
Trierarch auch der Kapitän, was freilich oft mehr nominell blieb (Strasburger
RE 7 A, 113). Die Übernahme dieser Pflichten war in Athen gesetzlich genau
geregelt, so daß es tatsächlich auf eine Besteuerung der Wohlhabenden hinauskam.
Aber sie boten auch Gelegenheit, sich auszuzeichnen und dafür mit Ehrungen
belohnt zu werden (v. Wilamowitz, Staat und Gesellschaft der Gr. 110).

Wie man der Ämterlosung bei den Militärbeamten eine Grenze setzte, so hatten
die Strategen das Recht, an allen Ratssitzungen teilzunehmen und über den Rat
jederzeit Anträge an die Volksversammlung zu stellen (Busolt-Swoboda 1125).
So wurde die Strategie seit Perikles das bedeutendste Staatsamt, das auch stets
der sozialen Oberschicht vorbehalten blieb, und selbstverständlich kam die
geschulte Beredsamkeit auch der politischen Sachkunde zugute, wofür als bekanntestes

Beispiel von vielen nur Demosthenes erwähnt sei. Gerade seine Reden

zeigen aber in ergreifender Weise, welch unendliche Mühe es kostete, einen Staat,
der in seiner Politik so ganz auf die Meinungsbildung einer sozial stark
differenzierten10 Bürgerschaft angewiesen und mit einer Überzahl von Hemmungsvorrichtungen

gegen autoritäre Eigenmächtigkeit versehen war, auf die Bahn einer großen

9 Plat. Res publ. 6, 492 b.
10 Vgl. Isokr. 3, 19.



10 Matthias Geizer

zusammenhängenden Willensentscheidung zu führen. So versagte diese Staatsform

im Kampf gegen die straff zusammengefaßte Macht des Makedonenkönigs
Philippos.

Nicht der Gemeindestaat unterlag der Monarchie, das bewies später die römische

Republik, die Makedonien und das viel größere Seleukidenreich niederwarf, wie ja
auch früher eine Handvoll griechischer noXeig den Angriff des persischen
Großkönigs zurückgeschlagen hatte, und ein Perikles verstand es auch, die Kräfte der
radikalen Demokratie für große Ziele zu vereinigen. Auch nach seinem Tod zeigte
Athen selbst nach der furchtbaren Katastrophe vor Syrakus eine bewundernswerte

Lebenskraft, und nochmals nach der Niederlage von 404, als der zweite attische
Seebund gegründet wurde. Aber dann erwies sich die radikale Demokratie als

unfähig, mit den Forderungen eines neuen Zeitalters Schritt zu halten, wozu vor
allem eine durchgreifende Umgestaltung des Heerwesens gehört hätte.

Polybios, der die römische Republik nach den Kategorien der griechischen Staatslehre

beschrieb, sah ihre Vorzüge in der aus Monarchie, Aristokratie und Demokratie

gemischten Verfassung. Wir können das gelten lassen, insofern tatsächlich
in der großen Zeit der Republik ein glücklicher Ausgleich von starker Obrigkeit
und bürgerlicher Freiheit ein Höchstmaß politischer Leistungsfähigkeit zustande
brachte. Im Vergleich mit Athen erscheint die römische Verfassung merkwürdig
primitiv. Wo es in Athen hunderte von Beamten gab, behalf man sich in Rom,
als es im 3. Jahrhundert bereits zur stärksten Großmacht der Mittelweerwelt
emporstieg, mit einer lächerlich kleinen Zahl von Magistraten: 2 Konsuln, 4

Prätoren, 4 Ädilen, 10 Volkstribunen, 8 Quästoren. Während in Athen das öffentliche
Leben durch eine Fülle von Gesetzen geregelt war, hielt man sich in Rom an den

ungeschriebenen mos maiorum, der nur gelegentlich durch ein Volksgesetz
fortentwickelt wurde. Besonders charakteristisch für die unsystematische Denkweise
der Römer waren die Sonderrechte der Plebs und ihrer Tribunen, die nie organisch
in die Verfassung eingebaut wurden und nur erträglich waren, weil ihre praktische
Handhabung sich im allgemeinen dem Geschäftsgang einordnete. Doch konnte

jederzeit, wie später die Gracchenzeit am augenfälligsten lehrte, ihr revolutionärer
Ursprung wieder hervorbrechen.

Auch die römischen Magistrate wurden für ein Jahr gewählt, aber nach einem

Verfahren, das die grundbesitzenden Bürger bevorzugte. Sie unterstanden der
Kontrolle der Bürgerschaft, aber tribunizische Rechenschaftsprozesse vor dem
concüium plebis waten Ausnahmen, nicht Regel. Volksversammlungen wählten
die Magistrate und beschlossen Gesetze, aber alle Initiative, die Einberufung und
die Anträge, stand nur den Magistraten zu. Todesurteile und andere schwere Strafen,

die einen römischen Bürger betrafen, bedurften der Zustimmung der
Volksversammlung. Einzelne oder mehrere Bürger sprachen im Zivilprozeß das Urteil,
doch nach einer genau vom Magistrat (gewöhnlich dem Prätor) vorgeschriebenen
Fragestellung. Aus dieser rechtweisenden Tätigkeit der Prätoren entwickelte sich



Staat und Bürger im Altertum 11

aber eine Rechtswissenschaft (W. Kunkel, Röm. Rechtsgeschichte [1947] 54), wozu
die Griechen, die alle Fälle in Gesetzen erfassen wollten, nie gelangten.

Die Magistrate waren unbesoldet, zwar auch nur für ein Jahr bestellt, aber im
Lauf der Entwicklung bildete sich eine Laufbahn aus, die in allmählichem
Aufstieg zur höchsten Stelle der beiden völlig gleichberechtigten Konsuln führte.
Ebenso gestaltete sich das beratende Organ, der Senat, gewohnheitsrechtlich zu
einer Körperschaft, deren maßgeblichen Teil als lebenslängliche Mitglieder die

gewesenen Magistrate ausmachten. Wie die Volksversammlungen durfte der Senat

nur zusammentreten, wenn er von den zuständigen Beamten (Konsul, Prätor,
Volkstribunen) berufen wurde, und hatte seinen Rat nur über die ihm vorgelegten
Fragen zu erteilen. Solche Ratschläge waren rechtlich unverbindlich. Aber je
umfangreicher bei der wachsenden Macht des römischen Staats, die sich allmählich

über ganz Italien erstreckte und sich bald auch in das gesamte Mittelmeergebiet

ausbreitete, der Aufgabenkreis der Konsuln und der andern Magistrate
wurde, desto mehr nahm das Gewicht seiner Autorität zu, bis er schließlich als das

eigentlich regierende Organ erschien. Wie die Ämter nach ihrer Bedeutung abgestuft

waren, so gaben die Senatoren ihre Ansicht in der Reihenfolge kund, die
ihnen nach dem erreichten Rang zukam, also zuerst die Konsulare, dann die Prä-
torier usw. Es gab keine Wortmeldung, sondern der leitende Magistrat hielt
Umfrage, bis er den Gegenstand für abstimmungsreif hielt. Darum dominierten in dieser

Versammlung von 300, später 600 Berufspolitikern die Konsulare, was damit, daß

sie die längste und größte Geschäftserfahrung besaßen, auch wohl begründet war.
Aber diese Senatshäupter (principes civitatis) standen überdies als eine besondere

Herrenschicht über der sonstigen Bürgerschaft. Es war nicht mehr der alte
Geschlechteradel der Patrizier, der im Anfang der Republik allein die Ämter
innegehabt hatte. Als Ergebnis langwieriger Auseinandersetzungen hatten die Plebejer
seit dem 4. Jahrhundert die bürgerliche Gleichberechtigung errungen. Aber die

Regimentsfähigkeit blieb bedingt durch einen Grundbesitz, dessen Einkünfte zur
Lebensführung eines Magistrats und Senators ausreichten. So glichen sich die

Plebejer, die in die Ämter gelangten, den Patriziern an und naturgemäß auch im
Bestreben, den errungenen Rang ihren Nachkommen zu erhalten. Da die Ämter
durch Volkswahlen verliehen wurden, galt es, in der Bürgerschaft die nötigen
Stimmen zu gewinnen. Parteien, wie sie der Boden des modernen Parlamentarismus

erzeugt, waren nach der Struktur des römischen Staates unmöglich. Man mußte
sich vielmehr persönliche Klientelen sammeln, Anhänger, die vom Politiker
Förderung ihrer Interessen erwarteten und im Gegendienst bei den Abstimmungen
ihren Dank abstatteten. Solche Beziehungen wurden bei den Römern gegenseitig
mit Gewissenhaftigkeit gepflegt als Treuverhältnisse, die sich in den Familien
vererbten. Natürlich genügten sie nicht, um dem einzelnen Bewerber die Mehrheit
zu verschaffen. Aber nach der Klientel bemaß sich der Einfluß und die Macht eines

Politikers und seiner Familie, und aus dem Zusammenwirken solcher
Gefolgschaftskreise ergaben sich weitgehend die Wahlentscheidungen. So war es eine



12 Matthias Geizer

beschränkte Zahl von Familien, deren Angehörige zum Konsulat gelangten. Man
bezeichnete sie als Nobilität. Es war keine geschlossene Adelsgesellschaft, aber die

Ergänzung ging langsam vor sich, meist auf Grund von Familienverbindungen und
mit der Wirkung, daß die neu Eintretenden nichts mehr wünschten, als sich von
den Standesgenossen nicht zu unterscheiden.

Die römische Republik trug demnach ausgeprägte oligarchische Züge, zumal

wenn man noch die weitgehende Befehlsgewalt (imperium) der obersten Magistrate
gegenüber den Bürgern dazunimmt. Erinnern wir uns der griechischen Formel
vom abwechselnden Regieren und Regiertwerden, so gelangte die große Mehrheit
der römischen Bürger (wie in der modernen Demokratie) nicht zum Regieren;
aber dank den demokratischen Rechten der Volksversammlung war die oli-
garchisch zusammengesetzte Regierung (wobei wir das Zusammenwirken von
Magistraten und Senat im Auge haben) abhängig von der Zustimmung der Bürgerschaft,

und in der Blütezeit der Republik kam bei den Abstimmungen das

selbständige Urteil der Bürger durchaus zur Geltung. Auch die Klientel erfüllte
vorzüglich das Bedürfnis nach enger Verbindung von Regierenden und Regierten.

Unter diesen Bedingungen gab der Herrenstand der Nobilität der römischen
Politik den konservativ-stetigen Charakter. Sein Werk war, daß Rom der Führerstaat

Italiens wurde, indem sich alle andern Gemeindestaaten als Verbündete
anschlössen. Durch Vergrößerung des eigenen Staatsgebiets (ager Romanus) und
Gründung neuer Gemeinden (coloniae) sicherte sich Rom das Übergewicht an
Macht, das zur unbedingten politischen Führung ausreichte, beließ aber den
Verbündeten Freiheit der Selbstverwaltung, so daß sie bald in der Zugehörigkeit zum
römischen Machtbereich ihren Vorteil erkannten. Noch mehr konnte die römische

Bürgerschaft von dieser Entwicklung befriedigt sein, da es dabei ihrem Nachwuchs
nie an Siedlungsland fehlte, obwohl auch die Regierenden selbst sich bei solcher

Besitzergreifung von Land nicht vergaßen. Mit der freigebigen Gewährung der

Selbstverwaltung (auch im vergrößerten ager Romanus an die hier Munizipien
genannten Gemeinden) wurde erreicht, daß der römische Staat immer noch mit
seinen wenigen Magistraten auskam, womit die Oligarchie vor unerwünschter

Erweiterung ihres Kreises bewahrt blieb.
Dieses Machtsystem bestand die Probe in den großen Kriegen gegen Karthago

und die hellenistischen Großmächte. Allein diese Siege führten seit dem 2.

Jahrhundert die römische res publica in die schwere Krise, die erst der Kaiser Augustus
zu überwinden vermochte. Obwohl dessen neue Ordnung als Wiederherstellung
der res publica gefeiert wurde, leitete sie einen vollkommenen Wandel des bisher
zwischen Staat und Bürger bestehenden Verhältnisses ein.

Solange sich der Machtbereich des populus Romanus auf Italien beschränkte,
blieb die streng gemeindestaatliche Verfassung gewahrt. Volksversammlungen,
Senat und Magistrate genügten in der hergebrachten Form, d. h. mit jährlichem
Beamtenwechsel und ohne bureaukratische Einrichtungen, auch den neuen
Bedürfnissen der italischen Großmacht. Seit den Siegen über die andern Mittelmeer-



Staat und Bürger im Altertum 13

mächte entstand nun aber außerhalb Italiens ein römisches Provinziaheich.
Sizilien, Sardinien mit Korsika, Spanien, Makedonien, ein Stück Nordafrika
kamen unter die Herrschaft des populus Romanus und erforderten dauernde

Militärverwaltung, deren Finanzierung von den Untertanen aufgebracht werden
mußte.

Da ist es nun bezeichnend für das konservative und oligarchische Wesen der
res publica, daß dieser tiefgreifend veränderten politischen Lage nicht mit
entsprechender organisatorischer Neugestaltung begegnet wurde. Das war desto

verhängnisvoller, weil sich auch in Italien die sozialen Verhältnisse in ungesunder
Weise verschoben. Infolge des einströmenden Reichtums breiteten sich auf Kosten
der freien Bauern kapitalistisch mit Sklaven betriebene Gutswirtschaften aus.
Zwischen Reich und Arm tat sich eine Kluft auf, wie man sie bisher nicht gekannt
hatte. Außer bei der Nobilität häufte sich der neue Reichtum in der Hand der
Finanzleute, die vom Staat die Erhebung der in den Provinzen eingehenden
Abgaben pachteten und skrupellos Überschüsse erpreßten. In Rom ballte sich besitzlos

gewordene Bevölkerung zusammen und machte die Stadt des populus Romanus

zu einem Herd der Korruption. Hunderttausende von Sklaven bedrohten die

bürgerliche Gesellschaft mit gefährlichen Aufständen. Die Gemeinden der
Verbündeten forderten das römische Bürgerrecht, vor allem als Anerkennung der

Gleichberechtigung gegenüber den Untertanen in den Provinzen. Alle diese Schäden

wurden in einer nicht abreißenden Folge von Explosionen bloßgelegt, die im
Zeitalter der Gegenspieler Marius und Sulla, als sich unter Mithradates' Führung
auch noch die Provinzen erhoben, das Gefüge des Reichs aufs tiefste erschütterten.

Mit den Provinzen war etwas grundsätzlich Neues in das Blickfeld der römischen
Politik eingetreten. Es gab auch in dieser Sphäre verbündete Gemeinden, aber sie

waren eine kleine Minderheit von bevorzugten. Auch die andern behielten ihre
Selbstverwaltung und eigene Rechtsprechung, aber alles unter der Aufsicht der
römischen Statthalter, die jeden Eingriff im römischen Interesse in sich schloß,
und vor allem mit dauernden Abgaben an den römischen Staat belastete, sub

imperio populi Romani. Den Römern gegenüber waren die Bürger dieser Provin-
zialgemeinden Untertanen. Nominell herrschte über sie der populus Romanus,
aber die ungeheure Machtsteigerung verstärkte tatsächlich das Schwergewicht
der Senatsoligarchie.

Wohl erhob sich im Verlauf der Krise dagegen in Rom die populäre Opposition,
ein zuerst von den Gracchen unternommener Versuch, gegenüber dem Senat den
Willen der Volksversammlung zur Geltung zu bringen. Aber in einer Zeit, da die

Bürgerschaft, wie es seit dem Bundesgenossenkrieg im Jahre 90 v. Chr. Rechtens

wurde, die ganze freie Bevölkerung Italiens umfaßte, gaben die Volksversammlungen,

die nur in Rom zusammentraten, ein sehr unzulängliches Bild dieses

Willens und desto mehr, weil sich überwiegend die plebs urbana beteiligte. Wegen
ihrer Armut war sie der Demagogie in jeder Form zugänglich, auch in der gröbsten,
der Wählerbestechung. Der civis Romanus, der mit seinen Privilegien in der Pro-



14 Matthias Geizer

vinz als Wesen höherer Art auftrat, hatte in Rom, sofern er nicht den beiden obern
Ständen der Senatoren und der «Ritter» (d. h. der Finanzleute) angehörte, kaum
noch Gelegenheit, bei politischen Entscheidungen sein eigenes Urteil zu bewähren,
und war mit seinen persönlichen Anliegen als Klient auf den Einfluß seines Patrons

angewiesen.
Die Korruption der Volksrechte erreichte einen Höchststand im Jahrzehnt von

60-50, als die politischen Kämpfe mit Terrorbanden und Sprechchören ausge-
fochten wurden, eine Entwicklung, die im Bürgerkrieg zwischen Caesar und der

von Pompeius gestützten Senatsoligarchie endete. Caesar verdankte seinen Sieg
außer seinem Feldherrngenie seinem Heer von Berufssoldaten, politisch
ausgedrückt der Heeresklientel. Nach seinem Tod setzten sich die Kämpfe zwischen
den großen Befehlshabern in gigantischem Ausmaß fort bis zum endgültigen Sieg
Caesar Octavians über den letzten Rivalen Antonius im Jahre 30 v. Chr.

In der Heeresklientel haben wir die entscheidende Neubildung der Krisenzeit

zu erkennen. Zunächst unbeachtet ergab sich diese Entwicklung aus den Bedürfnissen

des Provinzialreichs. Als in weitentlegenen Provinzen zum Schutz und zur
Niederhaltung der Untertanen dauernd römische Truppen gebraucht wurden,
genügte das Milizsystem der altern Republik nicht mehr (darüber Em. Gabba,
Athenaeum 29 [1951] 171-273). Aus militärischen und verkehrstechnischen Gründen

war ein häufiger Wechsel der Besatzungstruppen untunlich. So war man
genötigt, die Bürger, die für die Provinzen ausgehoben wurden, jahrelang unter den

Waffen zu halten, was besonders für die davon betroffenen Bauern wirtschaftliche
Schädigung bedeutete. Diesem Mißstand half vorab Marius ab, indem er zur
Heeresergänzung durch Besitzlose, die sich freiwillig meldeten, überging (Gabba
181). Solche Leute machten den Heeresdienst zum Beruf, und da ein Heer von
Berufssoldaten auch militärisch vorzuziehen war, ist begreiflich, daß die Neuerung
fortan bestehen blieb. Einen wichtigen Anreiz, den Soldatenberuf zu ergreifen,
bot die Aussicht, beim Abschied mit Grundbesitz belohnt zu werden. Für den

siegreichen Feldherrn, der sich für solche Veteranenversorgung einsetzte, war es

die beste Gelegenheit, sich eine große Klientel zu schaffen.

Mit dieser Heeresklientel kam ein Faktor in das politische Leben, der die
gemeindestaatliche Ordnung sprengte: An der Spitze seines Heeres trotzte schon

Sulla der Absetzung, und obwohl er schließlich die Diktatur niederlegte, traten
Pompeius und Caesar in seine Fußstapfen.

Als dann im Jahre 27 wiederum Augustus auf seine diktatorischen Vollmachten
verzichtete, blieb das eine Geste. Gewiß war es ihm ernst mit der Wiederherstellung

der res publica. Ihre Organe: Magistrate, Volksversammlungen und Senat

übten formal die alten Funktionen aus, aber über ihnen waltete als princeps
(«Erster der Bürgerschaft») Augustus, der Kaiser, wie man seit ihm diese Würde
bezeichnete. Augustus selbst wollte sie von seiner überragenden auctoritas
ableiten. Damit wurde jedoch seine wirkliche Machtstellung verhüllt. Hinter dem

römischen Kaiser stand immer das Heer, er war sein alleiniger Befehlshaber



Staat und Bürger im Altertum 15

(L. Wickert, Symbola Coloniensia [1948] 128ff.), und die Sorge für seine Schlagkraft

und die Belohnung der Veteranen war die vornehmste Regierungsaufgabe.
Entsprechend seiner Herkunft aus der Heeresklientel war das römische Kaisertum
also von Anfang an eine Militärmonarchie, freilich auf betont rechtsstaatlicher

Grundlage. Es wurde daher rechtlich nie zur Erbmonarchie, sondern bestand in
einem Bündel von Vollmachten, die dem Inhaber vom Senat unter formaler
Mitwirkung der Volksversammlung (wahrscheinlich unter den Nachfolgern des

Augustus nur Zustimmung durch Akklamation) übertragen wurden durch die
lex imperii. Noch im Jahre 232, als längst die kaiserlichen Erlasse Gesetzeskraft
hatten wie früher die Volksbeschlüsse (Gaius, Inst. 1, 2. 3), wird in einem Reskript
des Severus Alexander (C.J. 6, 23, 3) bemerkt: licet enim lex imperii solemnibus

iuris imperatorem solverit, nihil tarnen tarn proprium imperii est, ut legibus vivere,

«obwohl die lex imperii den Kaiser von Rechtsförmlichkeiten entbindet, ist doch
nichts der Kaiserherrschaft so eigentümlich, als nach den Gesetzen zu leben».

Nicht von ungefähr erreichte darum die römische Rechtswissenschaft in der
Kaiserzeit ihre eigentliche Blüte.

Fassen wir das Verhältnis des Bürgers zum Staat ins Auge, so wurde in der
Kaiserzeit der Gemeindestaat nicht aufgehoben. Der Senat bestand weiter und

jährlich wurden Magistrate bestellt, freilich seit Tiberius nicht mehr von der
Volksversammlung, sondern vom Senat gewählt. Das Stimmrecht der Bürgerschaft, ein

Grundpfeiler der alten res publica, war dahingeschwunden. Die plebs urbana ließ
sich gerne mit panis et circenses abfinden. Für Ruhe in der Stadt sorgten die kaiserlichen

Garde- und Polizeitruppen, die cohortes praetoriae und urbanae und überdies
die militärisch organisierte Feuerwehr, die cohortes vigilum. Die große Mehrheit
der Bürgerschaft lebte jedoch außerhalb Roms, in Italien und in stets wachsender

Zahl in den Provinzen. Da das Stimmrecht von jeher nur in Rom ausgeübt wurde,
bedeutete für sie also sein Verlust keine Einbuße. Dafür besaßen ihre Gemeinden,

Munizipien und Kolonien, volle Selbstverwaltung.
Am meisten bewahrte die alte res publica ihren Charakter in dem Teil der

Reichsverwaltung, der bei der Neuordnung von 27 v. Chr. dem Senat belassen wurde.
Das waren die Provinzen im Innern, die keiner Truppen bedurften. Hier regierten
wie bisher nach Ablauf der städtischen Amtszeit unter Aufsicht des Senats

gewesene Konsuln und Prätoren als Prokonsuln. Doch erstreckte sich eine der kaiserlichen

Vollmachten, das imperium maius, auch über diese Sphäre. Überhaupt
schloß die in der Hand des princeps vereinigte Machtfülle aus, daß gegen seinen

Willen irgendwo selbständige Politik getrieben werden konnte. Die so gewährleistete

Einheitlichkeit der politischen Leitung bedeutete gegenüber der Krisenzeit

der ausgehenden Republik eine entscheidende Besserung. Doch führte dieser
Zustand rasch dahin, daß alle politischen Impulse nur vom Herrscher ausgingen,
und die Opposition, die sich von den Erinnerungen der Nobilitätsherrschaft nährte
und die uns durch Tacitus so wohlbekannt ist, beschränkte sich tatsächlich auf
einen engen und ohnmächtigen Senatorenkreis.



16 Matthias Geizer

Der große Zug der Entwicklung wurde durch die von Augustus begründete
kaiserliche Reichsverwaltung bestimmt. Bei der erwähnten Neuordnung von 27

fielen dem Kaiser die Randprovinzen zu, auf die zum Schutz der Grenzen die
stehenden Heere verteilt waren. Staatsrechtlich stand dort dem Kaiser allein das

imperium proconsulare zu. Die ihm hier obliegenden Aufgaben konnte er nur
erfüllen, indem er sie auf von ihm ernannte Stellvertreter übertrug, an legati Augusti
pro praetore konsularen oder prätorischen Rangs, in Ägypten an den praefectus

Aegypti aus dem Ritterstand und ebenso an ritterliche Prokuratoren in einigen
kleinem Provinzen. Da sie auch Befehlshaber der Besatzungstruppen ihrer
Provinzen waren, hatten sie, obwohl als Beauftragte im Rang nachgeordnet, tatsächlich

weit größere Machtbefugnisse als die Prokonsuln der Senatsprovinzen.
Augustus faßte seine Stellung durchaus auf als die eines Verwalters des imperium

populi Romani und beteiligte die Bürgerschaft in mannigfachster Weise am
Reichsregiment über die Untertanen. Von der Heranziehung der Senatoren als Statthalter

war schon die Rede. Dem zweiten Stand, den equites Romani, der
wohlhabenden Bourgeoisie, eröffnete er ein weites und durch reichliche Besoldung
anziehendes Betätigungsfeld im Offiziersdienst mit Aufstieg zu Ämtern der
Finanzverwaltung und zu den höchsten Vertrauensposten eines praefectus praetorio,
Aegypti, annonae. Zweifellos bot der ehren- und verantwortungsvolle kaiserliche
Dienst unvergleichlich mehr als das republikanische Stimmrecht. Dazu fanden
die unbemittelten Bürger Verwendung bei den hauptstädtischen Kohorten und
den Legionen in den Provinzen. Wenn auch die Beförderung in die höhere
Offizierslaufbahn zunächst Ausnahme blieb, so winkte doch am Ende auskömmliche

Versorgung.
Unter den Nachfolgern des Augustus schritt der Ausbau des kaiserlichen

Verwaltungsbereichs stetig voran, während die Reste des republikanischen
einschrumpften. Für den zentralen Geschäftskreis ihres Kassenwesens, des fiscus,
und der Kanzlei behalfen sich die Kaiser zunächst mit ihrer Hausdienerschaft von
Freigelassenen und Sklaven; doch blieb nicht aus, daß unter schwachen und ihren
hohen Pflichten nicht genügenden Herrschern die Bedeutung dieser Hausämter

gewaltig stieg und aus den Vorstehern der Kassenverwaltung und den Bearbeitern
der kaiserlichen Erlasse und der einlaufenden Bittschriften Leiter von Dienststellen

mit großem Personal wurden, die in ihren Funktionen heutigen Ministerien
gleichkamen. Diese Emporkömmlinge aus dem Sklavenstand erregten allerseits
viel Haß und wurden darum allmählich durch ritterliche Beamte ersetzt. Mit der

ständigen Vermehrung der höhern Beamten erhielt auch das ihnen zugeteilte
Dienstpersonal immer mehr den Charakter einer systematisch geordneten Bureau-
kratie. Bei den Statthaltern und den sonstigen Kommandostellen entwickelte sie

sich aus Unteroffizieren und Soldaten der Stäbe, der officia, wonach sie als offi-
ciales zusammengefaßt wurden, bei den reinen Zivilämtern waren die Subalternen
bis ins 3. Jahrhundert kaiserliche Freigelassene und Sklaven (Hirschfeld, Kais.
Verwaltungsbeamte 457). Gleichzeitig wurde auch die Laufbahn der höhern Beamten



Staat und Bürger im Altertum 17

straffer organisiert und durch Rangtitel wie vir egregius, perfectissimus gegliedert.
Wie wir sahen, war Fehlen von Bureaukratie ein Kennzeichen des antiken

Gemeindestaats. Auch in der römischen Republik wurden bei jedem Ämterwechsel
die Amtsgehilfen vom antretenden Magistrat neu zusammengestellt. Eine
durchgebildete bureaukratische Organisation ist uns aus hellenistischer Zeit im
ptolemäischen Ägypten bekannt. Von den andern Monarchien wissen wir zu wenig. Es
ist klar, daß ein so großes Reich wie das römische ohne einheitlich geleitete und
kontrollierte bureaukratische Ordnung nicht regiert werden konnte. Das damit
bezeichnete Versäumnis holte also die Kaiserzeit nach. Dazu gehörte auch, daß
die kaiserlichen Beamten entgegen dem republikanischen Annuitätsprinzip so

lange auf ihrem Posten belassen wurden, als es der Kaiser und seine Ratgeber für
zweckmäßig hielten. So ist die Schaffung eines Reichsbeamtentums als eine sehr
wirksame Stärkung der Staatsgewalt zu bewerten.

Nach der Auffassung der frühen Kaiserzeit sollte jedoch diese Tendenz die
Entfaltung freien Bürgersinns nicht hemmen. In dieser Hinsicht war es Augustus mit
der Wiederherstellung der res publica voller Ernst. Wie ich schon sagte, wurden
diese Kräfte auf den Raum der örtlichen Selbstverwaltung verwiesen, wo wir
denn ein echtes Fortleben gemeindestaatlichen Denkens wahrnehmen. Dieses

Prinzip beschränkte sich auch nicht auf die Gemeinden der römischen Bürger in
Italien und in den Provinzen, sondern galt auch für die untertänigen. Dabei drängte
die Entwicklung dahin, den Unterschied zwischen römischen Bürgern und Untertanen,

den noch Augustus geflissentlich betonte, mehr und mehr auszugleichen.
Es geschah dies durch eine sehr liberale Erteilung des römischen Bürgerrechts an
die Provinzialen: im Westen des Reichs durch Verleihung des Latinischen Rechts.
In Gemeinden mit solcher Verfassung wurde man durch Bekleidung eines Amts
römischer Bürger. So gelangten im Lauf der Zeit sämtliche Honoratiorenfamilien
zum römischen Bürgerrecht. Im griechischsprechenden Osten geschah dasselte
dank Einzelverleihung. Das Bürgerrecht erhielten ferner die Veteranen der bei den
Untertanen ausgehobenen Truppeneinheiten, und schließlich führte auch der Weg
über die Freilassung in der zweiten Generation dazu. Der Begriff des römischen

Bürgers wurde so allerdings völlig entnationalisiert. Den Schlußstrich zog dann
212 M. Antoninus Caracalla, der alle freien Reichsbewohner zu Bürgern machte.
Damit ist aus dem großen römischen Reich formal ein riesiger Gemeindestaat
geworden, eine res publica. Alle seine Angehörigen sollten nun nach römischem
Recht leben. Im übrigen aber änderte sich an den persönlichen Verhältnissen
nichts. Die Provinzen trugen weiter den Hauptteil der Finanzlasten, und dazu
kam nun noch die Erbschaftssteuer, die Augustus zugunsten der Veteranenversorgung

den römischen Bürgern auferlegt hatte. Bestehen blieb die plutokratische
Gesellschaftsordnung, ja sie wurde im 3. Jahrhundert zu einer Zweiteilung der

gesamten Bevölkerung in honestiores und tenuiores oder humiliores gesteigert
(Mommsen, R. Strafr. 1035). Zu den in strafrechtlicher Hinsicht privilegierten
honestiores zählten außer Senatoren- und Ritterstand noch die Gemeinderäte

2 Museum Helveticum



18 Matthias Geizer

(decuriones) und die Soldaten und Veteranen. Wir könnten es verdeutlichen als

«Aktiv- und Passivbürger», insofern die honestiores Anteil hatten an Reichsdienst
und Selbstverwaltung, die humiliores nur noch Regierungsobjekte waren.

Die weitere Entwicklung war durch die jahrzehntelange Krise des 3. Jahrhunderts

bedingt, die öfter schon an die Auflösung des Reichs heranführte. Sie hatte
eine vollkommen veränderte militärpolitische Lage zur Ursache, die fortwährende

Bedrohung des Reichs auf zwei Fronten, an Rhein und Donau durch die
Wanderbewegungen der Germanen und anderer Völker, im Osten durch das erneuerte
Perserreich. Während die Kriege schwerste Opfer an Gut und Blut kosteten, mußten

zur Verteidigung dem geschwächten Reich vielfach erhöhte Mittel abgepreßt
werden. Mit Recht hatte man die zwei ersten Jahrhunderte der Kaiserherrschaft
als die Zeit der Pax Romana gepriesen. Unter ihrem Schutz hatte sich die Decke
einer reichen, einheitlichen griechisch-römischen Zivilisation über alle Länder des

Reichs gelegt. Aber dem äußern Glanz fehlte die innere Kraft, die einst die antike
Kultur getragen hatte. Die geistige Regsamkeit verlagerte sich überwiegend in
das religiöse Leben, während sich das städtische Bürgertum politisch an die

Bevormundung gewöhnt hatte und alles von der Obrigkeit erwartete. So wurde die
Krise nur erduldet und den Kaisern überlassen, sich ihrer zu erwehren. Da hing
nun die Entscheidung völlig ab von der Kriegstüchtigkeit der Soldaten. Diese war
schon längst nur noch bei mehr oder weniger barbarisch gebliebenen bäuerlichen
Volksteilen vorhanden. Schon Septimius Severus (193-211) hatte den Soldaten
den Zugang zu den Offiziersstellen freigegeben. Nun erhoben die Heere mit
Vorliebe solche ehemaligen Unteroffiziere zu Kaisern. Zum äußern Krieg kamen
damit noch die Kämpfe der Gegenkaiser untereinander. Es war schier ein Wunder,
daß schließlich solch urwüchsige Kraftgestalten wie Aurelian (270-275) das Reich
noch einmal zusammenzuhalten vermochten. Seit Diokletian (284-305) war die
Krise dann für mehr als ein Jahrhundert zurückgedämmt.

Die Ordnung des spätrömischen Reichs, die er begründete, war nach ihrer Idee

ganz darauf gerichtet, durch Anspannung aller Kräfte die Bedrohung durch die
äußern Feinde abzuwehren. Unter dem Druck der Not wurde aus der res publica
jetzt das vollkommene Gegenteil dessen, was einst ihr Wesen ausgemacht hatte,
nämlich aus der freien, sich selbst regierenden Bürgergemeinde ein Gebilde, das

man früher etwa als « Zuchthausstaat» bezeichnete; heute würde man von «totalem »

sprechen.
Alle Bürger standen im Staatsdienst, an dem ihnen vom Kaiser angewiesenen

Platz, die einen als besoldete Soldateu und Beamte, die andern als Steuerträger.
Die römische Staatskunst geriet dabei freilich in einen argen Circulus vitiosus.
Um die Mittel für die Heeresverstärkung aufzubringen, wurde die Verwaltung aufs

äußerste intensiviert durch eine ungeheure Vergrößerung des bureaukratischen

Apparats, was wiederum die Belastung der unglücklichen Steuerträger ebenso

ungeheuerlich vermehrte. Die Folge war, daß sie sich durch Flucht in die Reihe
der Besoldeten oder Verlassen der Arbeitsstätte dem Druck zu entziehen suchten,



Staat und Bürger im Altertum 19

was die kaiserliche Regierung damit beantwortete, daß sie diesen ganzen
Bevölkerungsanteil mit den Nachkommen an seine Berufe band. Das traf bei dem agrarischen

Charakter der Wirtschaft vorab die Bauern und Kleinpächter, aber ebenso

die Handwerker und Gewerbetreibenden der Städte und - für uns am verwunderlichsten

- die Gemeinderäte. Denn die gemeindliche Selbstverwaltung bestand in
der Hauptsache nur noch in der Steuererhebung. Die Provinzen waren in Ge-

meindebezirke eingeteilt und deren Räte hafteten mit ihrem Vermögen für den

Eingang der jährlich zudiktierten Steuersumme. Man hat viele Theorien aufgestellt
über den Zerfall des römischen Reichs. Die elementare Ursache war dieses Zwangssystem,

das mit der primitiven Technik jener Zeit nicht durchzuführen war.

Fassen wir zum Schluß unsere Betrachtung zusammen, so sahen wir am Anfang
bei Griechen und Römern den Gemeindestaat. Ob Oligarchie oder Demokratie, es

sind die wehrhaften Bürger, die durch Abstimmungen und Wahlen und als

Regenten das Staatsleben gestalten. Dann beobachteten wir in der römischen
Geschichte ein Fortschreiten vom Gemeindestaat zum Reichsstaat. Trotz zähem
Festhalten an den alten Vorstellungen verlagerte sich die Staatsgewalt mit
unablässiger Folgerichtigkeit auf den Kaiser, aus den Bürgern wurden Untertanen.
Wie das Ende zeigte, ist diese Entwicklung dem Staatswesen nicht heilsam gewesen.
Dem gegenüber lehrt die neuere Geschichte, daß durch repräsentative Institutionen

auch in Großstaaten bürgerliche Selbstregierung - wenn auch nicht in der
dem Altertum einzig geläufigen unmittelbaren Weise - gewahrt werden kann, und
wir können fragen, ob sich nicht das gemeindestaatliche Denken des Altertums in
dieser Hinsicht mit einer verhängnisvollen Schranke umgeben hat.


	Staat und Bürger im Altertum

