
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 4

Artikel: Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung

Autor: Wolf, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung *

Von Peter Wolf, Basel

Den Namen Libanios hören viele von Ihnen heute zum ersten Mal. Er erinnert
Sie vielleicht an das Libanongebirge; und der Anklang ist nicht zufällig: Dort in
Syrien, in der Großstadt Antiochia, ist Libanios im Anfang des 4. nachchristlichen
Jahrhunderts geboren, und dort hat er als gefeierter Sophist, d. h. Redner und
Rhetoriklehrer, den größten Teil seines Lebens, bis gegen das Ende des Jahrhunderts,

verbracht.
Lassen Sie mich vorweg einige Züge dieses Jahrhunderts skizzieren. Es ist uns

durch eine reiche schriftliche Uberlieferung besser erhellt als das vorhergehende
und als die folgenden. Auf seiner Schwelle steht die große Gestalt Diokletians, der
im Rückblick auf die guten Kaiser des 2. Jahrhunderts von Trajan bis Mark Aurel
das verfallende Reich zu restaurieren unternahm. Denn seit jenen gesegneten
Zeiten hatten im 3. Jahrhundert die kurzlebigen Soldatenkaiser einen
rücksichtslosen Raubbau betrieben: das Land hatte sich entvölkert, das Geld
verschlechtert, von einem geistigen Leben haben wir auffallend wenig Zeugnisse.
Diokletian, selbst aus der Reihe der Soldatenkaiser hervorgegangen, suchte durch
umfassende Organisation den Staat wieder aufzurichten. Mit drei Mitkaisern teilte
er sich in die Verwaltung des Reiches und den Schutz der Grenzen gegen Perser
und Germanen. Damals wurde das Kastell von Kaiseraugst errichtet, nachdem
der Limes aufgegeben und der Rhein wieder zur Grenze geworden war. Die alten
Provinzen wurden zerstückelt und diese kleineren Einheiten wieder zu
Verwaltungsbezirken gruppiert. Ein Beamtenheer, durch eine differenzierte Titulatur
gegliedert, unterstand in hierarchischer Ordnung dem Kaiser. Diese
Beamtenherrschaft war ohne Zweifel weitaus drückender als unsere vielgeschmähte
Bürokratie. Es fehlte die Freiheit und Rechtssicherheit des Bürgers; der Untertan war
jeder Willkür ausgeliefert. Und doch war der Staat lange nicht so durchorganisiert
wie der unsrige: die Höchstpreisvorschriften Diokletians hatten trotz Androhung
der Todesstrafe nicht einmal den teilweisen und leidlichen Erfolg, den solche
Maßnahmen heute zu zeitigen pflegen. Aus reinerWillkür und Schematismus wurde auch
in der Osthälfte des Reiches das Latein als Amtssprache eingeführt, wo doch das

Griechische seit Jahrhunderten die völkerverbindende Sprache aller Gebildetenwar.
In diesem neu aufgebauten Staat betrachtete Diokletian die christliche

Gemeinde mit ihrer eigenen Organisation als einen Fremdkörper. Die Christenverfolgung,

die er einleitete, wurde wohl gegen seine Absicht zur blutigsten aller Zeiten.
Aber sehr bald sollte das Christentum über die andern Religionen, deren es viele

* Vortrag, gehalten in der «Hellas» Basel am 22. Februar 1954.



232 Peter Wolf

gab im römischen Weltreich, endgültig triumphieren. Konstantin, der schwer

Durchschaubare, der aus den Machtkämpfen nach Diokletians Abdankung als

Sieger hervorging, übernahm die diokletianische Staatsform, aber die christliche
Kirche baute er darin ein. Und weil er eine geeinte Kirche brauchte, griff er
persönlich in die leidenschaftlichen Glaubenskämpfe ein, die damals vor allem das

Wesen des Gottessohnes zum Gegenstand hatten. Eine neue christliche Hauptstadt,

Konstantinopel, stellte er dem alten Rom gegenüber, dessen Senat noch
immer der Hort des Heidentums war. Damals wurde der Sonntag zum staatlichen

Ruhetag erklärt, und damit war auch den Verehrern des Sonnengottes geholfen;
Konstantin war nämlich tolerant gegen alle Religionen. Erst Kaiser Theodosius

hat gegen Ende des Jahrhunderts den heidnischen Gottesdienst verboten.
Dazwischen, in den sechziger Jahren, schien das Christentum noch ein letztes Mal
gefährdet, als Kaiser Julian, christlich erzogen, aber dann für die hellenischen

Götter, für den Sonnenkult und die neuplatonischen Mysterien schwärmerisch

begeistert, eine heidnische Kirche nach dem Muster der christlichen, mit festgelegter

Dogmatik, mit Predigtkanzeln, mit organisierter Nächstenliebe einrichten
wollte. Julian war Schüler unseres Libanios und verehrte ihn als Rhetor ebenso

hoch, wie später der Heide Libanios nicht müde wurde; den heidnischen Kaiser
als idealen Herrscher zu preisen. Die Kraftprobe zwischen Heidentum und
Christentum wurde abgebrochen, als Julian nach kurzer Regierung im Kampf gegen
die Perser fiel.

Welchen Platz nimmt nun in dieser Spätantike die Rhetorik ein Hier müßte
zunächst gefragt werden, was Rhetorik überhaupt ist und welche Rolle sie in den

Epochen des klassischen Altertums gespielt hat. Nun, der Kundige weiß, daß in
so kurzer Zeit der Sache nicht auf den Grund zu kommen ist. Bleiben wir also an
der Oberfläche!

Drei Verwendungen der Rhetorik wurden unterschieden: die gerichtliche, die

politische und die sogenannte epideiktische, bei der der Redner, ohne einen
sachlichen Zweck zu verfolgen, eine Probe seines virtuosen Könnens ablegte und der

Zuhörer diese Kunst als solche genoss. Diese Gattung hat sich in der Kaiserzeit auf
Kosten der beiden andern immäßig entwickelt. Vor Gericht, wo der römische

Verwaltungsbeamte als Richter seine Entscheide fällte, war mit Redekünsten nicht
mehr so viel zu erreichen wie im alten Athen, wo die Urteile der Volksgerichtshöfe
wohl stark vom Eindruck der gehaltenen Reden bestimmt wurden. Die Advokatur
ist zwar in der Zeit des Libanios ein geschätzter Beruf; aber wohl eher wegen der
festen Stellung, die den Advokaten an den Gerichtshöfen geboten wurde, als wegen
der Macht ihrer Rede. Auch scheint die Jurisprudenz die Rhetorik überflügelt zu
haben; wir werden darauf zurückkommen.

Noch viel offenkundiger ist die Entwertung der politischen Beredsamkeit. Für
einen Demosthenes oder Cicero ist kein Platz mehr im kaiserlichen Obrigkeitsstaat.

Der Redner hat nicht mehr die Möglichkeit, eine Bürgerschaft zu
folgenschwerer Entscheidung hinzureißen. Eines bleibt ihm noch: er kann sich zum



Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 233

Sprecher der Gemeinschaft machen und ihre Wünsche in wohlgesetzter Rede beim
Beamten oder direkt beim Kaiser mündlich oder schriftlicli vorbringen. Er spielt
also die Rolle, die heute dem Journalisten zugedacht ist.

Als in Antiochia einmal eine wütende Menge, erbittert durch harte Steuerforderungen

des Kaisers Theodosius, die Bilder der Kaiserfamilie zerstörte, da befürchtete

die Stadt ein schreckliches Strafgericht. Zwar waren die Schuldigen, soweit

man sie gefaßt hatte, bereits durch das Schwert, durch Feuer oder durch wilde
Tiere getötet, selbst Kinder hatte man nicht geschont - aber sollte das dem Zorn
des Kaisers genügen, würde er nicht die Stadt der Plünderung preisgeben oder die

angesehensten Bürger hinrichten lassen Wer irgend konnte, floh aus der Stadt
in die Berge. Der Bischof von Antiochia reiste schleunigst nach Konstantinopel,
um den christlichen Kaiser gnädig zu stimmen. Dieser ließ den Vorfall durch eine

Kommission untersuchen, und schließlich begnadigte er die Stadt. In dieser Sache

hat sich Libanios mit mehreren Bittschriften und Dankschreiben an den Kaiser
oder dessen Beauftragte gewandt und so seine Redekunst in den Dienst der
Allgemeinheit gestellt. Aber ausgerechnet die Rede, mit der Libanios in Konstantinopel
vor den Kaiser hintritt und um Milde fleht, - ist fingiert. Libanios war nicht in
der Hauptstadt; die Rede hat er erst hinterher verfaßt und in Antiochia
vorgetragen. Sie gehört also zur epideiktischen Gattung der Rhetorik, sie ist ein
Virtuosenstück.

Das Virtuosentum der Rhetoren hat sich unter dem Namen «zweite Sophistik»
im 2. Jahrhundert nach Christus zu ungeahnter Blüte entfaltet. Von diesem Treiben

haben wir Verächter der Rhetorik kaum eine Vorstellung. Bei den Musikern

genießen und bewerten wir die Kunst des Ausdrucks; aber das ist Wiedergabe
fremden Schaffens. Eher vergleichbar sind die musikalischen Improvisationskünste

der jüngstvergangenen Jahrhunderte, wo man sich ein Thema geben ließ

und daraus eine freie Phantasie oder gar eine strenge Fuge gestaltete. Gerade so

ließen sich die Rhetoren vom Publikum ein Thema stellen und wohl auch das erste

Wort des Vortrags, ein vom Thema weitabliegendes, bestimmen. Mit einer
großartigen Sicherheit in der Anwendung der Kunstregeln, die, durch unausgesetzte
Übung gewonnen, auch im freien Flug der Gedanken nicht versagte, hielt der

Redner seine Zuhörer im Bann, die, mit Verständnis für die feinste Nüance, bereit,
den verblüffendsten Wendungen zu folgen, sich einem geistigen Genuß hingaben,

von dem uns kaum eine Ahnung bleibt. Ließen sich zwei Rhetoren auf einen

Wettkampf ein, so war das Vergnügen um so größer. Der Geist des Wettbewerbs,
den Griechen von jeher auf allen Gebieten eigen, befeuerte nicht bloß die Improvisationen

der Sophisten, sondern oft auch ihre mühevoll ausgefeilten Arbeiten. Die
erwähnte fingierte Rede anläßlich des Aufstandes von Antiochia verfaßte Libanios
wohl auch in der Absicht, seinen christlichen Schüler Johannes Chrysostomos,
dessen Predigten in dieser angstvollen Zeit die Gemeinde getröstet hatten, in
rhetorischer Hinsicht zu überbieten.

In dieser Blütezeit der kunstmäßigen Rhetorik durfte kein Fest vergehen, ohne

11 Museum Helveticum



234 Peter Wolf

daß es durch die Stimme eines Sophisten verherrlicht worden wäre. Wir haben von
Libanios eine Rede auf ein Artemisfest, eine andere auf das Neujahrsfest; an den

antiochenischen Olympien trug er in gekürzter Fassung die uns erhaltene Lobrede
auf Antiochia vor. Bei diesen Festreden war das Thema durch den Anlaß gegeben,
ebenso bei Begrüßungen hochgestellter Persönlichkeiten, wo den Rhetoren wieder
eine gewisse politische Wirksamkeit verstattet war. In andern Fällen wurde aus
der Rede eine Deklamation - davon später.

Der eigentliche Beruf des Sophisten war die Lehrtätigkeit. Das Wort Beruf ist
dem Altertum bei allem, was über das Handwerk hinausgeht, nicht selbstverständlich;

aber hier ist es am Platz. Der Sophist wird vom städtischen Rat mit Genehmigimg

der kaiserlichen Verwaltung zu seinem Amt berufen und kommt dadurch in
den Genuß der Besoldung und der Atelie (der Steuerbefreiung). Daneben zahlen
die Schüler ihr Kursgeld. Auch die Frage nach der inneren Berufung wird damals
schon gestellt. Libanios hat sich gegen den Vorwurf zu verteidigen, daß er wohl ein

guter Redner, aber kein fähiger Lehrer sei. Er kennt ein Berufsethos, die Verpflichtung,

auch in schweren Zeiten den Unterricht durchzuführen. Ganz modern muten
seine Klagen wegen Überlastung an und seine Vorfreude auf die großen Sommerferien,

wo er Muße für sein literarisches Schaffen finden wird, das er während der
Schulzeit nur durch Nachtarbeit fördern kann.

Der Rhetorikunterricht ist die zweite Stufe der allgemeinen höheren Bildung
der Zeit. Nach dem Elementarunterricht in Lesen, Schreiben und Rechnen besucht
der Knabe zuerst die Schule des Grammatikers. Da werden vor allem die alten Dichter

gelesen, auswendig gelernt und in sprachlicher und sachlicher Hinsicht erklärt.
Bescheidene Kenntnissein Geschichte, Geographie, Physik, Astronomieusw. werden

im Rahmen dieses kommentierenden Literaturunterrichts vermittelt. Der Schüler
kann - oder muß - also nicht mehr lernen, als was ein einziger Lehrer beherrscht.

Noch weiter von den Realien entfernt ist der auf die Grammatik folgende
Rhetorikunterricht. Sein Gang ist seit Jahrhunderten im wesentlichen der gleiche
geblieben. Die Reihenfolge der Übungen, von der Sie jetzt hören werden, gilt
also nicht erst für das 4. Jahrhundert und Libanios. Wohl aber sind wir in der

Lage, die Beispiele Libanios zu entnehmen, da uns von ihm verfaßte Musterstücke
erhalten sind. Die schriftlichen Aufsätze und die Vorträge, also die produktiven
Arbeiten der Schüler, machen den Hauptteil des Unterrichts aus, ganz im Gegensatz

zu unserem höheren Unterricht, der vorwiegend rezeptiv ist. Was die Schüler

im antiken Rhetorikunterricht aufzunehmen haben, ist nur eine Anleitung und
Vorbereitung für die eigene gestaltende Arbeit: theoretische Ausführungen des

Lehrers über die Erfordernisse der Redekunst und Lektüre musterhafter Schriftsteller,

vor allem der alten Redner.

Und nun diese Übungen. Am Anfang steht - durchaus richtig - die Erzählung.
Die Muster zeigen uns einfache, der Mythologie entnommene Geschichten von
wenigen Sätzen oder Tierfabeln wie die folgende: Das Pferd kränkt durch seinen

prahlerischen Hochmut die andern Tiere. Die Schildkröte hält das nicht aus: sie



Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 235

fordert das Pferd zu einem Wettlauf heraus, und nun übt sie Tag und Nacht. Der
entscheidende Tag ist gekommen, und das Stadion füllt sich mit Kamelen, Eseln,

sogar freilebenden Hirschen und Vögeln als Zuschauern. Das Pferd ist zu vornehm
und zu faul, sich von der Stelle zu bewegen; die Schildkröte siegt. Daran knüpft
Libanios folgendes Merke: «Auch du, mein Sohn, verlaß dich nicht auf deine
Begabung! Faulenze nicht, arbeite! Sonst wird dich leicht der Unbegabte überholen.»

Die nächste Übung ist die %Qeia, ein Ausspruch, eine gute Antwort einer historischen

Persönlichkeit. Eines dieser Themen lautet: «Als Diogenes sah, wie sich ein

Junge schlecht aufführte, schlug er den Pädagogen, der diesen Jungen beaufsichtigte,

und bemerkte dazu: 'Was ist dasfür eine Erziehung!'» Hier ist es mit der
bloßen Erzählung nicht getan: der Schüler muß das Verhalten und den Ausspruch
des Diogenes in einem längeren Aufsatz kommentieren. Der Musteraufsatz des

Libanios beginnt mit einem Lob der Philosophie im allgemeinen, des Diogenes im
besondern. Dann wird an die Pflichten eines Pädagogen erinnert und Diogenes eine

wohlgesetzte Ansprache an den fehlbaren Pädagogen in den Mund gelegt, die in
der Pointe gipfelt: «Wenn der Junge deinen Stock nicht fürchtet, so fürchte du
meinen!» Vor allem gilt es überzeugend darzutun, daß Diogenes den Pädagogen
und nicht den Knaben schlagen mußte.

Ähnliche Aufsätze schrieb man über yvwfiai, Sentenzen aus Dichtern. Sie sehen,
meine Damen und Herren, das beliebte Aufsatzthema «Die Axt im Haus erspart
den Zimmermann» steht in der Tradition der antiken Rhetorenschule.

Die nächste Übung ist die avaoxemq, der Nachweis, daß eine überlieferte
Geschichte schlecht erfunden ist, z. B. der Anfang der Ilias, wo Chryses, der alte,
schwache Priester, sich ins Lager der Feinde wagt, um seine Tochter freizubekommen,

der es doch bei den Griechen so gut geht. Der Lehrer, der eine solche
Aufgabe stellt oder selbst musterhaft löst, bekennt sich dadurch nicht zu einer
bestimmten Auffassung. Er könnte denselben Stoff ebensogut einer xaraoxsvoj
unterwerfen und nachweisen, daß der Anfang der Bias glaubwürdig ist.

Weiter wird geübt der xoivdg totcoq (locus communis, Gemeinplatz), der Teil
einer Anklagerede, der ohne Rücksicht auf den Einzelfall eine Tat als verwerflich
hinstellt; ein Gemeinplatz gegen den Mord ist also in jedem Mordfall anwendbar,
daher der Name. Ein bestimmtes Schema muß sich der Schüler merken. Zuerst
wird das Gegenteil herausgestrichen, beim Gemeinplatz gegen den Verrat also

die Treue. Dann kommt der Vergleich mit andern Verbrechen, die als verhältnismäßig

harmlos darzustellen sind. Weiter gilt es, die Gesinnung des Verbrechers

zu brandmarken und sein Vorleben zu verdächtigen. Endlich ist das Mitleid
auszuschließen, beispielsweise durch den naheliegenden Gedanken: er hatte kein
Mitleid, also verdient er auch keines.

Als nächste Übungen folgen Lob und Tadel, etwa Lob des Diomedes, Lob des

Thersites (schwierig!), aber auch Lob der Gerechtigkeit, Lob des Rindes.
Entsprechend Tadel des Achilleus, Tadel Philipps v. Makedonien (mit ausgiebiger
Benützung des Demosthenes), Tadel des Reichtums und Tadel der Armut.



236 Peter Wolf

Kombiniert werden Lob und Tadel in der avyxgiaig, der Vergleichung, die immer
einseitig den Vorzug des einen vor dem andern zu erweisen hat, z. B. des Demosthenes

vor Aeschines oder (gegen die landläufige Auffassung) des Diomedes vor
Achilleus oder des Landlebens vor dem Stadtleben.

Bei der rßonoda, der Charaktergestaltung, bringt Libanios als erstes Beispiel
einen Monolog der Medea vor der Ermordung ihrer Kinder. Diese Übung geht von
der Tragödie aus. Der Rhetorikschüler hat früher beim Grammatiklehrer die

Tragödie gelesen und konkurriert nun im rhetorischen Unterricht mit dem
tragischen Dichter. Die Rückwirkung der Rhetorik auf die Poesie sehen wir bei Ovid.

Auch in der sxcpgaaig, Beschreibung, hatten sich die Schüler zu üben. Wir finden
unter anderm die Schilderung eines Wettlaufs, eines Festes, eines Gartens, oft
auch eigentliche Bildbeschreibungen.

Schließlich noch die Maig, eine allgemeine Fragestellung, entweder theoretisch,
ob es nur eine Welt gibt, oder praktisch, ob man heiraten soll. Hier greift die
Rhetorik in den Bereich der Philosophie ein, so wie sie bei der Charakterrolle oder
bei der Beschreibung mit der Dichtung in Wettbewerb tritt.

Die bisher genannten Übungen gelten als TtQoyvjuvda/uara, Vorübungen. Die
Übung im engern Sinne (/leterr]) ist die Deklamation, meistens eine fingierte
Gerichtsrede; ihr liegt nicht bloß eine allgemeine Frage (eine Maig) zugrunde,
sondern eine vno&eaig, die einen besondern Fall konstruiert. Etwa 40 Musterstücke

von Libanios sind uns überliefert.
Einige dieser Deklamationen bewegen sich in der Welt der alten Dichtung. So

haben wir in der Situation der Gesandtschaft des 9. Buches der Ilias eine Antwort
des Achilleus auf die Bitte des Odysseus, den Groll gegen Agamemnon aufzugeben.
Dabei konkurriert Libanios nicht nur mit Homer, sondern auch mit Aristeides,
einem Sophisten des 2. kaiserzeitlichen Jahrhunderts, der die betreffende Rede des

Odysseus als Deklamation gestaltet hat. Was für fremdartige Gewürze der homerischen

Speise beigegeben werden, zeigt gleich der Anfang der Reden. Während bei
Homer Achilleus nach einem Bekenntnis zu rücksichtsloser Offenheit gleich die

Hauptsache ausspricht, daß er sich nie werde erweichen lassen, redet er bei Libanios
die Gesandten folgendermaßen an: «Als ich euch kommen sah, dachte ich, endlich
bekäme ich Zuzug von solchen, die wie ich von Agamemnon genug hätten.»

Andere Deklamationen holen ihren Stoff aus der Geschichte. Die Feindschaft
zwischen Philipp und Demosthenes ist das Lieblingsthema. Hören wir eine
Hypothesis: «Nach der Schlacht von Chäronea macht Philipp das Angebot, zweitausend
athenische Gefangene freizulassen, wenn ihm dafür Demosthenes ausgeliefert
werde. Demosthenes beantragt seine Auslieferung.» Die Situation ist fingiert, nur
die Personen und der allgemeine Rahmen sind historisch. Demosthenes spricht als

Held, der sich fürs Vaterland opfert, indem er den Athenern die Wahl abnimmt
und ihnen den Schimpf erspart, entweder zweitausend Mitbürger oder einen
Demosthenes preiszugeben.

Die übrigen Deklamationen, die nicht an mythologische oder geschichtliche



Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 237

Personen und Situationen anknüpfen, geben entweder Gelegenheit zu einer

Charakterdarstellung oder zur juristischen Beurteilung eines mit aller Spitzfindigkeit
ersonnenen Falles. Die beiden Möglichkeiten sind meistens in der Weise kombiniert,
daß eine Charakterfigur in einen Prozeß hineingezogen wird. Da treffen wir die

Gestalten, die von der attischen Komödie geschaffen sind: den Armen und den

Reichen, den Geizhals, den mürrischen Alten.
Am meisten Erfolg hatte Libanius mit dem Stück, in dem ein Hypochonder, der

eine geschwätzige Frau geheiratet hat, die Behörde um Gewährung des

Schierlingsbechers, also um sein Todesurteil bittet. Um die Richter mit seiner Eigenart
bekannt zu machen, erzählt der Mann, wie er den Markt und die Gassen zu meiden

pflege, damit er den verhaßten Gruß «^atjoe - freue dich!» nicht hören müsse; er
wolle sich ja nicht freuen. Er könne es auch nicht ausstehen, wenn die Maler zu
ihrer Arbeit sängen. Nun habe er eine Frau geheiratet, deren Verschwiegenheit
ihm garantiert worden sei. Aber gleich in der ersten Nacht nach dem unerträglich
lärmigen Hochzeitsfest habe sie ihn ganz unnötig gefragt, ob er schon schlafe, und

tags darauf, ob sie denn keinen Hahn hätten. Er darauf: nein, er könne das Krähen
nicht ertragen, auch das der Weiber nicht, worauf sie ihm unbekümmert die ganze
Geschichte des Hahns, wie er aus einem Krieger in einen Vogel verwandelt worden

sei, erzählte usw. Jetzt gebe es keinen andern Ausweg als den Tod; denn alle
Versuche, die Frau zu erziehen und zu bessern, hätten fehlgeschlagen. Als er ihr
einmal den Vers aus dem Sophokleischen Aias vorhielt, (Weib, Schweigen ziert die

Weiber», sei sie ihm ins Wort gefallen mit Fragen nach dem Dichter dieses Spruches,

nach seiner Herkunft und seinen Lebensumständen. Und jetzt freut sich der
Mann auf den Moment, wo er auf der Totenbahre liegt, rings um ihn die Totenklage

erschallt, je lauter desto besser, und er, weil er tot ist, nichts davon hört.
Dies als Beispiel eines Charakterstückes. Und nun eine juristische Kniffligkeit.

Ein Vater hat zwei Söhne, die ihm ungleich lieb sind. Wie es ans Sterben geht,
heißt er den geliebten Sohn das Testament schreiben und sich als Alleinerben
einsetzen. Der Sohn kommt nur scheinbar dem Willen des Vaters nach: er setzt auch

den Bruder als Erben ein. Wider Erwarten erholt sich der Vater, und wie er nun
das Testament zu sehen bekommt, ergrimmt er und verstößt seinen ungehorsamen
Lieblingssohn. Das eigentliche Thema der Rede ist nun ein Gesuch des Sohnes an
die Richter, die Verstoßung nicht zu bestätigen. Wir wollen darauf nicht eingehen,
sondern lieber noch eine ganz abenteuerlich erfundene Hypothesis hören.

Ein junger Mann, der schon verheiratet ist, aber noch unter väterlicher Gewalt

steht, geht auf Reisen und fällt Räubern in die Hände. Brieflich bittet er den Vater

um Lösegeld. Dieser geht nicht darauf ein. Die junge Frau aber verkauft ihre
Habe und besteigt ein Schiff, um das Lösegeld zu bringen. Sie erleidet Schiffbruch,
und ihre Leiche wird gerade an den Ort angespült, wo ihr Mann in Gefangenschaft
weilt. Er findet den Leichnam, und seine Tränen fließen. Die Räuber sind so

gerührt von der Geschichte, daß sie ihn freilassen. Heimgekehrt wird er von seinem

Vater dazu angehalten, eine zweite Frau zu nehmen. Da er sich weigert, verstößt



238 Peter Wolf

ihn der Vater. Wie im vorigen Beispiel ersucht der Sohn die Richter, die
Verstoßung nicht zu genehmigen.

Über die Monstrosität und Lebensfremdheit solcher Themen ist schon im Altertum

geklagt worden. Kurz und bündig urteilt jemand hei Petron: «Wenn die jungen
Leute aus der Schule aufs Forum treten, glauben sie sich in eine andere Welt
versetzt. Sie verdummen in der Schule, wo sie nichts lernen, was im praktischen Leben
vorkommt.»Ich weiß nicht, meine Damen und Herren, ob nach dem Gehörten Ihr
Urteil ebenso schroff ausfallen würde. Bs scheint mir immerhin, daß die Kinder
in jenem Unterricht manches gelernt haben, was sie in unserem nicht lernen, und
daß eine schwungvolle und einfallsreiche Verteidigung eines Tyrannenmörders vor
einem peinlichen Gestammel über Goethes Seelenleben einiges voraus hat. Die
Auswüchse des Rhetorikunterrichtes waren freilich übel. Quintilian, der kluge und
liebenswürdige Rhetor, wurde nicht müde, sie zu bekämpfen.

Das Leben der Gegenwart ist aus diesen Schulübungen in der Tat ausgeschlossen..
Nehmen wir die Schilderung eines Gartens! Glauben Sie, der Lehrer hätte die Schüler

ermuntert: Geht hin, seht euch einen Garten an und schreibt auf, was ihr gesehen
habt! Weit gefehlt: der Garten, der uns in dieser Musterarbeit vorgeführt wird, ist
ein literarischer, der des Phäakenkönigs Alkinoos.

Einen Schierlingsbecher hat Libanios in seinem Leben nie gesehen. Diese

Hinrichtungsart war unter römischer Herrschaft nicht üblich; wohl aber im alten
Athen. Und wenn die geschwätzige Frau die Herkunft eines Dichters wissen will,
so fragt sie nicht, aus welcher Stadt oder welchem Land er stamme, sondern aus
welcher Gemeinde Attikas. So ist auch die Sprache des Libanios das reine Attische
des 4. vorchristlichen Jahrhunderts, obwohl sich die lebendige Sprache seither

längst weiterentwickelt hat.
Oder der «Tadel der Rehe»: Was für ein ergiebiges Thema! Wieviel Stoff zu

ernsthafter Besinnung böte da - leider - der Alltag! Und die Antiochener waren,
soviel wir wissen, alles -andere als ein nüchternes Volk. Libanios erzählt, wie ein

sagenhafter Ikarios den Wein, den er als Gabe von Dionysos erhalten, dem Volk
ausschenkte und dafür, weil man sich vergiftet glaubte, erschlagen wurde; oder
wie Hektor den Becher Wein, den ihm seine Mutter anbot, aus Rücksicht auf seine

Kampfkraft ablehnte. Der Kampf der Kentauren und Lapithen war des Weines
Werk. Wein machte den Riesen Polyphem hilflos. Und vom Weine berauscht
merkten die Trojaner nicht, wie die Griechen in die Stadt eindrangen.

So ist allerdings die Rhetorik dem Leben der Gegenwart abgewandt. Aber es ist
nun nicht gleichgültig, wem sie zugewandt ist. Und damit, meine Damen und Herren,

kommen wir zum angekündigten Thema. Die rhetorischen Übungen bewegen
sich, wie unsere Beispiele gezeigt haben, in der Welt Altgriechenlands. Und darum
ist diese rhetorische Bildung eine hellenische Bildung. Dessen ist sich der Sophist
bewußt; er fühlt sich als Vorkämpfer des Griechentums. «Ich werde dafür sorgen,
daß dieser Schüler einmal zu den Hellenen zählt», äußert sich Libanios in einem
Brief. Für diese auf der literarischen Tradition aufbauende Bildung hat Libanios



Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 239

einen einfachen Namen: Xoyoi. «Hellas ist die Mutter der Xöyoi», sagt er in einer
Bittschrift an Kaiser Theodosius, worin er diesen ersucht, durch gesetzliche
Maßnahmen das Ansehen und den Einfluß der städtischen Räte, der Decurionen, zu
heben. Die Reden der Decurionen sollen bei den römischen Yerwaltungsbeamten
mehr Gehör finden. Seine Vaterstadt Antiochia weiß Libanios folgendermaßen zu
rühmen: «Wie früher die Macht Griechenlands sich auf zwei Städte verteilte, Athen
und Sparta, so jetzt die geistige Macht der Hellenen auf Athen und Antiochia,
wenn nämlich die Xöyoi, nicht das Blut den Hellenen ausmachen. Diese beiden
Fackeln der Rhetorik, Athen und Antiochia, erleuchten die Welt, die eine Europa,
die andere Asien.» Daß nicht die Abstammung, sondern die Bildung das Griechentum

bestimme, hat schon Isokrates, der Zeitgenosse und Gegenspieler Piatons und
Ahnherr der schulmäßigen Rhetorik, ausgesprochen.

An hellenische Bildung denkt Libanios, wenn er in einer Gedächtnisrede auf
Kaiser Julian klagt: «Als Julian seinen Zug gegen die Perser antrat, hofften wir,
das ganze Perserland würde in das römische Reich einbezogen und unsern Gesetzen

unterstellt, Sprache und Tracht müßten sich ändern, und Sophisten würden in
Susa die Perserknaben durch rhetorischen Unterricht zu Rednern machen.» Die
römischen Waffen also ebnen griechischer Bildung den Weg, besonders dann, wenn
sie vom Philhellenen Julian, einem zweiten Alexander, geführt werden.

Diese hellenische Bildung ist nun in der Zeit des Libanios von verschiedenen
Seiten her bedroht und angefochten.

Als erste Konkurrenz der Rhetorik nennen wir die Jurisprudenz. Es geht dabei

um die Ausbildung der Anwälte. Wir sind gewohnt, im Anwalt den Juristen zu
sehen. Für den damaligen Griechen ist der Anwalt in erster Linie Redner und heißt
darum Rhetor. Seine Sache ist das Plaidoyer; mit der juristischen Behandlung des

Prozesses befaßt sich ein anderer, der Nomikos oder Pragmatikos. Diese Arbeitsteilung

zwischen dem Redner und dem Juristen wurde allerdings nicht in allen
Zeiten gleich streng durchgeführt. Libanios verweist sie in eine gute alte Zeit, wenn
er schreibt: «Früher zog der Redner den Rechtskundigen bei, und sie stützten sich

gegenseitig.» Wir wundern uns auch nicht, daß der Plädierende das Bedürfnis
empfand, die Materie selbst zu beherrschen und sich vom Rechtsgelehrten
unabhängig zu machen. Dazu brauchte er eine juristische Ausbildung. Eine solche war
in der berühmten Rechtsschule von Berytos in Phönizien zu holen, also nicht gar
weit von Antiochia. Und so mußte es Libanios erleben, daß viele seiner Schüler

von ihm weg Berytos aufsuchten, teilweise noch vor dem Abschluß des rhetorischen

Studiums. Hören wir seine Klage: «Früher sah man nur die Söhne aus dem

Handwerkerstand, die für ihre Existenz zu sorgen haben, nach Phönizien reisen;
die Abkömmlinge vornehmer und begüterter Familien blieben bei uns. Wer die
Gesetze studieren mußte, schien vom Glück weniger begünstigt, als wer es sich
leisten konnte, darauf zu verzichten. Jetzt aber hat ein allgemeines Laufen nach
diesem Ziel eingesetzt: Jünglinge, die zu reden und den Beifall der Zuhörer zu
gewinnen verstehen, laufen nach Berytos in der Meinung, es gebe noch etwas hin-



240 Peter Wolf

zuzulernen.» Im folgenden spricht Libanios die Befürchtung aus, die Jurisprudenz
könnte die Rhetorik aus dem Gedächtnis der Schüler verdrängen. Dieses Argument
vermag heute und vermochte wohl auch damals nicht zu überzeugen: Eine durch

jahrelange Übung gewonnene Fähigkeit kann nicht so leicht verloren gehen wie
der sogenannte Wissensstoff. Das Argument läßt sich in der Tat auch umgekehrt
verwenden: In einem Empfehlungsbrief für einen Theodoras, der in Antiochia
Rhetorik und dann in Berytos Jurisprudenz studiert hat, schreibt Libanios: «Ini
Besitz aller Rechtskenntnisse verließ er Berytos, ohne die Fertigkeit in unserer
Redekunst durch das Rechtsstudium eingebüßt zu haben; und wer bei ihm
Zuflucht suchte, fand in zwei Häfen Schutz und Schirm: in der Lesung der Gesetze

und in der Macht der Rede.»

Die Möglichkeiten der Vorbereitung auf den Anwaltberuf werden illustriert in
einem Brief, den Libanios an den Statthalter der Provinz Phönizien geschrieben
hat. Ein Schüler hat seine rhetorischen Studien so weit getrieben, daß sich die

Frage erhebt, ob er sie fortsetzen oder direkt in den Anwaltberuf eintreten soll.

Dann wäre er also ein Rhetor oder Synegoros ohne juristische Kenntnisse geworden.

Nun aber nimmt der Schüler einen Streit mit seinem Vater zum Anlaß, um
auf eigene Faust nach Berytos zu reisen und dort in die Rechtsschule einzutreten.
Wieder einer also, der ohne Jurisprudenz als Anwalt nicht glaubt bestehen zu
können. In dem Brief bittet Libanios den Beamten, diesen Jüngling, wenn nötig
mit Gewalt, nach Antiochia zurückzuschicken. Der Vater lege Wert auf die
rhetorische Bildung dieses Sohnes, weil er einen älteren habe Jurisprudenz studieren
lassen (ob nur Jurisprudenz ohne Rhetorik, läßt uns der Wortlaut des Briefes

nicht sicher erkennen).
Ob dieser Brief seinen Zweck wohl erreicht hat Libanios hätte es als Erfolg

buchen können, wenn dieser Schüler direkt von der Rhetorenschule aus zur Advokatur

gelangt wäre. In andern Fällen sehen wir ihn sich solcher Erfolge rühmen
und dies um so mehr, als es sich offenbar schon um Ausnahmen handelt. In einem

Empfehlungsbrief schreibt er: «Diognetos, der Träger dieses Briefes, kam aus

Liebe zu den koyoi in meine Schule und erwarb sich hier durch unermüdlichen
Fleiß das, wofür er gekommen war. Wenn man ihm etwas anderes nahelegte, ließ

er sich nicht darauf ein; vielmehr rief er Hermes an (Hermes Logios, den Schutzgott
der Redner) und stürzte sich in die Prozesse. Dabei hatte er solche Erfolge, daß

man sich viel daraus machte, den Mann für die Führung eines Prozesses zu
gewinnen. Und so widerlegte er die Behauptung, man müsse in Phönizien gewesen
sein, wenn man überhaupt reden wolle.» Das ist nebenbei ein Beispiel der

Umschreibimg, mit der Libanios ständig seine Gedanken verhüllt. Das «andere», was

man Diognetos nahelegte, war offenbar die Jurisprudenz. Sie werden eine weitere

Umschreibung, die sich auf denselben Diognetos bezieht, nun leicht verstehen (er
hat Empfehlungsbriefe an verschiedene Adressaten mitbekommen): «Ich und
Demosthenes schuldenDiognetos großenDank, daß er uns von einem Schimpf befreit
und aller Welt bewiesen hat, daß auch diese Waffen allein Siege erringen können.»



Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 241

Eine zweite feindliche Macht neben der Jurisprudenz ist für Libanios die lateinische

Sprache. Es gibt eine Schrift von ihm, in der er seinen Kollegen in Antiochia
Vorschläge zur Milderung des Konkurrenzkampfes zwischen den Rhetoriklehrern
unterbreitet. Darin stellt er die gegenwärtige Notlage der griechischen rhetorischen

Bildung dar, um dadurch seine Kollegen zum Zusammenhalten in einem vereinten

Kampf gegen die äußeren Feinde zu bewegen. «Ihr wißt ja, daß die Gegenwart die
Rollen der griechischen und der lateinischen Bildung vertauscht hat, daß die
lateinische jetzt beliebter ist und als Spenderin alles Guten gilt, die griechische
aber als Geschwätz und als ein Weg zu Mühen und Armut. Daher die häufige
Verschickung der Jünglinge und die Schiffe, die nur ein Ziel haben: Rom, und das

hoffnungsfrohe Händeklatschen der verreisenden Kinder. Ihre Hoffnungen heißen:

Amt, Herrschaft, Heirat, Aufenthalt in der Residenz, Verkehr mit dem Kaiser.
Und dabei hat nur ganz wenigen diese Fahrt genützt; den meisten hat sie nichts

eingebracht und erst noch die klare Einsicht geraubt. Dennoch lassen sie sich
verlocken und erwarten etwas von dort; was sie nicht besitzen, glauben sie schon zu
haben. Solches hat die Gottheit beschlossen über die beiden Sprachen. Deswegen

bringen wir Kummer aus der Schule heim und können nichts tun als die schlechten

Zeiten verfluchen.» Diese Klage richtet sich vor allem gegen den Romaufenthalt,
von dem sich die jungen Leute für die Karriere in der römischen Verwaltung viel
versprachen. Aber auch in Antiochia selbst war die Konkurrenz des Lateins spürbar.

Ein persönlicher Gegner des Libanios nahm seinen Sohn aus der griechischen
Rhetorenschule fort und schickte ihn in eine lateinische Schule, nur um Libanios

zu kränken, wie dieser wenigstens behauptet.
Mit Erstaunen bemerken wir, daß Libanios selbst sich für lateinischen Unterricht

in Antiochia bemüht hat. Es mag ihm schwer gefallen sein, in einem Brief
folgendes zu schreiben: «Zum zweiten Mal bitte ich dich, von Rom nach Antiochia
heimzukehren. Eine ehrenvolle Berufung garantiert dir Schüler und Schullokal.
Ich brauche deine Sprache; denn meine Schüler sollen als Anwälte Erfolg haben,
und das ist bei der andern Sprache nicht möglich.» Es ist das Latein, das Libanios

gewöhnlich als andere Sprache bezeichnet. So hängen also Jurisprudenz und Latein

zusammen, hegreiflich, da die römischen Verwaltungsbeamten seit jeher auch die
Gerichtsbarkeit in ihren Provinzen ausüben.

Von einer Seite, wo wir nichts Böses vermutet hätten, erwuchs der hellenischen

Bildung eine dritte Gegnerschaft, von der Stenographie. Die Stenographen
verstanden sich auf die orj/uela, die abkürzenden Schriftzeichen, lat. notae. Ein notarius

war also ursprünglich ein simpler Schreiber. Aber diese Schreiber verstanden es

damals, sich als Sekretäre unentbehrlich zu machen, sich in die Beamtenlaufbahn
einzuschalten und so bis zu den höchsten Ämtern zu gelangen. Der Handwerkersohn,

der einst froh war, wenn er etwas zu beißen hatte, ist auf diesem Wege so

weit avanciert, daß er nun hoch zu Roß daherkommt, die Brauen hochgezogen,

von zahlreicher Dienerschaft umgeben. Er besitzt ein großes Haus, viel Land und
läßt sich bei seinen Gelagen von Schmeichlern umschwärmen. Wer mag sich, wenn

12 Museum Helveticum



242 Peter Wolf: Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung

er so mühelose Karriere sieht, noch mit rhetorischem Studium plagen so fragt
Lihanios voll Bitterkeit. Er erkennt den Gegensatz zwischen einer Ausbildung, die

möglichst raschen Erfolg verspricht, und einer Bildung, die einerseits den
Menschen durch geistige Arbeit formt, anderseits das beste Erbe der Vergangenheit,
die geistigen Güter, weitergibt und pflegt. Freilich scheint ihm diese idealistische

Bildung zum Untergang verurteilt, wenn ihr jeder Erfolg im Leben versagt bleibt.
Der Erfolg hängt ab von der Einstellung der Kaiser. Sie haben es in der Hand,
entweder die Hellenen, die durch die Khetorenschule gegangen sind, oder die
Barbaren bei der Ämterverteilung zu begünstigen, diese Barbaren, die schnell schreiben

können, aber keinen Verstand haben, die nie in klassischen Werken von den

Tugenden des Herrschers gelesen haben.

Leider war die Haltung der meisten Kaiser nicht so, wie Libanios sie sich

wünschte; und der, der die alten Zeiten zurückbrachte, der, wo es ging, die Hellenen
in die Ämter einsetzte, der sich bei der Ankunft in einer Provinz nicht Schweine;

Vögel und Hirsche schenken ließ, sondern Reden: Julian wurde nach kaum
zweijähriger Regierung von der mörderischen Lanze ereilt.

Der Name Julian leitet uns zu der vierten Gegnerschaft hellenischer Bildung,
zum Christentum. Aber der Ausdruck ist so nicht richtig: die Christen sind in
dieser Zeit nicht mehr Gegner hellenischer Bildung; Libanios betrachtet sie auch

gar nicht als Konkurrenten, sondern gleichsam als unerwünschte Gäste an der
Tafel hellenischer Xoyoi. Für ihn nämlich sind die Xoyoi nicht zu trennen von den
isQa, von der Religion. Er geht völlig auf in der Welt der altgriechischen
Vorstellungen. Die Christen aber bekennen sich wohl zu den hellenischen Xoyoi, d. h.
sie studieren Grammatik und Rhetorik, und zwar nicht nur oberflächlich, sondern
bis zur völligen Beherrschung der Formen; aber von den leqä wollen sie nichts
wissen, sie distanzieren sich von der Heidenwelt. Diese Inkonsequenz der Christen
hat Kaiser Julian in seinem berühmten Rhetorengesetz, das die Christen vom
Lehramt ausschloß, mit unerbittlicher logischer Strenge gegeißelt. Bildung soll
nicht bloße Zungenfertigkeit sein, sie muß auf geistigen und sittlichen Entscheidungen

beruhen. Es geht nicht an, daß die Christen in ihrem Herzen das für eine

Torheit halten, was sie öffentlich lehren. Ein Schrei der Entrüstung war von seiten
der Christen das Echo auf dieses Gesetz. Hatte Julian recht Seine Logik ist
zwingend, seine Grundsätze verdienen Beherzigung - die Geschichte hat ihm
Unrecht gegeben. Der Glaube galiläischer Fischer war eben doch vereinbar mit der
Klarheit griechischen Geistes. Dieses Urteil der Geschichte, insofern es bedeutet,
daß griechische Bildung sich von ihrem Urgrund lösen läßt, müssen wir annehmen,
es sei denn, daß wir unsere eigene griechische Bildung verurteilen. Und wenn wir
ja sagen zu diesem Gang der Geschichte, dann dürfen wir der antiken Rhetorik
dankbar sein, daß sie, die einst mit den ersten Sophisten als Gärstoff in die Welt
eingetreten war, in ihrem Alter zur Bewahrerin wurde und das hellenische Erbe
weitergab an die frischen Kräfte einer neuen Zeit.


	Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung

