Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 4

Artikel: Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung
Autor: Wolf, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-12479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-12479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung *

Von Peter Wolf, Basel

Den Namen Libanios horen viele von Ihnen heute zum ersten Mal. Er erinnert
Sie vielleicht an das Libanongebirge; und der Anklang ist nicht zufillig: Dort in
Syrien, in der Grofstadt Antiochia, ist Libanios im Anfang des 4. nachchristlichen
Jahrhunderts geboren, und dort hat er als gefeierter Sophist, d. h. Redner und
Rhetoriklehrer, den groBten Teil seines Lebens, bis gegen das Ende des Jahrhun-
derts, verbracht.

Lassen Sie mich vorweg einige Ziige dieses Jahrhunderts skizzieren. Es ist uns
durch eine reiche schriftliche Uberlieferung besser erhellt als das vorhergehende
und als die folgenden. Auf seiner Schwelle steht die groe Gestalt Diokletians, der
im Riickblick auf die guten Kaiser des 2. Jahrhunderts von Trajan bis Mark Aurel
das verfallende Reich zu restaurieren unternahm. Denn seit jenen gesegneten
Zeiten hatten im 3. Jahrhundert die kurzlebigen Soldatenkaiser einen riick-
sichtslosen Raubbau betrieben: das Land hatte sich entvolkert, das Geld ver-
schlechtert, von einem geistigen Leben haben wir auffallend wenig Zeugnisse.
Diokletian, selbst aus der Reihe der Soldatenkaiser hervorgegangen, suchte durch
umfassende Organisation den Staat wieder aufzurichten. Mit drei Mitkaisern teilte
er sich in die Verwaltung des Reiches und den Schutz der Grenzen gegen Perser
und Germanen. Damals wurde das Kastell von Kaiseraugst errichtet, nachdem
der Limes aufgegeben und der Rhein wieder zur Grenze geworden war. Die alten
Provinzen wurden zerstiickelt und diese kleineren Einheiten wieder zu Verwal-
tungsbezirken gruppiert. Ein Beamtenheer, durch eine differenzierte Titulatur
gegliedert, unterstand in hierarchischer Ordnung dem Kaiser, Diese Beamten-
herrschaft war ohne Zweifel weitaus driickender als unsere vielgeschmihte Biiro-
kratie. Es fehlte die Freiheit und Rechtssicherheit des Biirgers; der Untertan war
jeder Willkiir ausgeliefert. Und doch war der Staat lange nicht so durchorganisiert
wie der unsrige: die Hochstpreisvorschriften Diokletians hatten trotz Androhung
der Todesstrafe nicht einmal den teilweisen und leidlichen Erfolg, den solche Ma3-
nahmen heute zu zeitigen pflegen. Aus reiner Willkiir und Schematismus wurde auch
in der Osthilfte des Reiches das Latein als Amtssprache eingefiihrt, wo doch das
Griechischeseit Jahrhunderten die volkerverbindende Sprache aller Gebildeten war.

In diesem neu aufgebauten Staat betrachtete Diokletian die christliche Ge-
meinde mit ihrer eigenen Organisation als einen Fremdkorper. Die Christenverfol-
- gung, die er einleitete, wurde wohl gegen seine Absicht zur blutigsten aller Zeiten.
Aber sehr bald sollte das Christentum iiber die andern Religionen, deren es viele

* Vortrag, gehalten in der «Hellas» Basel am 22. Februar 1954,




232 Peter Wolf

- gab im romischen Weltreich, endgiiltig triumphieren. Konstantin, der schwer
Durchschaubare, der aus den Machtkdmpfen nach Diokletians Abdankung als
Sieger hervorging, iibernahm die diokletianische Staatsform, aber die christliche
Kirche baute er darin ein. Und weil er eine geeinte Kirche brauchte, griff er per-
sonlich in die leidenschaftlichen Glaubenskdmpfe ein, die damals vor allem das
Wesen des Gottessohnes zum Gegenstand hatten. Eine neue christliche Haupt-
stadt, Konstantinopel, stellte er dem alten Rom gegeniiber, dessen Senat noch
immer der Hort des Heidentums war. Damals wurde der Sonntag zum staatlichen
Ruhetag erklirt, und damit war auch den Verehrern des Sonnengottes geholfen;
Konstantin war ndmlich tolerant gegen alle Religionen. Erst Kaiser Theodosius
hat gegen Ende des Jahrhunderts den heidnischen Gottesdienst verboten. Da-
zwischen, in den sechziger Jahren, schien das Christentum noch ein letztes Mal
gefihrdet, als Kaiser Julian, christlich erzogen, aber dann fiir die hellenischen
Gotter, fiir den Sonnenkult und die neuplatonischen Mysterien schwarmerisch
begeistert, eine heidnische Kirche nach dem Muster der christlichen, mit festgeleg-
ter Dogmatik, mit Predigtkanzeln, mit organisierter Néchstenliebe einrichten
wollte. Julian war Schiiler unseres Libanios und verehrte ihn als Rhetor ebenso
hoch, wie spéter der Heide Libanios nicht miide wurde; den heidnischen Kaiser
als idealen Herrscher zu preisen. Die Kraftprobe zwischen Heidentum und Chri-
stentum wurde abgebrochen, als Julian nach kurzer Regierung im Kampf gegen
die Perser fiel.

Welchen Platz nimmt nun in dieser Spatantike die Rhetorik ein? Hier miilite
zunichst gefragt werden, was Rhetorik iiberhaupt ist und welche Rolle sie in den
Epochen des klassischen Altertums gespielt hat. Nun, der Kundige weil}, dafl in
so kurzer Zeit der Sache nicht auf den Grund zu kommen ist. Bleiben wir also an
der Oberflidche!

Drei Verwendungen der Rhetorik wurden unterschieden: die gerichtliche, die
politische und die sogenannte epideiktische, bei der der Redner, ohne einen sach-
lichen Zweck zu verfolgen, eine Probe seines virtuosen Konnens ablegte und der
Zuhorer diese Kunst als solche genoss. Diese Gattung hat sich in der Kaiserzeit auf
Kosten der beiden andern unmaBig entwickelt. Vor Gericht, wo der romische Ver-
waltungsbeamte als Richter seine Entscheide fillte, war mit Redekiinsten nicht
mehr so viel zu erreichen wie im alten Athen, wo die Urteile der Volksgerichtshife
wohl stark vom Eindruck der gehaltenen Reden bestimmt wurden. Die Advokatur
ist zwar in der Zeit des Libanios ein geschétzter Beruf; aber wohl eher wegen der
festen Stellung, die den Advokaten an den Gerichtshofen geboten wurde, als wegen
der Macht ihrer Rede. Auch scheint die Jurisprudenz die Rhetorik iiberfliigelt zu
haben; wir werden darauf zuriickkommen.

Noch viel offenkundiger ist die Entwertung der politischen Beredsamkeit. Fiir
einen Demosthenes oder Cicero ist kein Platz mehr im kaiserlichen Obrigkeits-
staat. Der Redner hat nicht mehr die Moglichkeit, eine Biirgerschaft zu folgen-
schwerer Entscheidung hinzureiBen. Eines bleibt ihm noch: er kann sich zum




Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 233

Sprecher der Gemeinschaft machen und ihre Wiinsche in wohlgesetzter Rede beim
Beamten oder direkt beim Kaiser miindlich oder schriftlich vorbringen. Er spielt
also die Rolle, die heute dem Journalisten zugedacht ist.

Als in Antiochia einmal eine wiitende Menge, erbittert durch harte Steuerforde-
rungen des Kaisers Theodosius, die Bilder der Kaiserfamilie zerstorte, da befiirch-
tete die Stadt ein schreckliches Strafgericht. Zwar waren die Schuldigen, soweit
man sie gefalit hatte, bereits durch das Schwert, durch Feuer oder durch wilde
Tiere getotet, selbst Kinder hatte man nicht geschont — aber sollte das dem Zorn
des Kaisers geniigen, wiirde er nicht die Stadt der Pliinderung preisgeben oder die
angesehensten Biirger hinrichten lassen ? Wer irgend konnte, floh aus der Stadt
in die Berge. Der Bischof von Antiochia reiste schleunigst nach Konstantinopel,
um den christlichen Kaiser gnidig zu stimmen. Dieser lie den Vorfall durch eine
Kommission untersuchen, und schlieBlich begnadigte er die Stadt. In dieser Sache
hat sich Libanios mit mehreren Bittschriften und Dankschreiben an den Kaiser
oder dessen Beauftragte gewandt und so seine Redekunst in den Dienst der Allge-
meinheit gestellt. Aber ausgerechnet die Rede, mit der Libanios in Konstantinopel
vor den Kaiser hintritt und um Milde fleht, — ist fingiert. Libanios war nicht in
der Hauptstadt; die Rede hat er erst hinterher verfat und in Antiochia vorge-
tragen. Sie gehort also zur epideiktischen Gattung der Rhetorik, sie ist ein Vir-
tuosenstiick.

Das Virtuosentum der Rhetoren hat sich unter dem Namen «zweite Sophistik»
im 2. Jahrhundert nach Christus zu ungeahnter Bliite entfaltet. Von diesem Trei-
ben haben wir Verdchter der Rhetorik kaum eine Vorstellung. Bei den Musikern
geniefen und bewerten wir die Kunst des Ausdrucks; aber das ist Wiedergabe
fremden Schaffens. Eher vergleichbar sind die musikalischen Improvisations-
kiinste der jiingstvergangenen Jahrhunderte, wo man sich ein Thema geben lie3
und daraus eine freie Phantasie oder gar eine strenge Fuge gestaltete. Gerade so
lieBen sich die Rhetoren vom Publikum ein Thema stellen und wohl auch das erste
Wort des Vortrags, ein vom Thema weitabliegendes, bestimmen. Mit einer gro83-
artigen Sicherheit in der Anwendung der Kunstregeln, die, durch unausgesetzte
Ubung gewonnen, auch im freien Flug der Gedanken nicht versagte, hielt der
Redner seine Zuhorer im Bann, die, mit Verstindnis fiir die feinste Niiance, bereit,
den verbliiffendsten Wendungen zu folgen, sich einem geistigen Genufl hingaben,
von dem uns kaum eine Ahnung bleibt. LieBen sich zwei Rhetoren auf einen
Wettkampf ein, so war das Vergniigen um so groBer. Der Geist des Wettbewerbs,
den Griechen von jeher auf allen Gebieten eigen, befeuerte nicht blofl die Improvi-
sationen der Sophisten, sondern oft auch ihre miihevoll ausgefeilten Arbeiten. Die
erwihnte fingierte Rede anldBlich des Aufstandes von Antiochia verfaite Libanios
wohl auch in der Absicht, seinen christlichen Schiiler Johannes Chrysostomos,
dessen Predigten in dieser angstvollen Zeit die Gemeinde getristet hatten, in
rhetorischer Hinsicht zu iiberbieten.

In dieser Bliitezeit der kunstméfigen Rhetorik durfte kein Fest vergehen, ohne

11 Museum Helveticum




234 Peter Wolf

daf es durch die Stimme eines Sophisten verherrlicht worden wire. Wir haben von
Libanios eine Rede auf ein Artemisfest, eine andere auf das Neujahrsfest; an den
antiochenischen Olympien trug er in gekiirzter Fassung die uns erhaltene Lobrede
auf Antiochia vor. Bei diesen Festreden war das Thema durch den Anlal gegeben,
ebenso bei BegriiBungen hochgestellter Personlichkeiten, wo den Rhetoren wieder
eine gewisse politische Wirksamkeit verstattet war. In andern Fillen wurde aus
der Rede eine Deklamation — davon spéter.

Der eigentliche Beruf des Sophisten war die Lehrtéitigkeit. Das Wort Beruf ist
dem Altertum bei allem, was iiber das Handwerk hinausgeht, nicht selbstverstind-
lich; aber hier ist es am Platz. Der Sophist wird vom stidtischen Rat mit Genehmi-
gung der kaiserlichen Verwaltung zu seinem Amt berufen und kommt dadurch in
den Genul} der Besoldung und der Atelie (der Steuerbefreiung). Daneben zahlen
die Schiiler ihr Kursgeld. Auch die Frage nach der inneren Berufung wird damals
schon gestellt. Libanios hat sich gegen den Vorwurf zu verteidigen, daB er wohl ein
guter Redner, aber kein fahiger Lehrer sei. Er kennt ein Berufsethos, die Verpflich-
tung, auch in schweren Zeiten den Unterricht durchzufiihren. Ganz modern muten
seine Klagen wegen Uberlastung an und seine Vorfreude auf die groBen Sommer-
ferien, wo er MubBe fiir sein literarisches Schaffen finden wird, das er wihrend der
Schulzeit nur durch Nachtarbeit fordern kann.

Der Rhetorikunterricht ist die zweite Stufe der allgemeinen héheren Bildung
der Zeit. Nach dem Elementarunterricht in Lesen, Schreiben und Rechnen besucht
der Knabe zuerst die Schule des Grammatikers. Da werden vor allem die alten Dich-
ter gelesen, auswendig gelernt und in sprachlicher und sachlicher Hinsicht erklirt.
Bescheidene Kenntnissein Geschichte, Geographie, Physik, Astronomieusw. werden
im Rahmen dieses kommentierenden Literaturunterrichts vermittelt. Der Schiiler
kann — oder mull —also nicht mehr lernen, als was ein einziger Lehrer beherrscht.

Noch weiter von den Realien entfernt ist der auf die Grammatik folgende
Rhetorikunterricht. Sein Gang ist seit Jahrhunderten im wesentlichen der gleiche
geblieben. Die Reihenfolge der Ubungen, von der Sie jetzt horen werden, gilt
also nicht erst fiir das 4. Jahrhundert und Libanios. Wohl aber sind wir in der
Lage, die Beispiele Libanios zu entnehmen, da uns von ihm verfafite Musterstiicke
erhalten sind. Die schriftlichen Aufsdtze und die Vortrige, also die produktiven
Arbeiten der Schiiler, machen den Hauptteil des Unterrichts aus, ganz im Gegen-
satz zu unserem héheren Unterricht, der vorwiegend rezeptivist. Was die Schiiler
im antiken Rhetorikunterricht aufzunehmen haben, i1st nur eine Anleitung und
Vorbereitung fiir die eigene gestaltende Arbeit: theoretische Ausfithrungen des
Lehrers iiber die Erfordernisse der Redekunst und Lektiire musterhafter Schrift-
steller, vor allem der alten Redner.

Und nun diese Ubungen. Am Anfang steht — durchaus richtig — die Erzihlung.
Die Muster zeigen uns einfache, der Mythologie entnommene Geschichten von
wenigen Sétzen oder Tierfabeln wie die folgende: Das Pferd krinkt durch seinen
prahlerischen Hochmut die andern Tiere. Die Schildkrote hilt das nicht aus: sie




Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 235

fordert das Pferd zu einem Wettlauf heraus, und nun iibt sie Tag und Nacht. Der
entscheidende Tag ist gekommen, und das Stadion fiillt sich mit Kamelen, Eseln,
sogar frellebenden Hirschen und Vogeln als Zuschauern. Das Pferd ist zu vornehm
und zu faul, sich von der Stelle zu bewegen; die Schildkrite siegt. Daran kniipft
Libanios folgendes Merke: «Auch du, mein Sohn, verla dich nicht auf deine Be-
gabung! Faulenze nicht, arbeite! Sonst wird dich leicht der Unbegabte iiberholen.»

Die nichste Ubung ist die ypela, ein Ausspruch, eine gute Antwort einer histori-
schen Personlichkeit. Eines dieser Themen lautet: « Als Diogenes sah, wie sich ein
Junge schlecht auffiihrte, schlug er den Piddagogen, der diesen Jungen beaufsich-
tigte, und bemerkte dazu: ‘Was ist das.fiir eine Erziehung!’» Hier ist es mit der
bloBen Erzahlung nicht getan: der Schiiler mufl das Verhalten und den Ausspruch
des Diogenes in einem lingeren Aufsatz kommentieren. Der Musteraufsatz des
Libanios beginnt mit einem Lob der Philosophie im allgemeinen, des Diogenes im
besondern. Dann wird an die Pflichten eines Pddagogen erinnert und Diogenes eine
wohlgesetzte Ansprache an den fehlbaren Pidagogen in den Mund gelegt, die in
der Pointe gipfelt: «(Wenn der Junge deinen Stock nicht fiirchtet, so fiirchte du
meinen!» Vor allem gilt es iiberzeugend darzutun, daB Diogenes den Pidagogen
und nicht den Knaben schlagen mulflte.

Ahnliche Aufsitze schrieb man iiber yv@uat, Sentenzen aus Dichtern. Sie sehen,
meine Damen und Herren, das beliebte Aufsatzthema «Die Axt im Haus erspart
den Zimmermann» steht in der Tradition der antiken Rhetorenschule.

Die nichste Ubung ist die avaoxevr), der Nachweis, daB eine iiberlieferte Ge-
schichte schlecht erfunden ist, z. B. der Anfang der Ilias, wo Chryses, der alte,
schwache Priester, sich ins Lager der Feinde wagt, um seine Tochter freizubekom-
men, der es doch bei den Griechen so gut geht. Der Lehrer, der eine solche Auf-
gabe stellt oder selbst musterhaft l6st, bekennt sich dadurch nicht zu einer be-
stimmten Auffassung. Er konnte denselben Stoff ebensogut einer xaracxevi} un-
terwerfen und nachweisen, da3 der Anfang der Ilias glaubwiirdig ist.

Weiter wird geiibt der xowds tdmog (locus communis, Gemeinplatz), der Teil
einer Anklagerede, der ohne Riicksicht auf den Einzelfall eine Tat als verwerflich
hinstellt; ein Gemeinplatz gegen den Mord ist also in jedem Mordfall anwendbar,
daher der Name. Ein bestimmtes Schema muB} sich der Schiiler merken. Zuerst
wird das Gegenteil herausgestrichen, beim Gemeinplatz gegen den Verrat also
die Treue. Dann kommt der Vergleich mit andern Verbrechen, die als verhiltnis-
méBig harmlos darzustellen sind. Weiter gilt es, die Gesinnung des Verbrechers
zu brandmarken und sein Vorleben zu verdichtigen. Endlich ist das Mitleid auszu-
schlieBen, beispielsweise durch den naheliegenden Gedanken: er hatte kein Mit-
leid, also verdient er auch keines.

Als nichste Ubungen folgen Lob und Tadel, etwa Lob des Diomedes, Lob des
Thersites (schwierig!), aber auch Lob der Gerechtigkeit, Lob des Rindes. Ent-
sprechend Tadel des Achilleus, Tadel Philipps v. Makedonien (mit ausgiebiger
Beniitzung des Demosthenes), Tadel des Reichtums und Tadel der Armut.




236 Peter Wolf

Kombiniert werden Lob und Tadel in der ody»ptoig, der Vergleichung, die immer
einseitig den Vorzug des einen vor dem andern zu erweisen hat, z. B. des Demosthe-
nes vor Aeschines oder (gegen die landlidufige Auffassung) des Diomedes vor
Achilleus oder des Landlebens vor dem Stadtleben.

Bei der #fomotia, der Charaktergestaltung, bringt Libanios als erstes Beispiel
einen Monolog der Medea vor der Ermordung ihrer Kinder. Diese Ubung geht von
der Tragodie aus. Der Rhetorikschiiler hat frither beim Grammatiklehrer die
Tragodie gelesen und konkurriert nun im rhetorischen Unterricht mit dem tragi-
schen Dichter, Die Riickwirkung der Rhetorik auf die Poesie sehen wir bei Ovid.

Auch in der &xpgaoic, Beschreibung, hatten sich die Schiiler zu iiben. Wir finden
unter anderm die Schilderung eines Wettlaufs, eines Festes, eines Gartens, oft
auch eigentliche Bildbeschreibungen. _

SchlieBlich noch die #oig, eine allgemeine Fragestellung, entweder theoretisch,
ob es nur eine Welt gibt, oder praktisch, ob man heiraten soll. Hier greift die
Rhetorik in den Bereich der Philosophie ein, so wie sie bei der Charakterrolle oder
bei der Beschreibung mit der Dichtung in Wetthewerb tritt.

Die bisher genannten Ubungen gelten als mpoywuvdouara, Voriibungen. Die
Ubung im engern Sinne (ueAérn) ist die Deklamation, meistens eine fingierte
Grerichtsrede; ihr liegt nicht blo8 eine allgemeine Frage (eine #éoig) zugrunde,
sondern eine dmddeots, die einen besondern Fall konstruiert. Etwa 40 Muster-
stiicke von Libanios sind uns iiberliefert.

Einige dieser Deklamationen bewegen sich in der Welt der alten Dichtung. So
haben wir in der Situation der Gesandtschaft des 9. Buches der Ilias eine Antwort
des Achilleus auf die Bitte des Odysseus, den Groll gegen Agamemnon aufzugeben.
Dabei konkurriert Libanios nicht nur mit Homer, sondern auch mit Aristeides,
einem Sophisten des 2. kaiserzeitlichen Jahrhunderts, der die betreffende Rede des
Odysseus als Deklamation gestaltet hat. Was fiir fremdartige Gewiirze der homeri-
schen Speise beigegeben werden, zeigt gleich der Anfang der Reden. Wihrend bei
Homer Achilleus nach einem Bekenntnis zu riicksichtsloser Offenheit gleich die
Hauptsache ausspricht, daB er sich nie werde erweichen lassen, redet er bei Libanios
die Gesandten folgendermafBen an: «Als ich euch kommen sah, dachte ich, endlich
bekdme ich Zuzug von solchen, die wie ich von Agamemnon genug hétten.»

Andere Deklamationen holen ihren Stoff aus der Geschichte. Die Feindschaft
zwischen Philipp und Demosthenes ist das Lieblingsthema. Horen wir eine Hypo-
thesis: «Nach der Schlacht von Chéronea macht Philipp das Angebot, zweitausend
athenische Gefangene freizulassen, wenn ihm dafiir Demosthenes ausgeliefert
werde. Demosthenes beantragt seine Auslieferung.» Die Situation ist fingiert, nur
die Personen und der allgemeine Rahmen sind historisch. Demosthenes spricht als
Held, der sich fiirs Vaterland opfert, indem er den Athenern die Wahl abnimmt
und ihnen den Schimpf erspart, entweder zweitausend Mitbiirger oder einen
Demosthenes preiszugeben.

Die iibrigen Deklamationen, die nicht an mythologische oder geschichtliche




Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 237

Personen und Situationen ankniipfen, geben entweder Gelegenheit zu einer Cha-
rakterdarstellung oder zur juristischen Beurteilung eines mit aller Spitzfindigkeit
ersonnenen Falles. Die beiden Moglichkeiten sind meistens in der Weise kombiniert,
daB eine Charakterfigur in einen Prozel hineingezogen wird. Da treffen wir die
Gestalten, die von der attischen Komdédie geschaffen sind: den Armen und den
Reichen, den Geizhals, den miirrischen Alten.

Am meisten Erfolg hatte Libanius mit dem Stiick, in dem ein Hypochonder, der
eine geschwiitzige Frau geheiratet hat, die Behérde um Gewéhrung des Schier-
lingsbechers, also um sein Todesurteil bittet. Um die Richter mit seiner Eigenart
bekannt zu machen, erzihlt der Mann, wie er den Markt und die Gassen zu meiden
pflege, damit er den verhaBten GruBl «yaige — freue dich!» nicht héren miisse; er
wolle sich ja nicht freuen. Er konne es auch nicht ausstehen, wenn die Maler zu
ihrer Arbeit singen. Nun habe er eine Frau geheiratet, deren Verschwiegenheit
ihm garantiert worden sei. Aber gleich in der ersten Nacht nach dem unertréglich
lirmigen Hochzeitsfest habe sie ihn ganz unnotig gefragt, ob er schon schlafe, und
tags darauf, ob sie denn keinen Hahn hétten. Er darauf: nein, er konne das Krihen
nicht ertragen, auch das der Weiber nicht, worauf sie ihm unbekiimmert die ganze
Geschichte des Hahns, wie er aus einem Krieger in einen Vogel verwandelt worden
sel, erzdhlte usw. Jetzt gebe es keinen andern Ausweg als den Tod ; denn alle Ver-
suche, die Frau zu erziehen und zu bessern, hétten fehlgeschlagen. Als er ihr ein-
mal den Vers aus dem Sophokleischen A4ias vorhielt, «<Weib, Schweigen ziert die
Weiber», sei sie ihm ins Wort gefallen mit Fragen nach dem Dichter dieses Spru-
ches, nach seiner Herkunft und seinen Lebensumstinden. Und jetzt freut sich der
Mann auf den Moment, wo er auf der Totenbahre liegt, rings um ihn die Toten-
klage erschallt, je lauter desto besser, und er, weil er tot ist, nichts davon hort.

Dies als Beispiel eines Charalkterstiickes. Und nun eine juristische Kniffligkeit.
Ein Vater hat zwei Sohne, die ihm ungleich lieb sind. Wie es ans Sterben geht,
heilt er den geliebten Sohn das Testament schreiben und sich als Alleinerben ein-
setzen. Der Sohn kommt nur scheinbar dem Willen des Vaters nach: er setzt auch
den Bruder als Erben ein. Wider Erwarten erholt sich der Vater, und wie er nun
das Testament zu sehen bekommt, ergrimmt er und verst68t seinen ungehorsamen
Lieblingssohn. Das eigentliche Thema der Rede ist nun ein Gesuch des Sohnes an
die Richter, die VerstoBung nicht zu bestéitigen. Wir wollen darauf nicht eingehen,
sondern lieber noch eine ganz abenteuerlich erfundene Hypothesis horen.

Ein junger Mann, der schon verheiratet ist, aber noch unter viterlicher Gewalt
steht, geht auf Reisen und fillt Rdubern in die Héinde. Brieflich bittet er den Vater
um Losegeld. Dieser geht nicht darauf ein. Die junge Frau aber verkauft ihre
Habe und besteigt ein Schiff, um das Losegeld zu bringen. Sie erleidet Schiffbruch,
und ihre Leiche wird gerade an den Ort angespiilt, wo ihr Mann in Gefangenschaft
weilt. Er findet den Leichnam, und seine Trinen flieBen. Die Réuber sind so ge-
rithrt von der Geschichte, daB sie ihn freilassen. Heimgekehrt wird er von seinem
Vater dazu angehalten, eine zweite Frau zu nehmen. Da er sich weigert, verstofit




238 Peter Wolf

ihn der Vater. Wie im vorigen Beispiel ersucht der Sohn die Richter, die Ver-
stoBung nicht zu genehmigen.

Uber die Monstrositit und Lebensfremdheit solcher Themen ist schon im Alter-
tum geklagt worden. Kurz und biindig urteilt jemand bei Petron: «(Wenn die jungen
Leute aus der Schule aufs Forum treten, glauben sie sich in eine andere Welt ver-
setzt. Sie verdummen in der Schule, wo sie nichts lernen, was im praktischen Leben
vorkommt.» Ich wei} nicht, meine Damen und Herren, ob nach dem Gehorten Ihr
Urteil ebenso schroff ausfallen wiirde. Es scheint mir immerhin, dafl die Kinder
in jenem Unterricht manches gelernt haben, was sie in unserem nicht lernen, und
daf} eine schwungvolle und einfallsreiche Verteidigung eines Tyrannenmérders vor
einem peinlichen Gestammel iiber Goethes Seelenleben einiges voraus hat. Die
Auswiichse des Rhetorikunterrichtes waren freilich iibel. Quintilian, der k]uge und
liebenswiirdige Rhetor, wurde nicht miide, sie zu bekéimpfen.

Das Leben der Gegenwart ist aus diesen Schuliibungen in der Tat ausgeschlossen..
Nehmen wir die Schilderung eines Gartens! Glauben Sie, der Lehrer héitte die Schiiler
ermuntert: Geht hin, seht euch einen Garten an und schreibt auf, was ihr gesehen
habt! Weit gefehlt: der Garten, der uns in dieser Musterarbeit vorgefithrt wird, ist
ein literarischer, der des Phiakenkonigs Alkinoos.

Einen Schierlingsbecher hat Libanios in seinem Leben nie gesehen. Diese Hin-
richtungsart war unter romischer Herrschaft nicht iiblich; wohl aber im alten
Athen. Und wenn die geschwitzige Frau die Herkunft eines Dichters wissen will,
so fragt sie nicht, aus welcher Stadt oder welchem Land er stamme, sondern aus
welcher Gemeinde Attikas. So ist auch die Sprache des Libanios das reine Attische
des 4. vorchristlichen Jahrhunderts, obwohl sich die lebendige Sprache seither
langst weiterentwickelt hat.

Oder der «Tadel der Rebe»: Was fiir ein ergiebiges Thema! Wieviel Stoff zu
ernsthafter Besinnung béte da — leider — der Alltag! Und die Antiochener waren,
soviel wir wissen, alles.andere als ein niichternes Volk. Libanios erzihlt, wie ein
sagenhafter Ikarios den Wein, den er als Gabe von Dionysos erhalten, dem Volk
ausschenkte und dafiir, weil man sich vergiftet glaubte, erschlagen wurde; oder
wie Hektor den Becher Wein, den ihm seine Mutter anbot, aus Riicksicht auf seine
Kampfkraft ablehnte. Der Kampf der Kentauren und Lapithen war des Weines
Werk. Wein machte den Riesen Polyphem hilflos. Und vom Weine berauscht
merkten die Trojaner nicht, wie die Griechen in die Stadt eindrangen.

So ist allerdings die Rhetorik dem Leben der Gegenwart abgewandt. Aber es ist
nun nicht gleichgiiltig, wem sie zugewandt ist. Und damit, meine Damen und Her-
ren, kommen wir zum angekiindigten Thema. Die rhetorischen Ubungen bewegen
sich, wie unsere Beispiele gezeigt haben, in der Welt Altgriechenlands. Und darum
ist diese rhetorische Bildung eine hellenische Bildung. Dessen ist sich der Sophist
bewult; er fiihlt sich als Vorkédmpfer des Griechentums. «Ich werde dafiir sorgen,
dal} dieser Schiiler einmal zu den Hellenen z#ahlt», &uert sich Libanios in einem
Brief. Fiir diese auf der literarischen Tradition aufbauende Bildung hat Libanios




Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 239

einen einfachen Namen: Adyor. «Hellas ist die Mutter der Adyow», sagt er in einer
Bittschrift an Kaiser Theodosius, worin er diesen ersucht, durch gesetzliche Ma3-
nahmen das Ansehen und den Einflul} der stddtischen Réte, der Decurionen, zu
heben. Die Reden der Decurionen sollen bei den rémischen Verwaltungsbeamten
mehr Gehor finden. Seine Vaterstadt Antiochia weill Libanios folgendermaflen zu
rithmen: «Wie frither die Macht Griechenlands sich auf zwei Stidte verteilte, Athen
und Sparta, so jetzt die geistige Macht der Hellenen auf Athen und Antiochia,
wenn nidmlich die Adyot, nicht das Blut den Hellenen ausmachen. Diese beiden
Fackeln der Rhetorik, Athen und Antiochia, erleuchten die Welt, die eine Europa,
die andere Asien.» Da@ nicht die Abstammung, sondern die Bildung das Griechen-
tum bestimme, hat schon Isokrates, der Zeitgenosse und Gegenspieler Platons und
Ahnherr der schulmifigen Rhetorik, ausgesprochen.

An hellenische Bildung denkt Libanios, wenn er in einer Gedéchtnisrede auf
Kaiser Julian klagt: «Als Julian seinen Zug gegen die Perser antrat, hofften wir,
das ganze Perserland wiirde in das rémische Reich einbezogen und unsern Gesetzen
unterstellt, Sprache und Tracht miilten sich dndern, und Sophisten wiirden in
Susa die Perserknaben durch rhetorischen Unterricht zu Rednern machen.» Die
romischen Waffen also ebnen griechischer Bildung den Weg, besonders dann, wenn
sie vom Philhellenen Julian, einem zweiten Alexander, gefithrt werden.

Diese hellenische Bildung ist nun in der Zeit des Libanios von verschiedenen
Seiten her bedroht und angefochten. :

Als erste Konkurrenz der Rhetorik nennen wir die Jurisprudenz. Es geht dabei
um die Ausbildung der Anwiélte. Wir sind gewohnt, im Anwalt den Juristen zu
sehen. Fiir den damaligen Griechen ist der Anwalt in erster Linie Redner und heif3t
darum Rhetor. Seine Sache ist das Plaidoyer; mit der juristischen Behandlung des
Prozesses befafit sich ein anderer, der Nomikos oder Pragmatikos. Diese Arbeits-
teilung zwischen dem Redner und dem Juristen wurde allerdings nicht in allen
Zeiten gleich streng durchgefiihrt. Libanios verweist sie in eine gute alte Zeit, wenn
er schreibt: «Friiher zog der Redner den Rechtskundigen bei, und sie stiitzten sich
gegenseitig.» Wir wundern uns auch nicht, dal der Plidierende das Bediirfnis
empfand, die Materie selbst zu beherrschen und sich vom Rechtsgelehrten unab-
héngig zu machen. Dazu brauchte er eine juristische Ausbildung. Eine solche war
in der beriihmten Rechtsschule von Berytos in Phénizien zu holen, also nicht gar
weit von Antiochia. Und so muflte es Libanios erleben, daf3 viele seiner Schiiler
von thm weg Berytos aufsuchten, teilweise noch vor dem Abschlul des rhetori-
schen Studiums. Horen wir seine Klage: «Frither sah man nur die Séhne aus dem
Handwerkerstand, die fiir ihre Existenz zu sorgen haben, nach Phonizien reisen;
die Abkémmlinge vornehmer und begiiterter Familien blieben bei uns. Wer die
Gesetze studieren muflite, schien vom Gliick weniger begiinstigt, als wer es sich
leisten konnte, darauf zu verzichten. Jetzt aber hat ein allgemeines Laufen nach
diesem Ziel eingesetzt: Jiinglinge, die zu reden und den Beifall der Zuhéorer zu
gewinnen verstehen, laufen nach Berytos in der Meinung, es gebe noch etwas hin-




240 Peter Wolf

zuzulernen.» Im folgenden spricht Libanios die Befiirchtung aus, die Jurisprudenz
kénnte die Rhetorik aus dem Gedéchtnis der Schiiler verdrangen. Dieses Argument
vermag heute und vermochte wohl auch damals nicht zu iiberzeugen: Eine durch
jahrelange Ubung gewonnene Fihigkeit kann nicht so leicht verloren gehen wie
der sogenannte Wissensstoff. Das Argument it sich in der Tat auch umgekehrt
verwenden: In einem Empfehlungsbrief fiir einen Theodoros, der in Antiochia
Rhetorik und dann in Berytos Jurisprudenz studiert hat, schreibt Libanios: «Im
Besitz aller Rechtskenntnisse verliell er Berytos, ohne die Fertigkeit in unserer
Redekunst durch das Rechtsstudium eingebiiit zu haben; und wer bei ihm Zu-
flucht suchte, fand in zwei Héfen Schutz und Schirm: in der Lesung der Gesetze
und in der Macht der Rede.»

Die Moglichkeiten der Vorbereitung auf den Anwaltberuf werden illustriert in
einem Brief, den Libanios an den Statthalter der Provinz Phénizien geschrieben
hat. Ein Schiiler hat seine rhetorischen Studien so weit getrieben, daf} sich die
Frage erhebt, ob er sie fortsetzen oder direkt in den Anwaltberuf eintreten soll.
Dann wire er also ein Rhetor oder Synegoros ohne juristische Kenntnisse gewor-
den. Nun aber nimmt der Schiiler einen Streit mit seinem Vater zum Anlal}, um
auf eigene Faust nach Berytos zu reisen und dort in die Rechtsschule einzutreten.
Wieder einer also, der ohne Jurisprudenz als Anwalt nicht glaubt bestehen zu
konnen. In dem Brief bittet Libanios den Beamten, diesen Jiingling, wenn nétig
mit Gewalt, nach Antiochia zuriickzuschicken. Der Vater lege Wert auf die rhe-
torische Bildung dieses Sohnes, weil er einen élteren habe Jurisprudenz studieren
lassen (ob nur Jurisprudenz ohne Rhetorik, 1a8t uns der Wortlaut des Briefes
nicht sicher erkennen).

Ob dieser Brief seinen Zweck wohl erreicht hat ? Libanios hitte es als Frfolg
buchen kénnen, wenn dieser Schiiler direkt von der Rhetorenschule aus zur Advo-
katur gelangt wire. In andern Féllen sehen wir ihn sich solcher Erfolge rithmen
und dies um so mehr, als es sich offenbar schon um Ausnahmen handelt. In einem
Empfehlungsbrief schreibt er: «Diognetos, der Triger dieses Briefes, kam aus
Liebe zu den Adyo: in meine Schule und erwarb sich hier durch unermiidlichen
Fleif} das, wofiir er gekommen war. Wenn man ithm etwas anderes nahelegte, liel3
er sich nicht darauf ein; vielmehr rief er Hermes an (Hermes Logios, den Schutzgott
der Redner) und stiirzte sich in die Prozesse. Dabei hatte er solche Erfolge, dal}
man sich viel daraus machte, den Mann fiir die Fiihrung eines Prozesses zu ge-
winnen. Und so widerlegte er die Behauptung, man miisse in Phonizien gewesen
sein, wenn man iiberhaupt reden wolle.» Das ist nebenbei ein Beispiel der Um-
schreibung, mit der Libanios stdndig seine Gedanken verhiillt. Das «andere», was
man Diognetos nahelegte, war offenbar die Jurisprudenz. Sie werden eine weitere
Umschreibung, die sich auf denselben Diognetos bezieht, nun leicht verstehen (er
hat Empfehlungsbriefe an verschiedene Adressaten mitbekommen): «Ich und
Demosthenes schulden Diognetos groen Dank, dafl erunsvon einem Schimpf befreit
und aller Welt bewiesen hat, dal auch diese Waffen allein Siege erringen kénnen.»




Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung 241

Eine zweite feindliche Macht neben der Jurisprudenz ist fiir Libanios die lateini-
sche Sprache. Es gibt eine Schrift von ihm, in der er seinen Kollegen in Antiochia
Vorschlige zur Milderung des Konkurrenzkampfes zwischen den Rhetoriklehrern
unterbreitet. Darin stellt er die gegenwiirtige Notlage der griechischen rhetorischen
Bildung dar, um dadurch seine Kollegen zum Zusammenhalten in einem vereinten
Kampf gegen die dulleren Feinde zu bewegen. «Ihr wilt ja, daB die Gegenwart die
Rollen der griechischen und der lateinischen Bildung vertauscht hat, dall die
lateinische jetzt beliebter ist und als Spenderin alles Guten gilt, die griechische
aber als Geschwiitz und als ein Weg zu Miithen und Armut. Daher die hidufige Ver-
schickung der Jiinglinge und die Schiffe, die nur ein Ziel haben: Rom, und das
hoffnungsfrohe Hindeklatschen der verreisenden Kinder. Ihre Hoffnungen heiflen:
Amt, Herrschaft, Heirat, Aufenthalt in der Residenz, Verkehr mit dem Kaiser.
Und dabei hat nur ganz wenigen diese Fahrt geniitzt; den meisten hat sie nichts
eingebracht und erst noch die klare Einsicht geraubt. Dennoch lassen sie sich ver-
locken und erwarten etwas von dort; was sie nicht besitzen, glauben sie schon zu
haben. Solches hat die Gottheit beschlossen iiber die beiden Sprachen. Deswegen
bringen wir Kummer aus der Schule heim und kénnen nichts tun als die schlechten
Zeiten verfluchen.» Diese Klage richtet sich vor allem gegen den Romaufenthalt,
von dem sich die jungen Leute fiir die Karriere in der romischen Verwaltung viel
versprachen. Aber auch in Antiochia selbst war die Konkurrenz des Lateins spiir-
bar. Ein personlicher Gegner des Libanios nahm seinen Sohn aus der griechischen
Rhetorenschule fort und schickte ihn in eine lateinische Schule, nur um Libanios
zu krianken, wic dieser wenigstens behauptet.

Mit Erstaunen bemerken wir, da3 Libanios selbst sich fiir lateinischen Unter-
* richt in Antiochia bemiiht hat. Es mag ihm schwer gefallen sein, in einem Brief
folgendes zu schreiben: «Zum zweiten Mal bitte ich dich, von Rom nach Antiochia
heimzukehren. Eine ehrenvolle Berufung garantiert dir Schiiler und Schullokal.
Ich brauche deine Sprache; denn meine Schiiler sollen als Anwilte Erfolg haben,
und das ist bei der andern Sprache nicht moglich.» Es ist das Latein, das Libanios
gewohnlich als andere Sprache bezeichnet. So héingen also Jurisprudenz und Latein
zusammen, begreiflich, da die romischen Verwaltungsbeamten seit jeher auch die
Gerichtsbarkeit in ihren Provinzen ausiiben.

Von einer Seite, wo wir nichts Boses vermutet hitten, erwuchs der hellenischen
Bildung eine dritte Gegnerschaft, von der Stenographie. Die Stenographen ver-
standen sich auf die onueia, die abkiirzenden Schriftzeichen, lat. notae. Ein notarius
war also urspriinglich ein simpler Schreiber. Aber diese Schreiber verstanden es
damals, sich als Sekretdre unentbehrlich zu machen, sich in die Beamtenlaufbahn
einzuschalten und so bis zu den hochsten Amtern zu gelangen. Der Handwerker-
sohn, der einst froh war, wenn er etwas zu beillen hatte, 1st auf diesem Wege so
weit avanciert, dafl er nun hoch zu Rofl daherkommt, die Brauen hochgezogen,
von zahlreicher Dienerschaft umgeben. Er besitzt ein groBes Haus, viel Land und
148t sich bei seinen Gelagen von Schmeichlern umschwirmen. Wer mag sich, wenn

12 Museum Helveticum




242 Peter Wolf: Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung

er so miihelose Karriere sieht, noch mit rhetorischem Studium plagen ? so fragt
Libanios voll Bitterkeit. Er erkennt den Gegensatz zwischen einer Ausbildung, die
moglichst raschen Erfolg verspricht, und einer Bildung, die einerseits den Men-
schen durch geistige Arbeit formt, anderseits das beste Erbe der Vergangenheit,
die geistigen Giiter, weitergibt und pflegt. Freilich scheint ihm diese idealistische
Bildung zum Untergang verurteilt, wenn ihr jeder Erfolg im Leben versagt bleibt.
Der Erfolg hingt ab von der Einstellung der Kaiser. Sie haben es in der Hand, ent-
weder die Hellenen, die durch die Rhetorenschule gegangen sind, oder die Bar-
baren bei der Amterverteilung zu begiinstigen, diese Barbaren, die schnell schrei-
ben konnen, aber keinen Verstand haben, die nie in klassischen Werken von den
Tugenden des Herrschers gelesen haben.

Leider war die Haltung der meisten Kaiser nicht so, wie Libanios sie sich
wiinschte; und der, der die alten Zeiten zuriickbrachte, der, wo es ging, die Hellenen
in die Amter einsetzte, der sich bei der Ankunft in einer Provinz nicht Schweine;
Vogel und Hirsche schenken lief3, sondern Reden: Julian wurde nach kaum zwei-
jéhriger Regierung von der mérderischen Lanze ereilt.

Der Name Julian leitet uns zu der vierten Gegnerschaft hellenischer Bildung,
zum Christentum. Aber der Ausdruck ist so nicht richtig: die Christen sind in
dieser Zeit nicht mehr Gegner hellenischer Bildung; Libanios betrachtet sie auch
gar nicht als Konkurrenten, sondern gleichsam als unerwiinschte Géste an der
Tafel hellenischer Adyoc. Fiir ihn ndmlich sind die Adyoc nicht zu trennen von den
ieod, von der Religion. Er geht vollig auf in der Welt der altgriechischen Vor-
stellungen. Die Christen aber bekennen sich wohl zu den hellenischen Adyor, d. h.
sie studieren Grammatik und Rhetorik, und zwar nicht nur oberflichlich, sondern
bis zur volligen Beherrschung der Formen; aber von den igod wollen sie nichts
wissen, sie distanzieren sich von der Heidenwelt. Diese Inkonsequenz der Christen
hat Kaiser Julian in seinem berithmten Rhetorengesetz, das die Christen vom
Lehramt ausschloB, mit unerbittlicher logischer Strenge gegeilelt. Bildung soll
nicht bloBe Zungenfertigkeit sein, sie muf} auf geistigen und sittlichen Entschei-
dungen beruhen. Es geht nicht an, dal die Christen in ihrem Herzen das fiir eine
Torheit halten, was sie 6ffentlich lehren. Ein Schrei der Entriistung war von seiten
der Christen das Echo auf dieses Gesetz. Hatte Julian recht? Seine Logik ist
zwingend, seine Grundsitze verdienen Beherzigung — die Geschichte hat ihm Un-
recht gegeben. Der Glaube galildischer Fischer war eben doch vereinbar mit der
Klarheit griechischen Geistes. Dieses Urteil der Geschichte, insofern es bedeutet,
daf} griechische Bildung sich von ihrem Urgrund 16sen 1486, miissen wir annehmen,
es sel denn, dall wir unsere eigene griechische Bildung verurteilen. Und wenn wir
ja sagen zu diesem Gang der Geschichte, dann diirfen wir der antiken Rhetorik
dankbar sein, daf sie, die einst mit den ersten Sophisten als Girstoff in die Welt
eingetreten war, in ihrem Alter zur Bewahrerin wurde und das hellenische Erbe
weitergab an die frischen Krifte einer neuen Zeit.




	Libanios und sein Kampf um die hellenische Bildung

