
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 4

Artikel: Das Einleitungsgespräch der Gesetze Platons

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 11 1954 Fase. 4

Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons

Von Olof Gigon, Bern

Es ist das Verdienst Gerhard Müllers, in seinen vor drei Jahren erschienenen

Studien zu den platonischen Nomoi (Zetemata Heft 3, München 1951) das Problem
der Gesetze Piatons wieder einmal mit aller Entschiedenheit zur Diskussion
gestellt zu haben; es ist dringend zu wünschen, daß die Diskussion nun auch wirklich
in Gang komme.

Seit den Zeiten Friedrich Schleiermachers ist es anerkannt, daß das letzte Werk
Piatons sprachlich so gut wie literarisch und philosophiegeschichtlich ein Rätsel
darstellt. Wir wissen, daß in ihm das Suchen nach der t7uaxr)fxr\ rov dya&ov
gewissermaßen aussetzt, jenes Suchen, das doch vom Laches an bis hinab zum Timaios
der Mittelpunkt des platonischen Philosophierens gewesen war. Wir wissen ferner,
daß die zwölf Bücher der Gesetze kompositorisch von einer kaum zu ertragenden
Unübersichtlichkeit sind; mit einer beispiellosen Willkür werden die verschiedensten

Theoreme aneinandergehängt, hin und her gewendet, fallen gelassen und
wieder aufgenommen. Endlich weiß jeder Leser des platonischen Textes, daß wir
es mit einer Sprache zu tun haben, die an Umständlichkeit, Gewaltsamkeit und
Geschraubtheit ihresgleichen sucht.

Diese Eigenarten sind im Prinzip alle längst bekannt. Aber mit einer Antwort
auf die Frage, was das nun zu bedeuten habe, hat es die Forschung bisher nicht
eilig gehabt. Die wenigen Vorstöße, die energisch und mit dem Blick aufs Ganze

unternommen wurden (Ed. Zeller 1839, I. Bruns 1880, U. v. Wilamowitz 1919),
blieben ohne größere Wirkung. Zumeist beruhigte man sich bei der summarischen

Auskunft, es handle sich eben um ein Werk der Resignation und des höchsten

Alters, das man nicht mit denselben Maßstäben messen dürfe wie etwa die Politeia.
Aber gerade diese Flucht in allgemeine biographisch-psychologische Kategorien
ist und bleibt bedenklich. Es läßt sich mit ihnen jede Schwierigkeit etwas allzu
leicht wegerklären und vor allem: sie führen bewußt oder unbewußt zu einer

Entwertung des Textes, den es zu interpretieren gilt. Wer Piatons Nomoi als Alterswerk

entschuldigt, gibt damit zu verstehen, daß dieses Werk philosophisch und
künstlerisch nicht mehr ganz ernst genommen werden kann und auch nicht ernst

genommen zu werden braucht.
Allein Piatons Nomoi wollen zweifellos ernst genommen werden, genau so wie

der Loches oder die Politeia. Die antike Tradition hat sie als den letzten großen

philosophischen Dialog Piatons aufgefaßt. Wenn sie das tatsächlich sind, so haben



202 Olof Gigon

wir in ihnen die Summe und das letzte Ergebnis der Philosophie Piatons
anzuerkennen und gleichzeitig dasjenige Werk, von dem die geistigen Erben Piatons,
Speusippos, Xenokrates und Aristoteles vorzugsweise ausgegangen sind und sich

abgehoben haben. - Doch diese Perspektiven haben vorerst noch im Hintergrund
zu bleiben. Die erste Aufgabe an den Nomoi ist das Interpretieren. Solange nicht
ein Kommentar vorliegt, der des Namens wert ist (der also nicht nur Realien
erläutert und einzelne Kuriositäten diskutiert, sondern Satz für Satz die Sprachform

und die Gedankenfolge analysiert), wird sich über den Gesamtcharakter des

Werks kein Urteil abgeben lassen.

Als Vorarbeit dazu seien die ersten paar Seiten des Textes (624 a 1 bis 632 d 7

Ausg. I. Burnet) untersucht. Sie allein schon enthalten für den aufmerksamen
Leser eine ganze Reihe der eigentümlichsten Probleme.

Ein erster Abschnitt 624 a 1 bis 625 c 6 hebt sich deutlich ab. Er dient dazu,
das gesamte nachfolgende Gespräch zu motivieren. Schematisch kann man sagen:
Er weist erstens nach, was die Gesprächspartner zu einer Unterhaltung tieqi
nohreiaQ nal vo/lwjv (625 a 6/7) besonders qualifiziert und stellt zweitens diese

Unterhaltung in den Rahmen eines gemächlichen Spazierganges, bei dem man
alle Muße hat, die Zeit auf angenehme Weise vergehen zu lassen. Der zweite Punkt
erinnert sofort an charakteristische Szenerien Piatons. Im Phaidros findet das

Gespräch bekanntlich während eines Spazierganges statt, den Phaidros
unternimmt, um sich von dem langen Sitzen bei Lysias zu erholen (227 a); im Symposion
berichtet Apollodoros dem Glaukon vom Gastmahle Agathons, während sie

zusammen vom Phaleron nach Athen gehen (173 b), und im Theaitetos lassen sich

Terpsion und Eukleides gerne die Aufzeichnungen über ein Gespräch des Sokrates
vorlesen, weil sie beide von einem anstrengenden Wege erschöpft sind und ohnehin
die Absicht haben, sich etwas auszuruhen (143 a b). Der philosophische Dialog
soll seiner Form nach immer ein mehr oder weniger unverbindlicher urbaner
Zeitvertreib sein, dem man sich ergibt, wenn man gerade Zeit und Lust dazu hat.

Doch sehen wir nun den Text der Nomoi näher an. In 624 a 1 bis 625 b 1

erkundigt sich der Hauptsprecher (der 626 d 3 als Athener vorgestellt wird) nach
dem Urheber der Gesetzgebung in Kreta und in Sparta und erhält zur Antwort,
hier wie dort werde ein Gott als solcher genannt: cu? ye to dixaioTarov einelv, denn
zunächst sind die Gesetzgeber Menschen, Minos und Lykurg, nimmt man es aber

genau, so steht hinter Minos Zeus und hinter Lykurg der delphische Apollon. Die
Gesprächspartner sind also unter Gesetzen aufgewachsen, die auf einen Gott
zurückgeführt werden. Darum wird ihnen ein Gespräch über Gesetze willkommen
sein.

Damit ist das Thema des ganzen Werkes genannt und begründet. Szenisch
gesehen kann der Sinn dieser Hinführung zum Gegenstand nicht zweifelhaft sein.

Die Partner des Atheners vertreten zwei Nomothesien, für die eine göttliche ak(a
in Anspruch genommen wird. Dann kann es sich nur darum handeln, entweder von
ihnen zu lernen, den göttlich-gültigen Gehalt beider Gesetzgebungen ins Licht zu



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 203

setzen und die angemessenen Folgerungen daraus zu ziehen, oder aber jenen
Anspruch als eine (vielleicht nützliche und sogar notwendige) Fiktion zu durchschauen
und zu zeigen, daß faktisch die beiden Politien den Forderungen der Philosophie
nicht besser genügen können als irgendeine andere. Es ist längst festgestellt, muß
aber hier wiederholt werden, daß im späteren Fortgang des Dialogs weder das

eine noch das andere geschieht. Zwar wird vielfach auf Geschichte, Herkommen
und Gesetz Kretas und Spartas Bezug genommen, aber daß am Anfang Zeus und
Apollon als die Urheber der Gesetze bezeichnet worden waren und daß diese

Behauptung das ganze Gespräch veranlaßte, scheint vollständig vergessen zu sein.
Man wird indessen nicht leicht annehmen, daß ausgerechnet der Verfasser der

Nomoi, in denen doch Gott und Göttliches eine so hervorragende Rolle spielen,
willkürlich und fiarrjv, um es aristotelisch zu sagen, seinem Dialoge einen derartigen
Ausgangspunkt gegeben habe. Es muß ursprünglich die Absicht Piatons gewesen
sein, den Dialog in der durch 624 a 1 bis 625 b 1 gewiesenen Richtung weiterlaufen
zu lassen, sei es, daß die Gesetze Kretas und Spartas sich in der Tat als vorbildlich
und ihres Urhebers würdig herausstellten, oder daß die Behauptung der Partner
als eine pia fraus charakterisiert wurde, die über die Mangelhaftigkeit ihrer Politien
nicht hinwegtäuschen könne. Dies führt uns nun zum Sachlichen.

Wir bemerken fürs erste, daß am Schluß unseres Einleitungsgespräches in
632 d 2/4 noch einmal ausdrücklich von den Gesetzen die Rede ist, die Minos und
Lykurgos gegeben haben und die auf Zeus und Apollon zurückgeführt werden.
Etwas früher (630 d 6/7) werden ebenfalls Minos und Lykurgos als Gesetzgeber

genannt, nicht aber ihre göttlichen Berater (doch vgl. kurz vorher 630 c 2). Prüfen
wir die vier Stellen (später gibt es nichts Vergleichbares mehr), so erkennen wir
bald, daß Piaton es offensichtlich bewußt vermeidet, sich klar darüber zu äußern,
ob er an die Gottgegebenheit der kretischen und spartanischen Gesetze glaubt oder
nicht. Es handelt sich um ein Xeyöpevov.

Wir würden nicht weiter darauf insistieren, wenn nicht Folgendes dazukäme:
In 624 a 7-b 3 ist der Athener schon nach der ersten Antwort des Kreters im
Bilde darüber, daß die Annahme eines göttlichen Ursprungs der kretischen
Gesetze auf den Homerversen Od. 19, 178/9 beruht. Freilich geht dies aus den Versen
selbst nicht hervor. Was der Athener als Aussage Homers mitteilt, ist keine
einfache Paraphrase, sondern eine ganz bestimmte Interpretation der Worte Homers,
vorzugsweise der beiden entscheidenden Begriffe evveojgog und oagiorrfg. Was sie

wirklich bedeuten, braucht uns hier nicht zu kümmern. Wesentlich ist dies: Wo
immer in der antiken Uberlieferung von Minos als Gesetzgeber Kretas die Rede

ist, gelten diese Verse als der wichtigste, wenn nicht einzige Beleg. Die ältesten
Zeugnisse sind außer unserer Stelle Ephoros, der Zeitgenosse Piatons, FGrHist
70 f 147 und Aristoteles in der Kretischen Politie F. 611, 14 Rose. Höchst
eigentümlich ist der Text des Ephoros: Viel älter als Minos sei Rhadamanthys gewesen,
der als erster die kretischen Staaten organisiert und ihnen Gesetze gegeben habe;
und zwar habe er behauptet, die Anweisungen, die er gebe, habe er von Zeus



204 Olof Gigon

empfangen. Ihn habe Minos nachgeahmt. Jedes neunte Jahr sei er im rd rovAiog
ävcQov hinaufgestiegen, habe sich dort eine Weile aufgehalten und dann
Vorschriften mitgebracht, die angeblich von Zeus stammten. So weit Ephoros. Wir
heben nur das für uns Interessante hervor. Für Od. 19, 178/9 folgt er derselben

Interpretation, die auch Piaton voraussetzt. Neu ist die genaue Bezeichnung des

Orts der Zusammenkünfte von Minos und Zeus (darüber gleich nachher) und die
ausdrückliche Erklärung, es habe sich um einen Betrug des Minos gehandelt,
natürlich zu dem Zwecke, seinen Gesetzen eine höhere Autorität zu verschaffen.
Daß Ephoros nicht der erste ist, der dem Minos eine solche pia fraus zuschreibt,
zeigt sich schon daran, daß er in pedantischer Weise das Motiv verdoppelt. Das

Aristotelesfragment ist leider sehr unergiebig, macht aber den Eindruck, daß

Aristoteles Minos in diesem Punkte gleich aufgefaßt hat wie Ephoros. Es ist also

recht wahrscheinlich, daß Piaton die These, die Rückführung der kretischen
Gesetze auf Zeus sei eine kluge Fiktion des Gesetzgebers Minos gewesen, gekannt hat;
vielleicht hat er sie sogar gebilligt. In der Politeia 414b ff. wie in den Nomoi
663 d ff. werden dergleichen pädagogische Manöver unbedenklich empfohlen. Auf
das Gesamtproblem der gesetzgeberischen pia fraus1 kann hier nur hingewiesen
werden. Daß Piaton es im Auge hatte, als er die ersten Sätze der Nomoi schrieb,
ist möglich, wenn auch nicht beweisbar.

Was nämlich dagegen spricht, ist dies: vor allem die Tatsache, daß, völlig
abgesehen von Zeus und Apollon, bei Piaton wie bei Aristoteles die beiden Politien
Kretas und Spartas als ein fest verbundenes Paar vorbildlicher Staaten erscheinen.

Die Zeugnisse sind nicht zahlreich, aber eindeutig. Allen voran steht die erstaunliche

Stelle Kriton 52 e. Die athenischen Gesetze werfen Sokrates vor, ihnen jetzt
den Rücken kehren zu wollen, nachdem er siebzig Jahre hindurch Athen nie
verlassen habe, um etwa nach Sparta oder Kreta auszuwandern, ag &rj exaOTOTs <pf]g

evvo/j.elo'&ai. Daß sich hier die Perspektive auf einen Dialog eröffnet, in welchem
Sokrates in Athen die Vorzüge der spartanischen und kretischen Politie diskutierte,

läßt sich nicht bestreiten. Bestätigend treten dazu Protagoras 342 a-e und
Politeia 544 c, ferner bei Aristoteles der Locus classicus der Politik 1269 a 29 bis
1273 b 26, wo aus anderer Tradition als der dritte der anerkannt vorbildlichen
Staaten Karthago angeschlossen wird. Nebenbei mag Herodot 1, 65 zeigen, daß

die Verbindung von Sparta mit Kreta (und diejenige von Lykurg mit dem delphischen

Apollon) älter ist als Piaton und vermutlich zunächst aus kulturpolitischen
Konstruktionen des 5. Jahrhunderts stammen wird.

Eines ergibt sich nun mit Sicherheit. Wenn der Verfasser der Nomoi einen

Athener mit einem Kreter und einem Spartaner ins Gespräch brachte, so kann
seine ursprüngliche Absicht keine andere gewesen sein als die, den Athener als

«den Philosophen» konkret mit den beiden Politien zu konfrontieren, die auf Grund
ihrer Eunomie und ihrer innern Verwandtschaft gemeinsam einen besondern Rang

1 Sie spielt auch bei den Erzählungen von Lykurg, Zaleukos und schließlich Numa
Pompilius eine charakteristische Rolle.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 205

einnahmen: also einen Dialog zu schreiben, wie wir ihn nach Kriton 52 e erwarten
dürften. Wenn die uns erhaltenen Nomoi nur noch Spuren einer solchen Konzeption

aufweisen, so läßt sich dies nur mit einer durchgehenden Umarbeitimg des

ganzen Textes erklären.
Gehen wir sofort einen Schritt weiter. Gerade Kriton 52 e beweist schlagend,

daß ein sokratischer Dialog über die kretische und spartanische Eunomie durchaus
in Athen hätte stattfinden können. Warum denn nicht Daß der Gegenstand dem
Sokrates angemessen war, ergibt sich aus dem Kriton, und der Besuch eines Kreters

und Spartaners in Athen konnte genau so leicht angenommen werden wie

derjenige eines Philosophen aus Elea oder des Theodoros von Kyrene; sicherlich
aber war er plausibler als der Besuch eines Spartaners oder gar Atheners in dem

weltabgelegenen Knossos. Was kann den Verfasser der Nomoi veranlaßt haben,
die Szenerie nach Kreta zu verlegen

Ich halte es für kaum zulässig, die Antwort auf diese Frage in den Doktrinen
zu suchen, die in den Nomoi vorgetragen werden. Gewiß nehmen sie sich in einem
entscheidenden Punkte, den wir schon berührten, dem Fehlen der imoTpprj tov
äyadov, neben dem übrigen Werke Piatons eigentümlich genug aus. Aber das ist
ein Problem, das recht verstanden den Philosophen Piaton angeht und nicht Sokrates.

Die Lokalisierung des Gesprächs gerade in Kreta ist damit nicht erklärt. Darüber

hinaus darf man zuversichtlich feststellen, daß im ganzen das Bild des Atheners

der Nomoi dem Sokrates der Apologie keineswegs ferner steht als etwa die

Rolle, die Sokrates im Sophistes oder im Timaios spielt. Dann aber bleibt nur die

Möglichkeit, die Antwort auf unsere Frage in der Szenerie der Nomoi selbst zu
finden, also in 625 b 1-c 6.

Wir bemerkten oben, daß diese Szenerie an den klassischen Piaton erinnert,
sofern sie das philosophische Gespräch läßlich-urban in einen geruhsamen Spaziergang

hineinkomponiert. Der flüchtige Leser entnimmt aus 625 b 1-c 6, daß
sich die drei älteren Herren ziemlich zufällig begegnet sind, und da eine schöne

Wanderung durch die hochsommerliche Landschaft bevorsteht, knüpft man gerne
eine interessante Unterhaltung an.

Aber handelt es sich wirklich um einen ganz beliebigen Spaziergang Gewiß

nicht. Aus einer beiläufigen Bemerkung in 683 c 4/5 erfahren wir, daß der Spaziergang

am Tage der Sommersonnenwende stattfindet. Der Weg selbst führt von
Knossos el<; rö tov Aidg avrgpv, und das ist kein beliebiger Weg. Es ist der Weg,
den nach Ephoros der Gesetzgeber Minos jedes neunte Jahr gegangen ist, um mit
Zeus in der Höhle Zwiesprache zu pflegen. Die Wanderung der drei Männer ist
von den Worten über Minos in 624 a 7-b 3 nicht zu trennen, auch wenn die
zwei Dinge in unserem Text scheinbar beziehungslos nebeneinander stehen. Die

Wanderung hat ein Ziel, auch wenn von diesem Ziel nie mehr die Rede ist,
geschweige denn, daß es erreicht würde. Doch auf dieses Ziel muß es in einem

ursprünglichen Entwurf des Dialoges wesentlich angekommen sein. Wir heben hier

nur schärfer heraus, was Wilamowitz, Piaton 1, 660 schon vollkommen richtig



206 Olof Gigon

empfunden hat. Die Wanderung an die heilige Stätte, an der Zeus mit Minos
gesprochen hatte, hat irgendwann einmal den Gegenstand des Gespräches, die
Gesetzgebung Kretas, bestimmt; und weil das Gespräch an die Wanderung und deren
Ziel gebunden war, darum mußte es in Kreta stattfinden. Welches war die
Absicht der Wanderung, und welches waren die Teilnehmer? Wir wissen es nicht;
aber daß eine Wanderung am Tage der Sonnenwende einfach irgendeine Exkursion
iaroQitjg Svexsv gewesen sei, wird man ebensowenig glauben wollen wie daß auf
dem Wege von Knossos zur Zeushöhle plötzlich wie aus heiterem Himmel ein
Athener, ein Spartaner und ein Kreter zusammengetroffen wären. Vielleicht darf
man daran denken, daß nach Diog. Laert. 8,3 (vgl. Porph. Vita Pyth. 17) Pythagoras
zusammen mit Epimenides die Zeushöhle besucht hat; es gibt ja eine Reihe von
eigentümlichen Beziehungen zwischen der Pythagoraslegende und der Sokrates-

dichtung, die einmal in ihrer Gesamtheit analysiert werden müßten. Vielleicht
kann man auch ein szenisches Element heranziehen, das in den Nomoi selbst von
702 b 4 an überraschend auftritt und eine gewisse Bedeutung gewinnt: Der Kreter
ist von seinem Staate beauftragt worden, die Gründung einer Kolonie zu leiten,
was den Gesprächsteilnehmern die Möglichkeit verschafft, eine Gesetzgebung auf
mehr oder weniger konkretem Hintergrund zu entwerfen. Da mochte es denn

geboten erscheinen, den Spuren des mythischen Minos nachzugehen und im Heiligtum

des Zeus Rat und Segen für das neue Unternehmen zu holen. Aber freilich
steht das nicht in unserem Text, und das Motiv der Koloniegründung2 gerät im
Verlaufe des Dialogs ebensosehr in Vergessenheit wie die Wanderung zur
Zeushöhle selbst. Doch hinter diesen flüchtigen und verstümmelten Andeutungen
stehen ausgeformte und wohlbegründete Szenerien, die dem Verfasser unserer
Nomoi vorlagen und von denen er hier ein Stück und dort ein Stück eingearbeitet hat.

Hypothetisch mögen wir etwa annehmen, daß es einen Sokratesdialog gab, in
dem dargestellt war, was wir im Kriton 52 e nur als kurze und überraschende
Anspielung lesen. Daß Sokrates in Athen einem Kreter und einem Spartaner begegnete,

war unschwer zu motivieren; wenn man will, kann man den Rest einer solchen

Motivierung in 642 b 2 bis 643 a 1 finden, einem Text, der in dem Zusammenhang,
in den ihn Piaton schließlich eingefügt hat, beinah grotesk wirkt.

Daneben gab es eine Erzählung, in der eine Wallfahrt (so müssen wir wohl sagen)

zur Zeushöhle auf dem Idagebirge den Ausgangspunkt bildete. Ganz natürlich
wurde der Verlauf der Fahrt durch ein Gespräch über die kretische Gesetzgebung
und deren wunderbaren Ursprung belebt. Daß in einzelnen theologischen
Abschnitten der späteren Vomof-Bücher Materialien aus einem solchen zu vermutenden

Gespräch eingearbeitet sind, sei als Möglichkeit angedeutet. Ob endlich das

Motiv der Koloniegründung damit verbunden war oder ursprünglich einen eigenen
dritten Komplex bildete, können wir nicht wissen.

2 Das man als solches leicht mit Erzählungen, wie sie bei Diog. Laert. 3, 23, Plut. Mar.
779 a und Aelian, F. h. 12, 30 angedeutet sind, in Verbindung bringen kann, natürlich auch
mit der fabulosen Geschichte des Herakleides F. 150 Wehrli von der Gesetzgebung des
Protagoras in Thurioi.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 207

Die Motive der Wallfahrt wie der Koloniegründung dürfen wir in einem gewissen
Sinne «romantisch» nennen; sie konnten zu Bildern von starker und ergreifender
Anschaulichkeit gestaltet werden, zu Dialogen, die (um es mit einem Stichwort
zu bezeichnen) weit weniger der Form Piatons als derjenigen seines jüngeren
Freundes Herakleides vom Pontos nahekamen. Kein Wunder also, daß Piaton in
den uns vorliegenden Dialog diese Motive nur in rudimentärster Form aufgenommen

hat. Die Grundlage bleibt die Vorstellung, daß Sokrates, ein Spartaner und
ein Kreter sich unterhalten. Aber Wallfahrt und Koloniegründung werden so weit
eingearbeitet, daß die Szene nach Kreta verlegt werden muß. Dann muß Sokrates
fallen. Nach fester platonischer Stilisierung hat er Athen niemals verlassen außer
einmal zu den Isthmien (Kriton 52 b). Also muß er durch einen anonymen Athener
ersetzt werden. Dafür wird es allerdings zu einem Rätsel, was der Athener und der
Spartaner in Kreta denn zu suchen haben. Ihre Anwesenheit wird nicht mit einem

einzigen Worte motiviert. Außerdem hat Piaton die organische Verbindung
zwischen der Wanderung zur Zeushöhle und dem Gespräche über die Gesetze
zerrissen. Dies offenbar mit Absicht. Piaton wollte im Sinne von Kriton 52 e neben
Kreta auch Sparta zur Sprache bringen, und das war mit der Wanderung zur
Zeushöhle nicht zu begründen. Außerdem wollte er doch wohl in der früher
angedeuteten Richtung dem philosophischen Gespräch eine durchaus unpathetische
beliebige Szenerie geben: Es sollte einfach, wie im Phaidros, «irgendein» Spaziergang

sein. Allerdings wird sich der Leser wundern, wozu denn der Spaziergang
ausgerechnet in Kreta stattfindet und nicht in der Umgebung Athens. Und schließlich
bleibt der erste Satz des ganzen Werkes unmotiviert. Der Gedanke, daß der erste

Sprecher auf die Frage nach dem göttlichen Urheber des kretischen Nomos kommt,
weil man sich auf dem Weg zum Aioq ävroov befindet, soll vermieden werden. Aber
wie kommt er dann auf die Frage

Es ist nun freilich nicht der einzige Fall, wo Piaton sich augenscheinlich eine

ihm vorliegende größere Szenerie zunutze macht und sie in einzelnen Bruchstücken
übernimmt auf die Gefahr hin, daß sein Text nicht ganz verständlich wird. Ich
nenne nur den nächsten und berühmtesten Parallelfall zu den Nomoi, das Rahmengespräch

des Phaidon. Da befinden wir uns in Phleius; Phaidon begegnet dem
Echekrates und dessen Freunden, die gerne Näheres über den Tod des Sokrates
hören möchten. Warum diese Szenerie Doch offenbar, weil Phleius der Ort einer
bestimmten Gruppe von Erzählungen über Pythagoras und die Pythagoreer war;
es genügt, auf Herakleides F. 87/88 Wehrli und auf Aristoxenos F. 18 Wehrli zu
verweisen. Piaton kennt dergleichen Dinge und nimmt Einzelnes daraus auf, freilich
so rudimentär, daß der Leser, der nur gerade den Dialog liest, unmöglich erraten
kann, weshalb denn Phaidon seinen Bericht über den Tod des Sokrates
ausgerechnet in Phleius abstattet.

Auf Eigentümlichkeiten dieser Art wird die Piatonforschung in stärkerem Maße
als bisher achten müssen.

An Einzelnem sei nur noch weniges aus dem Schlüsse unseres ersten Abschnittes



208 Olof Gigon

berührt. Von der Gegend, durch die der Spaziergang führt, sagt der landesfremde
Athener angemessen (hg äxovofiev (625 b 2) und der Einheimische bestätigt eanv
(b 8). Als reichlich hilfloser Pleonasmus wirkt es dann allerdings, daß der Athener
mit 6ß§ä>g teyetg die Worte des Kreters nochmals bestätigt und dieser wiederum
pedantisch: Ttdvv fiev ovv • Idovreg de fiäXlov (prjoofiev. 625 b 4 bezeichnet der Athener
sich und die andern als alte Leute, die sich beim Spaziergang Zeit lassen müssen
und dürfen. Daß die drei Männer Greise sind, wird auch später öfters gesagt. Es
sei nur vor dem (zweifellos schon in der Antike begangenen) Kurzschluß gewarnt,
Piaton selbst müsse ein Greis gewesen sein, als er das Gespräch der drei Greise

schrieb. So einfach liegen die Dinge nicht. Der Grund dafür, daß drei Greise

auftreten, liegt zunächst und vor allem in dem, was 634 d 7ff. sagt: Nur Greise haben
das Recht, ein Gesetzgebungswerk offen zur Diskussion zu stellen. Das ist eine

politische Maxime, die mit dem Alter Piatons unmittelbar nichts zu tun hat.
Als einen neuen Abschnitt können wir 625 c 6 bis 626 c 5 ansetzen. Seine Funktion

im ganzen ist es, das Telos der kretischen und der spartanischen Politie
herauszuarbeiten. Verfolgen wir, wie das geschieht. Ganz nüchtern werden drei
Institutionen zur Diskussion gestellt: Syssitia, Gymnasia, Waffengebrauch, xaxä rt
ist die Frage nach dem Zwecke, an dem diese Dinge orientiert sind.

Der Kreter antwortet und betont als erstes, wie leicht die Antwort sei. Wer die

Typik des sokratischen Dialogs gegenwärtig hat, wird hier schon aufmerksam. Die
Sicherheit, mit der ein gadiov behauptet wird, ist meist verdächtig; sie verrät eine

Selbsttäuschung und ein Scheinwissen des Redenden, der ein Problem für leicht
hält, das in Wahrheit schwierig, wenn nicht unlösbar ist3. Dies ist auch an unserer
Stelle in irgendeiner ursprünglichen Textform gemeint gewesen. Denn daß die
Antwort, die der Kreter in 625 c 10 bis 626 b 4 gibt, falsch ist und daß eine richtige
Antwort viel komplizierter ist, als der Kreter ahnt, gibt 630 d 4 bis 632 d 7 deutlich

zu verstehen. Doch ist dieses klare dramatische Motiv, das sich bis auf das
oieo&ai elöevai der Apol. 21 d zurückverfolgen läßt, in unserem Text auch wieder
derart verwischt (und zwar vor allem dadurch, daß es Piaton in der Schwebe zu
lassen sucht, bei wem nun eigentlich der Fehler liegt, beim Gesprächspartner oder
beim Gesetzgeber selbst), daß es nur dem nachrechnenden Leser zum Bewußtsein
kommt.

Zuerst wird die Frage nach dem Waffengebrauch beantwortet. Aus der Struktur
der Landschaft ergibt sich die Art der Bewaffnung. Das Bergland Kreta steht der
Ebene Thessaliens gegenüber und dementsprechend der Reiterei die Verwendung
des Bogens. Die Antithese ist leicht forciert, htnoi und dgojuoi können nur insofern
als ein Paar gelten, als damit zwei Formen besonders schneller Bewegung gemeint
sind; aber auf die Schnelligkeit des Manövrierens kommt es in unserem
Zusammenhang nicht weiter an. Außerdem setzt zwar eine ausgedehnte Pferdezucht
notwendig ein Flachland voraus und ebenso sind in der Tat die Kreter in der klassischen

Zeit als Bogenschützen bekannt, aber daß in einem Berglande nur bogen-
3 Vgl. Prot. 329 d, Laches 190 e, Euihyphr. 4 e, Oorg. 448 a.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 209

bewaffnete Schnelläufer verwendbar sind, ist mindestens nicht unmittelbar
evident. Immerhin entspricht die gesamte Problemstellung durchaus der Methode
der Ethnographie des 5./4. Jahrhunderts; vgl. F. Heinimann, Nomos und Physis
(Basel 1945) 13 ff.

Damit ist der erste Punkt erledigt, und 625 d 7-e 2 zieht die Folgerungen.
Doch da liegt nun ein klarer logischer Fehler vor. Aus der Tatsache, daß die Waffe
der Kreter nicht die Kavallerie, sondern der Bogen ist, zu schließen, daß in Kreta
«alle diese Dinge» auf den Krieg hin eingerichtet seien, ist schief; denn was sollte
die öjiÄwv e£ig anderes überhaupt bezwecken können als eben die Kriegstüchtigkeit

Einen Sinn hat die Folgerung nur bei Syssitia und Gymnasia, Institutionen,
bei denen es nicht von vornherein ausgemacht ist, ob sie friedlichen oder
kriegerischen Zwecken dienen (es darf vielleicht beachtet werden, daß in 633 a 4 bis

c 7 unter den spartanischen Sitten, die auf den Krieg vorbereiten, zwar Syssitia
und Gymnasia genannt werden, nicht aber die ojzÄwv e!-ig).

Von den Syssitia spricht 625 e 2 bis 626 a 5, freilich nur in den allgemeinsten
Zügen. Sie werden in Nomoi 780 a bis 781 d noch einmal behandelt, sind aber
auch schon in der Politeia 416 e u. a. berührt. An allen Stellen gelten sie

übereinstimmend als eine Sitte, die durch die Erfordernisse des Krieges hervorgebracht
worden ist, Piaton aber darum besonders interessiert, weil sie eine schon realisierte
Form der ihm so wichtigen xoivcovia des gesamten Lebens darstellt. Wie weit diese

Aitiologie der Syssitien historisch zutrifft, bleibe hier dahingestellt. Nicht angeführt
wird bei Piaton die Tatsache, die Aristoteles mehrfach hervorhebt4, daß gerade
die Syssitien eine der Sparta und Kreta gemeinsamen Einrichtungen sind: In
Kreta heißen sie ävöoelu, und dies war auch ihr erster Name bei den Spartanern,
für Aristoteles ein Beweis, daß die Spartaner die Sache aus Kreta entlehnt hätten,
freilich nicht ohne sie organisatorisch zum Schlechtem zu verändern. Daß Piaton
diese Dinge auch kennt, ist mindestens wahrscheinlich. Bedenkt man, daß Kreta
im Punkte der onXmv g£ig nicht nur zu Thessalien, sondern auch zu den
schwerbewaffneten Hopliten Spartas im größten Gegensatz stand, so könnte man meinen,
daß irgendwann einmal Waffenart und Syssitien zusammengestellt worden waren,
nicht um die Ausrichtung auf den Krieg zu zeigen, sondern um Verschiedenheit
und Ähnlichkeit der beiden Politien zu beleuchten: so verschieden sie im einen sind,
so verwandt sind sie im andern. Vielleicht wurde erst sekundär Sparta als Gegenbild

zu Kreta in der onXcov egig durch Thessalien ersetzt. Das würde die

obengenannte leichte Inkonzinnität der Antithese erklären ebenso wie die keineswegs
selbstverständliche Tatsache, daß das Expose des Kreters nur von Syssitien und

Waffengebrauch redet, von den Gymnasia dagegen überhaupt nicht (oder sollte
Piaton sie an unserer Stelle darum weggelassen haben, weil er in 832 d bis 834 e

ausführlich auf sie zu sprechen kommt?).
Der Stil ist gerade in unserem Abschnitt von außerordentlicher Umständlichkeit.

Ich hebe nur hervor, was auch sachlich von Interesse ist. Schon &g y' eyol
4 Pol. 1271 a 26—37; 1272 a 1-4 und 12-27; vgl. Plut. Lyk. 12 u. a.



210 Olof Gigon

<palvexai (625 e 1), dann xivöwevei und Soxel wollen unterstreichen (was nachher
noch wichtig werden wird), daß der Sprecher die Teleologie der kretischen
Gesetzgebung bloß als seine Interpretation der Absichten des Gesetzgebers gibt, also

weder als historische Tatsache noch als eigenes Bild eines vollkommenen
Staatswesens. Bei 6qö>v co? (e 3) soll an opäxe d)g (dl) gedacht werden, und bei ävayxdCovrai
darf man wohl an 780 e 2 erinnert werden, wo die Syssitien ex fteiag xivdg dvayxr]g

abgeleitet sind; freilich ist an unserer Stelle noch deutlicher die Absicht, Syssitien
wie Waffengebrauch aus evidenten Gegebenheiten der qa und des ngäyfia zu
entwickeln. Etwas merkwürdig ist, was über die epvXaxrj gesagt wird. Erst scheint

gemeint zu sein, daß man im Felde zusammen speist, weil man als Gruppe einander

gegenseitig besser schützen kann (e 4). Dasselbe wird offenbar in e 8 zunächst

wiederholt; dann aber folgt ein erläuternder Zusatz, demzufolge es neben den

ovooixovvxeg allem Anscheine nach besondere (pvXaxeg gibt, die in bestimmtem
Turnus abwechselnd ihr Amt versehen. Wozu das noch mitgeteilt wird, sieht man
nicht recht.

Im ganzen soll 625 e 2 bis 626 a 5 eine Art von logischem Gefüge darstellen:
1. Solange Krieg ist, muß man ovooaelv. 2. Nun ist aber immer Krieg (das neben
öndxav - tote pleonastisch wirkende xovxov xov yqövov soll den Gegensatz zu del

bezeichnen; navxeg in e 3 wird stark wieder aufgenommen 'mnäaiv - ngog ajidoag).
3. Wenn man also im Krieg ovooixelv muß, so muß man es (immer, also) auch im
Frieden. 4. Denn der Friede ist in Wahrheit Krieg. Da der vierte Punkt (626 a 2-5)
sachlich mit dem zweiten (625 e 5-7) übereinstimmt, wirkt der Ablauf des Gedankens

schleppend; aber Piaton kam es wohl darauf an, die doppelte Antithese:
zeitweilig-immer und Krieg-Frieden herauszuarbeiten.

Die Formulierungen 625 e 5-7 und 626 a 2-5 klingen unverkennbar an die

philosophische Sprache des 5. Jahrhunderts an. Der Torheit der Leute steht die
Einsicht des Philosophen gegenüber, dem bloßen övofia das eqyov, das gleichzeitig
xaxä epvaiv ist. Für die Belege sei auf F. Heinimann a. 0. 46 ff. verwiesen. Von der
Sache her drängt sich der Name Heraklits auf. Piaton dürfte schwerlich von ihm
abhängig sein, aber daß seine Sätze in einer aus dem 5. Jahrhundert stammenden
Tradition stehen, läßt sich vermuten.

Freilich kommt dazu noch Folgendes. Es könnte nämlich vielleicht kein Zufall
sein, daß Piaton gerade dem Kreter die Theorie vom Krieg als dem natürlichen
Zustand der ndleig in den Mund legt. Denn gewiß ist es so, daß etwa bei Aristot.
Pol. 1324 b 5-9 (einem Text, der ausgezeichnet resümiert, auf was es in unserem
Abschnitt der Nomoi eigentlich ankommt) Sparta und Kreta zusammen als die
Staaten genannt werden, in denen in einzigartiger Weise der gesamte Nomos auf
den Krieg hingeordnet ist; doch daneben darf möglicherweise eine Überlieferung
berücksichtigt werden, nach der ein zwar maßvoller, aber fast ununterbrochener

Krieg aller gegen alle im besondern für die kretischen Poleis charakteristisch ist. Ich
denke an Plutarchs (nicht ganz klare) Notiz über den ovyxQrftiofidg&, die zweifellos

6 Mor. 490 ab; vgl. Etym. Magn. s.v. avyxQrftiaai.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 211

mit Aristot. Pol. 1269 a 40-b 3 zu kombinieren und demgemäß zu interpretieren
sein wird, also aus der aristotelischen Politie der Kreter stammt. Da wird

berichtet, daß die kretischen Staaten immer wieder untereinander Krieg führen, es

aber dabei im wohlverstandenen eigenen Interesse vermeiden, Aufstände der
Untertanen in den gegnerischen Poleis zu begünstigen.

Vielleicht könnte dies erklären, weshalb Piaton hier und in der nachfolgenden
Diskussion über ndkepiog und oxdoig neben dem Athener fast ausschließlich den
Kreter das Wort ergreifen läßt; allerdings ist dieses Motiv, wie alle derartigen
Dinge, in unserem Text der Nomoi bis zur Unkenntlichkeit verwischt.

626 a 5 bis b 4 ist die Zusammenfassung, etwas überstürzt wirkend, da schließlich

nicht mehr als zwei Institutionen, und diese summarisch genug, behandelt
worden waren. Zu beachten ist, wie bestimmte Begriffe immer wiederkehren, um
die gedankliche Kohärenz zu betonen: owexd£axo (a 7) weist zurück auf ovvexdxxexo

(625 e 2) und auf die Frage awxexa%ev (625 c 7); elg -cuioßkencov (626 a 6/7) weist
zurück auf nqdg xovxo ßkencov (625 e 1/2) und wird später wiederaufgenommen in
628 a 6. 9. d7; 630 d 6. e2; 631 d 3. 6 usw. Überall wird damit der Hinblick auf
das Telos, die philosophische Causa finalis bezeichnet.

War in 625 e 5-7 und 626 a 2-5 konstatiert, daß der Krieg der dauernde und
cpvoei gegebene Zustand ist, so wird in 626 b 1-4 die wesentliche Konsequenz daraus

gezogen. Es kommt alles darauf an, daß man den Krieg nicht verliert, denn

wer ihn verliert, verliert auch alles Übrige dazu. Damit wird der Begriff des Telos
umschrieben. Wie etwa bei Aristot. Protr. F. 9 Walzer ovota, dvva/Mg und rjöovr)

wertlos sind, wenn man nicht die cpQovqoig besitzt, so sind hier alle xxrj/mxa xal
imxrjdevfiaxa wertlos, wenn man sie nicht im Kriege zu behaupten vermag. Genau

genommen können natürlich die zwei Dinge nebeneinander und unabhängig
voneinander bestehen: die Ausrichtung des Polis auf den Krieg kann damit begründet
werden, daß eben der Krieg cpvoei die grundlegende Realität ist, oder damit, daß
alle andern Güter nutzlos sind, wenn man nicht die Kraft hat, sie im Grenzfall
des Krieges zu verteidigen. Man glaubt denn auch zu spüren, daß 626 b 1-4 seiner

Formulierung nach aus anderer Tradition kommt als 625 e 5-7 und 626 a 2-5.
Brachten wir jene Stellen mit der philosophischen Spekulation des 5. Jahrhunderts
in Verbindung, so hat man hier den Eindruck, daß Piaton bereits Verse des Tyr-
taios resümiert, den er ja dann von 629 a an ausdrücklich anführt.

Die Replik des Atheners 626 b 5-c 2 wird man wiederum, genau wie den
Beginn der Rede des Kreters 625 c 9/10, mit klassischen Dialogsituationen Piatons

zu verknüpfen geneigt sein. Den Anfang macht ein Kompliment; doch auf dem
Fuße folgt ihm die Bitte um nähere Erläuterung des Gemeinten. Wir kennen
solche Bitten, solche Erklärungen des Sokrates, er habe die These des Gegners
nicht recht begriffen6. Sie setzen dort ein, wo der Gegner apodiktisch ein weit-

6 Charm. 161 c; Politeia 338 c d u. a. Sollte etwa das bekannte Apophthegma des Sokrates

über den Tiefsinn Heraklits bei Diog. Laert. 2, 22 letzten Endes einer ähnlichen
ironischen Situation entnommen sein



212 Olof Gigon

reichendes Theorem verkündet und sind der ironische Auftakt zur Widerlegung.
In der Tat soll auch an unserer Stelle das Gespräch von 626 c 6 an als Widerlegung

des Kreters gelten. Indessen liegen die Dinge faktisch wie hei 625 c 9/10.
Formen klassischer platonischer Gesprächsführung stehen im Hintergrund. Aber
die Farben sind so eigentümlich abgeblaßt, daß nur der sehr aufmerksame Leser

mit der Zeit darauf kommt, wie das Gespräch des Atheners mit dem Kreter
Gesprächen des Sokrates mit ahnungslos dozierenden Sophisten nachgebildet ist.

Dazu gehört vielleicht auch, daß in 626 b 5- c 2 der Athener dem Kreter andere

Dinge unterschiebt, als dieser wirklich gesagt hat. Wir hoben schon hervor, daß

der Kreter lediglich das Telos der kretischen Gesetzgebung interpretierend
vorführen will. Er sucht zu zeigen, von welcher Grundanschauung der Gesetzgeber

ausgegangen war, keineswegs aber eine eigene Theorie darüber zu entwickeln,
welches der bestgeordnete Staat sei. In 625 c 9 bis 626 b 4 wird mit geradezu

peinlicher Sorgfalt vermieden, den Sprechenden ein Urteil darüber abgeben zu
lassen, ob die von ihm vermutete Meinung des Gesetzgebers objektiv richtig sei

oder nicht. Nun aber gilt es plötzlich als eigene Uberzeugung des Kreters, das Telos
des Staates sei noXe/ua vtxäv rag äXXag noXeig. Da liegt eine Unstimmigkeit vor. Der
Kreter freilich läßt sie sich, wie 626 c 3 und d 3-9 zeigen, ruhig gefallen. Ist sich
Piaton nicht darüber schlüssig geworden, wen die Widerlegung des Atheners
treffen soll, den Gesetzgeber oder den Gesprächspartner Oder soll mit Absicht
der Athener den Kreter dazu verführen, sich unbesehen mit der Meinung des

Gesetzgebers zu identifizieren Übrigens wird auch sachlich die eben zitierte Formel
626 c 2 der Rede des Kreters nicht völlig gerecht. Dieser sprach nicht vom «Sieg
über die andern Staaten», sondern nur von der Fähigkeit, sich im Kriege zu

behaupten, weil an dieser Selbstbehauptung des Staates alle andern Güter hingen.
Der Athener vergröbert etwas, vielleicht schon im Blick auf 626 e 2-5.

Eine erste Etappe der Widerlegung ist 626 c 6-e 5. Sie dient der Erläuterung des

vom Athener formulierten Telos. Dieses gilt, wie sich erweist, nicht nur für die

Polis, sondern ebenso für xwfirj, obda, mnqq und schließlich den Einzelnen in sich
selbst. Die vier Stufen der Gemeinschaftsbildung von ävrjo bis Polis finden sich

wieder in Arist. Pol. 1252 a 24 ff.7 und mögen wohl auch bei Lukrez 5, 925 ff. im
Spiele sein. An dem naheliegenden Schema ist nur der Begriff xcb/ur) wirklich
bemerkenswert. In der Theorie der griechischen Historiker ist das Leben xarä
xdifiag eine Eigentümlichkeit der Dorer und der Urzeit8.

An unserer Stelle kommt es entscheidend auf den Sprung von den
Gemeinschaftstypen zum Einzelnen an. Auch auf ihn ist die politische Kategorie des

Polemos anwendbar.
Daß wechselweise anthropologische Kategorien auf den Staat und politische

Kategorien auf den innern Aufbau des Menschen übertragen werden, ist ein Vor-

7 Siehe besonders a 26/7; b 10; b 16; b 28; Zusätze haben den Text erweitert, doch ohne
die Disposition zu zerstören.

8 Vgl. G. Busolt, Or. Staatskunde 143. 145f.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 213

gang, der seit der Sophistik vielfach belegt ist. Darauf gehen wir nicht ein. Uns
interessiert nur die Funktion des Gedankens im Dialog. Überblicken wir den
Ablauf bis etwa 629 a 3, so ist nicht zu verkennen, daß die Fragen des Atheners
626 c 6-d 2 so etwas wie eine Falle darstellen, in die der nichtsahnende Kreter
gelockt wird. Mag im äußerlichsten Bereich der Staaten untereinander der Krieg
ein Dauerzustand und der Sieg das Telos sein, im Bereich der Seele des Einzelnen
(und darauf zielt d 1/29) ist dies sicherlich nicht der Fall; denn da wandelt sich

(wir nehmen das Ergebnis der nächsten Seiten voraus) der naturgemäße Polemos

zur naturwidrigen Stasis, und das Ziel ist nicht mehr der Sieg, sondern das reine

OfioXoyelv der Seele mit sich selbst.

Indem der Kreter leichthin zugibt, daß die These von 626 c 2 von den Staaten
bis hinab zum Einzelnen gelte, liefert er dem Athener die Waffe, mit der er
geschlagen werden wird.

Nur wenn wir das Gespräch so verstehen (was freilich wiederum erst beim
Nachrechnen gelingt), erhält die Schlußbemerkung des Kreters 626 d 3-9 einen Sinn.

Ahnungslos sieht er in den Folgerungen, zu denen ihn der Athener drängt, die
schönste Bestätigung seiner Ansicht. Kein Wunder also, daß er mit einem grotesk
übertriebenen Lob auf das in' ägxrjv aväyeiv des Atheners beginnt, mit dem
selbstgefällig überlegenen gäov ävevgtfoeig das navri gadtov vnoXaßelv von 625 c 9

aufnimmt und wohl auch mit dem aaepearegov enolrjaag das sokratische (pod'Qe in
aatpearegov des Atheners (626 b 6/7) gewissermaßen pariert. Die kurze Frage e 1

klingt dann wie eine Warnung. Doch der Kreter fährt unbeirrt fort und bekräftigt
seine Zustimmung zur durchgeführten avayoryrj damit, daß er auf die Begriffe
vixäv avrov und rjrräo&ai v<p' eavrov hinweist. Sie reden deutlich von einem Krieg
im Einzelnen selbst. Der Kreter ist seiner Sache sicher.

Das ist durchaus bewußte Kunst; aber es fehlt jede Evidenz und Anschaulichkeit,

und erst der kommentierende Interpret entdeckt, daß die Gestalt des Kreters
Züge eines Gorgias aufgenommen hat. - Die Begriffe vixäv avröv, rjrräaftai vtp'

eavrov gehören zu der ansehnlichen Gruppe reflexiver Wendungen (yivibaxeiv eavrov,
aldekr&ai eavrov, inilue/.ela-&ai eavrov usw.), die sich seit dem Beginn des 5.

Jahrhunderts auszubreiten scheint. Ursprünglich haben sie alle einen pointiert
paradoxen Sinn und steuern auf jene Yerinnerlichung der menschlichen Situationen
hin, die in der Sokratik ihren klassischen Ausdruck erhält.

Die zweite Etappe der Widerlegung (626 e 6 bis 627 c 3) geht den Weg zurück
vom Einzelnen zur Polis. Nun werden die Folgen der unbedachten Zustimmung
des Kreters 626 c 8-d 9 sichtbar. Wenn wir den Kampf des Einzelnen mit sich
selbst zurückübertragen auf die Polis, so gelangen wir nicht mehr zum noMfiia
vixäv rag äXXag noXeig, sondern zum Kampf der Polis mit sich selbst. Ihn deutet
der Kreter sofort als den parteipolitischen Konflikt der ä/ueivoveg gegen die yeigoveg,

9 Zu fragen wäre, wie sich diese Stelle — und damit der ganze Zusammenhang — zu dem
Apophthegma des Anaoharsis im Gn. Vat. 18 Sternb. verhält. Es hat ja zur Zeit Piatons
einen, wenn nicht mehrere Anacharsis-Dialoge gegeben, in denen der Skythe die griechischen

vöfioi einer radikalen Kritik unterzog. Das Problem müßte verfolgt werden.



214 Olof Gigon

womit offenkundig die Stasis an die Stelle des Polemos getreten ist. Und nicht
nur dies. Von der Forderung, sich im äußeren Krieg, der xaxä <pvoiv ein
Dauerzustand ist, zu behaupten, ging das Gespräch aus. Hier erhebt sich die Forderung,
daß im Einzelnen (e 2-5) wie in der Polis der eine Teil als der «bessere» siegen
müsse. Die Begriffe aya&oq, xaxog treten auf und komplizieren das Problem.

Wenn der Kreter die %eiQoveg dem nLfßoq gleichsetzt, so soll er wohl als Aristokrat

gezeichnet werden. Dann wird es auch Absicht sein, daß der Athener vielmehr
die philosophisch «reineren» Begriffe adixoq - dixaiog verwendet.

Abgesehen davon ist 627 b 1-8 eigentümlich. Der Kreter hatte das rjxxäcr&ai
v<p' eavxov auf die Polis übertragen. Der Athener will nun die zwei Ebenen der

philosophischen Wahrheit und des historischen Tatbestandes voneinander unterscheiden.

Philosophisch ist ein Sieg des Schlechten undenkbar10, wohl aber können in
einem Staate die Gerechten von den Ungerechten überwältigt werden. Dabei weist
die Bemerkung ovyyevelq - yeyovöxeg schon auf den nächsten Abschnitt c 3 ff.
voraus und deutet an, daß ein derartiger Kampf in der Polis als solcher bereits
ruchlos und nagä <pvoiv ist. Endlich kann man 627 c 1-3 kaum anders als töricht
nennen. Daß der Sieg der Ungerechten in der Polis ein r\xxäa&ai v<p' eavxfjg heißt,
ist ein so natürliches und bescheidenes Paradox, daß man es beim besten Willen
nicht fiaka äxonov finden wird.

Der nächste Abschnitt 627 c 3 bis 628 a 8 führt aus, was 627 b 3/4 implizierte.
Es geschieht in einer Form, die man halbwegs als ein verdeutlichendes Gleichnis
verstehen muß. Gedacht wird an eine Gruppe von Brüdern (627 c 4 streicht ihre

avyyeveia fast übertrieben heraus), von denen die Mehrzahl ungerecht ist. Man
geht zum Richter. Wie wird er entscheiden Drei Möglichkeiten bestehen. Er
kann erstens die Ungerechten beseitigen, so daß nur die Gerechten übrig bleiben;
oder zweitens die Ungerechten veranlassen, sich unter die Herrschaft der Gerechten

zu fügen; oder endlich die Streitenden versöhnen11. Offensichtlich ist die dritte
Lösung, also die Herstellung des Friedens unter den Brüdern, die wünschenswerteste.

Der Athener konstatiert 628 a 6/7 ausdrücklich, daß also für diesen Fall
die Ausgangsthese des Kreters widerlegt ist.

Ganz konsequent und befriedigend ist das in 627 d 11 bis 628 a 3 skizzierte
Schema nicht. Denn der zweite wie der dritte Fall sind nur realisierbar, wenn
zuvor die xaxoi selbst zu aya&oi umerzogen worden sind; und davon steht nichts da.
Daß aber die Schlechten als Schlechte sich exovxeg den Guten unterwerfen oder
daß gar eine <piMa zwischen Schlechten und Guten entstehen kann, ist für griechisches

Empfinden von Theognis an eine Unmöglichkeit.
Piaton hat da verschiedene Dinge nicht hinlänglich gegeneinander abgewogen.

Mit dem Hinweis auf das vixäv avxöv hat der Kreter 626 e 2 die ethischen
Kategorien des xaxög - äya&ög in die Diskussion gezogen, und der Athener hat sie

10 Die Verwandtschaft von b 1/2 mit Apol. 30 c d ist längst erkannt.
11 diaXkd^ag soll vielleicht an den Begriff öiaXXaxxrjq erinnern, wie er für Solon, gewiß aus

dessen Gedichten, bezeugt ist; Arist. Ath. Pol. 5, 2.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 215

627 b 1 aufgenommen. Aber für das Gleichnis von den streitenden Brüdern sind
sie durchaus überflüssig, ja störend. Es ist an und für sich schon selbstverständlich,
daß in einer Stasis unter avyyevetg die Versöhnung der Parteien weit besser ist als

die Vernichtimg oder Unterwerfung der einen Partei. So formuliert hat das Schema

unverkennbar solonisches Kolorit, und ich halte es nicht für unwahrscheinlich,
daß es in der Tat von Solon angeregt ist (vgl. etwa F. 5 Diehl).

627 c 8-d 7 kommt noch einmal auf das bereits in 627 b 5-c 3 hervorgehobene
Paradox zurück, daß der «Sieg» der Schlechten eine «Niederlage» des Ganzen
heißen kann. Mit einem feierlichen Ernst, der angesichts der Belanglosigkeit der
Sache beinahe komisch wirkt, wird festgestellt, daß es nicht auf die Worte,
sondern nur auf die Sache ankomme (zu d 1-4 darf an 626 a 2-5 erinnert werden).
Oder haben wir es mit dem verstümmelten Rest einer Untersuchung über den

philosophischen Sinn von «Sieg» und «Niederlage» zu tun?
Der nachfolgende Abschnitt 628 a 9 bis 629 a 3 soll aus der Erzählung von den

Brüdern die Konsequenz für den Staat ziehen und die Widerlegung des Kreters
vollenden. Nun wird ausdrücklich die Unterscheidung zwischen Polemos und Stasis

durchgeführt, die von 626 e 2 an in der Luft lag, aber vom selbstsicheren Kreter
nicht beachtet worden war. Von der Stasis hören wir sofort, daß sie nach
allgemeiner Ansicht unter allen Umständen zu vermeiden sei12. In 628 b 6-c 1 wird das

Schema 627 d 11 bis 628 a 3 teilweise wieder aufgenommen und gefolgert, daß

man sich dann am zuversichtlichsten dem äußeren Feinde zuwenden könne, wenn
der Friede im Innern nicht durch einen Sieg, sondern durch die Versöhnung der
Parteien erreicht sei.

Systematisch wird man aus diesen Ausführungen dreierlei entnehmen: 1.

Polemos und Stasis sind zwei völlig verschiedene Dinge, insofern als der Polemos nach
wie vor im Sinne von 625 c 9 bis 626 b 4 als xarä <pvaiv gelten mag, die Stasis aber
im höchsten Grade naga qwoiv ist. Sie ist der schlimmste und gefährlichste Zustand
für den Staat und ihre Uberwindung ist darum die erste und dringendste Aufgabe
des Gesetzgebers. Die Tüchtigkeit für den äußeren Krieg, so müssen wir deuten,
kommt grundsätzlich erst nachher. 2. Die Herstellung des innern Friedens hat
auch konkret den Vorrang, weil ohne diesen Frieden ein Staat es gar nicht
riskieren kann, sich dem äußeren Feinde zuzuwenden. 3. Dieser innere Friede wiederum

soll nicht auf kriegerischem Wege, sondern durch Versöhnung zustande
kommen.

Wir stehen also, anders gesagt, vor einer doppelten Diärese. Das Telos des

Staates ist entweder Behauptung im Polemos oder Überwindung der Stasis. Der
zweite Fall ist wieder zweigeteilt: die Überwindung kann erfolgen durch Kampf
oder durch Versöhnung.

Damit sind wir aber noch nicht am Ende. Der Athener schließt seine Argumentation

mit einer letzten Darlegung 628 c 9-e 1, deren ursprünglicher Gesamtsinn

jedenfalls nicht zweifelhaft ist. Noch wünschenswerter als die Überwindung der
12 In 628 b 2-4 glaubt man einen fernen Anklang an Theognis 425ff. zu vernehmen.



216 Olof Gigon

Stasis ist ein Zustand, in dem es von vornherein zu keiner Stasis kommt, also der
innere Friede der Polis schlechthin. Er erweist sich als das eigentliche Telos der

Gesetzgebung; nicht in dem Sinne, daß das vom Kreter behauptete Telos verkehrt
wäre (daß der Polemos aller Staaten untereinander xaxä cpvoiv ein Dauerzustand
sei, mit dem man sich abfinden muß, bestreitet Piaton genau genommen in keiner
Weise), aber es tritt an die zweite Stelle. Wir haben hier nicht zu verfolgen, wie
sehr eine dergestalt differenzierte Doktrin dem griechischen Denken entspricht.
Die gesetzgeberische Praxis und vor allem die Staatsphilosophie haben ihre
Aufmerksamkeit stets auf den innern Aufbau der Polis konzentriert, während die
zwischenstaatlichen Verhältnisse ihrer eigenen wechselnden Zufälligkeit
überlassen bleiben. Ähnlich werden für den Einzelnen seit der Sokratik die äußeren

Beziehungen philosophisch immer gleichgültiger gegenüber der Formung des

Inneren zur aQsxrj oder zu jenem 6/io).oyeladai, das für den Stoiker Zenon das Telos
des Lebens ausmacht.

In der Einzelanalyse erweist sich 628 c 9-e 1 als höchst merkwürdig (ein knapper
Hinweis schon bei G. Müller a. 0. 52, 1). Wir mögen es gelten lassen, daß in 628

c 6-11 nach der Gegensatzregel (pvyrj yyjoiaxov aloeaiQ äaloxov die Uberwindung
der Stasis als das höchste Ziel der Gesetzgebung bezeichnet wird und daß der
Athener pathetisch übertreibend zusammenfaßt, das ägioxov sei also nicht die
Stasis (was niemand behauptet hatte), sondern das Gegenteil. Völlig unerträglich
dagegen ist es, daß c 9-11 (und am Ende wieder d 8-e 1) den Eindruck erweckt,
als seien Polemos und Stasis, außenpolitische Elg-ging und innenpolitische (pu.rxpQoavvrj
dasselbe und als sollten Polemos und Stasis in einem Zuge nun überwunden und
durch einen universalen Frieden ersetzt werden. So war es ja bisher gar nicht
gemeint. Bedingungslos als das summum malum zu verwerfen ist nur die Stasis.

Der Polemos bleibt ein naturgemäßer Zustand, der nicht zur Diskussion steht;
bloß hat ihn die Untersuchung von der ersten Stelle, an der er 625 c 9 bis 626 b 4

stand, auf die zweite' gerückt. Dieses nuancierte Ergebnis, das auch für die spätem
Erörterungen grundlegend ist, wird in unserem Text auf die unsauberste Art
verwischt.

Bei eil kommen wir zu einem neuen Punkte. Selbst der Sieg, der die Stasis

beseitigt, ist nicht ägioxov, sondern nur ävayxalov, eine in sich wohlverständliche
Steigerung. Zur Illustration werden der Staatsmann und der Gesetzgeber mit
dem Arzte verglichen. Die Verklammerung ist scharf bezeichnet öfioiov - woavxoog.
Aber durchgeführt wird der Vergleich mit einer abstrusen Verkehrtheit. Am
deutlichsten wird dies, wenn wir den Text so paraphrasieren, wie er vernünftigerweise
lauten sollte und wie er ursprünglich einmal gelautet haben muß. Wir bemerken

sofort, daß der Sinn des Vergleiches ebenso wie die zunächst unerwartete
Unterscheidung von nohxixög und vopio&EXfjg den Gedanken nahelegen, daß ein
Zusammenhang mit dem schon im Gorg. 464 b c verwendeten bekannten Viererschema

yvfivaaxixij, laxgixrj - vopta&exixij, öixaioovvrj (vgl. dazu unseren Abschnitt 627 c 3

bis 628 a 8!) besteht. Dementsprechend wäre unser Text etwa so herzustellen:



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 217

Es ist nicht richtig, ausschließlich (als Arzt) darauf bedacht zu sein, den kranken

Körper gesund zu machen, den gesunden Körper hingegen zu vernachlässigen
und nicht vielmehr ihn (als yvfivaarixög) so zu pflegen, daß er nicht erst in die

Notwendigkeit gerät, des Arztes zu bedürfen. Ebenso ist es verfehlt, sich bloß als

noXinxog darum zu bemühen, durch versöhnende Maßnahmen die eingetretene
Stasis zu überwinden, anstatt als Gesetzgeber dafür Sorge zu tragen, daß von
vornherein keine Stasis ausbrechen kann.

So ist der Gedanke klar. Daß in der Medizin wie in der Individualethik und in
der Staatstheorie Vorbeugen besser sei als Heilen, ist eine Maxime, die an unserer
Stelle durchaus sinnvoll ist und sich in der griechischen Tradition in manchen

Brechungen wiederfindet. Damit brauchen wir uns nicht weiter aufzuhalten.
Sehen wir nun zu, was im platonischen Texte dasteht. Wir bemerken zuerst eine

spürbare, wenn auch nicht allzu schwere syntaktische Inkonzinnität zwischen ö/noiov

(hg ei - rjyolxo und (baavxcog ovx' av - yevoixo - ovx' äv-. Viel schlimmer ist, daß

sich die beiden Stücke sachlich überhaupt nicht entsprechen. Der Fehler im ersten
Falle ist es, nur an die Heilung des Kranken und nicht an die Pflege des Gesunden

zu denken. Im zweiten Fall wird der Staatsmann ermahnt, nicht fxovov xai tiqcbxov

für den äußern Krieg vorzusorgen, der Gesetzgeber, den Krieg auf den Frieden
hin zu organisieren und nicht umgekehrt. Die Mahnung an den Staatsmann
erklärt sich aus 628 a 9-b 5, hat aber mit dem Arztgleichnis nichts zu tun. Die

Mahnung an den Gesetzgeber vollendet die Verwirrung, die sich schon in c 9-11

ankündigte. Gegen 628 d 8-e 1 als geschlossene Sentenz ist nichts einzuwenden; aber

eine Beziehung zum Arztgleichnis besteht überhaupt nicht, und die fundamentale
Distinktion zwischen Polemos und Stasis wird einfach ignoriert. Um es klar zu

sagen: Offenkundig hat der Verfasser an dieser Stelle gewaltsam verkürzend und

abbiegend in den Lauf der Untersuchung eingegriffen. Er wollte summarisch mit
einer Formel schließen, die den schärfsten Gegensatz zu 625 e 5 bis 626 a 5

aussprach, ohne Bücksicht darauf, daß die Diskussion ein viel differenzierteres
Ergebnis hervorgebracht hatte.

Daß hier ältere gute Zusammenhänge grob überarbeitet sind, ist nicht zu
bezweifeln. Die Gesamtlinie des Gesprächs von 626 c 6 an liegt ja klar am Tage,

mag auch das Ergebnis (der innere Friede ist wichtiger als die äußere

Kriegsbereitschaft) nicht übermäßig originell und der Gedankenfortschritt nicht immer
sehr energisch ausgeformt sein. Ebenso war uns die Funktion des Arztgleichnisses
beim Abschluß des Stasisproblems greifbar und muß in einer früheren Textgestalt
auch angemessen formuliert gewesen sein. Unser Text dagegen erstrebt nur das

eine, die Nichtigkeit der Theorie des Kreters zum Abschluß so dramatisch als

möglich hervortreten zu lassen.

Beobachtungen dieser Art, die die platonische Dialogtechnik, ihre inneren
Schwierigkeiten und ihre Konflikte mit der im Dialog darzustellenden Sache beleuchten,
sind wichtig und müssen vermehrt werden. Dann wird es auch einmal gelingen,
herauszustellen, aus welchen Materialien und mit welchen einander gegenseitig

10 Museum Helveticum



218 Olof Gigon

überschneidenden dramatischen und sachlichen Absichten die Nomoi (und nicht
nur die Nomoil) entstanden sind.

Die Reaktion des Kreters ist wie zu erwarten (628 e 2-5). Er billigt zögernd
die Worte des Atheners, konstatiert aber, daß die Gesetze Kretas und Spartas
in flagrantem Widerspruch dazu stünden, nämlich zu den zwei letzten Zeilen der
Rede des Atheners. Wäre die Untersuchung korrekt zu Ende gebracht worden,
so müßte sich der Widerspruch ganz erheblich reduzieren. Denn Freiheit von innerer
Stasis und äußere Kriegstüchtigkeit sind natürlich in Kreta und Sparta so wenig
wie anderswo voneinander zu trennen gewesen; jenes ist die unerläßliche Voraussetzung

von diesem, so daß man schließlich meinen könnte, es käme nicht so

ungeheuer viel darauf an, ob nun der Gesetzgeber die Freiheit von Stasis als das

oberste Telos auffaßt oder nur als die Conditio sine qua non der Kriegstüchtigkeit.
Was Sparta und Kreta im besondern angeht, so wird man sich daran erinnern,
daß zu den auffallendsten Institutionen beider Staaten die Syssitien gehören, die
ebensosehr dem Kriegsgenügen wie der Festigung der bürgerlichen Gemeinschaft
dienen. Es wäre ein schlimmes Mißverständnis, wollte man aus unserer (freilich
denkbar mißverständlich formulierten) Stelle entnehmen, Sparta und Kreta hätten
sich um Maßnahmen gegen das Ausbrechen von Stasis gar nicht gekümmert. Man
wird höchstens zugeben, daß diese Maßnahmen nur Mittel zum Zweck der
Kriegstüchtigkeit waren.

Eigenartig ist die Antwort des Atheners 629 a 1-3. Wenn schon der Kreter in
628 e 2-5 deutlich auf die Position von 625 c 9 bis 626 b 4 zurückging in dem Sinne,
daß er über die Gesetzgebung Kretas nur referierte ohne sich mit ihren Anschauungen

zu identifizieren, so macht der Athener noch viel entschiedener diese

Voraussetzung. Er fordert den Kreter dazu auf, nicht heftig gegen die Gesetzgeber

zu polemisieren, <w? pAhara tteqI ravTa rj/imv re xal exelvwv ajzovöaCdvrcov. Was heißt
das Eine sichere Deutung läßt der absonderlich unbestimmte Satz nicht zu.
Am nächsten wird es liegen, ihn von der Parallelstelle 630 d 2-7 her zu interpretieren,

also: Wir haben keinen Grund, heftig gegen die Gesetzgeber zu werden, da

wir und sie letzten Endes dasselbe Ziel verfolgen. Demnach wird hier wie in 630

d 4-7 gegen den Kreter behauptet, er verstehe die kretische Gesetzgebung falsch
und in Wahrheit sei ihr Telos eben dasjenige, das sich in der Untersuchung herausgestellt

habe, tzeqi xavra 629 a 3 wird dann die si(pjvr] meinen, von der soeben die
Rede war13. Ein Beweis für diese These wird allerdings weder hier noch später
gegeben; denn auch die Schlußrede des Atheners 631 b 3 bis 632 d 7 ist keiner.
Es scheint überdies, daß in 628 e 2 bis 629 a 3 und in 630 d 2-7 einmal mehr ein
Motiv klassischer Dialogführung abgewandelt werden soll. Im Augenblick, in dem
der Partner unwillig wird, versichert Sokrates, die verhandelte Frage sei doch ihr
gemeinsames Anliegen und um das Ziel seien sie beide gleichermaßen bemüht.

Daß der bisherige Dialog, der den inneren Frieden als Telos des Staates der

13 Eine Ungeschicklichkeit ist es, daß wenige Zeilen später 629 a 6 von Tyrtaios gesagt
wird, neqI ravra eanovöaxev, wo xavra evident den Polemos bezeichnet.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 219

äußeren Kriegstüchtigkeit überordnete, nur als Vorbau zu einer umfassenderen

Doktrin gemeint war, zeigt der nachfolgende Abschnitt 629 a 3 bis 630 d 7.

Uberraschenderweise führt der Weg über die Interpretation zweier Dichterstellen.
Überraschenderweise: denn wohl erkennt man auf den ersten Blick, daß Tyrtaios
als Dichter des Polemos und Theognis als derjenige der Stasis eingeführt wird;
was aber diese beiden zur Lösung des Problems, das doch in 628 e 2 bis 629 a 3

erneut als das Hauptproblem hervortrat (welches nämlich der leitende Gedanke

in der kretischen und spartanischen Nomothesie sei), beitragen können, ist durchaus

nicht zu erkennen. Sie dienen lediglich (und erst noch sehr oberflächlich) dazu,
den Gegensatz von Polemos und Stasis weiter zu entwickeln.

Vorweggenommen seien einige Worte zu Piatons biographischen Andeutungen
über Tyrtaios und Theognis. In beiden Fällen haben wir es mit höchst merkwürdigen

Dingen zu tun. Bei Tyrtaios gibt Piaton die älteste Anspielung auf die Legende,
die Spartaner hätten im messenischen Kriege von Athen militärische Hilfe erbeten;
die Athener hätten ihnen aber Tyrtaios, einen lahmen diödaxakog ypa/ifiaTOjv
gesandt, und dieser habe sie durch seine Gesänge so angefeuert, daß sie den Sieg

errungen hätten. In dieser vollen Fassung ist die Legende erst spät bezeugt14; sie

verrät aber - gerade mit ihren Einzelheiten - so offen ihre Herkunft aus der
athenischen «Kulturpropaganda» des späteren 5. und beginnenden 4. Jahrhunderts15,

daß man sie in ihrer Gesamtheit als vorplatonisch ansetzen wird. Nach der
Schlacht bei Chaironeia ist eine Geschichte, die derart drastisch den Triumph der
attischen Musenkunst über die rohe Körperkraft Spartas illustriert, nicht erfunden

worden.
Die Behauptung, Theognis stamme aus dem sizilischen Megara, wird ähnlich zu

beurteilen sein, nur ist uns die dazugehörige Erzählung nicht mehr erhalten16.

Daß sie eine Erfindung ist so gut wie die Tyrtaiosgeschichte, wird weniger durch
V. 773 ff. als durch den allgemeinen Charakter der Theognidea bewiesen.

Möglicherweise haben die Scholien zur Stelle recht mit der Annahme, Piaton
habe mit Absicht für Sparta gerade keinen Spartaner, sondern einen Athener, und
für die Gegenthese (also diejenige des athenischen Sprechers) gerade keinen Athener
(daß es leicht gewesen wäre, zum Stasisproblem Solon zu zitieren, sollte man
meinen), sondern einen Dichter aus dem abgelegenen sizilischen Megara anführen
wollen.

Nun wird F. 9 Diehl zitiert (vgl. 660 e, Ref. 408 b), durchaus angemessenerweise,

sofern sein Gegenstand die Wahl des höchsten Wertes ist. Szenisch wird
flüchtig begründet, daß alle Partner das Gedicht kennen, dann hebt in klassischer
Manier das elenktische Gespräch mit dem Dichter an. Wie in 626 b 5/6 steht ein

14 Paus. 4, 15, 6; lustin. 3, 5, 5; die älteren Zeugnisse, Kallisthenes 124 F 24 und Philo-
choros 328 F 215 f FGrHist geben wie Piaton nur einen Auszug.

15 Ein Gegenstück sind die bekannten Ableitungen von Tragödie und Komödie bei
Arist. Poet. 1448 a 29-b 2, die aus der «dorischen» Kulturpropaganda stammen.

16 Daß sie aus V. 783 des Theognisbuchs herausgesponnen sei, halte ich für sehr
unwahrscheinlich.



220 Olof Gigon

verräterisches Kompliment an der Spitze. Dann wird betont, man sei darin mit
ihm vollkommen einig, daß die Bewährung im Kampfe das höchste Lob verdiene.
Es frage sich nur17, was für ein Kampf gemeint ist. Nun werden die uns seit 628 a 9

wohlbekannten zwei Formen unterschieden und gleich dahin charakterisiert, daß
die Stasis unter allen Arten des Kampfes yaXenunaToc, sei, der Polemos hingegen
tioAv TTfjaoTEoov. Die Folgerung liegt auf der Hand: Noch höher als den von Tyr-
taios besungenen Helden im Polemos werden wir denjenigen stellen, der sich im
härtesten aller Kämpfe bewährt. So wird in 630 a 1-3 in der Tat gesagt.

Das muß uns aber doch befremden. 627 c 3 bis 629 a 3 hatte, so schien uns, in
ziemlicher Ausführlichkeit dargelegt, daß über der Kriegstüchtigkeit nicht so sehr
der Sieg in der Stasis als vielmehr ihre Heilung durch den verständigen öixaatf>g —

tioAixlxöq und schließlich ihre Vermeidung durch den Gesetzgeber zu stehen hätte.
Die eigentliche Bewährung kann dann nur darin bestehen, so zu handeln, daß der
Staat von der Stasis verschont bleibt. Davon ist aber hier nicht die Rede. Der
griechische Wortlaut führt unzweifelhaft darauf, daß die Bewährung ev rü> jueyiarq)
TioXefMp (630 a 2) der Bewährung in der Schlacht gegen den Landesfeind durchaus

parallel läuft. Gehen wir etwas weiter. Von 630 a 3 an wird als Zeuge für die dem

Tyrtaios entgegengesetzte Meinung Theognis 77/8 angerufen. Dazu taugt die
Stelle indessen nur sehr mangelhaft. Als reines Gegenbild zum Lob des Kriegshelden

mag man das Lob des zuverlässigen erzalgog in der Stasis gelten lassen. Daß
aber der Mann der Stasis ä/ieivcov sei als der Mann des Polemos, davon steht nichts
da. Die Hauptaufgabe der Theognisverse ist allerdings auch eine ganz andere,
nämlich der Nachweis, daß in der Stasis andere Eigenschaften notwendig seien
als im Polemos. Darauf kommt nun alles an, und das wird in 630 a 8-b 2 mit
äußerster Prägnanz ausgesprochen. Der Polemos bedarf ausschließlich der Tapferkeit,

die Stasis der gesamten Vierzahl der Tugenden. Das wird positiv und negativ
in 630 b 2-8 begründet.

Die positive Begründung ist mehr als unbefriedigend. Aus Theognis wird das

Stichwort moTog aufgenommen und durch vyirjg ergänzt, vermutlich um wenigstens

mit einem Schein von Recht die Sophrosyne deduzieren zu können. Aber
mehr als ein Schein von Recht ist es nicht. Die Flüchtigkeit und Oberflächlichkeit,
mit der Piaton ein doch offenbar entscheidend wichtiges Philosophem, die Liste
der Tugenden und den Begriff der avfinaaa aQexrj, an zwei harmlose Verse des

Theognis anhängt, ist beinahe ungeheuerlich zu nennen. Wir müssen noch einen

Schritt tun. Der Fortschritt des Gedankens wäre gut und untadelig, wenn Piaton,
gestützt auf 628 a 9ff., gesagt hätte, der äußere Polemos bedürfe nur der Tapferkeit,

die Bewahrung des innern Friedens dagegen, die dem Gesetzgeber noch wichtiger

sein müsse als die Kriegstüchtigkeit, sei auf die Zusammenarbeit aller vier
Tugenden angewiesen. Das steht aber nicht da; vielmehr wird naiv und absurd

zugleich die avpmaaa doEvr'j für den zuverlässigen Mitstreiter im Bürgerkrieg in
Anspruch genommen. Doch die Vermutung drängt sich auf, daß unser 630 a 8ff.

17 aacpiög 629 c 5 hat dialogtechnisch dieselbe Funktion wie aatpearegov 626 b 6.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 221

dem Sinne nach einmal direkt an den ursprünglichen Schluß von 628 c 6ff.
gebunden war. Die Folgerung, daß die Bewahrung des inneren Friedens das Telos

des Staates sei und daß dieses Telos nur mit Hilfe aller vier Tugenden erreicht
werden könne, scheint uns sachlich von einer so zwingenden Angemessenheit zu
sein, daß eine ursprüngliche Textform sie auch enthalten haben muß. Verdorben
wurde dieser Zusammenhang durch das schiefe dramatische Intermezzo 628 d 8

bis 629 a 3 und durch das überflüssige und verwirrende Hereinziehen der beiden

Dichter (629 a 4 bis 630 a 8).
Die Verwirrung vergrößert sich durch das, was nun noch negativ zu Tyrtaios

bemerkt wird (630 b 3-8). Gedanklich verlangen wir nicht mehr als die Feststellung,

daß Tyrtaios sein Lob kurzsichtig auf ävdoeia fiovr] beschränkt habe. Der
Text sagt aber etwas anderes. G. Müller a. 0. 16ff. hat sich daran gestoßen, daß

630 b 5 ff. den futr&ocpoQOi Tapferkeit zubillige und daß hier wie anderswo in den

Nomoi eine logosfreie Tapferkeit vertreten werde, die in flagrantem Widerspruch
zur Doktrin vor allem der Frühdialoge stünde. Was unsern Abschnitt betrifft, so

muß indessen etwas sorgfältiger nuanciert werden. Piaton erklärt nicht, daß sogar
Söldner die Tugend der ävdoeia besitzen können, sondern daß zu dem Verhalten
in der Schlacht, das Tyrtaios beschreibt, auch Söldner befähigt seien, die im

übrigen überhaupt keine der vier Tugenden besitzen; die Liste ftgaoeig, ädixoi,
vßgioxal, äcpgoveg ist evident ein Gegenbild zur Gesamtliste ävÖgela, dixaioovvr],

oaxpgoovvi], cpgovrjoig. Freilich vertauschen wir nur eine Aporie mit einer andern.

Denn daß 630 a 8-b 2 behaupten will, der Polemosheld des Tyrtaios verfüge nur
über die ävdgela, der Stasisheld des Theognis dagegen auch über die anderen drei

Tugenden, steht außer Zweifel. In 630 b 3-8 wird aber dem als fiio'&ocpogog karikierten

Helden des Tyrtaios überhaupt jede Tugend aberkannt. Das ist eine schwere

Inkonzinnität. Allerdings sind noch die ev (.idXa öXlyoi da, deren Existenz die

Bemerkungen über die Söldner sozusagen wieder annulliert; denn jene besitzen doch

wohl die volle ävdgela. Da hätte der Satz über die Söldner ebensogut unterbleiben
können. Den systematischen Fortschritt stört er nur. 630 b 8-c 1 verkündet pathetisch

den Abschluß der Untersuchung. Der Gesetzgeber wird sich nicht am Polemos

und bloß an der vierten Tugend orientieren, so achtenswert sie ist, sondern -, und

nun erwarten wir unweigerlich gemäß 630 a 8-b 2: an der Gesamtheit der vier
Tugenden. Aber auch dies wiederum steht nicht da. Zu unserem Staunen wird die

moxoxrjg des Theognis lediglich mit der /ueyloxr] ägexij, der Gerechtigkeit
gleichgesetzt. Gewiß bleibt der Verzweiflungsausweg, die dixaioovvr] xeXea 630 c 6 als

jene umfassende Gerechtigkeit zu begreifen, von der der bekannte Vers des Phoky-
lides F. 10 Diehl redet; vielleicht hat Piaton mit xeXea das sogar andeuten wollen.
Aber mehr als eine höchst unbestimmte Andeutung ist dies nicht, und vorher
630 a 8 wie nachher 631 c 8 ist dixaioovvr] unbestreitbar bloß eine der vier Tugenden

und nicht einmal die erste.

Daß Gerechtigkeit und moxoxrjg ev xolg deivoig zusammengerückt werden können,
hebt Müller a. O. 19 mit Hinweis auf Ref. 442 e ff. hervor. Doch die Beziehung



222 Olof Gigon

bleibt recht äußerlich, und davon, daß sich etwa das Wesen der Gerechtigkeit in
der moTOTrjt; ev rolg deivolg erschöpfte oder umgekehrt, kann keine Rede sein. Viel
wichtiger scheint uns, daß Piaton auch an dieser Stelle augenscheinlich nicht an
die Bewahrung des innern Friedens im Staate denkt, die sich doch in 628 a 9 bis
629 a 3 als das Ziel des Gesetzgebers ergeben hatte, sondern an den Einsatz in den
Gefahren des Bürgerkrieges.

Die Forderung an den Gesetzgeber ist 630 c 1- 4 auffallend kategorisch formuliert,

dabei aber in der Schwebe gelassen, ob nun der kretische Gesetzgeber sie

erfüllt hat oder nicht. Der Kreter reagiert 630 d 2/3 dem Sinne nach gleich wie in
628 e 2-5, in der Form eine Nuance leidenschaftlicher. Ein zweites Mal konstatiert
er, daß der kretische Gesetzgeber der Forderung, in die das Gespräch mündete,
nicht standhalten könne. Dementsprechend repliziert der Athener, der Sache nach
wie in 629 a 1-3, aber in der Form bedeutend energischer: Der Fehler liegt bei
den Sprechenden, die die Intentionen der beiden Gesetzgeber nicht richtig zu
erkennen vermögen.

Anders als in 629 c 3 ff. erhebt sich aber nun die Frage, wie denn die richtige
Interpretation lauten müsse. Wir kommen damit zum letzten und gewichtigsten
Abschnitt dieses Einleitungsgesprächs 630 d 8 bis 632 d 7.

Der Athener beginnt damit, daß er zwei Grundregeln aufstellt (630 d 9 bis 631

a 2) und konstatiert, daß der Kreter die eine Regel lobenswerterweise befolgt, die
andere hingegen vernachlässigt habe (631 a 2-7). Der nächste Satz antwortet
gewissermaßen auf 630 b 8-c 1, und geschlossen wird diese erste Rede mit der etwas
umständlich belehrenden Frage, ob der Partner nun, nachdem die Destruktion
der falschen e^yt]aig der Gesetze vollendet sei, sich bereit finde, die richtige
Interpretation zu vernehmen.

Die erste der Regeln ergibt sich zwar nicht aus 630 c 1-6, wohl aber zur Evidenz
aus 630 a 8-b 2. Es ist nachzuweisen, daß der Gesetzgeber nicht nur an einen Teil,
sondern an die ganze Tugend gedacht hat18; daß er dies getan hat, ist vorauszusetzen,

da man doch das Wahre und Richtige vjieq ys Oelag erkennen will. Die Stelle
ist schwierig und viel diskutiert. Müller a. 0. 128, 1 möchte mit Burnet (im Apparat

mit Hinweis auf Phaidr. 247 c 5) und Friedländer vjcsq ys äXrfielag lesen. Daß
damit der Text an Klarheit gewinnt, wird niemand leugnen. Bedenkt man aber,
daß gerade unser Abschnitt 630 d 8 bis 632 d 7 sich offenkundig einen besonders

gewählten Stiles befleißigen will und infolgedessen von sprachlichen Härten nur
so wimmelt, so wird man doch zögern, einen Text preiszugeben, der einen wichtigen
Gedanken mindestens anzudeuten scheint. Die Scholien zur Stelle scheinen mir im
Prinzip auf dem richtigen Weg zu sein, wenn sie zu deiag dem Sinne nach noXirsiag

ergänzen. Es wurde ja vor kurzem in 630 c 1-4 nachdrücklichst hervorgehoben, daß

man von einem nagä Aidg vo/iodttrjg selbstverständlich annehmen müsse, daß er die

18 Was zuvor in 630 c 8 als eine arithmetische Relation zwischen der Eins und der Vierzahl

aufgefaßt war, wird hier zum Verhältnis zwischen fiögtov und Jiäv; das sei nur nebenbei
angemerkt.



Das Einleitungagespräch der Gesetze Piatons 223

Gesetzgebung richtig anpacke (das Problem der fieyiarrj dger/j tut da nichts zur
Sache). Dementsprechend darf hier die Gesetzgebung oder die Politie fiela heißen;
daß man von einer solchen, durch Zeus angeregten Gesetzgebung geziemenderweise

glauben muß, daß sie vollkommen sei, also näaa ägerij berücksichtige, auch

wenn dies dem Interpreten zunächst entgeht, das ist eine Haltung, die sich
vortrefflich in den gesamten bisherigen Ablauf des Dialogs und in die Wanderung zur
Zeushöhle einpaßt. Die Frage ist dann nur, welches die konkreten Konsequenzen
aus dieser Haltung sind. Eine ganz andere Frage ist natürlich die schon früher
besprochene, ob Piaton selbst ernstlich von der Gottgegebenheit der kretischen und
spartanischen Gesetze überzeugt ist oder ob er dies nicht nur als eine sachlich
und dramatisch angemessene «Arbeitshypothese» aufgreift und es im übrigen als

ein XeyofiEvov auf sich beruhen lassen will.
Die zweite Regel fügt sich gut an, ist aber neu und außerordentlich unklar

formuliert. Man muß die Gesetze nach Sachgruppen systematisch ordnen und
erforschen und nicht so wie es «jetzt» geschieht. Wie man es nicht machen soll, wird
erläutert: Man greift irgendeines der zahllosen Rechtsgebiete an, das gerade praktisch

von Bedeutung ist, und behandelt es. Dafür, wie man es richtig machen soll,
wird in allgemeinen Ausdrücken auf die bisherige Untersuchung hingewiesen.
Offenbar sind zwei Gesichtspunkte im Spiel. Nach dem einen steht die beliebige
endlose Aufreihung verschiedener Gesetze dem Bau eines geschlossenen, auf ein
beherrschendes Telos gerichteten Systems gegenüber. Nach dem andern werden
die Gesetze an der xqeia orientiert oder umgekehrt an der äoerr'i1'1.

Das Urteil über den Kreter nimmt in seinem ersten Satz 631 a 2/3 deutlich das

Urteil 626 b 5/6 wieder auf. Der Zusammenhang zwischen dem ersten noch ironisch
unverbindlichen Urteil und dem zweiten durch die inzwischen erfolgte Elenxis
begründeten Urteil soll empfunden werden. Die zweite Regel hat der Kreter befolgt.
Er hat in 625 c 9 bis 626 b 4 der kretischen Nomothesie ohne Zweifel ein einheitliches

Telos gegeben, und wenn es dort Polemos hieß und hier als Tugend (nämlich
dvögeta) bezeichnet wird, so ist das eine Folgerung, zu der wir durch die Diskussion

berechtigt sind. Die erste Regel hat er, wie wir nun schon hinlänglich wissen,
verfehlt.

Dazu noch eins: wir erinnern uns, daß sich der Blick auf die gesamte Tugend
630 a 8 in dem Augenblick eröffnete, als nach den Voraussetzungen der Bewährung

in der Stasis gefragt wurde. Dieser präzise Ansatzpunkt ist in 630 d 9 bis
631 b 1 schon völlig vergessen; oder vielmehr: er ist durch einen andern Ansatzpunkt

verdrängt, der die Orientierung an der gesamten Tugend begründet mit der

Gottgegebenheit, also Vollkommenheit der kretischen Gesetze. Es sind eben heterogene

Materialien und Dispositionen gewaltsam verbunden worden. Auch im
Nachfolgenden wird das Polemos-Stasis-Problem nicht mehr berührt.

Das ganze Gewicht ruht nun auf dem Vortrag des Atheners darüber, wie die

19 Ob man 631 a 1 rwv (ro) ev Ctjrovvzaiv lesen dürfte, um in dem sonst gar zu inhaltsarmen
Satz rjfxelg de xrl. den Gegensatz zur %neia wenigstens einigermaßen hervortreten zu lassen



224 Olof Gigon

richtige Exegese der kretischen Nomothesie lauten müßte 631 b 3 bis 632 d 1. Der
Text leistet sich, besonders von 631 d 2 an das äußerste an Kompliziertheit und
Pretiosität. Philosophisch ist er von erheblicher Bedeutung. Denn in Wahrheit ist
er ein programmatisches Schema darüber, welches das Ziel (631 b 6-d 2) und
welches die Materie (631 d 6 bis 632 d 1) einer vollkommenen Gesetzgebung ist.
Daß die mannigfaltigsten Beziehungen zu den spätem Büchern der Nomoi
bestehen, ist leicht zu zeigen und zu einem großen Teil durch die ältere Forschung
schon gezeigt worden. Ebenso lassen sich Vergleiche anstellen mit andern platonischen

Dialogen, dem Protreptilcos des Euthydem, der Politeia, dem Theaitetos usw.
Wir lassen das alles strikte beiseite und beschränken uns auf die Analyse des Textes
als solchen.

Voran steht in einem ersten Abschnitt (631 b 3-6) ein Lob der kretischen
Gesetze. Sie haben ihren Ruhm mit Recht, denn sie verschaffen den Menschen die

Eudaimonia. Damit ist ein entscheidend neues Stichwort gefallen, ein Begriff, der

uns zwar als Zentralbegriff der Sokratik wohlbekannt ist, der aber in unserm
Dialog bisher noch nicht vorkam. In einem weiten Sprung über die ganze
vorausgegangene Untersuchung hinaus wird damit ein völlig neues Telos des Staates
gesetzt. Begründet wird dies damit, daß die kretischen Gesetze navxa räyadd
verschaffen, worin liegt, daß das Wesen der Eudaimonia in der Autarkie zu suchen ist
bzw. die Autarkie der Weg zur Eudaimonia ist.

Der zweite Abschnitt (631 b 6-d 2) nimmt den Begriff äya&d auf und gliedert
ihn in einem vollständigen Schema. Nach b 6 wären dies also die Güter, die die
kretische Gesetzgebung im einzelnen den Bürgern zu vermitteln in der Lage ist.
Am Ende des Abschnitts aber (d 1/2) erfahren wir zu unserem Staunen, daß dies

das Schema sei, an das sich der Gesetzgeber zu halten habe (raxreov). Diese neue
Annahme, daß es sich also nicht um einen Bericht über die kretischen Gesetze

handelt, sondern um ein Idealprogramm für Gesetzgebung überhaupt, wird bis
632 d 1 konsequent festgehalten: öiaxeXevareov (631 d 4), enifieÄela&ai del (e 2/3),
didaxteov xal oqioteov (632 a 7-b 1), dvayxrj xx).. (b 2), imorrjoei (c 5). Erst in den
Schlußworten 632 d 1-7 kehrt der Athener zur ursprünglichen Situation zurück
und bezeichnet seine Darlegung als die Interpretation der kretischen und spartanischen

Gesetze, die er erwartet hatte. Die Unstimmigkeit ist nicht zu beseitigen,
wie man die Sache auch drehe. Piaton hat mit 631 b 5 bis 632 d 1 einen Text
eingelegt, der gar nicht leistet, was er vorgibt und was an diesem Punkte der
Untersuchung gefordert wird. Es ist nicht zu verkennen: seinen richtigen Platz hat dieser

rein spekulative Gesetzgebungsentwurf dort, wo ein neuer Staat gegründet und

organisiert werden soll, also im Zusammenhang von 702 b 4ff. Er gehört in jenen
Dialogkomplex, in dem die Koloniegründung des Kreters Kleinias im Mittelpunkt
stand und der vielleicht einmal selbständig war.

Das Schema der Güter selbst ist verhältnismäßig übersichtlich. Göttliche und
menschliche Güter werden unterschieden, doch so, daß es sich nicht um eine
einfache Diärese, sondern um ein sehr scharf formuliertes hierarchisches Verhältnis



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 225

handelt (631 b 7-c 1). Die menschlichen Güter sind die körperlich-äußerlichen, die

göttlichen die vier Tugenden. Zur ersten Gruppe sei nur bemerkt, daß die Exemplifikation

mit dem dgofiog (c 3) als Anspielung auf 625 d 2 ff. gemeint sein könnte
und daß der Reichtum vielleicht deshalb am Ende steht, weil seine (an alte Gno-

mik angelehnte) Charakterisierung zum Begriff der Phronesis überleitet. Bildete
diese Gruppe eine einfache Reihe, so weist die zweite Gruppe eine so komplizierte
Gliederung auf, daß es auch dem angestrengtesten Bemühen nicht gelingt, ihren
Sinn befriedigend herauszuarbeiten20. Wir fassen nur Einzelheiten. Gegeben ist der
Ort der Phronesis an der Spitze der Reihe, desgleichen, wie schon 630 c 8, e 2 und
631 a 5 sagten, die vierte und letzte Stelle für die Tapferkeit. Gegeben scheint
endlich ein Begriff der Gerechtigkeit, der sie zum Prinzip der Zusammenordnung
der übrigen Tugenden macht; so entsteht sie aus der «Mischung» der drei Tugenden.
Unverkennbar tritt sie damit in eine Art von Konkurrenzverhältnis zur Phronesis.
Daß Piaton sie hier an die dritte Stelle setzt, ist in jedem Betracht eine absonderliche

Kompromiß- und Verlegenheitslösung. Undurchsichtig ist schließlich die

Äußerung über die Soph rosyne. Mag sein, daß sie gegenüber Phronesis und Tapferkeit

mit der Gerechtigkeit zusammen ein Paar «zusammengesetzter» und besonders

eng verbundener Tugenden bilden soll. Aber was ist der vovg, der neben die Sophro-

syne tritt Ist er identisch mit der Phronesis, dann wird man sich über die terminologische

Sorglosigkeit Piatons wundern. Ist er aber identisch mit dem vovg, der
in 631 d 5 zur Sprache kommt und der noch über den vier göttlichen äya&ä zu
stehen scheint, dann wirkt es konstruktiv nicht eben elegant, daß die doch nur
den zweiten Rang unter den Tugenden besetzende Sophrosyne über die Phronesis

hinweg mit dem höchsten vovg verknüpft sein soll. Eine Entscheidung ist unmöglich.
Verführerisch wäre es natürlich, hinter Piatons Text eine geschlossene

Hierarchie zu vermuten in dem Sinne, daß jede Tugend nur zusammen mit allen
übergeordneten Tugenden Bestand hätte (vgl. 631 b 7-c 1). Wir hätten dann zuerst die
Phronesis allein, dann Sophrosyne plus Phronesis, dann wohl Tapferkeit plus
Sophrosyne plus Phronesis und endlich die Gerechtigkeit zusammen mit den drei
andern Tugenden. Daß Piaton dieses Schema verdorben hätte, um der Tapferkeit
allein den letzten Platz zu geben, schiene nicht völlig ausgeschlossen. Doch beweisbar

ist eine solche Hypothese nicht.
Mit größerer Zuversicht werden wir dagegen annehmen dürfen, daß es Piatons

Absicht war, die zwei Vierergruppen von äya&d im ganzen wie im einzelnen
miteinander korrespondieren zu lassen. Damit steht er nun allerdings keineswegs allein.
Listen von aya&ä hat es gegeben seit dem attischen Skolion F. 7 Diehl und jenem
Ar/haxov srnyga/i/Lia, das Aristoteles vermutlich in einem seiner Exoterika zum
Ausgangspunkt einer Untersuchung über das Summum bonum genommen hat21.

Versuche, zwischen den Gütern des Leibes und denjenigen der Seele genaue Ent-

20 Vgl. die resignierten Bemerkungen Müllers a. O. 17.
21 EN 1099 a 24-31; EE 1214 a 1-8, dazu Stob. EM. II 130, 15-18 W.; Clem. AI. Str.

7, 49, 8 und 7, 69, 8; D.L. 1, 36 und 2, 136 u. a.



226 Olof Gigon

sprechungen nachzuweisen, sind sicherlich in der frühen Sokratik, wenn nicht
schon in der Sophistik, unternommen worden. Für uns am faßbarsten sind die

Schemata des Peripatos22 und der Stoa23. Lehrreich für die Beurteilung des

platonischen Textes ist Stob. Ekl. II 124, 1-14, wo wir folgende Reihe haben:
Gesundheit - Sophrosyne, Kraft - Tapferkeit, Schönheit - Gerechtigkeit. Daß
diese Reihe auf Aristoteles selbst zurückgeht, zeigt der Eudemos fr. 7 Walzer.

Vergleichen wir mit Piaton, so fehlt auf der einen Seite der Reichtum, auf der
andern die Phronesis, also die zwei Werte, die nicht nur je in ihrer Gruppe eine

Sonderstellung einnehmen, sondern auch durch den Satz 631 c 4/5 in betonter
Weise aneinander gebunden werden. Es ist also auch eine mögliche Hypothese,
daß Piaton das bei Aristoteles bezeugte Schema der zweimal drei Güter kennt und
es mit Rücksicht auf die klassische Reihe der vier Tugenden ergänzt hat.

Wie weit endlich das an manchen andern Stellen der Nomoi angeführte, bei
Aristoteles und in der spätem Tradition reichlich auftretende Schema der drei

Gruppen von Gütern {yvyjj, göj/ui, ixxog) einen Einfluß auf unsern Text ausgeübt
hat, läßt sich nicht sicher sagen. Piaton will jedenfalls ausdrücklich nur zwei

Gruppen, dela und äv&Qcbmva unterscheiden.
631 d 2-6 leitet vom Schema der Güter zur Darstellung des materialen Umkreises

der Gesetzgebung über. Verwirrend wirkt, daß nun eine vierstufige Hierarchie
aufzutreten scheint. Unterhalb der Gesamtheit der erwähnten Güter rangieren die

älkai nooardieig, über ihnen steht der rjyefwjv vovg. Mit Müller 16 in diesem Begriff
eine Reminiszenz an den Wagenlenker des Phaidros zu sehen, halte ich nicht für
zwingend; aus dem wiederholt auftretenden Paare ^yeladai - eneadm (631 c 2. 5. 6;
632 c 6) erklärt er sich hinreichend. Möglicherweise ist unser Aufbau mit 632 c 4-d 1

zu verbinden, wo genau besehen auch ein Viererschema vorliegt: zu unterst die

tpvXatrdfisva, darüber die 9wkaxeg in den zwei Stufen der aXrj&rjg <5o'£a und der

(pQÖvrjGig, endlich an der Spitze der vovg. In jedem Falle werden die änavta Tavra
der zweiten Stelle identisch sein mit den akXm ngooratjeig 631 d 3, d. h. mit der

Gesamtheit der materialen Bestimmungen, die in 631 d 6 bis 632 c 4 ausgebreitet
sind24.

Der zweite Hauptteil der Rede, 631 d 6 bis 632 dl, ist wiederum deutlich
gegliedert. Es heben sich zunächst drei Komplexe heraus, die verschiedene
Sachbereiche der Nomothesie bezeichnen. Der erste umfaßt den Lebenslauf des

Menschen, beginnend mit der Ehe der Eltern, Geburt, Erziehung, Jugend und Alter
(631 d 6-e 2) und endend mit Tod und Bestattung (632 c 1-4). Diesem Komplex
der menschlich-privaten Verhältnisse steht in einer spürbaren Polarität der Komplex

des juristisch geregelten Geschäftsverkehrs gegenüber (632 b 1-c 1). Syntak-

22 Stob. Ekl. II 124, 1-14 und 125, 2-13; vgl. D.L. 3, 80 und 5, 30.
23 Cic. Tusc. 4, 30f.
24 Endlich wird eine wenn auch nicht näher faßbare Beziehung bestehen zwischen unsern

beiden Texten 631 d 2-6 und 632 c 4-d 1 und dem «erkenntnistheoretischen» Aufbau
vovg - eniOTVjiitj -öoia-alodrjoig, den Aristoteles An. 404 b 21-27 aus den Esoterika Piatons
mitteilt.



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 227

tisch fällt an ihm auf, daß er aus einer Kette reiner Antithesen besteht,
unterbrochen nur durch zwei Nebensätze, die sich bemühen, einen und denselben
einfachen Gedanken umständlich zu variieren (b 3 (pvXaxxew övnv' äv yiyvrjxai xqqtiov
und b 5/6 xa& oitolov äv sxaaxov nodxxuxnv xcbv xoiovxcov tiqöq äXXtfXovg emaxonelv).
Der dritte Komplex endlich betrifft die Kontrolle über den ordnungsgemäßen
Ablauf aller dieser Dinge (632 c 4 d 1). Daß hier ein«erkenntnistheoretischer» Aufbau
angedeutet scheint, bemerkten wir schon. Was man sich aber darunter vorzustellen
hat, daß die verschiedenen Kategorien der (pvXaxeg den verschiedenen geistigen
dvvdfxeig zugeordnet sind, bleibt rätselhaft. Mit den letzten Worten soll vermutlich
der Sophrosyne als Laster der nXovxog, der Gerechtigkeit die (fiXoxuua entgegengestellt

werden, beides einigermaßen verständlich, - wenn es nicht unschön wäre,
an dieser Stelle den nXovxog (gemeint ist eigentlich die luxuria) als Verneinung der

Sophrosyne aufgefaßt zu sehen, nachdem er im Schema 631 h 6-d 2 ganz anders

eingeordnet worden war.
Im gesamten stellen die drei Komplexe unbestreitbar ein sinnvolles Gefüge dar.

Aus dem Rahmen fällt dagegen ein vierter Komplex, der nicht Bereiche des

äußeren Lebens, sondern eine Liste seelischer Zustände umfaßt (631 e 3 bis 632

b 1). Mag sein, daß er der ursprünglichen Intention Piatons nach als der Umkreis
des «Inneren» der Gesamtheit der äußeren Dinge gegenüberzutreten hatte, derart,
daß wir hypothetisch etwa folgendes Diäresenschema ansetzen dürften: Die Nomothesie

betrifft (A) die ipvxixa, (B) den äußeren Bios; dieser wieder ist aufgeteilt in
denjenigen (a) der qwXaxeg, (b) der noXlxai; bei diesen endlich ist zu unterscheiden

(1) das Privatleben, (2) das öffentliche Leben.
In unserem Text freilich kommt ein solcher Aufbau, wenn er je bestanden hat,

kaum zum Ausdruck, und der Abschnitt über die ipv%ixd wirkt an seiner Stelle wie
ein befremdlicher Einschuh. Gliedern läßt er sich verhältnismäßig leicht in zwei
Teile, die ihrerseits wieder aus je zwei Kola bestehen. Als erstes fällt eine Liste von
vier Begriffen auf: Xvnrj, rjdovr), imßv/ica, egcjg (631 e 4-632 a 1). Daß sie in enger
Beziehung steht zu der Reihe der vier Affekte, die von Laches 191 d bis hinab zu
Cicero Tusc. 4, 11 ff. klassische Geltung besessen hat, ist evident. Piaton hat nur
in unserem Texte <poßo(g durch eowg ersetzt, und dies aus begreiflichen Gründen.
Er wollte ja zunächst von den Affekten im Umkreis der xovxow opaXiai, also des

Bios von Mann und Erau, Eltern und Kindern, Jugend und Alter sprechen, und
da gehört der (poßog nicht hin. Er wird nachgetragen in einem zweiten kurzen
Kolon, das ihn mit der ogyr), die in der Affektenlehre immer eine Sonderstellung
einnimmt, zusammenstellt.

Das dritte Kolon ist anders orientiert. Nun ist von den Wirkungen der äußeren

dvaxvxia und evxvyja auf die Seele die Rede. Was man sich darunter vorzustellen
hat, ergibt sich aus dem vierten und letzten Kolon; denn voaoi, ndXe/ioi und nevia
sind par excellence dvaxvxiai.

Man könnte also die zwei Teile unseres Abschnittes im Stichwort so charakterisieren,

daß der erste von den innern ndfhq als solchen, der zweiten von den äußeren



228 Olof Gigon

Tvym und ihren Wirkungen auf die Seele spricht. Vielleicht liegt also auch da eine

ursprünglich klar formulierte Diärese zugrunde.
Zu bemerken ist noch Folgendes: Nach Piatons Meinung hat der Gesetzgeber die

seelischen Affekte und Beunruhigungen keineswegs zu unterdrücken, sondern sie

nur in die richtige Verfassung zu bringen. Dies ist der Sinn von anovdäg ayJnrea&ai
(632 a 1), das sich natürlich nicht nur auf den Eros, sondern auf alle vier
vorgenannten Affekte bezieht, und dasselbe soll ohne Zweifel auch rfjg exdcrrmv öia&saeojg

- to re xakov xat /lit/ (632 a 7-b 1) besagen. Die Affekte haben im Rahmen des

ojzovdalov und xa'lov zu bleiben, eine Lehre, die der spätem stoischen Ethik denkbar
fern steht, aber dem Peripatos schon nahekommt.

Dieses rechte Maß der Affekte soll durch eine angemessene Verteilung von
Ehre und Schande erzielt werden. Tifirj und äxujia gelten überhaupt in diesem
Abschnitt als die eigentlichen «Waffen» des Gesetzgebers: 631 e 2/3, 632 a 2, 632 b7 bis

c 1. Wir fassen hier ein Prinzip, das den Anschauungen des früheren Piaton, wie
sie etwa aus der Archelaoserzählung des Gorgias 470 c bis 479 e und der parallelen
Gygeserzählung der Politeia 358 e bis 362 c hervorgehen, aufs stärkste zuwiderläuft.

Dort galt es doch, das äya&öv zu suchen, auch wenn keine Ehre darauf
liegt, und die xaxla als solche zu erkennen, auch wenn sie zu königlicher Würde
verhilft. Wenn hier der Bürger durch Ti/.irj zum rechten Handeln veranlaßt wird,
so ist dies ein Vorgehen, das zwar allgemein griechischem Denken entspricht,
mit der platonischen smoT'gjUT] tov dyatiov aber völlig inkommensurabel ist. Das
haben wir indessen nicht weiter zu verfolgen, da es uns nicht um die Philosophie
der Nomoi im ganzen, sondern nur um die Interpretation eines begrenzten
Textstückes geht.

Sehr merkwürdig ist es endlich, daß zwischen 631 d 6 bis 632 d 1 und dem
Güterschema 631 b 6-d 2 kein klares Verhältnis besteht. Von der Sache aus müßte das

Verhältnis so aussehen, daß die richtige Gesetzgebung in den 631 d 6 bis 632 d 1

aufgeführten Gebieten den Bürger dazu führt, daß er die im Schema genannten
zweimal vier Güter erwirbt. Eine richtige Lenkung des Seelenlebens, des Bios in
Familie und Öffentlichkeit würde Gesundheit, Schönheit usw. hervorbringen.
Davon steht aber nichts da. Auch die summarische und unbestimmte Bemerkung
632 c 6-d 1 ist kein Ersatz für das Fehlen jenes Gedankens, der zur Verklammerung
beider Teile der Athenerrede unentbehrlich erscheint.

Statt dessen erweckt Piaton den Eindruck, als ob es sich bei 631 d 6 bis 632 d 1,

die in 631 d 3 als äXXai ngoordtjeig figurieren, um eine Schicht von Gütern handle,
die noch unter den av&gdmiva und ßela stünde. Versucht man dies konkret
nachzurechnen, so gerät man in Komplikationen, die vom reinen Unsinn nicht mehr weit
entfernt sind. Oder was soll man sich etwa dabei denken, daß die rechte Lenkung
der vier Affekte rjÖovrj, Xvwq, imßvfiia, rpdßog noch unterhalb der menschlichen Güter
vyieia, xdXXog, iayvg, tiXovtoq rangiere und auf diese hin orientiert sein solle In
Wahrheit ist es so, daß zwei Komplexe, von denen jeder in sich einen guten Sinn
hat (der eine als Telos, der andere als vXrj der Gesetzgebung) und von denen jeder



Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons 229

in sich eine sorgfältige Gliederung zeigt oder doch ahnen läßt, durchaus schief

und oberflächlich zusammengeschoben sind.

Der Schluß der Athenerrede 632 d 1-7 ignoriert, daß das Vorangehende gar
nicht einen supponierten Bericht über die Vorzüge der kretischen Gesetzgebung

enthielt, sondern allgemeine Forderungen an eine vollkommene Gesetzgebung

überhaupt, und kehrt zu den Äußerungen 631 a 8-b 6 zurück. Die Gründrisse
einer richtigen Exegese der kretischen und spartanischen Gesetzgebung sind nun
gezeigt. Am Kreter und Spartaner ist es nun, diese Grundrisse konkret auszufüllen.

Aber nun folgt eine letzte und überraschendste Feststellung. Die Tatsache,
daß weder das Anfangsexpose 625 c 9 bis 626 b 4 noch die Antworten des Kreters

an entscheidenden Stellen des Gesprächs 628 e 2-5 und 630 d 2/3 zu jener
richtigen Exegese hatten gelangen können, wird damit erklärt, daß der wahre Sinn
der zwei gottgegebenen Nomothesien nur dem EfijtEiqog sichtbar sei, während die

drei Dialogpartner als Laien ihn nicht zu erkennen vermögen.
Ist die so formulierte Aporie echt oder nur ein ironisches Spiel Ist sie das zweite,

dann ist die Verbeugung vor dem efmeiqog und vor dem wahren Sinn der Gesetze,

den er allein zu entdecken vermag, nur eine sokratisch malitiöse Umschreibung der

Erkenntnis, daß die kretischen Gesetze keineswegs vollkommen sind und daß es

dann mit ihrer Gottgegebenheit auch nicht eben weit her sein mag; dann wird der

Philosoph resolut über sie hinwegschreiten müssen. Ist die Aporie aber echt, dann

fragt es sich, wer denn der Efineiqog und welches der «Geheimsinn» der kretischen
Nomoi sein soll. Wäre es dann so, daß nur der Gott selbst, der die Gesetze angeregt
hat und zu dessen Offenbarungsstätte man hinaufwandert, ihre wahre Bedeutung
zu enthüllen vermöchte, während die Exegese des Kreters sich als eine menschlich

unzulängliche erwies Piatons Text läßt keine sichere Entscheidung zu. Bedenkt

man die weitere Entwicklung des Dialogs, in der von der historisch vordergründigen

Einseitigkeit der kretischen Gesetze noch oft, von ihrer hintergründigen
Vollkommenheit aber überhaupt nicht mehr gesprochen wird, so wird man der ersten

Interpretation als Ironie zuneigen. Bedenkt man anderseits die Szenerie der Nomoi,
ferner Kriton 52 e und die Tatsache, daß der Wortlaut von 630 d 8 an bis zu
unserer Stelle keine Spur von Ironie verrät, so wird man meinen, daß es Piaton mit
seiner absonderlichen Distinktion zwischen dem Mißverständnis des Laien und
der wahren Exegese des Efineiqog eben doch ernst gewesen sei.

Doch wir brechen hier ab. In einem neuen Ansatz 632 d 8 bis 633 a 5, der ganz
als ein Aufnehmen der Anfangsfrage 624 c 6-8 wirkt, erkundigt sich der Athener,
was Sparta und Kreta zur Pflege der Tapferkeit gesetzgeberisch geleistet hätten,
und wieder zeigt es sich, wie unvollkommen ihre Leistung ist (634 b 7-c 4).

Versuchen wir aber nun zusammenzufassen. Die Interpretation führte unzweifelhaft

zu einem bemerkenswert widersprüchlichen Ergebnis. Im ganzen gesehen ist
der Weg des Dialogs sinnvoll gewesen: Der Kreter hatte als Telos der minoischen

Gesetzgebung die Kriegstüchtigkeit behauptet; vom Polemos war die Stasis unter-



230 Olof Gigon: Das Einleitungsgespräch der Gesetze Piatons

schieden worden, und es ergab sich, daß die Überwindung der Stasis, die Bewahrung

des inneren Friedens der Polis als Telos der Kriegstüchtigkeit übergeordnet
ist; demgemäß wird (im philosophischen Regress vom Äußeren auf das Innere) die
Gesamtheit der Tugenden, deren es zur Behauptung der innern Ruhe bedarf, wichtiger

als die Tapferkeit, die sich im äußern Kriege bewährt. Philosophisch mag diese

Induktion zur av/iTiaaa ägertj als Telos des Staates nicht übermäßig gewichtig sein,
aber folgerichtig und einleuchtend muß man sie nennen. Dagegen bleibt, wie wir
eben noch sahen, das Verhältnis dieser Induktion zur Szenerie, der Wanderung
zur Zeushöhle, wo Minos seine Gesetze von Zeus empfangen zu haben behauptete,
höchst undurchsichtig, und gar im Einzelnen häufen sich die Schwierigkeiten. Eine
sokratische Dialogtechnik ist angestrebt, wird aber nur dem aufmerksam
nachrechnenden Leser bewußt, und was von 628 c 9 an geschieht, kann man nur als ein
kaum begreifliches Verwirren von ursprünglich klaren Gedankenlinien auffassen.

Entweder ist hier ein älterer guter Text ebenso unbeholfen wie anspruchsvoll
verkürzt und bearbeitet worden, oder wir haben es mit einer höchst problematischen
Kombination von zwei, drei oder mehr Texten bzw. Entwürfen zu tun. Wollen
wir nun nur den guten Text, den wir zu fassen bekamen, Piaton geben oder hat
der Verfasser selbst ältere Entwürfe, die bis in die Zeit des Kriton und noch weiter
hinauf datieren mögen, in spätem Jahren wieder vorgenommen, umredigiert und
verdorben

Ein sicheres Urteil darüber ist heute noch nicht möglich. Erst müßten die
Nomoi im ganzen durchkommentiert sein und müßte auch das Buch über Piatons
dichterische Technik geschrieben sein, das trotz hundertfünfzig Jahren moderner

Piatonforschung immer noch nicht existiert. Uns lag es nur daran, die Problemlage

an einem kurzen Texte so sauber, als es heute geschehen kann, herauszuarbeiten.


	Das Einleitungsgespräch der Gesetze Platons

