Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik : kleine Beitréage zu ihrer
Entstehungsgeschichte

Autor: Alfoldi, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-12474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-12474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 11 1954 Fasc, 3

Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

Kleine Beitréige zu ihrer Entstehungsgeschichte

Von Andreas Alfoldi, Basel

3. Parens patriae

II. Teil. Die griechischen, monarchischen und religiésen Aspekte
des Landesvaterbegriffes*

Mit der Ubernahme der griechischen Hochbildung seit den Scipionen steht
plotzlich dem niichtern erdgebundenen rémischen parens-Begriff eine gottlich
verklirte Fassung dieser selben Idee zur Seite, die sich auf die der rémischen
diametral entgegengesetzte Menschen-Konzeption der griechischen Philosophie
griindet. «Seit Aristoteles neigen die Philosophen mehr oder weniger dazu, die
Ethik anthropologisch zu begriinden. Wir konnen den weiteren Weg im einzelnen
nicht iiberblicken, auf dem die Griechen dazu gelangt sind, den Begriff Mensch
auszubilden und umzuwerten. Die Richtung ist, auf das Ganze gesehen, deutlich,
und das Ziel ist in jener Philosophie des Menschen erreicht, die uns Cicero in seinen
philosophischen Schriften aufbewahrt hat ... Hier ist die alte gegensétzliche Zwei-
heit (des Menschlichen und des Géttlichen) zur gegliederten, auf ein Ziel hin ge-
ordneten Einheit geworden, und das Ganze heilt Mensch. Hier ist nicht mehr
schmerzlich oder unverstindlich, daB ein Gott im Menschen gefangen ist. Be-
gliickend und bewunderungswiirdig ist es, daB ... die Natur des Menschen so ein-
gerichtet ist, daf sie rein aus sich selbst, vom Elementaren und Triebhaften aus-
gehend, so hoch emporsteigt, dall sie an das Gottliche reicht ... Der Begriff des
Menschen ist nicht nur der Beachtung und des Nachdenkens wert, sondern Gegen-
stand ergriffener Bewunderung, ja man kann fast sagen: religioser Erbauung
geworden. »!

Es kann diesmal natiirlich nicht unsere Aufgabe sein, den griechischen Vorstel-
lungen iiber die Angleichung des Menschen an die Gottheit nachzugehen: es
existiert dariiber schon eine eigene Literatur?, von berufenen Philologen und Theo-
logen stindig bereichert. Es ist jedoch notwendig, an einigen wenigen Beispielen
aufzuzeigen, wie der romische servator durch griechische und hellenistische Ge-

* Die dem vorliegenden Heft beigegebenen Tafeln gehéren zu dem in Mus. Helv. 9 (1952)
204 ff. und 10 (1953) 103 ff. publizierten I. Teil der Arbeit. .

1 Fr. Klingner, Humanitit und Humanitas (S.-A. aus «Beitrage zur geistigen Uberliefe-
rung») (1947) 28{.

2 Wohl der letzte Beitrag ist die tiichtige Doktorarbeit (Freiburg/Schweiz) von H. Merki,
‘Ouoiwaoig e, von der platonischen Angleichung an Qott zur Gottihnlichkeit ber Gregor von
Nyssa (1952).

Klassisch-pailolosicene:
Seminar der Universitiit
ZURICH




134 Andreas Alfoldi

dankenkonstruktionen, die ein geistiges Gemeingut der Mittelmeerwelt geworden
sind, mit dem goldenen Glanz und Schimmer eines herrscherhaften Erlosers und
eines sich offenbarenden Gottes umhiillt worden ist.

Romulus ac parens patriae conditorque alter urbrs.

So nennt Livius (V 49, 7) den Camillus, und zwar im Sinne einer Begriffspri-
gung, die seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. als Ehrenbezeugung an iibermichtige
Personlichkeiten aus Veranlassung besonderer Erfolge im 6ffentlichen Leben ge-
brauchlich gewesen 1st3. Den ganzen Ideenkomplex, der mit dieser Anrede ver-
kniipft gewesen ist, beleuchtet vielleicht am besten die Stelle in Ciceros De re
publica (I 41, 64), auf welche noch 6fters zuriickzukommen sein wird: wusto
- quadem rege cum est populus orbatus, ‘pectora’, dvu ‘temet desiderium’, sicut aat
Ennwus, post optime regrs obitum,; simul inter sese sic memorant: ‘o Romule, Romule
die, qualem te patriae custodem di genuerunt! o pater, o genmitor, o sanguen dis
orvundum!” non eros, nec dominos appellalba;nt eos, quibus wuste paruerunt,
denique me reges quidem, sed patriae custodes, sed patres et deos, nec sine causa;
quid enim advungunt? ‘tu produxisty nos intra luminis oras.’

Der Urheber des romischen Staatswesens heifit also bei Ennius pater, wie dann
auch Cicero und die Kaiser seit Augustus als pater patriae geehrt wurden?. Schon
an diese Beinamen des Augustus angeglichen ist die Benennung des Romulus
als aeternae parens urbis bei Ovid (Fast. 3, 72). Mehr an den Vaternamen der ehr-
wiirdigsten Gotter angelehnt ist die Epiklese Queirinus pater des in den Himmel
versetzten Romulus bei Lucilius®; auch die Anrufung des Vergottlichten als
Romule pater bei Livius (I1I 17, 6) gehort eher zur letzteren Sinngebung.

Sonst scheint der Griinder parens und nicht pater genannt worden zu sein.
Diese alternative Form fehlt auch bei Cicero nicht (De dw. I 2, 3); bel Livius er-
scheint sie als parens wrbis Romanae (I 16, 3), parens urbis (1 16, 6; 1V 3, 12),
parens et auctor urbis Romae (V 24, 11). Urbis nostrae parens heiit der Stadtgriin-
der bei Valerius Maximus (V 3, 1); diese und dhnliche Ausdriicke kehren dann
bel den Schriftstellern bis zu der Spétzeit® fiir die Bezeichnung des ersten und
urspriinglichen Landesvaters? wieder.

Die Ennius-Stelle, die Cicero zur Erklérung des romulischen Konigtums heran-
zog, enthilt auch diejenige Auslegung des Vaterbegriffes, die der Auffassung jener

3 Vgl. Mus. Helv. 8 (1951) 190ff. und 9 (1952) 205£f.

4 Vgl. Mus. Helv. 9 (1952) 204 {f. und oben.

5 Lucil. ap. Lact. Div. Inst. IV 3, 12. Vgl. auch Verg. den. 6, 859; Liv. V 52, 7; Ovid.
Fast. 3, 72.

¢ Tac. Hist. IV 58, 6; Ovid. Fast. 1, 69; Serv. ad Aen. 1, 273; Oros. VI 1, 13. Vgl. auch
sator Quirinus bei Sil. Ital. 9, 294,

? Der Zusammenhang zwischen dem Kaisertitel pater patriae und dem Stadtgriinder
Romulus wurde seit Mommsen (StR. 22, 779 Anm. 2) oft betont; vgl. auBer der Mus. Helv. 8
(1951) 203 Anm. 44 angefiihrten Literatur auch E. Skard, Festskrift til Halvdan Koht
(1933) 561f.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 135

fritheren Epoche in Hinsicht auf die Vater-Eigenart des Romulus zugrunde lag:
tu produxistt nos intra luminis oras. Der Erzeuger, der dem Neugeborenen das
Tageslicht des Lebens schenkt, ist ein altes Gedankenbild, welches z. B. in der
pythagoreischen Symbolik zur philosophischen Konstruktion eines dualistischen
Weltprinzips beniitzt worden ist: dvo elvar G’ dpyijs Tois odow aitia, matépa xai
untéoar xai marépa uév pas, untépa 0é oxdrogd. Es eriibrigt sich, die Hiufigkeit
dieses bildhaften Ausdrucks in der nachennianischen Literatur Roms mit Bei-
spielen zu illustrieren?; was uns angeht, ist die Verwendung dieser Licht-Allegorie
fiir die Verdeutlichung der vatergleichen Rolle des Retters!®. Von dem durch
Fabius Cunctator erretteten magister equitum Minucius heiBt es bei Silius Italicus
(7, 737): revocatus ad lucis honorem. Bei Livius (VI 14, 3-8) wird erzihlt, daBl ein
tapferer Centurio dem Manlius Capitolinus, liberator: suo, parent: plebis Romanae,
seinen Dank mit folgenden Worten offentlich abstattete: widere lucem, forum,
civium ora M. Manli opera; omnia parentium beneficia ab illo se haberi. Dies ist
nichts anderes als die — auch bei den Griechen lingst geldufige!! — Auffassung vom
lebensschenkenden Vater, was auch leicht zur Umkehrung dieser Ideenverbindung
fiihren konnte, also zur Huldigung an den Wohltéter in der Art der Ehrung des
Vaters. Cicero schildert z. B. die Zeugenschaft der Kapuaner fiir seine eigene, staats-
rettende Tat (In Pison. 11, 25) folgender Weise: me patronum unum adsciverant,
a me se habere vitam, fortunas, liberos arbitrabantur. Und er verteidigt also auch
(Phal. X1II 11, 25) den jungen Oktavian gegen Antonius: S¢ envm dlle (sc. Cisar)
patriae parens, ut tu appellas ..., cur non hic parens verior, a quo certe vitam habemus,
turs facinorosissimis manibus ereptam? Die romischen Handelsleute, die César in
Utica begnadet hat, bezeugen (Bell. Afr. 90, 5) dementsprechend ihre dankbaren
Gefiihle: ac se eodem die (denuo) natos praedicantes laetr gratias agqunt Caesari. Es
sei noch das begliickende Erlebnis des greisen Augustus (Suet. Aug. 98, 2) zu
diesen Beispielen hinzugefiigt: Forte Puteolanum sinum praetervehenti vectores
nautaeque de navi Alexandrina, quae tantum quod appulerat, candidat coronatique
et tura libantes fausta omina et eximias laudes congesserant: per itllum se vivere,
per illum navigare, libertate atque fortunis per tllum frui. Der Lenker
des Weltreiches ist da zugleich auch kultisch verehrt, nicht zum ersten Male, wie
wir noch zeigen werden.

Aber fiir den niichternen Romer ist der vaterhafte Wohltéiter jedenfalls nur der
Geber des Tageslichtes, kein kosmischer Lichtbringer, kein blendend glinzender
Himmelskorper selbst, der Licht und Wérme der Menschheit bringt, wie fiir den

8 H. Diels, Dozogr. 557, 10, angefiihrt schon bei E. Skard a. O. 54. Vgl. auch Aristoteles,
Polit. 1259 b 10ff.

? Er schwebt auch Gellius vor, als er (V 12, 5-6) den Namen des Hochsten Gottes zu
deuten sucht: itemque Iovis ‘ Diespiter’ appellatus, id est diei et lucis pater. Idcircoque simils
nomine ‘Diovis’ dictus est et ‘Lucetius’, quod nos die et luce quast vita ipsa afficeret et iuvaret.

10 Vgl. Mus. Helv. 9 (1952) 204ff. — Juppiter als der lichtschenkende Vater: Cic. Pro 8.
Rosc. Amer. 45, 131.

11 E. Skard, a. O. E. Bignone, L’ Aristotele perduto 2 (1936) 511f1.




136 Andreas Alfoldi

Orientalen. Die hellenistische Erloser-Lichtsymbolik vermengt sich freilich im
letzten Jahrhundert der Republik schon mit der romischen Gleichung, wie im
Preis seines Meisters bei Lukrez (3, 1{f. 81f.): E tenebris tantis tam clarum extollere
lumen | qui primus potuisti inlustrans commoda vitae, | ... | Tu, pater, es rerum
wnventor, tu patria nobis | suppeditas praecepta.

Durch diese Gedankenverbindungen hat die Angleichung der fithrenden Person-
lichkeiten der ausgehenden Republik an den ersten parens patriae einleuchtende
Anhaltspunkte gewonnen: die Erneuerung der patria potestas des Griinders und das
Geborgenheitsgefiihl in seiner patria tutela'®. So begleitet das Priadikat eines neuen
Romulus nicht von ungefihr die Etappen des Werdeganges der Monarchie, wie
wir es schon ndher ausgefiihrt hatten?3.

Die allegorische Ubertragung der Romulus- Qualitit auf die machtvollen Per-
sonlichkeiten, in deren Hand die wichtigsten Entscheidungen lagen, hat noch
weitere Perspektiven. So enthilt diese Gleichsetzung mit Romulus die echt griechi-
sche Identifizierung des Gefeierten mit dem conditor. So abgewetzt auch in der
hellenistischen Welt der Ehrenname eines »ziotns gewesen ist, enthélt er fiir einen
Romer, der im Staatsleben einen iiberragenden Einflull hatte, die Moglichkeit der
ibermenschlichen Erhéhung und der monarchischen Zuspitzung seiner einzig-
artigen Machtposition.

Natiirlich richten wir unsere Aufmerksamkeit allein auf die Verbindung der
Idee des Staatsgriinder-Heros' mit den servator- und parens-Begriffen der Rémer.
Auch hier hat schon E. Skard!® die griechischen Voraussetzungen griindlich her-
ausgearbeitet. So wird Konig Hieron als Griinder der Stadt Aetna von Pindar
als Cadéww icpdw Sudwvvue, mdreg, xriotop Airvas angeredetl®, wo die Verbindung
der beiden Begriffe sicher als organisch einander erginzend gedacht ist. Von den
Marathonkédmpfern heit es bei Platon (Menex. 240 E): 0d udvov tiw owudrwy
T@V NueTéowy matépag, ..., Alla xai tijc éAsvidepiag, zu welchem Ausdruck Skard

12 Vgl. schon O. Regenbogen, Lukrez (1932) 411f. und A. v. Premerstein, Vom Werden und
Wesen des Prinzipates (Abh. Bayr. Akad., Phil.-hist. Abt., n. F. 15 (1937) 167. E. Sachers,
RE 22, 10461f.

13 Mus. Helv. 8 (1951) 190ff. Zu den Literaturangaben seien noch hinzugefiigt: C. Koch,
Das neue Bild der Antike 2 (1942) 152; ders., Gymnasium 59 (1952) 19ff. und RE, s.v.
« Quirinus», Sp. 15 des Fahnendruckes, dessen Kenntnis ich der Liebenswiirdigkeit des
Verfassers verdanke. Ferner: W. Seston, La parola del passato, fasc. 14 (1950) 175ff.;
R. Syme, The Roman Revolution (1939) 462f. (iilber Aeneas bei Vergil, dessen Bild ein
Duplikat des Romulus-Augustus ist). — Der triplex triumphus des Augustus ist auch ein
romulischer Zug, vgl. Mus. Helv., a. O. 206 und Schw. Miinzblatter (1951) 1ff. Mehr in
meiner Arbeit « Bildpropaganda um Pompeius».

14 Einige Literaturangaben iiber conditor sind Mus. Helv. 8 (1951) 204 Anm. 47 zu finden;
vgl. noch z. B. U. v. Wilamowitz, Staat und Gesellschaft (1923) 152; C. F. Lehman-Haupt,
Klio 17 (1921) 60; P. Foucart, Le culte des héros chez les Grecs (1918); K. Scott, A.J.Ph. 49
(1928) 137£f; E. Skard, Euergetes-Concordia (1932) 361f.; ders., Festkrift til H. Koht (1933)
56ff.; P. L. Strack, Untersuchungen zur Reichsprigung des II.Jh. 1 (1931) 129f.; M. A.
Levi, Ottaviano capoparte 1 (1933) 2361f.; M. Grant, From Imperium to Auctoritas (1946)
3561f.; W. Seston, La parola del passato, fasc. 14 (1950) 1711f.

15 B, Skard, Festskrift til H. Koht (1933) 551f.

16 Fr. 94 Bowra (mit weiteren Belegstellen iiber dieses Fragment), vgl. auch E. Skard,
a. O. 56.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 137

(a. O. 55) die Parallele bei Cicero (Pro C. Rabirio perd. reo 10, 27) aufgewiesen hat,
der Marius als vere patrem patriae, parentem vestrae libertatis ac huiusce ret publicae
rithmt. Eine weitere romische Entsprechung bietet Livius (VIII 34, 3), der L. Bru-
tus als conditor Romanae libertatis apostrophiert. Im antiken Denken konnte eben
die Befreiung als ein Neugriindungsakt aufgefallt werden: L. Brutus, gloria par
Romulo, qura ille urbem, hic libertatem Romanam condidit, wie es Valerius Maximus
(V 8, 1) formuliert. Brutus ... a rege receptae (sc. Romae) conditor heilit es bei
Manilius (1, 7851.) 17. Und Dolabella schlug nach der Ermordung Césars vor, man
solle die Iden des Mérz in der Zukunft als den Griindungstag der Stadt feiern
(App. B. cew. 11 122, 511; III 35, 141; Cass. Dio XLIV 22, 1). Cicero nennt dem-
euntsprechend M. Brutus und C. Cassius oft heroes nostri (Ad Att. XIV 6, 1, usw.).

Ubrigens ist die Epiklese des Stadtgriinders parens wrbis nicht Romulus allein
vorbehalten gewesen. Quintilian (I1I 7, 26) stellt es im allgemeinen fest, laudantur
autem urbes similiter atque homaines; nam pro parente est conditor's. Nur war es nicht
so selbstverstandlich, die conditor-Eigenschaft vom mythischen Stadtgriinder, der
doch schon als der Urheber der Weltmacht Roms angesehen worden ist und
dessen Griindungsakt als hochst dauerhaft, ja bald als ewig!? vorgestellt wurde,
auf andere auszudehnen, schon an sich eine absurde Vervielfachung des einmalig
Moglichen.

Livius versucht in einem Falle diesen Widerspruch durch eine rationalisierende
Erklirung zu beseitigen: nam priores (sc. reges) ita regnarwnt, wt haud inmerito
omnes deinceps conditores partium certe urbis, quas novas vpst sedes ab se auctae
multitudinis addiderunt, numerentur (I1 1, 2). Auch konnte man eine Rettung der
Stadt aus hochster Gefahr als Wiedergeburt bezeichnen, wie es ebenfalls Livius
in Bezug auf Camillus tut (VI 1, 3): ab secunda origine velut ab stirpibus laetius
feractusque renatae urbis. Diese renovatio der Roma renascens sucht Manilius schon
durch die unabénderlichen Gesetze des Schicksals «wissenschaftlich» zu unter-
kellern, wo er das Erneuerungswerk des Augustus verherrlicht??. Solche ernst an-
mutenden Nachweise wurden aber bei der Schmeichelei und befangenen Begeiste-
rung gar nicht als notwendig empfunden: Der Wohltiter der Allgemeinheit wird
ohne weiteres als Neugriinder abgestempelt.

Auch hier haben die enkomiastischen Formeln, die die Griechen fiir die eigenen
hervorragenden Ménner prigten, den Romern den Weg gewiesen. Schon Skard
macht darauf aufmerksam?!, wie im Osten manch ein Imperator — sicher seit den
Tagen des Flamininus — als edegyétns »al xriorns begriilt wurde, wie Lucullus??,

17 Vgl. auch Manil. 1, 784f.: et Iove qui meruit caelum Romamgue Camillus /| servando
posuit, Brutusque a rege receptae | conditor. Vgl. auch-Plut. Poplic. 10, 1 (I 1, 146 Lindsk.):
Booiros pév, v narépa tijc élevdeplac évduley 6 dijuog.

18 Weiteres bei E. Skard, a. O. 57.

1% Vgl. auch C. Koch, Roma aeterna (S.-A. aus « Gymnasium» 59 [1952] 19).

20 Manil. 4, 7731f. Vgl. dazu J. Bayet, Rev. Et. Lat. 17 (1939) 160.

21 E. Skard, a. O. 58f.

22 Plut., Lucull. 29, 5 (I 439 Lindsk.), wo es sich allerdings um eine Neuordnung von
Siedlungsverhéltnissen handelt.




138 Andreas Alfoldi

oder als owtp xai xtioTrns, wie Pompeius®. So hat es also griechische Voraussetzun-
gen, wenn der mit dem Lichtglanz der Gottlichkeit umgebene servator zum Rang
des conditor erhoben wird : neque enim est ulla res, in qua propius ad deorum numen
virtus accedat humana, quam civitatis aut condere novas, aut conservare iam conditas
(Cic. De re publ. I 7, 12). Ja wir sahen schon?, wie Cicero sich selbst iiber den
Staatsgriinder erhebt, weil er angeblich hanc wrbem conditam amplificatamque
servavit (In Catel. 111 1, 2). Die eben angefiihrte Stelle (I 7, 2) in Ciceros De re
publica ist iibrigens direkt aus der hellenistischen Staatsphilosophie geschopft,
wie die iiberraschende Parallele bei Stobaeus (Ecl. IV 39, 27, S. 915 H) es verdeut-
licht: oddev yap oftw xocuomoenes xai Peww dEwv Eoyov avidpdmolrs mémpaxtad,
wg mohos edvouovuévag ouvaguoya xal vouwy xal molirelos Staxdouacics,

So gesichert auch die griechische Herkunft der Angleichung des Demiurgen an
den Ktistes sein mag, kann man dafiir die Umschreibungen der rémischen Ter-
minologie durch die griechischen Geschichtsschreiber nur mit Vorsicht heranziehen.
So z. B. wenn Appian (B.c. I 20, 56) erzihlt, wie Tiberius Gracchus nach der
Durchsetzung seines Agrargesetzes von der Menge bejubelt worden ist: Ipdxyos
0 peyalavyovuevos émi Ty vouw o Tob mArpdovs, qla 01 xtioTng 0d wds ndélews
008’ évog yévovg aAda mdvtwy oa év Tralig &, é Trw oixiav mapenéumero. Oder
wenn Dionys von Halikarnass (XII 1, 8) von Spurius Maelius behauptet: oi d¢
7epl avToY oVYESTOTES el owTijoa xal Tatéea xal xtioTny dnexdiovy Tis maropidog.
Auch kann man nicht als eine exakte Ubersetzung der romischen BeifallsiuBe-
rungen nach der Hinrichtung der Catilinarier annehmen, was Plutarch?® dariiber
berichtet: xal 6’ ayopds dvéfawvey eic Ty oixiav (6 Kixéowv), odxéti owwmi] Tdv
ToMT@dY 0008 Tdfer mponmeundvrwy adTdy, GAAa pwvais xal xgdtows deyoudvev xal
ods yévotro, swtijpa xal xtioTny avaxaiotvrwy tijc mareidos. Und doch schien dem
Livius so etwas- ganz altromiseh zu sein, wenn er von Camillus sich folgendes
vorstellen konnte (V 49, 7): dictator recuperata ex hostibus patria triumphans in
wrbem redit interque vocos mulitaris, quos tnconditos taciunt, Romulus ac parens
patriae conditorque alter urbis haud vanvs laudibus appellabatur. Auch vermochten
wir schon frither durch die Aspiration der fithrenden Ménner der spiten Republik
auf die Rolle des Staatsgriinders zu veranschaulichen, wie die neblige Idee des
‘Ktistes’ in Rom Fleisch und Blut gewonnen hatte.

Auch gab es romische Interpretationen dieser griechischen Ideenbildung: so
die Auffassung der Wiederherstellung der alten rémischen Rechtsbriuche und
Normen als eine Neugriindung. So viel bedeutet ndmlich constituere rem publicam??,

2 Dittenberger, Syil.? Nr. 751-754.

24 Mus. Helv. 8 (1951) 2071,

25fng1. W. Theiler — dem ich diesen wichtigen Nachweis verdanke — im Gnomon 2 (1926)
585 1f.

28 Plut. Cic. 22, 5 (I 2, 379 Lindsk.-Ziegl.).

27 Eine treffliche Sammlung der wichtigeren Belegstellen ist im Thes. 1. Lat. (4, 512.
514. 515f. 517) zu finden. Rudolph Stark, Res publica (Diss. Géttingen 1937) gibt die Vor-
aussetzungen dieser Ideenprigung, aber nicht mehr.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik . 139

wie dies bei Cicero besonders klar hervortritt. Denn wenn die staatliche Ordnung
durch Revolution und Anarchie umgestolen wird — so meint er® —, dann existiert
die res publica iiberhaupt nicht mehr. Temporibus, quibus inter profectionem redi-
tumque L. Sullae sine vure fuit et sine ulla dignitate res publica stellt er z. B. (Brut.
53, 227) fest; in solchen Fillen mul die hergebrachte aristokratische Staats-
ordnung mit Gewalt wieder aufgerichtet werden, was ein vélliger Neuanfang sein
soll, so wie es nach dem Siege Sullas geschah: leges et tudicia constituta, recuperata
res publica (Brut. 90, 311). Es geniigt jedoch schon fiir ihn, daB der Senat im
Dezember 44 die bewaffnete Aktion gegen Antonius beschlieft, um ihm folgende
Worte zu entlocken: eo die primum, Quirites, fundamenta sunt tacta rei publicae;
fuit enim longo intervallo ita liber senatus, ut vos aliquando liberi essetis (Phal. VI
1, 2).

Diese Art von Neugriindung spielt auch in der politischen Praxis eine grofle
Rolle. Cicero ermuntert Cisar im Jahre 46, er solle nicht daran denken, das Leben
zu verlassen, wo er doch noch so GroBes zu leisten habe: ut rem publicam constituas
(Pro Marcell. 9, 27), bis haec urbs stabilita turs consilias et institutrs erit (ibid. 29).
Ciasar hat, wenn nicht nominell, so faktisch, seine Diktatur als Neugestalter des
Staates ausgeiibt®, und nach seinem Tod nennen sich die neuen Machthaber
II1. virs rev publicae constituendae. Und wie Cicero in De re publica dariiber nach-
denkt, rem publicam ... qua disciplina, quibus moribus aut legibus constituere vel
conservare possimus, um deren optimus status zu erlangen, so dullert sich auch
Augustus selbst in demselben Sinne: er will optims status (re: publicae) auctor
werden und gibt seiner Hoffnung Ausdruck, mansura in vestigio suo fundamenta
ret p. quae vecero (Suet., Div. Aug. 28, 2)*. So wird er conditor conservatorque Romansy
nominas (Vell. 11 60, 1).

Der viterliche Komg

In Hellas gehorte in der klassischen Zeit die Monarchie meistens einer entfernten
Vergangenheit an, und wo die Konige noch da waren, sind sie entweder durch
andere Staatsorgane halbwegs verdringt gewesen, oder aber ihre Existenz war

28 Cic., Post reditum ad Quirites 6, 14. Vgl. De off. 2, 3. 29; Ad fam. V 16, 3.

2 Ob sein Diktatorenamt auch titular re: publicae constituendae gewesen, hat man
neuerdings 6fters erortert; s. die Lit. bei M. Grant, From I'mperium to Auctoritas (1946) 413.
Von den Neueren fassen M. A. Levi, La costituzione romana dai Gracchi a Qiulio Cesare
(1928) 209, ebenso wie U. Wilcken, Abh. Preuss. Ak., ph.-hist. Kl. (1940), 1, S. 19{., und
A. Degrassi, Inscr. Ital. XIII 1 (1947) 133, Casars Diktatur als rei gerundae causa auf;
ihnen haben wir uns angeschlossen, Studien iber Cdsars Monarchie (Bulletin de la Soc.
R. d. Sc. Lund 1953, Nr. 1) 14£f. — Freilich hat einerseits Casar selbst die totale Erneuerung
des Staates angestrebt, anderseits hat aber auch Cicero (s. 0.) seine Zielsetzung eben als das
rem publicam constituere bezeichnet.

30 Primum qui legibus urbem fundabit heiBt es bei Verg. Aen. 6, 810 von Numa, und dhn-
lich bei Seneca, Apocol. 10, 2 von Augustus. Die cura legum et morum ist bei den augustei-
schen Dichtern in diesem Sinne aufgefaft worden, z. B. Hor. Ep. II 1, 1{f.; Carm. IV 5,
22; Ovid. Met. XV 832ff; Trist. 1, 233£f; K. Scott, TAPA 56 (1925) 96ff. Es eriibrigt sich,
die Beispiele zu haufen.




140 : Andreas Alfoldi

auf die Randgebiete des Griechentums beschrinkt. Auch in Rom fristete das
Konigtum durch ein halbes Jahrtausend nur bei der Verrichtung von Staatsopfern
ein kiimmerliches Dasein, als eine Priesterwiirde ohne politische Befugnis. Dies
konnte den Eindruck erwecken, dafl die Vorstellung vom fiirstlichen Landesvater
«von Haus aus nicht griechisch» sei®® und daB dieser Gedanke «in Rom vor Cicero
tiberhaupt keine Bedeutung gehabt» habe2. DaB} der letztere Punkt nicht stimmt,
hat uns die Analyse des Begriffspaares servator—parens schon gezeigt; fiir die
Widerlegung der ersteren Meinung geniigt das von seinem Urheber selbst um-
sichtig herangezogene Beweismaterial.

~ Sowohl in Griechenland als auch in Rom findet sich ndmlich ein mannigfaltiger
Abglanz der Idee des vaterhaften Herrschers, und zwar in einer konvergenten Form,
die auf eine alte, gemeinsame Kulturschicht zuriickweist. In der Odyssee kehrt
tiir den Haupthelden die Wendung formelhaft wieder: Aadv, olow dvacoe, mwato
& b fjrmog e, Die verklirte Spiegelung dieser Konigsidee erscheint dann in der
Geestalt des koniglichen Gottvaters bei Homer®, dessen Abbild der von ihm ein-
gesetzte, erleuchtete und potenzierte Herrscher gewesen ist?. Auch in Rom wurde
Iuppiter nicht nur als auctor generis, genitor, pater oder parens angefleht®® — so wie
auch andere gottliche Beschirmer des Staates —, sondern auch als rez?”. Bei den
augusteischen Dichtern wird er oft als rex et parens bezeichnet®®, so wie bei Livius
(I 16, 3) auch der entriickte Romulus rex et parens genannt wird, mit derselben
Redewendung ‘also, mit welcher Horaz (Epist. I 7, 371.) seinen Génner ehrfiirchtig
anredet. Bei Iuppiter kann meines Erachtens kaum in Zweifel gezogen werden, dafl
sein viterliches Herrschertum auf eine wurzelhafte Konigsvorstellung der archai-
schen Zeit zuriickgeht; die angefiihrte literarische Reperkussion und auch die
parens et rex-Anrede als Hoflichkeitsformel mogen dabei einmal echt rémischen
Klang gehabt, einmal hellenistischen Einflul verraten haben.

Wie bei den Griechen ostliche Ko6nigsvorstellungen einwirken konnten, soll
nur ganz kurz angedeutet werden. In der Debatte iiber die richtige Staatsform
spielt bei ihnen seit den Perserkriegen die Stellungnahme gegeniiber der iranischen
GroBmacht eine grofe Rolle. Dafl im 5. Jahrhundert v. Chr. das achdmenidische
GroBkonigtum in Hellas trotz heftigster Gegnerschaft, ja gerade durch die polemi-

81 E. Skard, a. O. 49. Vgl. demgegeniiber P. Grenade, Mél. 57 (1940) 50f.

32 E. Skard, ebda. 62f.

33 Od. 11 2331. V 11f. Vgl. ebda II 46f.

31 Stellen bei H. Ebeling, Lexicon Homericum 2 (1880) 147, Weiteres bei C. F. H. Bruch-
mann, Epitheta deorum (1893) 1371{f.; M. P. Nilsson, Arch. Rel. 35 (1938)-156{. (= Opuscula
selecta 2 [1952] 71011.); G. Calhoun, TAPA 66 [1935] 1{f.; Clementina Gatti, Acme 5 [1952]
4591f. H. Hommel, Die Satorformel und thr Ursprung [S.-A. aus Theologia viatorum] 1953,
47ff. 59. — Doch wird Zeus erst seit den Kyklikern direkt als factievs bezeichnet, wie mich
W. Theiler belehrt.

3 Stellen bei H. Ebeling, a. O. 1 (1885) 226{.

3 Stellen bei 1. B. Carter, Epitheta deorum (1902) 50{f. Siehe z. B auch K. Rupprecht,
D. Altsprachl. Unterricht (1951) 781.

% Vgl. H. Hommel, Arch. Rel. 37 (1941) 151£. 160; A. Rosenberg, RE 1 A 710.

3 Verg. Aen. 1, 65; 2, 648; 4, 268; 7, 558; 10, 2; Ovid. Met. 15, 860.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik | 141

sche Gegeniiberstellung der eigenen Freiheit und der persischen Despotie tiefe
Spuren im griechischen Geistesleben hinterlie}, versuchte ich anderswo darzutun.
Im 4. Jahrhundert beginnt dann das diistere Bild des persischen Willkiirherr-
schers mit helleren Farben iibertiincht zu werden; die Moglichkeit einer monarchi-
schen Umwandlung der Staatsform taucht bei den Denkern auf. E. Skard hat
nachgewiesen!?, daBl Xenophons Idealfiirst, der die Ziige des wohltatigen Haus-
vaters tragt, nach persischem Vorbild geformt ist.

Es trifft jedoch nicht ganz zu, dal Cicero in seiner staatsphilosophischen Schrift
(De re publ. 11 26, 47) direkt von Xenophon angeregt worden ist, wenn er schreibt:
Hic est enam dominus populz, quem Graect tyrannum vocant ; nam regem tllum volunt
esse, qur consulit ut parens populo conservatque eos, quibus esset praepositus, quam
optima 1 condicione vivendi. Denn die Graect, die ihm vorschweben, haben das
Wesen des vaterhaften Monarchen auch nach Homer — dessen sich stets erneuernde
Fernwirkung auch nicht zu unterschitzen ist — nicht vergessen. Das patriarchale
Herrscherbild der Epik wurde im 5. Jahrhundert v. Chr. durch die Tragddie er-
neuert. Viterliche Wohltiater und Volksbeschirmer sind der argivische Konig der
Hiketiden, Eteokles in den Sieben, der Dareios der Perser, den man als mdreg
dixaxe Aagiav (Pers. 662) anfleht, bei Aischylos; ein wohltétig-viterlicher Fiirst ist
bei Sophokles der Kreon der 4ntigone, und Oedipus vor seinem Abgleiten in den
Morast des Tyrannendiinkels, fiir den die Untertanen maides sind (Oed. rex 58)
wie fiir den Landesvater des Euripides (Suppl. 711).

Wo noch in der Griechenwelt Konige da waren, waren sie als viterliche Fiir-
sorger belobt. Wenn Xenophon das viterlich-wohltiatige Walten des Spartaner-
konigs Agesilaos lobpreist*!, so mul} dies nicht aus seinem persischen Erlebnis
flieBen; noch weniger, wenn Ion von Chios?? einen Spartanerkonig als owijp Te
marrp e ehrt. Auch in Syrakus fehlten solche Epitheta des Konigs nicht; das
Lob Hierons I. als Vater und Griinder haben wir schon angefiihrt*3. Wenn Platon
iiber den monarchisch regierten Sippenverband spricht (Leg. 680 D) oder wenn
Aristoteles die Monarchie aus den Wesensziigen der Familie ableitet ( Polit. 1259 b,
10£f.; vgl. 1315 a, 411f.), wenn er (Eth. Nicom. VIII 10, 3; vgl. 121.) die Vater-
gewalt des hochsten Gottes und seine wohltitige Fiirsorge fiir seine Menschen-

39 In einem Vortrag in Washington (15. V. 1950), der in den Dumbarton Oaks Papers oder
Studies gedruckt werden soll, habe ich nachzuweisen versucht, dafl das Konigskostiim im
klassischen Drama nicht dionysisch war, sondern eine (manchmal etwas gréazisierte) Form
des persischen Konigsornats gewesen ist, so wie sie die Literatur bei verweichlichten Gewalt-
herrschern so oft schildert; ferner auch, dafl die Kapelle mit Dreieckgiebel in der Mitte der
tragischen Biihne eine griechische Adaptierung des persischen Kuppelbaldachins darstellt.
Vgl. jetzt meine Studie Gewaltherrscher und Theaterkinig in der Festschrift f. Albert Friend
(Princeton 1954).

40 a. 0. 50ff. 62f. Weiteres bei R. Hoistad, Cynic Hero and Cynic King (1948) 79ff.

41 Xenoph. Ages. 1, 38; 7, 1 und 3.

42 Anth. lyr. 1, 8. 126 Diehl.

43 Pindar Pyth. 3, 70 riihmt Hierons véaterliches Verhalten den Fremden gegeniiber. —
Vgl. auch Xenoph. Hieron 11. 14. — Vgl. auch Plut. Dion 39, 4; Liv. XXIV 4, 7 (Hieron
I1.). Siehe auch Plut. T'imoleon 39, 1.




142 Andreas Alfoldi

kinder mit der Konigsherrschaft vergleicht, so sind solche bei sympathischer
Einstellung gegeniiber der Alleinherrschaft natiirlich sich ergebende Gedanken
wohl ohne jegliche fremde Anregungen aufgetaucht. Und bei Aristoteles ist schon
die freiwillige Unterwerfung unter das wohltéitige Szepter des Konigs der unver-
dorbenen alten Zeiten, genau so wie bei dem ciceronischen Romulus, vorgezeichnet
(Polat. 1285 b 8): Tévagrov & &ldog povagyias Pacihixic ai xara Tovs 7jpwixods
yo0vovs Exovdoial Te xai mavplar yryvduevar xaTa vouov. did yap To medTovs Yevéo-
dar 1o wAffovs edegyéras xara téyvas 7 woleuov, 7} da To cvvayayeiv 7| mogloar
ywoav, &ylyvovro factieis xdvrwy xal Tois napalaufavovot ndrprolt. — Doch multe
Cicero gar nicht so weit zuriick bei den Graect fiir solche Auffassungen Umschau
gehalten haben. Was er z. B. De re publ. I 35, 54 schreibt: occurrit nomen quasi
patrium reqis, ut ex se natis, ita consulentis suis civibus et eos conservantus stud 1oy sius
quam redigyentis {in servituytem, ist fiir ihn wohl vertrautes stoisches Gedanken-
gl1t45.

Fiir die groBen Massen waren freilich praktische Uberlegungen wichtiger als
solche altromischen, griechischen und orientalischen Voraussetzungen des Landes-
vaterbegriffes. Der pater patriae steht ebenso allein und ausschlieflich der Gesamt-
heit gegeniiber, wie der Vater seiner Familie gegeniibersteht. Und wihrend der
republikanische Magistrat fiir sein Walten nur einer selektierten Minderheit der
Vollbiirger verantwortlich ist, umfaft die subjektiv-emotional unterkellerte Bin-
dung zum Landesvater nicht nur alle freien Ménner des Reiches, sondern er ist
auch der parens ihrer Frauen und Kinder, deren Rolle bei den Freudenfesten der
Kaiser stets betont gewesen ist.

Auch die griechische Tagespolitik und Staatstheorie kannten den nur-mensch-
lichen Volksretter, aber ihre Konzeption glitt ungemein leichter in die religiose
Sphére hiniiber als die niichtern-prosaische Auffassung der alten Romer. Dafl
jedoch diese hyperbolische Huldigung nicht erst unter den Kaisern nach Rom ver-
pflanzt worden ist, sollen zwei Beispiele erhéirten; anderswo bald mehr. Das erste
betrifft das Bild des Retters der ermiideten, zusammenbrechenden Menschheit.
Cicero sagte zu Pompeius (Pro Milone 25, 68): Sed quis non intellegit omnis tebe res
publicae partis aegras et labantes, ut eas his armas sanares et confirmares, esse com-
massas? Da wird schon der andéchtige Ton leise angetont, wie im Gebet des Seneca
(Ad Polyb. 13, 1) an die Fortuna: patere illum (sc. Claudium) generi humano vam
dwu aegro et affecto meders 1% — Das zweite Beispiel betrifft die Erhebung einer

4 Etwas mehr bei L. Berlinger, Beitrdge zur inoffiziellen Titulatur der rém. Kaiser (Diss.
Breslau 1935) 771{f. u. sonst.

45 Fritz Taeger, Die Archdologie des Polybios (1922) 27; ferner auch J. Kaerst, Studien
zur Entwicklung und theoretischen Begriindung der Monarchie im Altertum (1898); ders.,
Gesch. d. Hellenismus 22 (1926) 296 ff.; W. Theiler, Schriften d. Konigsb. gel. Ges. 12 (1935)
268f. — Vgl. auch Philo, De prov. 2, 15: faoilei 6¢ 0dx &0t mpdaonais oixetotépa marpds. 6
yap & Tals ovyyevéals mEos Téxva yoveig, Todto PaciAeds uév moog méAw, meds 08¢ xdouor 6
dedc. — Zum stoischen Hintergrund vgl. K. Prachter, Hierokles der Stoiker (1901) 461,

46 Vgl. auch H. J. Bell in: Hommages & J. Bidez et & Fr. Cumont (1948) 21 ff.

62 Nachtraglich kann ich noch auf die vortreffliche Behandlung dieses Problems durch




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 143

Befreiungstat zum kalendarischen Feiertag zu Ehren eines Retters bei Cicero,
Ad Brut. 1 15, 8: ego enim, D. Bruto liberato quum laetissimus ille civitats dies
iluzisset idemque casu Bruti natalis esset, decrevi, ut in fastis ad eum diem Bruti
nomen ascriberetur. Da er wohl weil, daB so etwas Ahnensitte und Republikaner-
tum mit der Faust ins Gesicht schligt, fiigt er sofort eine durchsichtige Recht-
fertigung hinzu: in eoque sum maiorum exemplum secutus, qui hunc honorem muliert
Larentiae tribuerunt, cuius vos pontifices ad aram tn Velabro sacrificium facere
soletis, quod ego quum dabam Bruto, notam esse in fastis gratissimae wvictoriae
sempiternam volebam. Ist dies etwas anderes, als wenn z. B. die Wiederkehr des
Augustus nicht nur durch die Errichtung der ara Fortunae reducis am Ort seines
Eintritts in die Stadt gefeiert, sondern als stindiges Jahresfest begangen wor-
den ist ?

Die monarchische Vaterkonzeption, zu welcher wir jetzt wiederkehren, wurde
am Lebensende Cisars und dann wieder in dem Moment ohne Umschweife religios
verklirt, als der letzte Mitbewerber Oktavians im Jahre 31 v. Chr. beseitigt wor-
den ist. Die Verkniipfung der homerischen Bezeichnung des hochsten Gottes als
matne Gvdedv te Jedv re mit dem viterlichen Aspekt der Konigsherrschaft, wie
sie schon Aristoteles vornahm, wird jetzt sofort wieder gebraucht. Wie schon die
hellenistische Staatstheorie Staat und Herrscher neben Kosmos und Zeus wie
Abbild neben Urbild gestellt hat*?, wird auch in Rom der irdische Landesvater an
den himmlischen Allvater angeglichen. Etwas friiher, bei Cisar, tritt diese An-
gleichung gleich in staatlich-offizieller Form mit der Einrichtung einer neuen Prie-
sterschaft fiir den neuen Gott divus Iulius auf?®; dann fliichtet sie sich — durch
Cisars Katastrophe abgeschreckt — mehr in die Dichtung und Kunst zuriick. Die
offizidse Andachtsstimmung, die durch diese Annéherung des Monarchen an die
Gottheit hervorgerufen worden ist, iibte jedoch auf die Untertanen einen nicht
geringeren atmosphirischen Druck aus als der Zwang der gesetzlichen Vorschriften.

Die Beispiele dafiir sind allbekannt, doch darum nicht minder eindrucksvoll.
So Horaz, Carm. I 12, 491f.: Gentis humanae pater atque custos, [ orte Saturno,
tibv cura magni | Caesaris fatis data: tu secundo Caesare regnes. Carm. 111 5, 11f.:
Caelo tonantem credidimus Iovem | regnare; praesens divus habebitur | Augustus,
usw. Ovid. Metam. 15, 8581f. : ... Iuppiter arces | temperat aetherias et mundz regna
triformis; | terra sub Augusto est; pater est et rector uterque. Fiir die Griechen ist er
einfach Zeds marp@oc.?®. Das Wesen des kosmischen Allvaters flieBt auf Bild-

A. D. Nock hinweisen, Soter and Euergetes in Joy of Study in honour of F. C. Grant (1951)
127ff. Die griechische Terminologie wird in der Dissertation meines Schiilers H. Frey,
Bern, zum Wort kommen. Weiteres Material: Rom. Mitt. 50 (1935) 83 A 4; M. P. Charles-
worth, Harvard Theol. Rev. 29 (1936) 1071f., u. sonst.

47 W. Theiler, a. O.

48 Dio XLIV 6, 4; 49, 1; 51, 1. Appian. B. c. IT 106, 442. Cic. Phil. II 43, 110; XIII 19,
41; 21, 47; Suet. Caes. 76. Vgl. jetzt meine Beitrage: Studien diber Caesars Monarchie 1
(Bull. Soc. R. d. Sc. Lund 1953, Nr. 1) 23{f. (mit der friitheren Literatur) und Portrdtkunst
und Politik in 43 v, Chr., Byvanck-Festschrift 1954.

4% Angaben z. B. bei H., Heinen, Klio 11 (1911) 169 Anm. 2.




144 Andreas Alfoldi

darstellungen wie in denjenigen des als Iuppiter Terminus gekennzeichneten
Augustus® und in weihevollen Seligpreisungen der Dichtersprache mit dem des
irdischen Weltherrschers zusammen. Ovid nennt Augustus oft pater orbiss!; matip
Tijc matpeidos xal Tod adumarros Ty drdodrwy yévovs werden schon frithe Kaiser
auf Inschriften genannt5?; summe mundsi rector et parens orbis, pater inclytus orbis,
regnator terrarum orbisque subactt magne parens, magne parens orbis wird Domitian
bei Martial und Statius angeredet®, und solche Epitheta hdufen sich immer
stérker.

Wie der edel-menschliche Klang des Attributs pater patriae kosmisch aufge-
bauscht wird und der servator civium zu einem munds servator (Prop. V 6, 37)
emporsteigt, so wird auch sein Symbol, der schlichte Biirgerkranz, entsprechend
potenziert. Wie frither schon erwidhnt, erscheint gleich im Jahre 27 v. Chr.
Tuppiters Adler auf der corona civica des Augustus sitzend auf einer Goldmiinze34.
Dies besagte den Zeitgenossen, was Ovid (Fast. 1, 613ff.) vom Gottkonig erfleht:
Augeat vmperium nostri ducis, augeat annos, | protegat et vestras querna corona fores,
wobel Augustus socium summo cum Iove nomen habet (ebd. 608) und (suscipit) orbis
onus (616). Spiter (4, 953 f.) wird schon verkiindet, daB die praetexta quercu domus
nebst Phoebus und Vesta noch einen dritten Gott herbergt: den Kaiser. Und als
der verbannte Poet in dichterischer Vision den Palatin erblickt (Zrest. III 1,
331f.), ereifert er sich noch weiter: video ... | conspicuos postes tectaque digna deo | et
‘Iovis haec’ dixy ‘domus est’? quod ut esse putarem, | augurium menti querna corona
dabat. | curus ut accepr dominum, ‘non fallimur’ inquam, | ‘et magni verum est hanc
Tovis esse domum’.

Auf der Gemma Augustea thront Augustus in Iuppiters Haltung und Kostiimie-
rung und wird durch die Personifikation der Oikumene mit dem HEichenlaub be-
krdnzt35. Auch wenn Germanicus auf dem Wiener Vierbiistenkameo den Eichen-
kranz tragt®, mull dieser schon wegen des Adlers und der gottlichen Ausstaffie-
rung der anderen Dargestellten zugleich als ein juppiterhaftes Attribut aufgefalt
werden. — Auf einer neuzeitlichen Trajansbiiste des Museo Capitolino ist auf der
ciwice vermutlich nach einem verschollenen antiken Muster vorne ein Medaillon
mit Tuppiters Adler angebracht’?, wie auch auf dem Relief des Trajansforum in

% Mus. Helv. 8 (1951) 201, Taf. 4, 4-5.

51 Ovid. Fast. 2, 130; Metam. 15, 8681f.; Trist. 2, 2151f; 3, 45ff; V 2, 38; Pont. II 5, 75.

52 Angaben bei M. Segre, Rendinconti Pont. Accad. Rom. di Archeol. 16 (1940) 27 ff. 39.

53 Angaben bei Fr. Sauter, Der romische Kaiserkult bei Martial und Statius (1934) 30; vgl.
auch L. Berlinger, a. O. 791.

54 Taf. X 1.

5 Abb. z. B. Ad. Furtwingler, Die antiken Gemmen (1900) Taf. 56. Rom. Mitt. 50 (1935)
Taf. 18 u. oft. — Vgl. auch L. R. Taylor, The Divinity of the Roman Emperor (1931) 161. 227.
M. M. Ward, Studi e materiali per la storia d. relig. 9 (1933} 203; L. Curtius, Mitt. d.
Deutsch. Arch. Inst. 1 (1948) 75. Meine Bemerkungen in Germania 30 (1952) 188.

% F. Eichler/E. Kris, Die Kameen im Kunsthistorischen Museum (1927) 61, Nr. 19, Taf. 9.
S. Fuchs, Rom. Mitt. 51 (1936) 212ff., Taf. 28.

57 H. Stuart Jones, A Catalogue of the Ancient Sculptures Preserved in the Municipal
Collections of Rome. The Sculptures of the Museo Capitolino (1912) Taf. 76, 9.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 145

dem Eichenkranz der Adler sitzt, ihn mit ausgebreiteten Fliigeln beschirmend.
Uberhaupt wird die niichtern-menschliche Eigenart dieses Kranzes aufgehoben,
wo er als Sinnbild des vergottlichten Kaisers verwendet wird, wie z. B. auf einem
Augustus-Altar von Bordeaux®. Nach Tiberius, als der Eichenkranz in das Giebel-
dreieck des Palasteingangs eingesetzt wurde, erhob ihn schon das tempelbezeich-
nende fastigium in die feierliche Atmosphire der Gottlichkeit.

Diese religiose Uminterpretation des kaiserlichen Eichenkranz-Symbols war
auch dadurch erleichtert, daf die goldenen Krinze, die bei dem Triumphalzug
und bei der ihm angeglichenen pompa circensis iiber den Kopf des Imperators
bzw. des Vorsitzenden der Spiele gehalten wurden®, ebenfalls foleis ... quercinis
ab Iove insignes gewesen sind. Dall die Eiche Iuppiter heilig sei, wuBte ein jeder
Grieche und Romer®.

Parens ac deus nostrae vitae

Die griechische Soter-Konzeption drang nicht erst seit der Kaiserzeit in Rom
ein und war nicht nur durch fremde Volksschichten niedriger Herkunft iibermittelt.
Nicht nur in den «Niederungen der Alltagssprache» — wie man friither meinte®? —
wucherten so fremdartig gesteigerte Gefiihlsergiisse der den Retter verhimmelnden
Dankbarkeit wie die Uberschrift dieses Kapitels unserer ‘Untersuchung. Die
feierlichen Dankbarkeitshezeugungen, die Cicero an P. Cornelius Lentulus Spin-
ther®, der seine Riickberufung aus der Verbannung so energisch betrieb, gerichtet
hat, ermoglichen es uns, dieses republikanische Vorspiel des Kaiserkultes zu

58 Taf. 10, 3. Vgl. auch das Altarbruchstiick aus Augst, Basler Zschr. f. Gesch. u. Alter-
tumsk. 35 (1936) T. 16a.

8 CIL XIII 566 = E. Espérandieu, Recueil général des bas-reliefs, etc., de la Gaule ro-
maine 2 (1908) 126, Nr. 1063 (Bordeaux). — Wie so vieles Andere aus der kaiserlichen Repri-
sentation ging auch die Eichenkranzsymbolik in die Bildersprache der privaten Grabsym-
bolik iiber, vgl. z. B. W. Altmann, Die rém. Grabaltire der Kaiserzeit (1905) Fig. 40. 42. 62.
64. 71. 74. 75. 76. 207 und Taf. I. — Eine besondere Beachtung verdient das militarische
Beschlagstiick Taf. X 3 aus Vindonissa. V. v. Gonzenbach, die diesen Bronzebeschlag dem-
nichst behandeln wird, sieht in der #mago clipeata nicht Tiberius, sondern eine Frau, die
dann meines Erachtens Livia sein konnte. Die Entscheidung ist durch die unscharfe Dar-
stellung erschwert, aber die Eroten (statt Viktorien) als Trager des Bildnisschildes konnten
fiir eine kaiserliche Dame sprechen. Dies wiirde den Ubergang der Adlersymbolik auf eine
Augusta bedeuten. Wichtig auch die Bildkomposition als Vorbild fiir die private Grab-
plastik. Dariiber mehr im Beitrag iiber die zwei Lorbeerbiaume.

60 Tertull. De corona 13 (p. 181 ed. Hoppe). Vgl. Rom. Mitt. 50 (1935) 29. 381.

61 Plin. N. k. XVI 4, 11: civica iligna primo fuit, postea magis placuit ex aesculo Iovi sacra,
variatumque et cum quercu est, etc.; Plut., Marcius Coriolanus 3, 2ff.; id. Quaest. Rom. 92;
Dio Chrys. Or. 1, 73ff. und dazu V. Valdenberg, Rev. Et. Gr. 40 (1927) 148ff. 159; E. R.
Goodenough, The Political Philosophy of Hellenistic Kingship (Yale Cl. St. I) 1928, 551f. ;
L. Delatte, Les traités de la Royauté d’Ecphante, Diotogéne et Sthénidas (Bibl. Fac. Phil.
Liége 97 [1942] 131. 197) und die Stellen, die ebd. 295 unter ‘imitation de Dieu’ vermerkt
sind. Vgl. auch Sir J. Frazer, The Golden Bough 2% (1911) 176f.; ders., Ovid., Fasti (zu 1,
614) 2, 228ff. — Kaisergeliibde im Eichenkranz, Taf. 5, 4.

62 0. Immisch, Aus Roms Zeitwende (D. Erbe der Alten 2. R. 20, 1931) 4{.

63 W. Drumann und P. Groebe, Qeschickie Roms in seinem Uebergange von der republikani-
schen zur monarchischen Verfassung 2 (1902) 4561f.; Fr. Miinzer, RE 4, 1394 1f.; M. Gelzer,
RE 7A, 924ff.




146 Andreas Alfoldi

beleuchten. Die Hauptstellen lauten wie folgt: Post red. in sen. 4, 8: Princeps
P. Lentulus, parens ac deus nostrae vitae, fortunae, memoriae, nomvnis, hoc lumen
consulatus sur fore putavit, sv me mahy, meis, si vobis, su rev publicae reddidisset. —
Post red. ad Quir. 5, 11 (im gleichen Zusammenhang): P. Lentulus consul, parens,
deus, salus nostrae vitae, fortunae, memoriae, nominis. — Pro Sest. 69, 144: Video
P. Lentulum, cuius ego patrem deum ac parentem statuo fortunae ac nominis mes et
fratris liberorumque nostrorum. Dieselbe Art der Apotheose des Retters wird durch
Cicero auch auf Pompeius ausgedehnt (Post red. ad Quir. 7, 17), wenn auch in
einer gedimpfteren Form: Huic ego homini, Quirites, tantum debeo, quantum
hominem homine debere vix fas est.

Dann hebt aber Cicero auch den Senat und das Volk zum Dank fiir die ihm
gewihrte Amnestie in den Himmel. Post red. in sen. 12, 30: Ego vos universos,
patres conscripti, deorum numero colere debeo. Sed, ut in ipsis dis immortalibus non
semper eosdem atque alias alios solemus et venerart et precari, sic tn hominibus de me
divinitus meritts omnis erit aetas mihi ad eorum erga me merita praedicanda atque
recolenda. Nicht einem numinosen Genius, sondern den unsterblichen Gottern
selbst werden seine Wohltéter gleichgesetzt, ebenso wie Post red. ad Quir.
8, 18: En ego ... mihi, mess, rev publicae restitutus ... vobis ... Querites, pollicebor,
promum, qua senclissimt homines pietate erga deos tmmortalis esse soleant, eadem
me erga populum Romanum semper fore mumenque vestrum aeque mihi grave et
sanctum ac deorum vmmortalium vn omni vite futurum. Ebenda 10, 25: Atque ...
Quirites, ... ut cum vobis, qui apud me deorum immortalium vim et numen tenetis,
usw.

Dal der Ausdruck parens ac deus nostrae vitae den servator umschreibt, beleuch-
tet eine Stelle der Philippica, wo Cicero (II 5, 12) auf seine eigene Retterschaft
zuriickkommt: Frequentissimo senatus sic placuit, (sc. consulatus meus), ut esset
nemo, qui muhi non ut parentt gratias ageret, quiv mihi non vitam suam, fortunas,
liberos, rem publicam referret acceptam. Auch erklirt er selbst an einer anderen
Stelle (Pro Ligar. 12, 38), warum dabei die Dankbarkeit bis zur Apotheose gestei-
gert werden soll: Homines enim ad deos nulla re propius accedunt, quam salutem
homanibus dando. Dies tut er im Sinne der stoischen Lehre® — aber er vergottert
damit César!

Auch durch seine eigenen AuBerungen wird es unmittelbar ersichtlich, daB ihm
bei dieser Retter-Vergotterung griechische Soter-Vorstellungen vorschweben. Als
er die Ermordung des mit ihm tédlich verfeindeten Bandenfiithrers Clodius durch
dessen Rivalen Milo zu einer nationalen Befreiungstat aufbauscht (Pro Mul.
29, 80), argumentiert er folgenderweise: Graeci homines deorum honores tribuunt
us viris, qui tyrannos necaverunt. (quae ego vidi Athenis, quae aliis vn urbibus
Graeciae ! quas res divinas talibus institutas viris, quos cantus, quae carmina ! prope
ad immortalitatis et religionem et memoriam consecrantur); vos lanii conserva-

64 Vgl. H. Merki, a. O. 14ff. mit den Belegstellen und der fritheren Literatur.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 147

torem populi, tants sceleris ultorem non modo honoribus nullis afficietis, sed etiam
ad supplicium rapr pattemani? Und dann nennt er die Cdsarmorder oft heroes
nostrs.

Bekanntlich versetzt auch Cicero die Freiheitshelden, die Retter der Stadt und
die Mehrer ihrer Macht in die Zahl der Gotters. Die verblichenen conservatores rei
publicae weilen in dem Somnium Scipionis, das die allgemeine Auffassung der
griechisch gebildeten Aristokratie spiegelt, im Himmel, an einem bestimmten Ort
des Sternenreiches, wie auf Erden in ihrem exklusiven Versammlungslokal am
Forum. Man ist unwillkiirlich an die nicht minder hehre Vision der Passio Per-
petuae et Felicitatis erinnert, wo die Mértyrer im vollen Ornat der vornehmsten
Romer an der Seite des himmlischen Vaters auftreten wie ein sublimer Senat.

Dieser Glaube an den Aufstieg in den Himmel der Ménner, diesich die meisten
Verdienste um das Vaterland erworben hatten, scheint nicht nur in den Kreisen
der Oligarchie Fufl gefaBt zu haben. Denn es geht schwerlich an, die Eidesformel
der Italiker an den Volkstribun des Jahres 91 v. Chr., M. Livius Drusus®®, als unecht
beiseite zu schieben, wo neben den Hauptgéttern und den Griindern Roms auch
die cvvavéijoavtes Ty fjyepoviay adrijs (v Poung) 7joweg als Schwurzeugen ange-
rufen werden.

Freilich war Cicero etwas freigebig mit der Verhimmelung. Nicht nur Platons
AuBerungen konnten ihm divine klingen (Cato mai. 13,33), sondern auch die Wissen-
schaft eines befreundeten Rechtsgelehrten kann als admirabilis quaedam et incre-
dibilis ac paene divina evus ... scientia gepriesen werden (Phil. IX 5, 10); sein
Schwiegersohn besitzt fiir ihn eine divina quaedam et inaudita auctoritas atque
virtus (Post red. ad Quir. 3, T) usw. Er kann es auch wagen zu behaupten, ut ...
propter eximiam belle gloriam Africanum ut deum coleret Laelius (De re publ. 1 12,
18), usw.

Diese begeisterten Redensarten einer unverantwortlichen Rhetorik kénnen
natiirlich aufler acht gelassen werden. Denn seit den Tagen des Terenz kénnen
wir verfolgen, wie in der allgemeinen Umgangssprache des niederen Volkes
wie der Vornehmen die nachdriicklichste Lobpreisung eines beliebigen Mannes in
seiner Benennung als deus gipfelt; derselbe Sprachgebrauch fehlt auch bei Cicero
selbst nicht®. Doch gewinnt die erorterte religios gesteigerte Formensprache ein
ganz anderes Gewicht, wenn Cicero sie fiir Méinner, die am Ruder des Staates .

“stehen, verwendet. Divinus paene vir ist fiir ihn der moderator und gubernator des
Staates (De re publ. 1, 45). Seine Rede De imperio Gn. Pomper z. B. enthilt eine
Fiille solch iibermenschlicher Qualifizierungen. Pompeius iiberwindet nach ihm
divino consilio (4, 10) Gefahren, ja er scheint ad omnia nostrae memoriae bella
conficienda divino quodam consilio natus esse (14, 42); die Fortuna populi Romans
sandte 1hn diwinitus nach dem Osten (15, 41), wo man ihn wie caelo delapsum an-

65 Z. B. Pro Sest. 68, 143; De re publ. VI 13, 13ff. Dariiber néichstens mehr.
% Diodor. 37, 11. Weiteres bei A. v. Premerstein, a. Q. 26ff.
87 Belegstellen bei Gudeman, Thes. l. Lat. 5, 890, Z, 42ff.




148 Andreas Alfoldi

staunt (14, 41); seine Gottbegnadetheit zeigt sich nicht allein darin, dal sich ihm
Freund und Feind unterordnen, sondern daf ihm etiam venti tempestatesque obsecun-
darint (16, 48); denn seine Tugend ist incredibilis ac divina virtus (12, 33; 13, 36).

Auch Cidsar gegeniiber fehlt diese vergotternde Huldigung bei Cicero keines-
wegs. Er riihmt dessen dwina ... liberalitas (Ad fam. 19, 18); sein GroBmut bei der
Rehabilitierung der besiegten Gegner iibertrifft nicht nur die Tugend der gréBten
Menschen, sondern ist simillimum deo (Pro Marcell. 3, 8). Mit diesen
Lobhudeleien gelangen wir aber schon an die Schwelle der offiziellen Festlegung
dieses Litaneistiles um den Monarchen. Ein Beispiel dafiir bieten die Ehren-
beschliisse, die Cisar edegyérny 7] mpoordiny olov ody Erepov®® genannt hatten.
Die Hervorhebung des Einzigartigen, nie Dagewesenen, stammt aus der Sprache
der hellenistischen Soteriologie; Cicero (Phsl. 1V 1, 3) fillt in diesen Ton der Heils-
verkiindung bei der Lobpreisung des Auftretens des jungen Oktavian: Multa
memane, multa audive, multa legi, Quirites; nihal ex omnium saeculorum memoria
tale cognovi. Er fragt auch im andichtigen Staunen: Quis tum — in groBter
Gefahr némlich — nobis ... optulit hunc divinum adulescentem deus? Ist dies ver-
schieden vom Verhalten des Horaz vor seinem ‘neuen Gott’ — vor demselben Ok-
tavian also -, als er ankiindigt: ml parvum aut humili modo, nil mortale loquar
(Carm. 111 25, 171.), oder nil oriturum alias, nil ortum tale fatentes? Er zieht dabei
auch die kultischen Konsequenzen aus der Parusie des Rettergottes: praesent:
tabi maturos largimur honores, | turandasque tuum per numen ponimus aras (Epist.
II 1, 161f.). Auch das Gebet Vergils an die ehrwiirdigsten Go6tter Roms gehort
hierher: hunc saltem everso tuvenem succurrere saeclo | ne prohibete ! So wie bei
Cicero die Winde und Stiirme dem Pompeius gehorchen, kleidet sich die Welt in
lieblichen Frithlingsschmuck bei der Ankunft des Augustus nach Horaz (Carm.
1V 5, 61f.), und erneuert sich die Natur bei dem Aufleuchten des Dione: Caesaris
astrum fiir Vergil.

Wenn der letztere Dichter seit etwa 42 v. Chr. die eine der fithrenden Personen
im Staate in diesem Ton der religiosen Ehrfurcht berduchert, in einem Zeitpunkt,
als die monarchische Spitze des Staates noch nicht bestand und auch andere méch-
tige Mitbewerber auf diese Rolle Anspruch erhoben, so hat er eben nur die kulti-
sche Hinwendung an eine iibermiichtige Person fortgesetzt, die wir schon bei

68 Appian. B. c. IT 144, 601. — Wenn also der Senat nach Thapsus den Triumphalwagen
Césars am Kapitol gegeniiber dem Kultbild Tuppiters aufstellen lie mit der inschriftlichen
Begriindung dve fuidedc éore (Cass. Dio XLIII 14, 6), oder wenn Casars Statue nach
Munda im Quirinus-Tempel als $¢@ davixrire dediziert worden ist (ebd. 45, 3), dann miissen
wir diese gottlichen Ehren vor allem im Lichte des Sprachgebrauchs von Cicero betrachten,
der sie mit seinen Standesgenossen ersonnen hat, und sie nicht etwa dem orientalisch ge-
farbten Despotismus Césars zuschrieben, der sie ja zuerst gar nicht zugelassen hat, sondern
sich nur ganz am Ende von der unaufhérlichen Lobhudelei des Senats betoren lie. Es handelt
sich hier nicht um einen frischen orientalischen Import, wie man oft meint. Vgl. meine
Studien iber Cisars Monarchie 1 (1953) 231f.

8 Vgl. dazu z. B. C. Bailey, Religion in Vergil (1935) 187{f.; K. Rupprecht, Wiirzb. Jahrb.
f. Alt. 1 (1946) 671ff.; G. Stiibler, Die Religiositit des mes (1941) 123ff.; H. Wagenvoort,
Vergilius’ ecloga I en IX (1953) 13 1.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 149

Cicero vorfanden. Der feierlich-andéichtige Ton der religissen Erhéhung den
Condottieri der spiten Republik gegeniiber hatte eben schon eine lange Vorge-
schichte hinter sich — wir werden noch manche Ziige dieser Entwicklung erdrtern
miissen —, bevor 1thn dann ganz am Ende die festen Formen des Hofstiles fiir lange
Jahrhunderte stabilisierten.

Der griechische Klang der Apotheose des Retters war den Romern wohl gegen-
wirtig, wie einige Beispiele aus Livius zeigen. Dieser gibt die flehentliche Bitte
der Gesandten von Capua im Jahre 343 v. Chr. an den Senat wie folgt wieder:
conditorum, parentiwm, deorum immortalium numero nobis eritis; ... adnuite patres
conscripty, nutum numenque vestrum invictum Campanis usw. (VII 30, 19)%.
Dem entspricht, was bei ihm die Gesandten des Antiochos dem groflen Scipio
sagen (XXXVII 45, 9): positts iam adversus ommnes mortales certaminibus
haud secus quam deos consulere et parcere vos generi humano oportet — wobei die
Antwort des dlteren Africanus fithlen 14B8t, wie unréomisch diese religios gefirbte
Kriecherel ihn anmutete. — Im Jahre 168 v. Chr. melden die Abgesandten des
Seleukidenkonigs: eum ... haud secus quam deorum imperio legatorum Romanorum
wssts parussse (XLV 13, 2). Fir den Gebrauch des Epithetapaares «Vater und
Gott» bietet Livius einen wichtigen Beleg aus demselben Jahre: Ptolemaer legati
communi nomine regis et Cleopatrae gratias egerunt: plus eos senatui populogue
Romano quam parentibus suis, plus quam diis vmmortalibus debere, per quos obsidione
maserrima liberaty essent (XLV 13, 4-5).

Einmal handelt es sich fiir ihn bei einer solchen Angabe um einen authentischen
Bericht, als ndmlich der bithynische Konig Prusias II. im Jahre 167 v. Chr. in den
Senat mit den Worten eintritt: «Seid gegriilt, ihr rettenden Gotter!» (yaioere
PYeol owtijoes, Polyb. XXX 18, 5). Prusias vollzieht zugleich die Proskynese wie
vor der offenbar gewordenen Gottheit: Polybius eum regem ... tradit ... Romae
quogque, cum vemiret wn curiam, summusisse se el osculo limen curiae contigisse et
deos servatores suos senatum appellasse (XLV 44, 19-20). — Ebenso authentisch ist
die Nachricht des Cicero (Pro Flacco 25, 60): Mithridatem deum, illum patrem,
tllum conservatorem Asiae nominabant.

Es ist allerdings zu beobachten, dafl diese griechische Version des viterlichen
Retters im 1. Jahrhundert v. Chr. durch die Griechen schon ruhig auf beriihmte
Helden der romischen Geschichte verwendet werden konnte. So heillt es iiber
L. Siccius Dentatus bei Dionys von Halikarna§ (X 46, 8), da} die von ihm geret-
teten Krieger ihn marépa xai cwtioa xai Yeov xal ndvra 1a TyutoTare ovoudlovres
anAnetws elyov aomacudv te 100 ardeds. Von Camillus erzéhlt Plutarch™, daf die
von ihm den Faliskern zuriickgesandten Kinder ihn cwtijpa xai marépa xai deov
avaxaiotvres begrilBten. Und wie oft mull so etwas tatsichlich auf der Tages-
ordnung gewesen sein, seit die Griechen an den isthmischen Spielen im Jahre

70 Zu der Giite der Tradition und zum geistigen Hintergrund der Selbstiibergabe vgl.
jetzt A. Piganiol, Rev. intern. des droits de ’antiquité 5 (1950) 344 ff.
1 Plut. Camaill. 10, 6 (I 1, 227 Lindsk.). — Vgl. z. B. noch Dion. Hal. IV 32, 1.

6 Museum Helveticum




150 Andreas Alfoldi

196 den T. Quinctius Flamininus als ihren Heiland bewillkommneten und ihn
dann Jahrhunderte hindurch als solchen auch kultisch verehrten. Velut parentis
voces horten die Griechen bei der Verkiindung ihrer Freiheit durch Flamininus
nach Livius (XXXIV 50, 1). Seit César von den Griechen als der gemeinsame
Retter des menschlichen Daseins (Ditt., Syll.3 760) gefeiert worden war, wie nach
ihm Augustus, schmolz die Scheidewand zwischen dem romischen servator und
dem griechischen owt7p génzlich zusammen.

Eine Anregung zur Einnistung der griechischen Soter-Konzeption konnten auch
romische Vorstellungen geboten haben, zu deren genaueren Erfassung uns
wieder Cicero eine Handhabe bietet. Pro Plancio 12, 29 rithmt er seinen Schiitz-
ling folgenderweise : Omitto tlla ... ut vivat cum suis, primum cum parente (nam meo
wudicio pietas fundamentum est omnium virtutum), quem veretur ut dewm (neque
enim multo secus est parens liberis). Dall dies stoisches Gedankengut ist, hat
K. Prichter” nachgewiesen und H.Merki” weiter illustriert. Die Vergottlichung
der Eltarn nach ihrem Tode konnte sich aber schon im alten Rom hemmungslos
kultisch entfalten; die Ahnen der groBen Geschlechter spielten eine erhebliche Rolle
in ihrer hiuslichen Religion™. Ein seltsamer Auswuchs dieser alten Kultvorstellung
der diz parentes, wie die Apotheose der verstorbenen Tochter des Cicero durch den
ungliicklichen Vater™, obwohl mit fremden Farben gemischt, kann am ehesten von
der Spontaneitit und Intensitit dieser Totenehrung einen Begriff geben.

«Wenn C. Tulius César von seinem Adoptivsohn Octavian ‘divus Tulius’ genannt
wurde, so war dies das Ubliche. Neu war aber und unerhort, daB Casar im Jahre
[44] vom ganzen romischen Volke als ‘divus’ anerkannt [und bald] auf Beschluf3
von Senat und Volk in allen Stddten Italiens als Gott kultisch verehrt wurde. Es
bekannte sich dadurch als ihm kindhaft zugehorig und ihn als ‘parens populs
Romana’»',

Fiir den lebenden parens gab in Rom die religiose Verehrung seines Genius die
Grundlage dazu, dal bei der Huldigung, welche man dem Landesvater schuldete,
«geradezu Formen, wie sie im Kreis der Familie und der Klienten fiir den Kult
des Schutzgeistes des Hausherrn und Patrons sich entwickelt hatten, auf die
Offentlichkeit iibertragen wurden»?. Diese romische Erhebung des pater familias
zu einem gottlichen Wesen diirfte ihre Wirkung auf die Verklirung des Urvaters
Romulus nicht verfehlt haben™, wie sie in den folgenden Versen des Ennius

72 K. Prachter, Hierokles der Stotker (1901) 45ff. Hinweis von W. Theiler.

78 H. Merki, a. O. 43.

74 Vgl. z. B. G. Wissowa, Rel. u. Kultus d. Rémer? (1912) 232 Anm. 9; M. Bulard, La
religion domestique dans la colonie italienne de Délos (1926) 501.; C. Koch, Der romische
Tuppiter (1937) 78; Fr. Bomer, Ahnenkult und Ahnenglaube tm alten Rom (1943) 1£f. 89,
Anm. 3.; 1011f.

5 P, Boyancé, Rev. Kt. anc. 46 (1944) 179ff.

76 E. Bethe, Ahnenbild und Famailiengeschichte (1935) 31, von mir leicht abgeindert; vgl.
dazu meinen Beitrag in der Byvanck-Festschrift (1954).

77 A. v. Premerstein, a. O. 170.

"8 Gegen A. Oxé, Wien. Stud. 47 (1929) 48, der hier rein griechisches Geistesgut sieht;
vgl. schon F. Bomer, Wiirzb. Jahrb. (1949/50) 64.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 151

anklingt: o Romule, Romule die, | qualem te patriae custodem di genuerunt! | o pater,
o genitor, o sanguen dis oriundum! Zur Interpretation dieser Verse fiigt Cicero
(De re publ. I 41, 64) die bei seiner parens ac deus-Erklirung gebrauchte Formel
hinzu: Vitam, honorem, decus sibe datum esse vustitia regis existimabant. Und wie
man die koniglichen Landesviter im alten Rom nach Cicero nicht nur als patriae
custodes, sondern auch als patres et deos verehrt hat, so redet auch Horaz (Carm.
IV 5, 1f.) Augustus nicht nur als optime Romulae custos gentis, sondern auch als
diws orte bonis an.

Die andichtig-religiose Huldigung, welche man im 1. Jahrhundert den
ausschlaggebenden Fiithrerpersonlichkeiten zollte, ist nicht auf das gesprochene
und geschriebene Wort beschrinkt geblieben, sondern sie wurde gleichzeitig auch
in die Sprache der bildenden Kunst umgesetzt. AufschluBreich ist dafiir der Wider-
hall der grotesken Selbstverherrlichung Ciceros, der sich selbst nicht nur als
custos patriae, sondern auch als parens ac deus vorgestellt hat, in der pseudo-sallu-
stischen Invektive (3 und 7): Tamen Cicero se dicit in concilio deorum immortalium
fuisse, inde missum huic urbi civibusque custodem. ... sed quid ego plura de tua
wnsolentia commemorem? quem Minerva omnes artes edocuit, Iuppiter O. M. concilio
deorum admisit. Eine ganz entsprechende Beschirmung und Forderung durch die
Gotter ist in der Vorhalle des Hauses des iiberheblichen Freigelassenen bei
Petronius (Sat. 29) als Wandgemiilde beschrieben: erat autem venalicvum cum
tatulis pictum, et ipse Trimalchio capillatus caduceum tenebat, Minervaque ducente
Romam intrabat. ... in deficiente vero iam porticu levatum mento in tribunal excelsum
Mercurius rapiebat; praesto erat Fortuna cornu abundanti copiosa et tres Parcae
aurea pensa torquentes™. Dieses witzige Zerrbild illustriert den jahen Abstieg der
theaterhaften Gotterparade, die dem Cicero als Staffage bei der panegyrischen
Lobpreisung seiner eigenen Retterschaft gedient hat. Die Intention des Verfassers
war jedoch dabei die Verhohnung des kaiserlichen servator. Dafl aber diese Sym-
bolik schon im Dienste der Verherrlichung der Aristokratie der spiten Republik
verwendet worden ist, erweist auch das Riickseitenbild des Denars des L. Far-
suleius Mensor®, auf welchem die G6ttin Roma (oder Minerva) einem vornehmen
Togatus auf ihr Zweigespann aufzusteigen hilft.

Die kultischen Konsequenzen der Apotheose des viterlichen Schirmherrn

Man sieht also, daf der andéchtige Ton, der uns bei den niichternen Prosaikern
der frithen Kaiserzeit, bei einem Vitruv, Valerius Maximus, dem &lteren Plinius
noch viel mehr auffillt als bei den Dichtern, wenn sie von dem lebenden Souveridn

7 Diese Verspottung der damals schon dem Monarchen vorbehaltenen géttlichen Fiih-
rung des Auserwihlten kam sicher einer Majestatsbeleidigung gleich.

80 Zu der Literatur bei H. Grueber, BMC. Rep. 1 (1910) 402 Anm. 2 vgl. noch O. Ross-
bach, NJb. 7 (1904) 413f. — An Sulla hat A. Vercoutre gedacht. Entscheidend ist dafiir die
genaue Datierung der Prigung, worauf ich zuriickzukommen hoffe.




152 Andreas Alfoldi

sprechen, in der ehrfurchtsvollen Behandlung der Person des Condottiere der
spiten Republik seine direkte Antezendenz hat. '

Jedentfalls ist aber diese Phraseologie noch viel dlter. Sie hat griechische und gar
nicht monarchische Wurzeln: sie fing mit der Vergottlichung der Freiheitshelden
von Hellas an®l. Q2 dvdges Adnraior — sagt Demosthenes®? — ... ducic ... xal oy
ag’ Apuodiov xal tw va ufywet’ aydd duds eipyacuévor, ods véuw da Tag
gvegyeoiag, dc Omijolav eic duds, év dmaoct Toig icpois éml Tais Yvolac omovddw xal
xoatrpwy xowvwrovs wenoinode, xal ddete xal Tiuar €8 ioov Toig Towow xai Toig
Peols, TovTovs uéy AvTag THY 8% TAY Youwy Oixny dmeoynxéval, xal uite ovyyvo-
puny uyt’ Exeov uire mawdia xAaovd’ cudvvua Tiv edeoyerdv unt’ ddo undév adrods
opelnxévat.

Seither haben Rhetorik und Schmeichelei das echt religiose Element dieser
Ehrungen stark verbraucht. Was die Tiraden des Cicero anbetrifft, so kann man
mit A. Elter® behaupten, dal es sich bei ihm gar nicht um eine Religionsstiftung
handelt, sondern um religiés iibersteigerte Formen der Huldigung — das Hochste,
mit dem man dem Gepriesenen aufwarten konnte. Anders liegt jedoch die Sache
in Hinblick auf die Massen. Bei ihnen wurden die Ausdrucksformen der Apotheose
durch die Zauberwirkung der Macht mit wirklich religioser Veneration gefiillt.
«L’idée de ‘génie’ ou de surhumanité — schreibt treffend Jean Bayet8* — combinant, -
chez les anciens, de vieilles formes de pensée prélogique avec ’organisation helléne
d’un Olympe anthropomorphique et les spéculations diverses des philosophes,
rendait aisée la conception d’un homme-dieu, sous maintes formules d’ailleurs,
discordantes ou contradictoires. Le général victorieux, en particulier, portant en
lui comme vertu supréme ce que les Romains appelaient la felicitas, devient un
‘héros’, au sens strictement religieux, des sa mort, chez la Gréce de la fin du Ve
siécle (ainsi Brasidas, Lysandre); mais pourquoi non dés son vivant ? Marius, du
moins, aprés sa victoire sur les Cimbres, avait recu des honneurs divins.»

Entscheidend wichtig ist es dabei, dal neben dem adorandum auch das tremen-
dum seinen unheimlichen, zu Demut und knieféilliger Anbetung zwingenden Druck
bei der Vergétterung der schicksalsbestimmenden Machtmenschen ausgeiibt hat.
Dieses tremendum wirkte in dem Schrecken und der Angst, die der Befreiungstat des
alteren Africanus in der Ausbildung seines Mythos vorausgingen, ebenso mit wie
in den Aufregungen der Menge bei der sozialen Umsturzbewegung der Gracchen,
die ihre Abgotter geworden sind. Die Greuel der Massenhinrichtungen waren es,
die die ungeheure Macht des Marius, des Sulla, des zweiten Triumvirats ad oculos
demonstrierten, und die bedngstigende Moglichkeit der Wiederkehr der Proskrip-
tionen ist es gewesen, die die Menschheit vor der bewaffneten Macht eines Pom-
peius und Cisars erbeben lieB und sie zur emotionalen Unterwiirfigkeit erzog.

81 Naheres bei E. Skard, Euergetes-Concordia (1932) 43.

82 Demosth. XIX 280 (1, 426 ed. Blass.%).

83 A. Elter, Donarem pateras I1 1 (Progr. Bonn. 1907) 40, 50f.
8 J, Bayet, Rev. Et. Lat. 17 (1939) 161.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 153

Jenes Doppelgesicht der religiosen Huldigung kehrte natiirlich sein heiter-
andachtsvolles Antlitz dem Machthaber zu, wihrend in Wahrheit hinter dieser
Fratze Scheu und Furcht die Gesichtsmuskeln zur Grimasse der dankbaren
Begliicktheit auseinanderzogen. Aber auch die echte Andacht und die Gefiihls-
wéirme der Massenkundgebungen erstarrten allméhlich unter der konsolidierten
Waffengewalt der Kaiser zu den vorgeschriebenen oder auch ohnedem verpflich-
tenden Formeln der Veneration.

Religiose Epiklesen gleicher Art, wie parens ac deus nostrae vitae, waren aber
in Hellas die sprachliche Bezeichnung von kultischen Ehren, von igodzot Tiual fiir
Wohltéiter und Retter®s. Auch in Rom hat die Benennung eines Mannes als Gott .
seine Ehrung durch Kulthandlungen nach sich gezogen. Meque dewum clament et
mihi sacra ferant soll der Anteil des groflen Dichters sein nach Properz (1119, 46).
Solche konnten unmittelbar ausgelost werden, wie wir bei Prusias II. gesehen
haben, der die Senatoren nicht nur als rettende Gotter anredete, sondern vor ihnen
sofort auch die Proskynese der Anbetung verrichtete. — Diese griechischen Kult-
ehren des Retters muflten in einem teils griechischen, teils von der griechischen
Kultur so lange und so intensiv bestrahlten Lande wie Italien nicht erst extra
importiert werden, Der kleine Mann kannte sie, und die rémischen Groflen
genossen die Soter-Ehren im Osten seit den Tagen des Flamininus®* auch ohne
besondere Verdienste. In der Zeit des Cicero ist es schon eine Ausnahme, wenn
Statthalter solche kultischen Ehren von sich wiesen, wie Cicero selbst oder
L. Vaccius Labeo®. Die provinziellen Ehrungen waren fiir Rom — weil extra
pomerium — unverbindlich. Aber die juristische Exterritorialitdt hinderte diese im
Fremdgebiet verwurzelte Schlingpflanze nicht daran, allméhlich auch nach Rom
hiniiberzuwachsen. In der Kaiserzeit konnten dann die in der dstlichen Reichs-
hilfte ausgebildete Ideologie und ihr zeremonielles Zubehor, als die Zeit dafiir
reif war, so einfach in die Hauptstadt iibertragen werden wie die ‘prefabricated
houses’ in unserer eigenen Zeit. Der parens ac deus bei Cicero vertritt schon ein
fortgeschrittenes Stadium dieses Prozesses, und Vergil feiert bekanntlich schon mit
Wort und Tat seinen eigenen Retter: O Meliboee, deus nobis haec otia fecit. |
namque erit tlle mihi semper deus, illius aram | saepe tener nostris ab ovilibus imbuet
agnus. | ... quotannis bis senos cui nostra dies altaria fumant (Ecl. 1, 6f. 411f.).

Solche Kultehren, aus welchen dann die gottesdienstlichen Prozeduren des
kaiserlichen Zeremoniells aufgebaut worden sind, werden uns noch in den folgen-
den Abschnitten dieser Beitridge beschiftigen. Wie sich bei der nidheren Be-

85 Die reiche Literatur iiber Soter seit dem bahnbrechenden Aufsatz von P. Wendland,
Zschr. f. neutest. Wiss. 5 (1904) 335ff. ist z. B. in den folgenden Arbeiten verzeichnet:
A. v. Harnack, Reden und Aufsdtze 1 (1906) 299ff.; H. Linssen, Theos soter (Diss. Bonn
1929); L. Bieler, Thetos aner 1 (1935) 120f.; H. Kleinknecht, Arch. Rel. 34 (1937) 306ff.;
V. M. Scramuzza, in den Harvard Studies in Cl. Phil. 51 (1940) 261{f.; A. D. Nock in der
Festschrift fiir Fr. C. Grant (1952) 127ff. usw.

8 Die Angaben sind z. B. bei M. Gelzer, Die Nobilitit der romischen Republik (1912) 114;
H. H. Scullard, Roman Politics 220-150 B.C. (1951) 119f. zusammengestellt.

87 Cic. ad Att. V21, 7; CIGr. 3524 (Kyme, Mys.), Gibersehen bei Fr. Miinzer, RE 7 A 2040.
Vgl. jedoch schon A. Elter, a. O. 40, 44.




154 Andreas Alfoldi

trachtung ergeben wird, waren sie teils durch emotionale Reaktionen der Menge
ausgelost, teils durch theoretische Begriindungen von Philosophen und Priestern
hervorgebracht — zunichst im Interesse der kollektiven Aspiration der Adels-
sippen auf die Heiligung ihrer Machtstellung, dann zugunsten der Machtaspira-
tionen der individuellen Gefolgschaftsfiihrer. Wir werden versuchen, den unteren
Weg durch die Kundgebungen des Volkes bei der Einholung siegreicher republika-
nischer Groflen, durch die Geliibde bei Gelegenheit ihrer Erkrankung, ihrer Ge-
fahrdung bei kriegerischen Aktionen usw. zu beleuchten, ferner auch durch die
Skizze des Werdeganges der Ikonographie des gottlich ausstaffierten Fiihrerbildes
auf den Ringsteinen, durch die Betrachtung der Legendenbildung um den &lteren
Africanus, durch die fiir die Hypnotisierung der primitiven Massen bestimmte
Vortauschung der Gottbegnadung in Wort und Bild durch Sulla usw. Der obere
Weg soll zunéchst durch die Anspriiche der Oligarchie auf die Apotheose sure
meritorum und auf die Legitimation ihrer Vormachtsstellung durch selbstgemachte
gottliche Ahnen illustriert werden; die Sellisternien fiir verstorbene Aristokraten
und die stillschweigende staatliche Anerkennung der Géttlichkeit des &lteren
Africanus sollen das Heranriicken kultischer Menschenehren auf dieser oberen
Linie veranschaulichen. Wie sich dabei die beiden Wege kreuzten, wird z. B. die
im 1. Jahrhundert v. Chr. iibermichtige Konzeption der Venus-Allmutter, um
deren Gunst alle Méchtigen seit Marius und Sulla buhlten, ebenso verdeutlichen
konnen wie das Auftreten der astrologischen Heilserwartungen und deren Ver-
kniipfung mit den Machtaspirationen der Gewalthaber. Auch mufl uns beschéf-
tigen, wie dieser emotional-religiose Wellenschlag der werdenden monarchischen
Symbolik die Adelssippen auf den Strand hinauswirft und an ihrer Statt die
individuellen Machtmenschen auf seinem Riicken emporhebt.

So bleibt uns fiir diesmal nur iibrig, durch einige wenige Beispiele religioser
Ehren des viterlichen Retters das Bild des parens patriae abzurunden. — Wenn
auch der kultische Empfang des Erhabenen durch Opfer und Hymnengesang
spater eingehend erdrtert werden soll, sei hier doch die Sitte des o6ffentlichen
Freudenschmauses zu Ehren eines Befreiers kurz besprochen. Die Eigenart eines
solchen Volksfestes kann uns die Beschreibung des triumphalen Einzugs des
L. Quinctius, der die Bedrohung der Stadt durch die Aequer iiberwand, bei Livius
(III 29, 5) kennzeichnen: epulae instructae dicuntur fuisse ante omnium domus,
epulantesque cum carmine triumphali et sollemnibus iocis comisantium modo currum
secuty sunt. Die Quelle des Silius Italicus (7, 7321ff.) hilt es schon fiir die Zeit des
Fabius Cunctator fiir ganz selbstverstandlich, dafl der Volksretter bei einem solchen
Freudenmahl vergottert worden sei. Nachdem ndmlich der von ithm errettete
magister equitum ihn als parens anerkennt, setzt der Dichter (7461f.) seine Schilde-
rung also fort: Haec ubi dicta dedit, mille hine, venerabile visu, | caespite de viridi
surgunt properantibus arae. | nec prius aut epulas, aut munera grata Lyaei | fas
curquam tetigisse fuit, quam multa precatus, | in mensam Fabio sacrum libavit
honorem.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 155

Gut iiberliefert ist die Ehrung des servator durch ein solches sakrales epulum
fiir die Siegesfeier des Marius. Zuerst durch Valerius Maximus (VIII 15, 7): <lla
numirum cena malitares (ndmlich die, bei welcher der jlingere Scipio ihm eine hohe
Zukunft vorausgesagt hat) speciosissimas tota in urbe Mario futuras cenas ominata
est: postquam envm Cimbros ab eo deletos initio noctis nuntius pervenst, nemo fuit,
qui non il tamquam dis vmmortalibus apud sacra mensae suae libaverst. Durch
diesen Bericht wird die entsprechende Schilderung bei Plutarch® als zuverlissig
erwiesen: udiwora & oi moAdol xriotny e ‘Pdune tolrov éxetvov dvnydoevor, g
ovy Tfrrova tob Kedtixod totTov dmewouévov tov xivévvov, eddvuoduevol te pera
maldwv xal yvvasdov Exactor xat’ olxov dua tois Yeois xai Mapgiw delmvov xai
Aoifiijc amvjpyovto®. ‘

Eine Verallgemeinerung dieser Festsitte ist das Trankopfer fiir Augustus ge-
wesen®, idyllisiert durch Horaz (Carm. IV 5, 29f.), der vom jetzt vergniigten
Bauern singt, als dieser nach der Tagesarbeit hinc ad vina redit laetus et alteris | te
mensts adhibet deum; | te mulla prece, te prosequitur mero | defuso pateris. In der
Wirklichkeit ist damals dieses Trankopfer sowohl bei gemeinsamen wie beil pri-
vaten Mahlzeiten obligatorisch vorgeschrieben worden (Dio LI 19, 7). Wohl schon
unter Augustus war es mit dem Segenswunsch patre patriae feliciter ! verbunden®:
ihm, dem Landesvater, galt diese veneratio, die mit der juristisch definierten Stel-
lung des Princeps nichts zu tun hat. :

Bei den Griechen ist es seit der klassischen Zeit Sitte geworden, den Statuen
von siegreichen Athleten, grolen Staatsméinnern und Feldherren kultische Ehren
zu erweisen®. Die Kultverrichtungen vor dem Bildnis Epikurs durch gebildete

88 Plut. Marius 27, 9 (II1 1, 270 Ziegl.).

8 Neben den Empfangszeremonien kann auch die Stimmung der staatlichen Dankfeste
diese Annaherung des Gefeierten an die Gotter greifbar machen, so wie z. B. Cicero seine
eigene Retterschaft bei seiner Riickkehr aus der Verbannung schildert, In Pison. 22, 51:
Quid dicam adventus meos, ... quid eos dies, qui quast deorum immortalium festi atque sollemnes
apud omnes sunt adventu meo reditugue celebrati? — Fiir die griechischen Voraussetzungen
wichtig Aischylos, Suppl. 980ff.: *Q naidec, ’Aoyelotow edyeodar yoewr | Hvew te Aeifew &, i
Beoic ’Odvumiotg, | omovdac, émel owtijoes od diyopodmws. A. D. Nock, der in seiner wichtigen
Abhandlung iiber Soter and Euergetes («Joy of Study» in honour of F. C. Grant, [New York
19517) 128 diese Stelle als friihestes Beispiel fiir die Uebertragung des Soterbegriffes auf
einen Menschen anfiihrt, bemerkt dazu: «This applies to the Argives as a whole, not to their
king alone, and there was no more possibility of imputing divinity to the Argives in general
than to the Romans.» In diesem Punkte muB} ich eine abweichende Meinung vertreten: die
gottgleiche Behandlung von Menschen nimmt keinen anderen, unreligiosen Charakter an,
wenn sie an Kollektiveinheiten gerichtet ist, wie die Anbetung des Senates durch Prusias
(s. oben) und manch andere Beispiele es nahelegen kénnen. — Auf eventuelle orientalische
Voraussetzungen konnte die Geschichte bei Theopomp (Athen. 252 b; vgl. Plut. Artax.
15) hinweisen.

9 Dies erkannte schon A. v. Premerstein, a. O. 167, Anm. 7, und 170.

91 Petron 60 ist diese Kultszene durch ihre Verbindung mit den safranspritzenden priapi-
schen Friichten in eine Karikatur verwandelt, dhnlich wie die versteckte obszone Anspie-
lung an Commodus, die durch W. Derichs, Rh. Mus. n. F. 95 (1952) 48 ff. entdeckt worden
ist. — Auch das Abkiissen der drei Statuetten der Laren und des Hausherrn nach der Spende
fiir den Kaiser bei Trimalchio scheint mir eine Travestie der kultischen Ehrung des Genius
Awugusti zwischen den Lares zu sein.

92 Vgl. neuerdings dariiber z. B. Fred. Poulsen, From the Collections of the Ny-Carlsberg
Glyptothek 1 (1931) 75f. 80ff. ; ders., Acta Arch. 16 (1945) 1781f.; B. Schweitzer, Die Bildnis-
kunst der romischen Republik (1948) 15, usw.




156 Andreas Alfoldi

Romer® konnen uns z. B. vor Augen fithren, daB diese griechische Kultsitte
in Rom tatsidchlich Ful} gefal3t hat. Aber man braucht kaum mehr als die Kenntnis
des normalen Kultrituals als Vorbedingung der kultischen Ehren anzunehmen,
die Statuen von toten Volkswohltdtern von den gefiihlsbewegten Massen er-
wiesen worden sind. So hat man die Gracchen nach ihrem frithen Tod verehrt,
wie Plutarch? berichtet: 6Alyw 6 Gotegov éxpipvavrag, doov elyey iudpov xai nddov
v Lodseywv (6 0fjpog). eixdvag te yap adtdv avadelbavres év pavepd moodtidevro,
®al Tovs TOTovs, §v 0lg EpoverdInoay AplegWoavTes, ATEXOVTO UEY DY Pl PEEOVOL
mavrwy, Evov 8¢ xai xad’ Nudpayr moAlol xal mpooéminTov, damep ey iepoig Eni-
QOLTDVTES.

Derselbe volkstiimlich-spontane Kult bricht nach dem Tode Ciésars durch:
postea (plebs) solidam columnam prope viginti pedum lapidis Numidici wn foro
statuat (in)scripsitque PARENTI PATRIAE. apud eam longo tempore sacrificare,
vota suscipere, controversias quasdam interposito per Caesarem wure wurando distra-
here perseveravit (Suet. Div. Tul. 85). Diese echte, kultisch gesteigerte Dankbarkeit
des Volkes hat den Erben Casars auf die Hohe des Thrones gehoben, wie wir es in
den Studien iiber Cisars Monarchie gezeigt zu haben hoffen.

Solche gottesdienstlichen Huldigungen vor Statuen von Wohltédtern und Rettern
des Volkes wurden aber schon friih Bildnissen von Lebenden zuerkannt. Das stadti--
sche Volk hat 85 v. Chr. dem Pritor M. Marius Gratidianus®® in Dankbarkeit
fiir die Beseitigung einer Wirtschaftskrise in einem jeden Stadtviertel Statuen
gesetzt und diese kultisch verehrt. Diese Tatsache ist einwandfrei bezeugt, zu-
nichst durch den mit Marius Gratidianus verwandten Cicero (De off. 111 20, 80):
omnibus vicis statuae, ad eas tus, cerer. Damit wohl vereinbar ist die Angabe des
Seneca (De ira 111 18, 1): M. Mario, cui vicatm populus statuas posuerat, cui ture
ac vino supplicabat. Wie der Lar familiaris bei Plautus (4ul. 23f.) von der braven
Haustochter sich duBert: ea mike cottidie aut ture aut vino aut aliqui semper supple-
cat, so sah der gewohnliche Romer in dem hilfreichen Walten eines Mannes wie
Marius Gratidianus eher die wohltéitige Wirkung eines solchen Schutzgeistes als
einen griechischen Gottmenschen. Zwischen dem Kult des Bildnisses des toten und
des lebenden servator—parens bestand iiberhaupt kein prinzipieller Unterschied;
doch gehort der letztere auf eine spitere Stufe der hier skizzierten Entwicklung
als die Anbetung der verstorbenen verdienten Staatsminner. Ahnliche Kultehren
wie diejenigen des populdren Prators bereiteten den Kult des Genius Oktavians
in den Tempeln der italischen Stédte vor, der seit 36 v. Chr. zu belegen ist®. Es

9 Cic. De fin. IT 31, 101 (vgl. V 1, 3); Plin. N. h. XXXV 2, 5; Diog. Laert. 10, 18. — Fir
Cicero ist Zenon mit seiner rigoristischen Ethik ein deus, gegeniiber dem mehr konzilianten
‘homuncio’ Antiochos von Askalon (Acad. pr. 134; dazu T'usc. V 16, 75, wo die strenge Lehre
als ¢#lla divina bezeichnet wird).

% Plut. Gracch. 39, 2-3 (III 1, 525 Ziegl.). Vielleicht dachte auch Cicero an diese iiber-
schwinglichen Ehren, als er Pro C. Rabir. perd. 5, 14 sagt: welches desiderium sus reliquit
apud populum Romanum ... Ti. Gracchus.

9 Angaben bei Fr. Miinzer, RE 14, 1825 (Nr. 42). — Dal} das Verdienst nicht nur ihm
gehorte, geht uns hier nicht an.

% Vgl. A. D. Nock, Cambr. Anc. Hist. 10 (1934) 482.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 157

dauerte dann nicht sehr lange, bis das ture ac vino supplicare vor dem Kaiserbild
offiziell vorgeschrieben wurde®.

Die emotional-religiose Bindung an den servator, parens ac deus, der dann als
pater patriae sich endgiiltig auf den Nacken des Staatswesens setzte, fand nicht
nur in seiner Vergotterung ithren Ausdruck. Sakrale Bande verschiedener Art um-
gaben seine Person und festigten seine Position auch ohne direkte Apotheose. Wie
solche sakrale Obliegenheiten eines jeden Biirgers und Untertans gegeniiber dem
monarchischen Staatslenker ausgereift sind, kann uns die Geschichte der Eides-
leistung auf die Gefolgschaftsfithrer klarmachen.

In dem Moment, in welchem die Monarchie sichtbar in Erscheinung trat, kann
man schon die griechisch-hellenistische Komponente von den rémisch-italischen
Ansitzen, aus welchen sich die Schwurpflicht entfaltete, nicht mehr trennen.
O. Immisch? stellt die hellenistische Eidesformel durdw Pacidéa Ilrodeuaior mit
wirandasque tuum per numen ponvmus aras bei Horaz (Epust. I1 1, 16) zusammen;
und wer konnte die faktische Identitdt der beiden sakralrechtlichen Verpflichtun-
gen der Alleinherrschaft in Ost und West ableugnen ? Ebenso evident ist es aber,
daB der romische Kaisereid auf dem eigenen Boden gewachsen ist. Als inmitten
der Umwilzungen der beiden letzten Jahrhunderte der Republik sozialrevolutio-
niare Organisationen improvisiert wurden, deren Bereitschaft zum Kampf auf
Leben und Tod sichergestellt werden mufBte, hat man keine zwingendere Bindung
an ihren Fiihrer gehabt als die Vereidigung, so wie bei der revolutiondren coniura-
tvo der archaischen Zeit und auch bei der jihrlichen Aushebung der Fahneneid
auf die normalen Vorgesetzten zu leisten war®.

Durch den Eid vermochte man die lockere politisch-soziale Interessengemein-
schaft der Anhingerschaft oder das unverbindliche Pietdtsverhéltnis zu dem
Parteioberhaupt in eine feste Abhédngigkeit umzuprédgen. Dies hat A. v. Premer-
steinl% durch die Geschichte der Eidesleistungen der Parteianhédnger und Gefolg-
schaftsleute vortrefflich gezeigt, welche vor wichtigen Entscheidungen seit der
Gracchenzeit auf der Tagesordnung gewesen und seit Cédsar und Augustus institu-
tionell festgelegt worden sind. Schon seit César ist die Anhdngerschaft, die auf die
salus des Fiihrers den Eid leistete, nach der Vernichtung aller Gegner auf die
Gesamtbiirgerschaft ausgedehnt worden.

A. v. Premerstein méchte zwischen dem Cdsar im Jahre 44 und dem Augustus
im Jahre 32 geleisteten Treueid einen Unterschied konstruieren, indem er den
ersteren als einen offiziell vorgeschriebenen Akt, den letzteren als eine spontane
Manifestation der Anhinglichkeit und Zugehorigkeit auffallt. Aber die Betonung
der Spontaneitdt gehort nur zu den Kennzeichen des Fehlens der legalen Grund-
lage, die eben durch eine subjektiv-individuelle Bindung substituiert werden
mulite. Er betont es iibrigens selbst, dal «der Treueid fiir den Prinzeps seiner

97 Suet. T'4b. 65, 1 (vgl. 48, 2); Tac. Ann. 4, 2. Vgl. Rh. Mus. 49 (1934) 65f1.

98 O, Immisch, in: Aus der Zeitwende Roms (Das Erbe d. Alten, 2. Reihe 20 [1931]) 10.
9 Angaben bei W. Liebenam, RE 5, 598.

100 A, v. Premerstein, a. 0. 26ff.




158 Andreas Alfoldi

Natur nach keinen rechtlichen Anspruch schafft, sondern vielmehr als Ersatz fiir
das fehlende Rechtsband durch religi6s-sittlichen Zwang eintritt»101,

Auch bel Pompeius heiflt es, dal ganz Italien fiir seine Genesung ‘spontan’
Geliibde machte, aber ein Jahr spidter mufl Cicero zihneknirschend gestehen, daf}
dies nur unter psychischem Druck und in Furcht vor Repressalien geschah. So
ging es auch mit dem Eid. Ende 44 machen zahlreiche Senatoren, Ritter und an-
gesehene Biirger bei Antonius ihre Aufwartung und legen mit den Soldaten und
Veteranen den Eid in seine Hand (Appian. B. ¢. III 46, 188): gvvdurvov éxovres
odx éxhelpery Ty é¢ Avrdwviov edvolay xai miotv. Die Spontaneitit wird also auch
diesmal — wie immer — hervorgehoben. Die Begeisterung fiir Oktavian im Jahre
32 mag viel aufrichtiger gewesen sein. Aber wenn sie auch ganz gefehlt haben
wiirde, wire der Treueid unter Zwang ebenso abgenommen worden, und die
‘Spontaneitdt’ hitte man ebenso hervorgekehrt. Es ist auch gar kein Zufall, dafl
die Eidesformel des Jahres 32 v. Chr. «ganz einseitig auf die personlichen Belange
des Princeps gestellt ist und mit keinem Wort auf die res publica hinweist»2,
Uberhaupt haben diese, in Revolution und Biirgerkrieg eingeforderten Eides-
leistungen mit dem recipere in fidem des normalen, auf innerpolitische Friedens-
verhéltnisse zugeschnittenen freiwilligen und formlosen Anschlul an die Kllentel
— wie v. Premerstein annimmt — sehr wenig zu tun.

Dal} die Freiwilligkeit der Eidesleistung auch bei Cédsar hochst betont gewesen
ist und daB sie unvergleichlich aufrichtiger gemeint war als vor und nach ihm,
hat uns schon die ganze Konzeption des einzig echten parens patriae, wie sie sich
in den letzten Monaten vor seiner Ermordung eindrucksvoll entfaltete, klar ge-
zeigt1®. Dal} diese spontane Eidesleistung bei Cisar als eine Gewihr fiir die Sicher-
heit des parens der Gesamtheit gedacht war und daB sie ihre Existenzberechtigung
liberhaupt dem Landesvatergedanken verdankte, bezeugen unsere Quellen mit
aller wiinschenswerten Genauigkeit'®. Diese Verkniipfung bleibt auch weiterhin
im BewuBtsein des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit. Ein schlagendes Beispiel
dafiir ist bei Lukan zu finden, der den Helden der sterbenden Republik, den jiingeren
Cato, folgenderweise verherrlicht (9, 601£f.): ecce parens verus patriae, dignissimus
aris, | Roma, tuis, per quem numquam turare pudebit | et quem, sv steteris umquam
cervice soluta, | nunc, olim, factura deum es.

Dasselbe gilt von den Kaisergeliibden, deren offizidse Stimmung ein Brief des
jlingeren Plinius (Ep. 10, 52) an Trajan vorziiglich veranschaulicht: diem domine,
quo servasti impertum, dum suscipis, quanta mereris laetitia celebravimus, precaty
deos, ut te geners humano, cuius tutela et securitas salute tuae innisa est, tncolumem

101 Ehda 35f.

102 Ebda 51. Vgl. 621f. iiber die « Freiwilligkeit» des Kaisereides.

103 Mus. Helv. 10 (1953) 106 ff.

104 Nijkolaos Damasc. bei Jacoby, FrGrHist. 90,130, § 80; Sueton. Div. Iul. 86, 1; Appian.
B.c. IT 124, 6001f. (vgl. II 124, 518. 520; 130, 544; 134, 571; 139, 578). Vgl. auch II 106,
442; Cass. Dio XLIV 48, 1ff.; Liv. Per. 1. 116. — A. v. Premerstein a. O. 32ff. bietet eine
komplette Zitatensammlung.




Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 159

frequentemque praestarent. Die tutele und die securitas des Menschengeschlechtes
héngen eben vom servator ab, dessen Heil zu hiiten und zu verteidigen die hochste
Plicht des Untertans ist.

Mommsen sah — wie eingangs erwahnt — im ‘Ehrentitel’ pater patriae eine bloBe
Zierde der kaiserlichen Titulatur, ohne ernst zu nehmende rechtliche Konse-
quenzen. Aber wo ein Rechtsinhalt urspriinglich auch fehlt, kann der Macht-
inhalt trotzdem noch kolossal stark sein: so auch in diesem Falle. Romischer
Rechtsbrauch und griechische Religiositét, republikanischer Retterbegriff, helle-
nistische Soter-Vorstellungen und monarchische Ausschlieflichkeit des Retter-
anspruchs, militdrische Grundlagen und deren politische Umbildung, soziale Ver-
klammerung mit den Schutzbefohlenen und legalisierte Schutzherrschaft des
hochsten Patrons, spontane GefiihlsiuBerungen, unverantwortliche Rhetorik,
juristische Festlegung und theologische Spekulation, sie alle hatten das ihrige
dazu beigetragen, um aus der vielschichtigen Konzeption des servator, parens ac
deus den eindeutigen Grundbegriff der Kaiserherrschaft vom pater patriae auszu-
gestaltenl®,

105 Eine willkommene und wesentliche Erginzung unserer Ausfiihrungen bietet das treff-
liche neue Buch von J. Béranger, auf welches wir noch nachtriaglich verweisen konnen:
Recherches sur Uaspect idéologique du principat (Schw. Beitr, z. Altertumswiss. hrsg. von
B. Wyss, H. 6 [1953]) 169{f. 2521f.

Es sei zum SchluB noch erlaubt, die Dankesschuld zu bezeugen, die mich fiir kraftige For-
derung dieser Untersuchung verpflichtet. Wieder muB ich an erster Stelle der Stiftung 2ur
Férderung der wissenschaftlichen Forschung an der bernischen Hochschule danken, die mir
im Jahre 1949 einen Aufenthalt in Rom erméglichte. Die Moglichkeit, meine Beweisfiihrung
auch durch ein reiches Bildmaterial stiitzen zu konnen, verdanke ich der Basler Stiftung
fiir die Férderung der wissenschaftlichen Forschung. Ebenso verpflichtet bin ich Willy
Theiler, Bern, der die Giite hatte, das Manuskript des II. Teils zu lesen; ihm verdanke ich
wertvolle Hinweise ebenso wie seiner verehrten Frau, Georgine Theiler-Burckhardt. —
Weiterer Dank gebiihrt dem Direktor des Historischen Museums in Bern, Dr. Michael
Stettler, wie dem technischen Konservator desselben Museums fiir die Photographien zu
diesem Aufsatz; der Direktion des Thesaurus linguae Latinae fiir wichtiges Wortmaterial;
fir Gipsabgiisse den Herren Prof. B. Ashmole (London), Dr. H.-A. Cahn (Basel), Dr.
R. A. G. Carson (London), Mlle Dr G. Fabre (Paris), Prof. Dr. E. Holzmair (Wien), Dr.
K. Kraft (Miinchen), Franco Panvini-Rosati (Rom), Frau Dr. A.-N. Zadoks-Jitta (Haag) und
meinem Schiiler Hans Frey fiir die Reinschrift des Manuskriptes. Fiir mannigfaltige Hilfe
bin ich dem Schriftleiter dieser Zeitschrift, Prof. Fritz Wehrli, innigen Dank schuldig.




160 Andreas Alfoldi

Tafel 1.




161

Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

Tafel IT.



Andreas Alfoldi

162

Tafel ITI.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 163

Tafel IV.




Andreas Alfoldi

164

Tafel V.



165

Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

Tafel VI

7 Museum Helveticum



Andreas Alfoldi

166

.

Tafel VII



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 167

Tafel VIII.




Andreas Alfoldi

Tafel IX.



169

e R o P LW Mgty o

-

Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik
Tafel X.




	Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik : kleine Beiträge zu ihrer Entstehungsgeschichte

