
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik : kleine Beiträge zu ihrer
Entstehungsgeschichte

Autor: Alföldi, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 11 1954 Fase. 3

Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik
Kleine Beiträge zu ihrer Entstehungsgeschichte

Von Andreas Alföldi, Basel

3. Parens patriae

II. Teil. Die griechischen, monarchischen und religiösen Aspekte
des Landesvaterbegriffes*

Mit der Übernahme der griechischen Hochbildung seit den Scipionen steht

plötzlich dem nüchtern erdgebundenen römischen parens-Begriff eine göttlich
verklärte Fassung dieser selben Idee zur Seite, die sich auf die der römischen
diametral entgegengesetzte Menschen-Konzeption der griechischen Philosophie
gründet. «Seit Aristoteles neigen die Philosophen mehr oder weniger dazu, die

Ethik anthropologisch zu begründen. Wir können den weiteren Weg im einzelnen

nicht überblicken, auf dem die Griechen dazu gelangt sind, den Begriff Mensch

auszubilden und umzuwerten. Die Dichtung ist, auf das Ganze gesehen, deutlich,
und das Ziel ist in jener Philosophie des Menschen erreicht, die uns Cicero in seinen

philosophischen Schriften aufbewahrt hat... Hier ist die alte gegensätzliche Zwei-
heit (des Menschlichen und des Göttlichen) zur gegliederten, auf ein Ziel hin
geordneten Einheit geworden, und das Ganze heißt Mensch. Hier ist nicht mehr
schmerzlich oder unverständlich, daß ein Gott im Menschen gefangen ist.
Beglückend und bewunderungswürdig ist es, daß die Natur des Menschen so

eingerichtet ist, daß sie rein aus sich selbst, vom Elementaren und Triebhaften
ausgehend, so hoch emporsteigt, daß sie an das Göttliche reicht Der Begriff des

Menschen ist nicht nur der Beachtung und des Nachdenkens wert, sondern Gegenstand

ergriffener Bewunderung, ja man kann fast sagen: religiöser Erbauung
geworden.»1

Es kann diesmal natürlich nicht unsere Aufgabe sein, den griechischen Vorstellungen

über die Angleichung des Menschen an die Gottheit nachzugehen: es

existiert darüber schon eine eigene Literatur2, von berufenen Philologen und Theologen

ständig bereichert. Es ist jedoch notwendig, an einigen wenigen Beispielen
aufzuzeigen, wie der römische senator durch griechische und hellenistische Ge-

* Die dem vorliegenden Heft beigegebenen Tafeln gehören zu dem in Mus. Helv. 9 (1952)
204ff. und 10 (1953) 103ff. publizierten I. Teil der Arbeit.

1 Fr. Klingner, Humanität und Humanitas (S.-A. aus «Beiträge zur geistigen Überlieferung»)

(1947) 28f.
2 Wohl der letzte Beitrag ist die tüchtige Doktorarbeit (Freiburg/Sohweiz) von H. Merki,

'O/ioicnaig &eq>, von der platonischen Angleichung an Oott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von
Nyssa (1952).

iÜassisch-pmiolo^iAüG:
Seminar der Universität

ZÜRICH



134 Andreas Alföldi

dankenkonstruktionen, die ein geistiges Gemeingut der Mittelmeerwelt geworden
sind, mit dem goldenen Glanz und Schimmer eines herrscherhaften Erlösers und
eines sich offenbarenden Gottes umhüllt worden ist.

Romulus ac parens patriae conditorque alter urbis.

So nennt Livius (V 49, 7) den Camillus, und zwar im Sinne einer Begriffsprägung,

die seit dem 2. Jahrhundert v. Chr. als Ehrenbezeugung an übermächtige
Persönlichkeiten aus Veranlassung besonderer Erfolge im öffentlichen Leben
gebräuchlich gewesen ist3. Den ganzen Ideenkomplex, der mit dieser Anrede
verknüpft gewesen ist, beleuchtet vielleicht am besten die Stelle in Ciceros De re

publica (I 41, 64), auf welche noch öfters zurückzukommen sein wird: iusto

quidem rege cum est populus orbatus, 'pectora', diu 'tenet desiderium', sicut ait
Ennius, post optimi regis obitum; simul inter sese sie memorant: 'o Romule, Romule

die, qualem te patriae custodem di genuerunt! o pater, o genitor, o sanguen dis
oriundum!' non eros, nec dominos appella(ba)nt eos, quibus iuste paruerunt,
denique ne reges quidem, sed patriae custodes, sed patres et deos, nec sine causa;
quid enim adiungunt? 'tu produxisti nos intra luminis oras.'

Der Urheber des römischen Staatswesens heißt also bei Ennius pater, wie dann
auch Cicero und die Kaiser seit Augustus als pater patriae geehrt wurden4. Schon

an diese Beinamen des Augustus angeglichen ist die Benennung des Romulus
als aeternae parens urbis bei Ovid (Fast. 3, 72). Mehr an den Vaternamen der
ehrwürdigsten Götter angelehnt ist die Epiklese Quirinus pater des in den Himmel
versetzten Romulus bei Lucilius5; auch die Anrufung des Vergöttlichten als

Romule pater bei Livius (III 17, 6) gehört eher zur letzteren Sinngebung.
Sonst scheint der Gründer iparens und nicht pater genannt worden zu sein.

Diese alternative Form fehlt auch bei Cicero nicht (De div. I 2, 3); bei Livius
erscheint sie als parens urbis Romanae (I 16, 3), parens urbis (I 16, 6; IV 3, 12),

parens et auetor urbis Romae (V 24, 11). TJrbis nostrae parens heißt der Stadtgründer

bei Valerius Maximus (V 3, 1); diese und ähnliche Ausdrücke kehren dann
bei den Schriftstellern bis zu der Spätzeit6 für die Bezeichnung des ersten und

ursprünglichen Landesvaters7 wieder.
Die Ennius-Stelle, die Cicero zur Erklärung des romulischen Königtums heranzog,

enthält auch diejenige Auslegung des Vaterbegriffes, die der Auffassung jener

3 Vgl. Mus. Helv. 8 (1951) 190ff. und 9 (1952) 205ff.
4 Vgl. Mus. Helv. 9 (1952) 204ff. und oben.
6 Lucil. ap. Lact. Div. Inst. IV 3, 12. Vgl. auch Verg. Aen. 6, 859; Liv. V 52, 7; Ovid.

Fast. 3, 72.
6 Tac. Hist. IV 58, 6; Ovid. Fast. 1, 69; Serv. ad Aen. 1, 273; Oros. VI 1, 13. Vgl. auch

sator Quirinus hei Sil. Ital. 9, 294.
' Der Zusammenhang zwischen dem Kaisertitel pater patriae und dem Stadtgründer

Romulus wurde seit Mommsen (StB. 23, 779 Anm. 2) oft hetont; vgl. außer der Mus. Helv. 8
(1951) 203 Anm. 44 angeführten Literatur auch E. Skard, Festskrift til Halvdan Koht
(1933) 56 ff.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 135

früheren Epoche in Hinsicht auf die Vater-Eigenart des Romulus zugrunde lag:
tu produxisti nos intra luminis oras. Der Erzeuger, der dem Neugeborenen das

Tageslicht des Lebens schenkt, ist ein altes Gedankenbild, welches z. B. in der

pythagoreischen Symbolik zur philosophischen Konstruktion eines dualistischen

Weltprinzips benützt worden ist: dvo slvai an' äoyfjg rolg ovaiv alrta, naxeqa xal
/irfCEQa' xal naxeoa jusv cpwq, prfCEQa de oxöxog8. Es erübrigt sich, die Häufigkeit
dieses bildhaften Ausdrucks in der nachennianischen Literatur Roms mit
Beispielen zu illustrieren9; was uns angeht, ist die Verwendung dieser Licht-Allegorie
für die Verdeutlichung der vatergleichen Rolle des Retters10. Von dem durch
Fabius Cunctator erretteten magister equitum Minucius heißt es bei Silius Italicus
(7, 737): revocatus ad lucis honorem. Bei Livius (VI 14, 3-8) wird erzählt, daß ein

tapferer Centurio dem Manlius Capitolinus, liberatori suo, parenti plebis Romanae,
seinen Dank mit folgenden Worten öffentlich abstattete: videre lucem, forum,
civium ora M. Manli opera; omnia parentium beneficia ab Mo se haberi. Dies ist
nichts anderes als die - auch bei den Griechen längst geläufige11 - Auffassung vom
lebensschenkenden Vater, was auch leicht zur Umkehrung dieser Ideenverbindung
führen konnte, also zur Huldigung an den Wohltäter in der Art der Ehrung des

Vaters. Cicero schildert z. B. die Zeugenschaft der Kapuaner für seine eigene,
staatsrettende Tat (In Pison. 11, 25) folgender Weise: me patronum unum adsciverant,

a me se habere vitam, fortunas, liberos arbitrabantur. Und er verteidigt also auch

(Phil. XIII 11, 25) den jungen Oktavian gegen Antonius: Si enim ille (sc. Cäsar)

patriae parens, ut tu appellascur non hie parens verior, a quo certe vitam habemus,

tuis facinorosissimis manibus ereptam? Die römischen Handelsleute, die Cäsar in
Utica begnadet hat, bezeugen (Bell. Afr. 90, 5) dementsprechend ihre dankbaren
Gefühle: ac se eodem die (denuo') natos praedicantes laeti gratias agunt Caesari. Es
sei noch das beglückende Erlebnis des greisen Augustus (Suet. Aug. 98, 2) zu
diesen Beispielen hinzugefügt: Forte Puteolanum sinum praetervehenti vectores

nautaeque de navi Alexandrina, quae tantum quod appulerat, candidati coronatique
et tura libantes fausta omina et eximias laudes congesserant: per illum se vivere,
per illum navigare, libertate atque fortunis per illum frui. Der Lenker
des Weltreiches ist da zugleich auch kultisch verehrt, nicht zum ersten Male, wie
wir noch zeigen werden.

Aber für den nüchternen Römer ist der vaterhafte Wohltäter jedenfalls nur der
Geber des Tageslichtes, kein kosmischer Lichtbringer, kein blendend glänzender
Himmelskörper selbst, der Licht und Wärme der Menschheit bringt, wie für den

8 H. Diels, Doxogr. 557, 10, angeführt schon bei E. Skard a. O. 54. Vgl. auch Aristoteles,
Polit. 1259 b lOff.

9 Er schwebt auch Gellius vor, als er (V 12, 5-6) den Namen des Höchsten Gottes zu
deuten sucht: itemque Iovis 'Diespiter' appellatus, id est diei et lucis pater. Idcircoque simili
nomine 'Dions'1 dictus est et 'I/ucetiuF, quod nos die et luce quasi vita ipsa afficeret et iuvaret.

10 Vgl. Mus. Helv. 9 (1952) 204ff. - Juppiter als der lichtschenkende Vater: Cic. Pro S.
Rose. Amer. 45, 131.

11 E. Skard, a. 0. E. Bignone, L'Aristotele perduto 2 (1936) 511 f.



136 Andreas Alföldi

Orientalen. Die hellenistische Erlöser-Lichtsymbolik vermengt sich freilich im
letzten Jahrhundert der Republik schon mit der römischen Gleichung, wie im
Preis seines Meisters bei Lukrez (3, Iff. 8ff.): E tenebris tantis tarn darum extollere

lumen / qui primus potuisti inlustrans commoda vitae, / / Tu, pater, es rerum
inventor, tu patria nobis / suppeditas praecepta.

Durch diese Gedankenverbindungen hat die Angleichung der führenden
Persönlichkeiten der ausgehenden Republik an den ersten parens patriae einleuchtende

Anhaltspunkte gewonnen: die Erneuerung der patria potestas des Gründers und das

Geborgenheitsgefühl in seiner patria tutela,12. So begleitet das Prädikat eines neuen
Romulus nicht von ungefähr die Etappen des Werdeganges der Monarchie, wie
wir es schon näher ausgeführt hatten13.

Die allegorische Übertragung der Romulus-Qualität auf die machtvollen
Persönlichkeiten, in deren Hand die wichtigsten Entscheidungen lagen, hat noch
weitere Perspektiven. So enthält diese Gleichsetzung mit Romulus die echt griechische

Identifizierung des Gefeierten mit dem conditor. So abgewetzt auch in der
hellenistischen Welt der Ehrenname eines xriaxrjg gewesen ist, enthält er für einen

Römer, der im Staatsleben einen überragenden Einfluß hatte, die Möglichkeit der
übermenschlichen Erhöhung und der monarchischen Zuspitzung seiner

einzigartigen Machtposition.
Natürlich richten wir unsere Aufmerksamkeit allein auf die Verbindung der

Idee des Staatsgründer-Heros14 mit den servator- und parews-Begriffen der Römer.
Auch hier hat schon E. Skard15 die griechischen Voraussetzungen gründlich
herausgearbeitet. So wird König Hieron als Gründer der Stadt Aetna von Pindar
als Caftecov isQÖjv opcowpe, ndreg, xtiotoq Ahvag angeredet16, wo die Verbindung
der beiden Begriffe sicher als organisch einander ergänzend gedacht ist. Von den

Marathonkämpfern heißt es bei Piaton (Menex. 240 E): ov ptdvov rwv aafiaxcov
tüjv rjfiereQow naxegag, aXXa xal rfjg eXevdeqiag, zu welchem Ausdruck Skard

12 Vgl. schon 0. Regenbogen, Lukrez (1932) 41 f. und A. v. Premerstein, Vom Werden und
Wesen des Prinzipates (Abh. Bayr. Akad., Phil.-hist. Abt., n. F. 15 (1937) 167. E. Sachers,
RE 22, 1046 ff.

13 Mus. Helv. 8 (1951) 190ff. Zu den Literaturangaben seien noch hinzugefügt: C. Koch,
Das neue Bild der Antike 2 (1942) 152; ders., Gymnasium 59 (1952) 19ff. und RE, s.v.
«Quirinus», Sp. 15 des Fahnendruckes, dessen Kenntnis ich der Liebenswürdigkeit des
Verfassers verdanke. Ferner: W. Seston, La parola del passato, fasc. 14 (1950) 175ff.;
R. Syme, The Roman Revolution (1939) 462f. (über Aeneas bei Vergil, dessen Bild ein
Duplikat des Romulus-Augustus ist). — Der triplex triumphus des Augustus ist auch ein
romulischer Zug, vgl. Mus. Helv., a. O. 206 und Schw. Münzblätter (1951) Iff. Mehr in
meiner Arbeit «Bildpropaganda um Pompeius».

14 Einige Literaturangaben über conditor sind Mus. Helv. 8 (1951) 204 Anm. 47 zu finden;
vgl. noch z. B. U. v. Wilamowitz, Staat und Oesellschaft (1923) 152; C. F. Lehman-Haupt,
Klio 17 (1921) 60; P. Foucart, Le culte des heros chez les Grecs (1918); K. Scott, A.J.Ph. 49
(1928) 137ff; E. Skard, Euergetes-Concordia (1932) 36ff.; ders., Festkrift til H. Koht (1933)
56ff.; P. L. Strack, Untersuchungen zur Reichsprägung des II. Jh. 1 (1931) 129f.; M. A.
Levi, Ottaviano capoparte 1 (1933) 236ff.; M. Grant, From Imperium to Auctoritas (1946)
356ff.; W. Seston, La parola del passato, fasc. 14 (1950) 171 ff.

13 E. Skard, Festskrift til H. Koht (1933) 55ff.
13 Fr. 94 Bowra (mit weiteren Belegstellen über dieses Fragment), vgl. auch E. Skard,

a. O. 56.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 137

(a. 0. 55) die Parallele bei Cicero (Pro C. Rabirio perd. reo 10, 27) aufgewiesen hat,
der Marius als vere patrem patriae, parentem vestrae libertatis ac huiusce rei publicae
rühmt. Eine weitere römische Entsprechung bietet Livius (VIII 34, 3), der L. Brutus

als conditor Romanae libertatis apostrophiert. Im antiken Denken konnte eben
die Befreiung als ein Neugründungsakt aufgefaßt werden: L. Brutus, gloria par
Romulo, quia ille urbem, hic libertatem Romanam condidit, wie es Valerius Maximus
(V 8, 1) formuliert. Brutus a rege receptae (sc. Romae) conditor heißt es bei
Manilius (1, 785 f.)17. Und Dolabella schlug nach der Ermordung Cäsars vor, man
solle die Iden des März in der Zukunft als den Gründungstag der Stadt feiern
(App. B. civ. II 122, 511; III 35, 141; Cass. Dio XLIV 22, 1). Cicero nennt
dementsprechend M. Brutus und C. Cassius oft heroes nostri (Ad Att. XIV 6, 1, usw.).

Übrigens ist die Epiklese des Stadtgründers parens urbis nicht Romulus allein
vorbehalten gewesen. Quintilian (III 7, 26) stellt es im allgemeinen fest, laudantur
autern urbes similiter atque homines; nam pro parente est conditor18. Nur war es nicht
so selbstverständlich, die cowdffor-Eigenschaft vom mythischen Stadtgründer, der
doch schon als der Urheber der Weltmacht Roms angesehen worden ist und
dessen Gründungsakt als höchst dauerhaft, ja bald als ewig19 vorgestellt wurde,
auf andere auszudehnen, schon an sich eine absurde Vervielfachung des einmalig
Möglichen.

Livius versucht in einem Falle diesen Widerspruch durch eine rationalisierende

Erklärung zu beseitigen: nam priores (sc. reges) ita regnarunt, ut haud inmerito
omnes deinceps conditores partium certe urbis, quas novas ipsi sedes ab se auctae

multitudinis addiderunt, numerentur (II 1, 2). Auch konnte man eine Rettung der
Stadt aus höchster Gefahr als Wiedergeburt bezeichnen, wie es ebenfalls Livius
in Bezug auf Camillus tut (VI 1, 3): ab secunda origine velut ab stirpibus laetius

feraciusque renatae urbis. Diese renovatio der Roma renascens sucht Manilius schon

durch die unabänderlichen Gesetze des Schicksals «wissenschaftlich» zu
unterkellern, wo er das Erneuerungswerk des Augustus verherrlicht20. Solche ernst
anmutenden Nachweise wurden aber bei der Schmeichelei und befangenen Begeisterung

gar nicht als notwendig empfunden: Der Wohltäter der Allgemeinheit wird
ohne weiteres als Neugründer abgestempelt.

Auch hier haben die enkomiastischen Formeln, die die Griechen für die eigenen

hervorragenden Männer prägten, den Römern den Weg gewiesen. Schon Skard
macht darauf aufmerksam21, wie im Osten manch ein Imperator - sicher seit den

Tagen des Flamininus - als evegy&rrjg xal mlavrjg begrüßt wurde, wie Lucullus22,

17 Vgl. auch Manil. 1, 784f.: et love qui meruit caelum Romamque Camillus / servanda
posuit, Bruiusque a rege receptae / conditor. Vgl. auch Plut. Poplic. 10, 1 (I 1, 146 Lindsk.):
Bgovrog /lev, ov naxioa rrjq ikev&EQtaq evöpi&v o dfjpoq.

18 Weiteres bei E. Skard, a. O. 57.
19 Vgl. auch C. Koch, Roma aeterna (S.-A. aus «Gymnasium» 59 [1952] 19).
20 Manil. 4, 773 f. Vgl. dazu J. Bayet, Rev. Et. Lat. 17 (1939) 160.
21 E. Skard, a. O. 58 f.
22 Plut., Luculi. 29, 5 (I 439 Lindsk.), wo es sich allerdings um eine Neuordnung von

Siedlungsverhältnissen handelt.



138 Andreas Alföldi

oder als acoxr/g xal xxiaxr/g, wie Pompeius23. So hat es also griechische Voraussetzungen,

wenn der mit dem Lichtglanz der Göttlichkeit umgebene servator zum Rang
des conditor erhohen wird: neque enirn est ulla res, in qua propius ad deorurn numen
virtus accedat humana, quam civitatis aut condere novas, aut conservare iam conditas

(Cic. De re publ. I 7, 12). Ja wir sahen schon24, wie Cicero sich selbst über den

Staatsgründer erhebt, weil er angeblich hanc urbem conditam amplificatamque
servavit (In Catil. III 1, 2). Die eben angeführte Stelle (I 7, 2) in Ciceros De re

publica ist übrigens direkt aus der hellenistischen Staatsphilosophie geschöpft,
wie die überraschende Parallele bei Stobaeus (Eel. IV 39, 27, S. 915 H) es verdeutlicht:

ovdev ydg ovxat xoapomgeneg xal Ueätv ä£wv egyov av&gdtnoig nengaxxai,
(hg nöXiog evvo/uovpevag avrvagpoyä xal vöpatv xal noXixeiag diaxöapaaig25.

So gesichert auch die griechische Herkunft der Angleichung des Demiurgen an
den Ktistes sein mag, kann man dafür die Umschreibungen der römischen
Terminologie durch die griechischen Geschichtsschreiber nur mit Vorsicht heranziehen.
So z. B. wenn Appian (B.c. I 20, 56) erzählt, wie Tiberius Gracchus nach der

Durchsetzung seines Agrargesetzes von der Menge bejubelt worden ist: rgdxypq
de peyaXavyovpevog enl rät vö/mt vno xov nXrßovg, qla drj xxiaxr/g ov /Mag nöXecog

ovd' evog yevovg aXXa navxcov oaa iv IxaXia Uhr/, ig xr/v olxiav nagene/xnexo. Oder

wenn Dionys von Halikarnass (XII 1, 8) von Spurius Maelius behauptet: ol de

negl avxöv avveaxätxeg del aotxf/ga xal naxega xal xxiaxr/v dnexaXovv xfjg naxgidog.
Auch kann man nicht als eine exakte Ubersetzung der römischen Beifallsäußerungen

nach der Hinrichtung der Catilinarier annehmen, was Plutarch26 darüber
berichtet: xal dt' dyogäg dveßaivev elg xr/v olxiav (o Kixegmv), ovxexi otatnfj xätv
noXixätv ovde xa£ei ngonepnovxcov avxöv, dXXä cpotvalg xal xgöxoig beyppevutv xa&'

ovg yevoixo, aatxrjga xal xxiaxr/v avaxaXovvxatv xrjg naxgidog. Und doch schien dem

Livius so etwas- ganz altrömiseh zu sein, wenn er von Camillus sich folgendes
vorstellen konnte (V 49, 7): dictator recuperata ex hostibus patria triumphans in
urbem redit interque iocos militaris, quos inconditos iaciunt, Romulus ac parens
patriae conditorque alter urbis baud vanis laudibus appellabatur. Auch vermochten
wir schon früher durch die Aspiration der führenden Männer der späten Republik
auf die Rolle des Staatsgründers zu veranschaulichen, wie die neblige Idee des

'Ktistes' in Rom Fleisch und Blut gewonnen hatte.
Auch gab es römische Interpretationen dieser griechischen Ideenbildung: so

die Auffassung der Wiederherstellung der alten römischen Rechtsbräuche und
Normen als eine Neugründung. So viel bedeutet nämlich constituere rem publicam27,

23 Dittenberger, Sylt.3 Nr. 751-754.
24 Mus. Helv. 8 (1951) 207f.
26 Vgl. W. Theiler - dem ich diesen wichtigen Nachweis verdanke - im Gnomon 2 (1926)

585 ff.
26 Plut. Cic. 22, 5 (I 2, 379 Lindsk.-Ziegl.).
27 Eine treffliche Sammlung der wichtigeren Belegstellen ist im Thes. 1. Lat. (4, 512.

514. 515f. 517) zu finden. Rudolph Stark, Res publica (Diss. Göttingen 1937) gibt die
Voraussetzungen dieser Ideenprägung, aber nicht mehr.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 139

wie dies bei Cicero besonders klar hervortritt. Denn wenn die staatliche Ordnung
durch Revolution und Anarchie umgestoßen wird - so meint er28 dann existiert
die res publica überhaupt nicht mehr. Temporibus, quibus inter profectionem redi-

tumque L. Sullae sine iure fuit et sine ulla dignitate res publica stellt er z. B. (Brut.
53, 227) fest; in solchen Fällen muß die hergebrachte aristokratische
Staatsordnung mit Gewalt wieder aufgerichtet werden, was ein völliger Neuanfang sein

soll, so wie es nach dem Siege Sullas geschah: leges et iudicia constituta, recuperata
res publica (Brut. 90, 311). Es genügt jedoch schon für ihn, daß der Senat im
Dezember 44 die bewaffnete Aktion gegen Antonius beschließt, um ihm folgende
Worte zu entlocken: eo die primum, Quirites, fundamenta sunt iacta rei publicae;
fuit enim longo intervaüo ita Uber senatus, ut vos aliquando liberi essetis (Phil. VI
l'2)-

Diese Art von Neugründung spielt auch in der politischen Praxis eine große
Rolle. Cicero ermuntert Cäsar im Jahre 46, er solle nicht daran denken, das Leben

zu verlassen, wo er doch noch so Großes zu leisten habe: ut rem publicum constituas

(Pro Marceil. 9, 27), bis haec urbs stabilita tuis consiliis et institutis erit (ibid. 29).
Cäsar hat, wenn nicht nominell, so faktisch, seine Diktatur als Neugestalter des

Staates ausgeübt29, und nach seinem Tod nennen sich die neuen Machthaber

III. viri rei publicae constituendae. Und wie Cicero in De re publica darüber
nachdenkt, rem publicum qua disciplina, quibus moribus aut legibus constituere vel

conservare possimus, um deren optimus status zu erlangen, so äußert sich auch

Augustus selbst in demselben Sinne: er will optimi status (rei publicae) auctor
werden und gibt seiner Hoffnung Ausdruck, mansura in vestigio suo fundamenta
rei p. quae iecero (Suet., Div. Aug. 28,2)30. So wird er conditor conservatorque Romani
nominis (Veil. II 60, 1).

Der väterliche König

In Hellas gehörte in der klassischen Zeit die Monarchie meistens einer entfernten
Vergangenheit an, und wo die Könige noch da waren, sind sie entweder durch
andere Staatsorgane halbwegs verdrängt gewesen, oder aber ihre Existenz war

28 Cic., Post reditum ad Quirites 6, 14. Vgl. De off. 2, 3. 29; Ad fam. V 16, 3.
29 Ob sein Diktatorenamt auch titular rei publicae constituendae gewesen, hat man

neuerdings öfters erörtert; s. die Lit. bei M. Grant, From Imperium to Auctoritas (1946) 413.
Von den Neueren fassen M. A. Levi, La costituzione romana dai Gracchi a Giulio Cesare
(1928) 209, ebenso wie U. Wilcken, Abh. Preuss. Ak., ph.-hist. Kl. (1940), 1, 8. 19f., und
A. Degrassi, Inscr. Ital. XIII 1 (1947) 133, Casars Diktatur als rei gerundae causa auf;
ihnen haben wir uns angeschlossen, Studien über Casars Monarchie (Bulletin de la Soc.
R. d. Sc. Lund 1953, Nr. 1) 14ff. - Freilich hat einerseits Cäsar selbst die totale Erneuerung
des Staates angestrebt, anderseits hat aber auch Cicero (s. o.) seine Zielsetzung eben als das
rem publicam constituere bezeichnet.

30 Primum qui legibus urbem fundabit heißt es hei Verg. Aen. 6, 810 von Numa, und ähnlich

bei Seneca, Apocol. 10, 2 von Augustus. Die cura legum et morum ist bei den augusteischen

Dichtern in diesem Sinne aufgefaßt worden, z. B. Hör. Ep. II 1, Iff.; Carm. IV 5,
22; Ovid. Met. XV 832ff; Trist. 1, 233ff; K. Scott, TAPA 56 (1925) 96ff. Es erübrigt sich,
die Beispiele zu häufen.



140 Andreas Alföldi

auf die Randgebiete des Griechentums beschränkt. Auch in Rom fristete das

Königtum durch ein halbes Jahrtausend nur bei der Verrichtung von Staatsopfern
ein kümmerliches Dasein, als eine Priesterwürde ohne politische Befugnis. Dies
konnte den Bindruck erwecken, daß die Vorstellung vom fürstlichen Landesvater
«von Haus aus nicht griechisch» sei31 und daß dieser Gedanke «in Rom vor Cicero

überhaupt keine Bedeutung gehabt» habe32. Daß der letztere Punkt nicht stimmt,
hat uns die Analyse des Begriffspaares servator-parens schon gezeigt; für die

Widerlegung der ersteren Meinung genügt das von seinem Urheber selbst

umsichtig herangezogene Beweismaterial.
Sowohl in Griechenland als auch in Rom findet sich nämlich ein mannigfaltiger

Abglanz der Idee des vaterhaften Herrschers, und zwar in einer konvergenten Form,
die auf eine alte, gemeinsame Kulturschicht zurückweist. In der Odyssee kehrt
für den Haupthelden die Wendung formelhaft wieder: Xacöv, olaiv avaaae, narpo
d' a>g rjmog rjev33. Die verklärte Spiegelung dieser Königsidee erscheint dann in der
Gestalt des königlichen Gottvaters bei Homer34, dessen Abbild der von ihm
eingesetzte, erleuchtete und potenzierte Herrscher gewesen ist35. Auch in Rom wurde

Iuppiter nicht nur als auctor generis, genitor, paler oder parens angefleht36 - so wie
auch andere göttliche Beschirmer des Staates -, sondern auch als rex?1. Bei den

augusteischen Dichtern wird er oft als rex et parens bezeichnet38, so wie bei Livius
(I 16, 3) auch der entrückte Romulus rex et parens genannt wird, mit derselben

Redewendung also, mit welcher Horaz (Epist. I 7, 37f.) seinen Gönner ehrfürchtig
anredet. Bei Iuppiter kann meines Erachtens kaum in Zweifel gezogen werden, daß
sein väterliches Herrschertum auf eine wurzelhafte Königsvorstellung der archaischen

Zeit zurückgeht; die angeführte literarische Reperkussion und auch die

parens et rex-Anrede als Höflichkeitsformel mögen dabei einmal echt römischen

Klang gehabt, einmal hellenistischen Einfluß verraten haben.
Wie bei den Griechen östliche Königsvorstellungen einwirken konnten, soll

nur ganz kurz angedeutet werden. In der Debatte über die richtige Staatsform

spielt bei ihnen seit den Perserkriegen die Stellungnahme gegenüber der iranischen
Großmacht eine große Rolle. Daß im 5. Jahrhundert v. Chr. das achämenidische

Großkönigtum in Hellas trotz heftigster Gegnerschaft, ja gerade durch die polemi-

31 E. Skard, a. O. 49. Vgl. demgegenüber P. Grenade, Mel. 57 (1940) 50f.
32 E. Skard, ebda. 62f.
33 Od. II 233 f. V 11 f. Vgl. ebda II 46 f.
34 Stellen bei H. Ebeling, Lexicon Homericum 2 (1880) 147. Weiteres bei C. F. H. Bruchmann,

Epitheta deorum (1893) 137ff.; M. P. Nilsson, Arch. Rel. 35 (1938) 156f. Opuscula
selecta 2 [1952] 7lOff.); G. Calhoun, TAPA 66 [1935] Iff.; Clementina Gatti, Acme 5 [1952]
459ff. H. Hommel, Die Satorformel und ihr Ursprung [S.-A. aus Theologia viatorum] 1953,
47 ff. 59. - Doch wird Zeus erst seit den Kyklikern direkt als ßaothevg bezeichnet, wie mich
W. Theiler belehrt.

36 Stellen bei H. Ebeling, a. O. 1 (1885) 226f.
36 Stellen bei I. B. Carter, Epitheta deorum (1902) 50ff. Siehe z. B. auch K. Rupprecht,

D. Altsprachl. Unterricht (1951) 78 f.
37 Vgl. H. Hommel, Arch. Rel. 37 (1941) 151 f. 160; A. Rosenberg, RE 1 A 710.
33 Verg. Aen. 1, 65; 2, 648; 4, 268; 7, 558; 10, 2; Ovid. Met. 15, 860.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 141

sehe Gegenüberstellung der eigenen Freiheit und der persischen Despotie tiefe
Spuren im griechischen Geistesleben hinterließ, versuchte ich anderswo darzutun39.

Im 4. Jahrhundert beginnt dann das düstere Bild des persischen Willkürherrschers

mit helleren Farben übertüncht zu werden; die Möglichkeit einer monarchischen

Umwandlung der Staatsform taucht bei den Denkern auf. E. Skard hat
nachgewiesen40, daß Xenophons Idealfürst, der die Züge des wohltätigen
Hausvaters trägt, nach persischem Vorbild geformt ist.

Es trifft jedoch nicht ganz zu, daß Cicero in seiner staatsphilosophischen Schrift
(De re publ. II 26, 47) direkt von Xenophon angeregt worden ist, wenn er schreibt:
Hic est enim dominus populi, quem Graeci tyrannum vocant; nam regem illum volunt

esse, qui consulit ut parens populo conservatque eos, quibus esset praepositus, quam
optima in condicione vivendi. Denn die Graeci, die ihm vorschweben, haben das

Wesen des vaterhaften Monarchen auch nach Homer - dessen sich stets erneuernde

Fernwirkung auch nicht zu unterschätzen ist - nicht vergessen. Das patriarchale
Herrscherbild der Epik wurde im 5. Jahrhundert v. Chr. durch die Tragödie
erneuert. Väterliche Wohltäter und Volksbeschirmer sind der argivische König der

Hiketiden, Eteokles in den Sieben, der Dareios der Perser, den man als näteq
äxaxe Aaoiäv (Pers. 662) anfleht, bei Aischylos; ein wohltätig-väterlicher Fürst ist
bei Sophokles der Kreon der Antigone, und Oedipus vor seinem Abgleiten in den

Morast des Tyrannendünkels, für den die Untertanen naldeg sind (Oed. rex 58)
wie für den Landesvater des Euripides (Suppl. 711).

Wo noch in der Griechenwelt Könige da waren, waren sie als väterliche
Fürsorger belobt. Wenn Xenophon das väterlich-wohltätige Walten des Spartanerkönigs

Agesilaos lobpreist41, so muß dies nicht aus seinem persischen Erlebnis
fließen; noch weniger, wenn Ion von Chios42 einen Spartanerkönig als acorpg re

navriQ re ehrt. Auch in Syrakus fehlten solche Epitheta des Königs nicht; das

Lob Hierons I. als Vater und Gründer haben wir schon angeführt43. Wenn Piaton
über den monarchisch regierten Sippenverband spricht (Leg. 680 D) oder wenn
Aristoteles die Monarchie aus den Wesenszügen der Familie ableitet (Polit. 1259 b,

lOff.; vgl. 1315 a, 41 ff.), wenn er (Eth. Nicom. VIII 10, 3; vgl. 12f.) die
Vatergewalt des höchsten Gottes und seine wohltätige Fürsorge für seine Menschen-

39 In einem Vortrag in Washington (15. V. 1950), der in den Dumbarton Oaks Papers oder
Studies gedruckt werden soll, habe ich nachzuweisen versucht, daß das Königskostüm im
klassischen Drama nicht dionysisch war, sondern eine (manchmal etwas gräzisierte) Form
des persischen Königsornats gewesen ist, so wie sie die Literatur bei verweichlichten
Gewaltherrschern so oft schildert; ferner auch, daß die Kapelle mit Dreieckgiehel in der Mitte der
tragischen Bühne eine griechische Adaptierung des persischen Kuppelbaldachins darstellt.
Vgl. jetzt meine Studie Gewaltherrscher und Theaterkönig in der Festschrift f. Albert Friend
(Princeton 1954).

40 a. O. 50ff. 62f. Weiteres bei R. Höistad, Cynic Hero and Cynic King (1948) 79ff.
41 Xenoph. Ages. 1, 38; 7, 1 und 3.
42 Anth. lyr. 1,. S. 126 Diehl.
43 Pindar Pyth. 3, 70 rühmt Hierons väterliches Verhalten den Fremden gegenüber. -

Vgl. auch Xenoph. Hieron 11. 14. - Vgl. auch Plut. Dion 39, 4; Liv. XXIV 4, 7 (Hieron
II.). Siehe auch Plut. Timoleon 39, 1.



142 Andreas Alföldi

kinder mit der Königsherrschaft vergleicht, so sind solche bei sympathischer
Einstellung gegenüber der Alleinherrschaft natürlich sich ergebende Gedanken
wohl ohne jegliche fremde Anregungen aufgetaucht. Und bei Aristoteles ist schon

die freiwillige Unterwerfung unter das wohltätige Szepter des Königs der
unverdorbenen alten Zeiten, genau so wie bei dem ciceronischen Romulus, vorgezeichnet
(Polit. 1285 b 8): Texagxov 6' elöog povag/iag ßaoihxfjg ai xaxä xovg rjgcoixovg

ygövovg exovatal xe xal näxgtai yiyvo/uevai xarä vo/iov. dui yäg to Tigonovg ysvea-
ßat tov nhrftovg evegyexag xarä xexvag fj noheptov, fj dia rd avvayayelv fj nogtaat
%cogav, eylyvovxo ßaoiXeig exovrcov xal rolg jiagaXapßävovai 7zdxgioiii. - Doch mußte
Cicero gar nicht so weit zurück bei den Graeci für solche Auffassungen Umschau

gehalten haben. Was er z. B. De re publ. I 35, 54 schreibt: occurrit nomen quasi

patrium regis, ut ex se natis, ita consulentis suis civibus et eos conservantis stud(io')sius

quam (redig}entis (in servitu)tem, ist für ihn wohl vertrautes stoisches Gedankengut45.

Für die großen Massen waren freilich praktische Überlegungen wichtiger als

solche altrömischen, griechischen und orientalischen Voraussetzungen des Landes-

vaterbegriffes. Der pater patriae steht ebenso allein und ausschließlich der Gesamtheit

gegenüber, wie der Vater seiner Familie gegenübersteht. Und während der

republikanische Magistrat für sein Walten nur einer selektierten Minderheit der

Vollbürger verantwortlich ist, umfaßt die subjektiv-emotional unterkellerte
Bindung zum Landesvater nicht nur alle freien Männer des Reiches, sondern er ist
auch der parens ihrer Frauen und Kinder, deren Rolle bei den Freudenfesten der
Kaiser stets betont gewesen ist.

Auch die griechische Tagespolitik und Staatstheorie kannten den nur-mensch-
lichen Volksretter46, aber ihre Konzeption glitt ungemein leichter in die religiöse
Sphäre hinüber als die nüchtern-prosaische Auffassung der alten Römer. Daß

jedoch diese hyperbolische Huldigung nicht erst unter den Kaisern nach Rom
verpflanzt worden ist, sollen zwei Beispiele erhärten; anderswo bald mehr. Das erste

betrifft das Bild des Retters der ermüdeten, zusammenbrechenden Menschheit.
Cicero sagte zu Pompeius (Pro Milone 25,68): Sed quis non intellegit omnis tibi rei
publicae partis aegras et labantes, ut eas his armis sanares et confirmares, esse com-
missas? Da wird schon der andächtige Ton leise angetönt, wie im Gebet des Seneca

(Ad Polyb. 13, 1) an die Fortuna: patere illum (sc. Claudium) generi humano iam
diu aegro et affecto mederi /46a - Das zweite Beispiel betrifft die Erhebung einer

44 Etwas mehr bei L. Berlinger, Beiträge zur inoffiziellen Titulatur der röm. Kaiser (Diss.
Breslau 1935) 77 ff. u. sonst.

46 Fritz Taeger, Die Archäologie des Polyhios (1922) 27; ferner auch J. Kaerst, Studien
zur Entwicklung und theoretischen Begründung der Monarchie im Altertum (1898); ders.,
Gesch. d. Hellenismus 22 (1926) 296ff.; W. Theiler, Schriften d. Königsb. gel. Ges. 12 (1935)
268f. — Vgl. auch Philo, De prov. 2, 15: ßaaiXei öe ovx eart ngoogigoig oixeiorena rcaxgog. o
yäg £v rat; avyyeveaig nnoq xexva yoveig, rovro ßaaiXevg ,uev Jigoq tioXiv, ngoq de xoofiov o
ÜEog. - Zum stoischen Hintergrund vgl. K. Prächter, Hierokles der Stoiker (1901) 46f.

46 Vgl. auch H. J. Bell in: Hommages ä J. Bidez et ä Fr. Cumont (1948) 21 ff.
4,8 Nachträglich kann ich noch auf die vortreffliche Behandlung dieses Problems durch



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 143

Befreiungstat zum kalendarischen Feiertag zu Ehren eines Retters bei Cicero,

Ad Brut. I 15, 8: ego enim, D. Bruto liberato quum laetissimus ille civitati dies

illuxisset idemque casu Bruti natalis esset, decrevi, ut in fastis ad eum diem Bruti
nomen ascriberetur. Da er wohl weiß, daß so etwas Ahnensitte und Republikaner-
tum mit der Faust ins Gesicht schlägt, fügt er sofort eine durchsichtige
Rechtfertigung hinzu: in eoque sum, maiorum exemphtm secutus, qui hunc honorem mulieri
Larentiae tribuerunt, cuius vos pontifices ad aram in Velabro sacrificium facere

soletis, quad ego quum dabam Bruto, notam esse in fastis gratissimae victoriae

sempiternam volebam. Ist dies etwas anderes, als wenn z. B. die Wiederkehr des

Augustus nicht nur durch die Errichtung der ara Fortunae reducis am Ort seines

Eintritts in die Stadt gefeiert, sondern als ständiges Jahresfest begangen worden

ist
Die monarchische Vaterkonzeption, zu welcher wir jetzt wiederkehren, wurde

am Lebensende Cäsars und dann wieder in dem Moment ohne Umschweife religiös
verklärt, als der letzte Mitbewerber Oktavians im Jahre 31 v. Chr. beseitigt worden

ist. Die Verknüpfung der homerischen Bezeichnung des höchsten Gottes als

TiarrjQ ävögcöv re demv re mit dem väterlichen Aspekt der Königsherrschaft, wie
sie schon Aristoteles vornahm, wird jetzt sofort wieder gebraucht. Wie schon die
hellenistische Staatstheorie Staat und Herrscher neben Kosmos und Zeus wie
Abbild neben Urbild gestellt hat47, wird auch in Rom der irdische Landesvater an
den himmlischen Allvater angeglichen. Etwas früher, bei Cäsar, tritt diese An-
gleichung gleich in staatlich-offizieller Form mit der Einrichtung einer neuen
Priesterschaft für den neuen Gott divus Iulius auf48; dann flüchtet sie sich - durch
Cäsars Katastrophe abgeschreckt - mehr in die Dichtung und Kunst zurück. Die
offiziöse Andachtsstimmung, die durch diese Annäherung des Monarchen an die

Gottheit hervorgerufen worden ist, übte jedoch auf die Untertanen einen nicht
geringeren atmosphärischen Druck aus als der Zwang der gesetzlichen Vorschriften.

Die Beispiele dafür sind allbekannt, doch darum nicht minder eindrucksvoll.
So Horaz, Carm. I 12, 49 ff.: Geniis humanae pater atque custos, / orte Saturno,
tibi cura magni f Caesaris fatis data: tu secundo Caesare regnes. Carm. III 5, Iff.:
Caelo tonantem credidimus Iovem f regnare; praesens divus habebitur / Augustus,
usw. Ovid. Metam. 15, 858ff.:... luppiter arces f temperat aetherias et mundi regna
triformis; / terra sub Augusto est; pater est et rector uterque. Für die Griechen ist er
einfach Zevg jrarpwoc.49. Das Wesen des kosmischen Allvaters fließt auf Bild-

A. D. Nock hinweisen, Soter and Euergetes in Joy of Study in honour of F. C. Grant (1951)
127 ff. Die griechische Terminologie wird in der Dissertation meines Schülers H. Frey,
Bern, zum Wort kommen. Weiteres Material: Rom. Mitt. 50 (1935) 83 A4; M. P. Charlesworth,

Harvard Theol. Rev. 29 (1936) 107ff., u. sonst.
47 W. Theiler, a. 0.
48 Dio XLIV 6, 4; 49, 1; 51, 1. Appian. B. c. II 106, 442. Cic. Phil. II 43, 110; XIII 19,

41; 21, 47; Suet. Caes. 76. Vgl. jetzt meine Beiträge: Studien über Caesars Monarchie I
(Bull. Soc. R. d. Sc. Lund 1953, Nr. 1) 23ff. (mit der früheren Literatur) und Porträtkunst
und Politik in 43 v. Chr., Byvanck-Festschrift 1954.

49 Angaben z. B. hei H. Heinen, Klio 11 (1911) 169 Anm. 2.



144 Andreas Alföldi

darstellungen wie in denjenigen des als Iuppiter Terminus gekennzeichneten
Augustus60 und in weihevollen Sehgpreisungen der Dichtersprache mit dem des

irdischen Weltherrschers zusammen. Ovid nennt Augustus oft pater orbis51; naxrjQ

tfjg naxoidoq xai rov avpjiavxoq tüjv äv&gwTwv yevovq werden schon frühe Kaiser
auf Inschriften genannt52; summe mundi rector et parens orbis, pater inclytus orbis,

regnator terrarum orbisque subacti magne parens, magne parens orbis wird Domitian
hei Martial und Statius angeredet53, und solche Epitheta häufen sich immer
stärker.

Wie der edel-menschliche Klang des Attributs pater patriae kosmisch
aufgebauscht wird und der servator civium zu einem mundi servator (Prop. Y 6, 37)

emporsteigt, so wird auch sein Symbol, der schlichte Bürgerkranz, entsprechend
potenziert. Wie früher schon erwähnt, erscheint gleich im Jahre 27 v. Chr.

Iuppiters Adler auf der corona civica des Augustus sitzend auf einer Goldmünze54.

Dies besagte den Zeitgenossen, was Ovid (Fast. 1, 613ff.) vom Gottkönig erfleht:
Augeat imperium nostri ducis, augeat annos, j protegat et vestras querna corona fores,

wobei Augustus socium summo cum love nomen habet (ebd. 608) und (suscipit) orbis

onus (616). Später (4, 953ff.) wird schon verkündet, daß die praetexta quercu domus

nebst Phoebus und Vesta noch einen dritten Gott herbergt: den Kaiser. Und als

der verbannte Poet in dichterischer Vision den Palatin erblickt (Trist. III 1,

33ff.), ereifert er sich noch weiter: video / conspicuos postes tectaque digna deo / et

'Iovis haec' dixi 'domus est'? quod ut esse putarem, f augurium menti querna corona
dabat. / cuius ut accepi dominum, 'non fallimur' inquam, /'et magni verum est hanc

Iovis esse domurn'.

Auf der Gemma Augustea thront Augustus in Iuppiters Haltung und Kostümierung

und wird durch die Personifikation der Oikumene mit dem Eichenlaub
bekränzt55. Auch wenn Germanicus auf dem Wiener Vierbüstenkameo den Eichenkranz

trägt56, muß dieser schon wegen des Adlers und der göttlichen Ausstaffierung

der anderen Dargestellten zugleich als ein juppiterhaftes Attribut aufgefaßt
werden. - Auf einer neuzeitlichen Trajansbüste des Museo Capitolino ist auf der
civica vermutlich nach einem verschollenen antiken Muster vorne ein Medaillon
mit Iuppiters Adler angebracht57, wie auch auf dem Relief des Trajansforum in

60 Mus. Helv. 8 (1951) 201, Taf. 4, 4-5.
61 Ovid. Fast. 2, 130; Metam. 15, 868ff.; Trist. 2, 215ff; 3, 45ff; V 2, 38; Pont. II 5, 75.
62 Angaben bei M. Segre, Rendinconti Pont. Accad. Rom. di Archeol. 16 (1940) 27 ff. 39.
53 Angaben bei Fr. Sauter, Der römische Kaiserkult bei Martial und Statius (1934) 30; vgl.

auch L. Beriinger, a. O. 79f.
54 Taf. X 1.
55 Abb. z. B. Ad. Furtwängler, Die antiken Gemmen (1900) Taf. 56. Rom. Mitt. 50 (1935)

Taf. 18 u. oft. - Vgl. auch L. R. Taylor, The Divinity of the Roman Emperor (1931) 161. 227.
M. M. Ward, Studi e materiali per la storia d. relig. 9 (1933) 203; L. Curtius, Mitt. d.
Deutsch. Arch. Inst. 1 (1948) 75. Meine Bemerkungen in Germania 30 (1952) 188.

56 F. Eichler/E. Kris, Die Kameen im Kunsthistorischen Museum (1927) 61, Nr. 19, Taf. 9.
S. Fuchs, Rom. Mitt. 51 (1936) 212ff., Taf. 28.

57 H. Stuart Jones, A Catalogue of the Ancient Sculptures Preserved in the Municipal
Collections of Rome. The Sculptures of the Museo Capitolino (1912) Taf. 76, 9.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 145

dem Eichenkranz der Adler sitzt, ihn mit ausgebreiteten Flügeln beschirmend58.

Überhaupt wird die nüchtern-menschliche Eigenart dieses Kranzes aufgehoben,

wo er als Sinnbild des vergöttlichten Kaisers verwendet wird, wie z. B. auf einem

Augustus-Altar von Bordeaux59. Nach Tiberius, als der Eichenkranz in das
Giebeldreieck des Palasteingangs eingesetzt wurde, erhob ihn schon das tempelbezeichnende

fastigium in die feierliche Atmosphäre der Göttlichkeit.
Diese religiöse Uminterpretation des kaiserlichen Eichenkranz-Symbols war

auch dadurch erleichtert, daß die goldenen Kränze, die bei dem Triumphalzug
und bei der ihm angeglichenen fompa circensis über den Kopf des Imperators
bzw. des Vorsitzenden der Spiele gehalten wurden60, ebenfalls foliis quercinis
ab love insignes gewesen sind. Daß die Eiche Iuppiter heilig sei, wußte ein jeder
Grieche und Römer61.

Parens ac deus nostras vitas

Die griechische Soter-Konzeption drang nicht erst seit der Kaiserzeit in Rom
ein und war nicht nur durch fremde Volksschichten niedriger Herkunft übermittelt.
Nicht nur in den «Niederungen der Alltagssprache» - wie man früher meinte62 -
wucherten so fremdartig gesteigerte Gefühlsergüsse der den Retter verhimmelnden
Dankbarkeit wie die Überschrift dieses Kapitels unserer Untersuchung. Die
feierlichen Dankbarkeitsbezeugungen, die Cicero an P. Cornelius Lentulus Spin-
ther63, der seine Rückberufung aus der Verbannung so energisch betrieb, gerichtet
hat, ermöglichen es uns, dieses republikanische Vorspiel des Kaiserkultes zu

68 Taf. 10, 3. Vgl. auch das Altarbruchstück aus Äugst, Basler Zschr. f. Gesch. u. Alter-
tumsk. 35 (1936) T. 16 a.

69 CIL XIII 566 E. Esp6randieu, Recueil general des bas-reliefs, etc., de la Gaule ro-
maine 2 (1908) 126, Nr. 1063 (Bordeaux). - Wie so vieles Andere aus der kaiserlichen
Repräsentation ging auch die Eichenkranzsymbolik in die Bildersprache der privaten Grabsymbolik

über, vgl. z. B. W. Altmann, Die röm. Grabaltäre der Kaiserzeit (1905) Fig. 40. 42. 62.
64. 71. 74. 75. 76. 207 und Taf. I. — Eine besondere Beachtung verdient das militärische
Beschlagstück Taf. X 3 aus Vindonissa. V. v. Gonzenbach, die diesen Bronzebeschlag
demnächst behandeln wird, sieht in der imago clipeata nicht Tiberius, sondern eine Frau, die
dann meines Erachtens Livia sein könnte. Die Entscheidung ist durch die unscharfe
Darstellung erschwert, aber die Eroten (statt Viktorien) als Träger des Bildnisschildes könnten
für eine kaiserliche Dame sprechen. Dies würde den Übergang der Adlersymbolik auf eine
Augusta bedeuten. Wichtig auch die Bildkomposition als Vorbild für die private
Grabplastik. Darüber mehr im Beitrag über die zwei Lorbeerbäume.

60 Tertull. De corona 13 (p. 181 ed. Hoppe). Vgl. Röm. Mitt. 50 (1935) 29. 38f.
61 Plin. N. h. XVI 4, 11: civica iligna primo fuit, postea magis placuit ex aesculo Iovi sacra,

variatumque et cum queren est, etc.; Plut., Marcius Goriolanus 3, 2ff.; id. Quaest. Rom. 92;
Dio Chrys. Or. 1, 73ff. und dazu V. Valdenberg, Rev. Et. Gr. 40 (1927) 148ff. 159; E. R.
Goodenough, The Political Philosophy of Hellenistic Kingship (Yale CI. St. I) 1928, 55 ff.;
L. Delatte, Les traites de la Royaute d'Ecphante, Diotogene et Sthenidas (Bibl. Fac. Phil.
Liege 97 [1942] 131. 197) und die Stellen, die ebd. 295 unter 'imitation de Dieu' vermerkt
sind. Vgl. auch Sir J. Frazer, The Golden Bough 23 (1911) 176f.; ders., Ovid., Fasti (zu 1,

614) 2, 228ff. - Kaisergelübde im Eichenkranz, Taf. 5, 4.
62 O. Immisch, Aus Roms Zeitwende (D. Erbe der Alten 2. R. 20, 1931) 4f.
83 W. Drumann und P. Groebe, Geschichte Roms in seinem Uebergange von der republikanischen

zur monarchischen Verfassung 2 (1902) 456ff.; Fr. Münzer, RE 4, 1394ff.; M. Geizer,
RE 7A, 924ff.



146 Andreas Alföldi

beleuchten. Die Hauptstellen lauten wie folgt: Post red. in sen. 4, 8: Princeps
P. Lentulus, parens ac deus nostrae vitae, fortunae, memoriae, nominis, hoc lumen
consulatus sui fore putavit, si me mihi, meis, si vobis, si rei publicae reddidisset. -
Post red. ad Quir. 5, 11 (im gleichen Zusammenhang): P. Lentulus consul, parens,
deus, salus nostrae vitae, fortunae, memoriae, nominis. - Pro Sest. 69, 144: Video
P. Lentulum, cuius ego patrem deum ac parentem statuo fortunae ac nominis mei et

fratris liberorumque nostrorum. Dieselbe Art der Apotheose des Retters wird durch
Cicero auch auf Pompeius ausgedehnt (Post red. ad Quir. 7, 17), wenn auch in
einer gedämpfteren Form: Huic ego homini, Quirites, tantum debeo, quantum
hominem homini debere vix fas est.

Dann hebt aber Cicero auch den Senat und das Volk zum Dank für die ihm
gewährte Amnestie in den Himmel. Post red. in sen. 12, 30: Ego vos universos,

patres conscripti, deorum numero colere debeo. Sed, ut in ipsis dis immortalibus non

semper eosdem atque alias alios solemus et venerari et precari, sie in hominibus de me
divinitus meritis omnis erit aetas mihi ad eorum erga me merita praedicanda atque
recolenda. Nicht einem numinösen Genius, sondern den unsterblichen Göttern
selbst werden seine Wohltäter gleichgesetzt, ebenso wie Post red. ad Quir.
8, 18: En ego mihi, meis, rei publicae restitutus vobis Quirites, pollicebor,

primum, qua sanetissimi homines pietate erga deos immortalis esse soleant, eadem

me erga populum Romanum semper fare numenque vestrum aeque mihi grave et

sanctum ac deorum immortalium in omni vita futurum. Ebenda 10, 25: Atque
Quirites, ut cum vobis, qui apud me deorum immortalium vim et numen tenetis,

usw.
Daß der Ausdruck parens ac deus nostrae vitae den senator umschreibt, beleuchtet

eine Stelle der Philippica, wo Cicero (II 5, 12) auf seine eigene Retterschaft
zurückkommt: Frequentissimo senatui sie placuit, (sc. consulatus meus), ut esset

nemo, qui mihi non ut parenti gratias ageret, qui mihi non vitam suam, fortunas,
liberos, rem publicum referret aeeeptam. Auch erklärt er selbst an einer anderen
Stelle (Pro Ligar. 12, 38), warum dabei die Dankbarkeit bis zur Apotheose gesteigert

werden soll: Homines enim ad deos nulla re propius accedunt, quam salutem

hominibus dando. Dies tut er im Sinne der stoischen Lehre64 - aber er vergöttert
damit Cäsar!

Auch durch seine eigenen Äußerungen wird es immittelbar ersichtlich, daß ihm
bei dieser Retter-Vergötterung griechische Soter-Vorstellungen vorschweben. Als

er die Ermordung des mit ihm tödlich verfeindeten Bandenführers Clodius durch
dessen Rivalen Milo zu einer nationalen Befreiungstat aufbauscht (Pro Mil.
29, 80), argumentiert er folgenderweise: Graeci homines deorum honores tribuunt
iis viris, qui tyrannos neeaverunt. (quae ego vidi Athenis, quae aliis in urbibus
Graeciae quas res divinas talibus institutas viris, quos cantus, quae carmina prope
ad immortalitatis et religionem et memoriam consecrantur); vos tanti cons erva-

64 Vgl. H. Merki, a. 0. 14ff. mit den Belegstellen und der früheren Literatur.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 147

torern populi, tanti sceleris uUorem non modo honoribus nullis afficietis, sed etiam
ad supplicium rapi patiemini? Und dann nennt er die Cäsarmörder oft heroes

nostri.
Bekanntlich versetzt auch Cicero die Freiheitshelden, die Retter der Stadt und

die Mehrer ihrer Macht in die Zahl der Götter65. Die verbhchenen conservatores rei
publicae weilen in dem Somnium Scipionis, das die allgemeine Auffassung der
griechisch gebildeten Aristokratie spiegelt, im Himmel, an einem bestimmten Ort
des Sternenreiches, wie auf Erden in ihrem exklusiven Versammlungslokal am
Forum. Man ist unwillkürlich an die nicht minder hehre Vision der Passio Per-
petuae et Felicitatis erinnert, wo die Märtyrer im vollen Ornat der vornehmsten
Römer an der Seite des himmhschen Vaters auftreten wie ein sublimer Senat.

Dieser Glaube an den Aufstieg in den Himmel der Männer, die sich die meisten
Verdienste um das Vaterland erworben hatten, scheint nicht nur in den Kreisen
der Oligarchie Fuß gefaßt zu haben. Denn es geht schwerlich an, die Eidesformel
der Italiker an den Volkstribun des Jahres 91 v. Chr., M. Livius Drusus66, als unecht
beiseite zu schieben, wo neben den Hauptgöttern und den Gründern Roms auch
die ovvavirjoavces rrjv r\ye(ioviav avxfjq (rfjg P(bfirjq) rjgcoeg als Schwurzeugen angerufen

werden.
Freilich war Cicero etwas freigebig mit der Verhimmelung. Nicht nur Piatons

Äußerungen konnten ihm divine klingen (Cato mai. 13,33), sondern auch die Wissenschaft

eines befreundeten Rechtsgelehrten kann als admirabilis quaedam et incre-
dibilis ac paene divina eius scientia gepriesen werden (Phil. IX 5, 10); sein

Schwiegersohn besitzt für ihn eine divina quaedam et inaudita auctoritas atque
virtus (Post red. ad Quir. 3, 7) usw. Er kann es auch wagen zu behaupten, ut
propter eximiam belli gloriam Africanum ut deum coleret Laelius (De re publ. 112,
18), usw.

Diese begeisterten Redensarten einer unverantwprtlichen Rhetorik können
natürlich außer acht gelassen werden. Denn seit den Tagen des Terenz können
wir verfolgen, wie in der allgemeinen Umgangssprache des niederen Volkes
wie der Vornehmen die nachdrücklichste Lobpreisung eines beliebigen Mannes in
seiner Benennung als deus gipfelt; derselbe Sprachgebrauch fehlt auch bei Cicero
selbst nicht67. Doch gewinnt die erörterte religiös gesteigerte Formensprache ein

ganz anderes Gewicht, wenn Cicero sie für Männer, die am Ruder des Staates

stehen, verwendet. Divinus paene vir ist für ihn der moderator und gubernator des

Staates (De re publ. 1, 45). Seine Rede De imperio Gn. Pompei z. B. enthält eine
Fülle solch übermenschlicher Qualifizierungen. Pompeius überwindet nach ihm
divino consilio (4, 10) Gefahren, ja er scheint ad omnia nostrae memoriae bella

conficienda divino quodam consilio natus esse (14, 42); die Fortuna populi Romani
sandte ihn divinitus nach dem Osten (15, 44), wo man ihn wie caelo delapsum an-

65 Z. B. Pro Sest. 68, 143; De re publ. VI 13, 13ff. Darüber nächstens mehr.
66 Diodor. 37, 11. Weiteres bei A. v. Premerstein, a. O. 26ff.
67 Belegstellen bei Gudeman, Thea. I. Lat. 5, 890, Z. 42 ff.



148 Andreas Alföldi

staunt (14, 41); seine Gottbegnadetheit zeigt sich nicht allein darin, daß sich ihm
Freund und Feind unterordnen, sondern daß ihm etiam venti tempestatesque obsecun-

darint (16, 48); denn seine Tugend ist incredibilis ac divina virtus (12, 33; 13, 36).
Auch Cäsar gegenüber fehlt diese vergötternde Huldigung bei Cicero keineswegs.

Er rühmt dessen divina liberalitas (Ad fam. 19, 18); sein Großmut bei der

Rehabilitierung der besiegten Gegner übertrifft nicht nur die Tugend der größten
Menschen, sondern ist simillimum deo (Pro Marceil. 3, 8). Mit diesen

Lobhudeleien gelangen wir aber schon an die Schwelle der offiziellen Festlegung
dieses Litaneistiles um den Monarchen. Ein Beispiel dafür bieten die
Ehrenbeschlüsse, die Cäsar evegyerrjv rj nQoardxrjv obv ov% eregov68 genannt hatten.
Die Hervorhebung des Einzigartigen, nie Dagewesenen, stammt aus der Sprache
der hellenistischen Soteriologie; Cicero (Phil. IV 1, 3) fällt in diesen Ton der Heils-

verkündung bei der Lobpreisung des Auftretens des jungen Oktavian: Multa
memini, multa audivi, multa legi, Quirites; nihil ex omnium saeculorum memoria
tale cognovi. Er fragt auch im andächtigen Staunen: Quis tum - in größter
Gefahr nämlich - nobis optulit hunc divinum adulescentem deus? Ist dies
verschieden vom Verhalten des Horaz vor seinem 'neuen Gott' - vor demselben
Oktavian also -, als er ankündigt: nil parvum aut humili modo, nil mortale loquar
(Carm. III 25, 17f.), oder nil oriturum alias, nil ortum tale fatentes? Er zieht dabei
auch die kultischen Konsequenzen aus der Parusie des Rettergottes: praesenti
tibi maturos largimur honores, / iurandasque tuum per numen ponimus aras (Epist.
II 1, 16ff.). Auch das Gebet Vergils an die ehrwürdigsten Götter Roms gehört
hierher: hunc saltern everso iuvenem succurrere saeclo / ne prohibete!m So wie bei
Cicero die Winde und Stürme dem Pompeius gehorchen, kleidet sich die Welt in
lieblichen Frühlingsschmuck bei der Ankunft des Augustus nach Horaz (Carm.
IV 5, 6 ff.), und erneuert sich die Natur bei dem Aufleuchten des Dionei Caesaris

astrum für Vergil.
Wenn der letztere Dichter seit etwa 42 v. Chr. die eine der führenden Personen

im Staate in diesem Ton der religiösen Ehrfurcht beräuchert, in einem Zeitpunkt,
als die monarchische Spitze des Staates noch nicht bestand und auch andere mächtige

Mitbewerber auf diese Rolle Anspruch erhoben, so hat er eben nur die kultische

Hinwendung an eine übermächtige Person fortgesetzt, die wir schon bei

68 Appian. B. c. II 144, 601. - Wenn also der Senat nach Thapsus den Triumphalwagen
Casars am Kapitol gegenüber dem Kultbild Iuppiters aufstellen ließ mit der inschriftlichen
Begründung bxi Tjptdeog ean (Cass. Dio XLIII 14, 6), oder wenn Casars Statue nach
Munda im Quirinus-Tempel als &eä> ävixr)reo dediziert worden ist (ebd. 45, 3), dann müssen
wir diese göttlichen Ehren vor allem im Lichte des Sprachgebrauchs von Cicero betrachten,
der sie mit seinen Standesgenossen ersonnen hat, und sie nicht etwa dem orientalisch
gefärbten Despotismus Casars zuschrieben, der sie ja zuerst gar nicht zugelassen hat, sondern
sich nur ganz am Ende von der unaufhörlichen Lobhudelei des Senats betören ließ. Es handelt
sich hier nicht um einen frischen orientalischen Import, wie man oft meint. Vgl. meine
Studien über Cäsars Monarchie 1 (1953) 23ff.

69 Vgl. dazu z. B. C. Bailey, Religion in Vergil (1935) 187 ff.; K. Rupprecht, Würzb. Jahrb.
f. Alt. 1 (1946) 67ff.; G. Stübler, Die Religiosität des Livius (1941) 123ff.; H. Wagenvoort,
Vergilius' ecloga I en IX (1953) 13ff.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 149

Cicero vorfanden. Der feierlich-andächtige Ton der religiösen Erhöhung den
Condottieri der späten Republik gegenüber hatte eben schon eine lange
Vorgeschichte hinter sich - wir werden noch manche Züge dieser Entwicklung erörtern
müssen bevor ihn dann ganz am Ende die festen Formen des Hofstiles für lange
Jahrhunderte stabilisierten.

Der griechische Klang der Apotheose des Retters war den Römern wohl
gegenwärtig, wie einige Beispiele aus Livius zeigen. Dieser gibt die flehentliche Bitte
der Gesandten von Capua im Jahre 343 v. Chr. an den Senat wie folgt wieder:
conditorum, parentium, deorum immortalium numero nobis eritis; adnuite patres
conscripti, nuturn numenque vestrum invictum Campanis usw. (VII 30, 19)70.

Dem entspricht, was bei ihm die Gesandten des Antiochos dem großen Scipio

sagen (XXXVII 45, 9): positis iam adversus omnes mortales certaminibus
haud secus quam deos consulere et parcere vos generi humano oportet - wobei die

Antwort des älteren Africanus fühlen läßt, wie unrömisch diese religiös gefärbte
Kriecherei ihn anmutete. - Im Jahre 168 v. Chr. melden die Abgesandten des

Seleukidenkönigs: eum baud secus quam deorum imperio legatorum Romanorum
iussis paruisse (XLV 13, 2). Für den Gebrauch des Epithetapaares «Vater und
Gott» bietet Livius einen wichtigen Beleg aus demselben Jahre: Ptolemaei legati
communi nomine regis et Cleopatrae gratias egerunt: plus eos senatui populoque
Romano quam parentibus suis, plus quam diis immortalibus debere, per quos obsidione

miserrima liberati essent (XLV 13, 4-5).
Einmal handelt es sich für ihn bei einer solchen Angabe um einen authentischen

Bericht, als nämlich der bithynische König Prusias II. im Jahre 167 v. Chr. in den

Senat mit den Worten eintritt: «Seid gegrüßt, ihr rettenden Götter!» (%a(gexe

§eol ocoxrjgsq, Polyb. XXX 18, 5). Prusias vollzieht zugleich die Proskynese wie

vor der offenbar gewordenen Gottheit: Polybius eum regem tradit Romae

quoque, cum veniret in curiam, summisisse se et osculo Urnen curiae contigisse et

deos servatores suos senatum appellasse (XLV 44, 19-20). - Ebenso authentisch ist
die Nachricht des Cicero (Pro Flacco 25, 60): Mithridatem deum, illum patrem,
illum conservatorem Asiae nominabant.

Es ist allerdings zu beobachten, daß diese griechische Version des väterlichen
Retters im 1. Jahrhundert v. Chr. durch die Griechen schon ruhig auf berühmte
Helden der römischen Geschichte verwendet werden konnte. So heißt es über
L. Siccius Dentatus bei Dionys von Halikarnaß (X 46, 8), daß die von ihm geretteten

Krieger ihn naxega xal amxfjga xal §ebv xal ndvxa rä xipudrcaxa dvo/id'Qovxei;

ajiÄrjOxaiq riyov danaaiimv xe xov dvdgoq. Von Camillus erzählt Plutarcli71, daß die

von ihm den Faliskem zurückgesandten Kinder ihn amxfjga xal naxega xal debv

avaxakovvxeg begrüßten. Und wie oft muß so etwas tatsächlich auf der
Tagesordnung gewesen sein, seit die Griechen an den isthmischen Spielen im Jahre

70 Zu der Güte der Tradition und zum geistigen Hintergrund der Selbstübergabe vgl.
jetzt A. Piganiol, Rev. intern, des droits de l'antiquite 5 (1950) 344ff.

71 Plut. Camill. 10, 6 (I 1, 227 Lindsk.). - Vgl. z. B. noch Dion. Hal. IV 32, 1.

6 Museum Helveticum



150 Andreas Alföldi

196 den T. Quinctius Flamininus als ihren Heiland bewillkommneten und ihn
dann Jahrhunderte hindurch als solchen auch kultisch verehrten. Velut parentis
voces hörten die Griechen bei der Verkündung ihrer Freiheit durch Flamininus
nach Livius (XXXIV 50, 1). Seit Cäsar von den Griechen als der gemeinsame
Retter des menschlichen Daseins (Ditt., Syll.3 760) gefeiert worden war, wie nach

ihm Augustus, schmolz die Scheidewand zwischen dem römischen senator und
dem griechischen ocoTpQ gänzlich zusammen.

Eine Anregung zur Einnistung der griechischen Soter-Konzeption konnten auch
römische Vorstellungen geboten haben, zu deren genaueren Erfassung uns
wieder Cicero eine Handhabe bietet. Pro Plancio 12, 29 rühmt er seinen Schützling

folgenderweise: Ornitto illa ut vivat cum suis, primum cum parente (nam meo

iudicio pietas fundamentum est omnium virtutum), quem veretur ut deum (neque
enim multo secus est parens liberis). Daß dies stoisches Gedankengut ist, hat
K. Prächter72 nachgewiesen und H.Merki73 weiter illustriert. Die Vergöttlichung
der Eltern nach ihrem Tode konnte sich aber schon im alten Rom hemmungslos
kultisch entfalten; die Ahnen der großen Geschlechter spielten eine erhebliche Rolle
in ihrer häuslichen Religion74. Ein seltsamer Auswuchs dieser alten Kultvorstellung
der dii parentes, wie die Apotheose der verstorbenen Tochter des Cicero durch den

unglücklichenVater75, obwohl mit fremden Farben gemischt, kann am ehesten von
der Spontaneität und Intensität dieser Totenehrung einen Begriff geben.

«Wenn C. Iulius Cäsar von seinem Adoptivsohn Octavian 'divus Iulius' genannt
wurde, so war dies das Übliche. Neu war aber und unerhört, daß Cäsar im Jahre

[44] vom ganzen römischen Volke als 'divus' anerkannt [und bald] auf Beschluß

von Senat und Volk in allen Städten Italiens als Gott kultisch verehrt wurde. Es
bekannte sich dadurch als ihm kindhaft zugehörig und ihn als 'parens populi
Romani' »76.

Für den lebenden parens gab in Rom die religiöse Verehrung seines Genius die

Grundlage dazu, daß bei der Huldigung, welche man dem Landesvater schuldete,
«geradezu Formen, wie sie im Kreis der Familie und der Klienten für den Kult
des Schutzgeistes des Hausherrn und Patrons sich entwickelt hatten, auf die
Öffentlichkeit übertragen wurden»77. Diese römische Erhebung des pater familias
zu einem göttlichen Wesen dürfte ihre Wirkung auf die Verklärung des Urvaters
Romulus nicht verfehlt haben78, wie sie in den folgenden Versen des Ennius

72 K. Prächter, Hierokles der Stoiker (1901) 45ff. Hinweis von W. Theiler.
73 H. Merki, a. O. 43.
74 Vgl. z. B. G. Wissowa, Ret. u. Kultus d. Römer2 (1912) 232 Anm. 9; M. Bulard, La

religion domestique dans la colonie italienne de Delos (1926) 50f.; C.Koch, Der römische
Iuppiter (1937) 78; Fr. Börner, Ahnenkult und Ahnenglaube im alten Rom (1943) Iff. 89,
Anm. 3.; 101 ff.

76 P. Boyance, Rev. bt. anc. 46 (1944) 179ff.
76 E. Bethe, Ahnenbild und Familiengeschichte (1935) 31, von mir leicht abgeändert; vgl.

dazu meinen Beitrag in der Byvanck-Festschrift (1954).
77 A. v. Premerstein, a. O. 170.
78 Gegen A. Oxe, Wien. Stud. 47 (1929) 48, der hier rein griechisches Geistesgut sieht;

vgl. schon F. Börner, Würzb. Jahrb. (1949/50) 64.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 151

anklingt: o Romule, Romule die, / qualem te patriae custodem di genuerunt I/o pater,
o genitor, o sanguen dis oriundum! Zur Interpretation dieser Verse fügt Cicero

(De re publ. I 41, 64) die bei seiner parens ac dews-Erklärung gebrauchte Formel
hinzu: Vitam, honorem, decus sibi datum esse iustitia regis existimabant. Und wie

man die königlichen Landesväter im alten Rom nach Cicero nicht nur als patriae
custodes, sondern auch als patres et deos verehrt hat, so redet auch Horaz (Carm.
IV 5, Iff.) Augustus nicht nur als optime Romulae custos gentis, sondern auch als

divis orte bonis an.
Die andächtig-religiöse Huldigung, welche man im 1. Jahrhundert den

ausschlaggebenden Führerpersönlichkeiten zollte, ist nicht auf das gesprochene
und geschriebene Wort beschränkt geblieben, sondern sie wurde gleichzeitig auch

in die Sprache der bildenden Kunst umgesetzt. Aufschlußreich ist dafür der Widerhall

der grotesken Selbstverherrlichung Ciceros, der sich selbst nicht nur als

custos patriae, sondern auch als parens ac deus vorgestellt hat, in der pseudo-sallu-
stischen Invektive (3 und 7): Tarnen Cicero se dicit in concilio deorum immortalium
fuisse, indte missum huic urbi civibusque custodem. sed quid ego plura de tua
insolentia commemorem? quem Minerva omnes artes edocuit, Iuppiter 0. M. concilio
deorum admisit. Eine ganz entsprechende Beschirmung und Förderung durch die
Götter ist in der Vorhalle des Hauses des überheblichen Freigelassenen bei
Petronius (Sat. 29) als Wandgemälde beschrieben: erat autem venalicium cum
titulis pictum, et ipse Trimalchio capillatus caduceum tenebat, Minervaque ducente

Romam intrabat. ...in deficiente vero iam porticu levatum mento in tribunal excelsum

Mercurius rapiebat; praesto erat Fortuna cornu abundanti copiosa et tres Parcae

aurea pensa torquentes7B. Dieses witzige Zerrbild illustriert den jähen Abstieg der
theaterhaften Götterparade, die dem Cicero als Staffage bei der panegyrischen
Lobpreisung seiner eigenen Retterschaft gedient hat. Die Intention des Verfassers

war jedoch dabei die Verhöhnung des kaiserlichen senator. Daß aber diese Symbolik

schon im Dienste der Verherrlichung der Aristokratie der späten Republik
verwendet worden ist, erweist auch das Rückseitenbild des Denars des L. Far-
suleius Mensor80, auf welchem die Göttin Roma (oder Minerva) einem vornehmen

Togatus auf ihr Zweigespann aufzusteigen hilft.

Die kultischen Konsequenzen der Apotheose des väterlichen Schirmherrn

Man sieht also, daß der andächtige Ton, der uns bei den nüchternen Prosaikern
der frühen Kaiserzeit, bei einem Vitruv, Valerius Maximus, dem älteren Plinius
noch viel mehr auffällt als bei den Dichtern, wenn sie von dem lebenden Souverän

79 Diese Verspottung der damals schon dem Monarchen vorbehaltenen göttlichen
Führung des Auserwählten kam sicher einer Majestätsbeleidigung gleich.

80 Zu der Literatur bei H. Grueber, BMC. Bep. 1 (1910) 402 Anm. 2 vgl. noch O.
Rossbach, NJb. 7 (1904) 413f. - An Sulla hat A. Vercoutre gedacht. Entscheidend ist dafür die
genaue Datierung der Prägung, worauf ich zurückzukommen hoffe.



152 Andreas Alföldi

sprechen, in der ehrfurchtsvollen Behandlung der Person des Condottiere der

späten Republik seine direkte Antezendenz hat.
Jedenfalls ist aber diese Phraseologie noch viel älter. Sie hat griechische und gar

nicht monarchische Wurzeln: sie fing mit der Vergöttlichung der Freiheitshelden
von Hellas an81. 'Q ävdoeg Arhjvalnt - sagt Demosthenes82 - v/uslg xal xov
ä(p' Aouodiov xal xcüv xä iieyiax' äya&' vpiäg elgyao/uevow, oiig vojuu) diä rag
evegyeaiag, äg vnfjg^av elg viiäg, iv anaai tdig isgolg im ralg ihiaiatg onovdcbv xal
xgarrjfiojv xoivmvovg nenoirjade, xal ädere xal xi/uäx' e£' iaov rolg rjooxuv xal xoig
deoig, xovxovg /,i.ev jcavrag xt)v ix xcöv vöpuov öixrjv vjieaye/xevai, xal puryte ovyyvw-
fjLTjv ur'jr' eXeov iir/xe madia xXaov&' oiiibvv/ia rcöv evegyexwv ptr/x' äXXo ptfjdev avxovg
dxpeXrjxevat,.

Seither haben Rhetorik und Schmeichelei das echt religiöse Element dieser

Ehrungen stark verbraucht. Was die Tiraden des Cicero anbetrifft, so kann man
mit A. Elter83 behaupten, daß es sich bei ihm gar nicht um eine Religionsstiftung
handelt, sondern um religiös übersteigerte Formen der Huldigung - das Höchste,
mit dem man dem Gepriesenen aufwarten konnte. Anders liegt jedoch die Sache

in Hinblick auf die Massen. Bei ihnen wurden die Ausdrucksformen der Apotheose
durch die Zauberwirkung der Macht mit wirklich religiöser Veneration gefüllt.
«L'idee de 'genie' ou de surhumanite - schreibt treffend Jean Bayet84 - combinant,
chez les anciens, de vieilles formes de pensee prelogique avec 1'organisation hellene
d'un Olympe anthropomorphique et les speculations diverses des philosophes,
rendait aisee la conception d'un homme-dieu, sous maintes formules d'ailleurs,
discordantes ou contradictoires. Le general victorieux, en particulier, portant en
lui comme vertu supreme ce que les Romains appelaient la felicitas, devient un
'heros', au sens strictement religieux, des sa mort, chez la Grece de lafinduVe
siecle (ainsi Brasidas, Lysandre); mais pourquoi non des son vivant? Marius, du
moins, apres sa victoire sur les Cimbres, avait regu des honneurs divins.»

Entscheidend wichtig ist es dabei, daß neben dem adorandum auch das tremen-
durn seinen unheimlichen, zu Demut und kniefälliger Anbetung zwingenden Druck
bei der Vergötterung der schicksalsbestimmenden Machtmenschen ausgeübt hat.
Dieses tremendum, wirkte in dem Schrecken und der Angst, die der Befreiungstat des

älteren Africanus in der Ausbildung seines Mythos vorausgingen, ebenso mit wie

in den Aufregungen der Menge bei der sozialen Umsturzbewegung der Gracchen,
die ihre Abgötter geworden sind. Die Greuel der Massenhinrichtungen waren es,

die die ungeheure Macht des Marius, des Sulla, des zweiten Triumvirats ad oculos

demonstrierten, und die beängstigende Möglichkeit der Wiederkehr der Proskriptionen

ist es gewesen, die die Menschheit vor der bewaffneten Macht eines Pom-

peius und Cäsars erbeben ließ und sie zur emotionalen Unterwürfigkeit erzog.

81 Näheres bei E. Skard, Euergetes-Concordia (1932) 43.
82 Demosth. XIX 280 (1, 426 ed. Blass.4).
83 A. Elter, Donarem paterae II 1 (Progr. Bonn. 1907) 40, 50f.
84 J. Bayet, Rev. ^t. Lat. 17 (1939) 161.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 153

Jenes Doppelgesicht der religiösen Huldigung kehrte natürlich sein
heiterandachtsvolles Antlitz dem Machthaber zu, während in Wahrheit hinter dieser

Fratze Scheu und Furcht die Gesichtsmuskeln zur Grimasse der dankbaren

Beglücktheit auseinanderzogen. Aber auch die echte Andacht und die Gefühls-

wärme der Massenkundgebungen erstarrten allmählich unter der konsolidierten

Waffengewalt der Kaiser zu den vorgeschriebenen oder auch ohnedem verpflichtenden

Formeln der Veneration.

Religiöse Epiklesen gleicher Art, wie parens ac deus nostrae vitae, waren aber

in Hellas die sprachliche Bezeichnung von kultischen Ehren, von lao&eoi xi/mi für
Wohltäter und Retter85. Auch in Rom hat die Benennung eines Mannes als Gott
seine Ehrung durch Kulthandlungen nach sich gezogen. Meque deum clament et

mihi sacra ferant soll der Anteil des großen Dichters sein nach Properz (III 9, 46).
Solche konnten unmittelbar ausgelöst werden, wie wir bei Prusias II. gesehen

haben, der die Senatoren nicht nur als rettende Götter anredete, sondern vor ihnen
sofort auch die Proskynese der Anbetung verrichtete. - Diese griechischen
Kultehren des Retters mußten in einem teils griechischen, teils von der griechischen
Kultur so lange und so intensiv bestrahlten Lande wie Italien nicht erst extra
importiert werden. Der kleine Mann kannte sie, und die römischen Großen

genossen die Soter-Ehren im Osten seit den Tagen des Flamininus86 auch ohne

besondere Verdienste. In der Zeit des Cicero ist es schon eine Ausnahme, wenn
Statthalter solche kultischen Ehren von sich wiesen, wie Cicero selbst oder

L. Vaccius Labeo87. Die provinziellen Ehrungen waren für Rom - weil extra

pomerium - unverbindlich. Aber die juristische Exterritorialität hinderte diese im
Fremdgebiet verwurzelte Schlingpflanze nicht daran, allmählich auch nach Rom
hinüberzuwachsen. In der Kaiserzeit konnten dann die in der östlichen Reichshälfte

ausgebildete Ideologie und ihr zeremonielles Zubehör, als die Zeit dafür
reif war, so einfach in die Hauptstadt übertragen werden wie die 'prefabricated
houses' in unserer eigenen Zeit. Der parens ac deus bei Cicero vertritt schon ein

fortgeschrittenes Stadium dieses Prozesses, und Vergil feiert bekanntlich schon mit
Wort und Tat seinen eigenen Retter: 0 Meliboee, deus nobis haec otia fecit. /

namque erit ille mihi semper deus, illius aram / saepe tener nostris ab ovilibus imbuet

agnus. f quotannis bis senos cui nostra dies altaria fumant {Eel. 1, 6ff. 41 ff.).
Solche Kultehren, aus welchen dann die gottesdienstlichen Prozeduren des

kaiserlichen Zeremoniells aufgebaut worden sind, werden uns noch in den folgenden

Abschnitten dieser Beiträge beschäftigen. Wie sich bei der näheren Be-

85 Die reiche Literatur über Soter seit dem bahnbrechenden Aufsatz von P. Wendland,
Zschr. f. neutest. WiSs. 5 (1904) 335ff. ist z. B. in den folgenden Arbeiten verzeichnet:
A. v. Harnack, Reden und Aufsätze 1 (1906) 299ff.; H. Linssen, Theos soter (Diss. Bonn
1929); L. Bieler, Theios aner 1 (1935) 120f.; H. Kleinknecht, Arch. Rel. 34 (1937) 306ff.;
V. M. Scramuzza, in den Harvard Studies in Cl. Phil. 51 (1940) 261 ff.; A. D. Nock in der
Festschrift für Fr. C. Grant (1952) 127ff. usw.

86 Die Angaben sind z. B. bei M. Geizer, Die Nobililät der römischen Republik (1912) 114;
H. H. Scullard, Roman Politics 220-150 B.C. (1951) 119f. zusammengestellt.

87 Cic. ad Att. V 21, 7; CIGr. 3524 (Kyme, Mys.), übersehen bei Fr. Münzer, RE 7 A 2040.
Vgl. jedoch schon A. Elter, a. O. 40, 44.



154 Andreas Alföldi

trachtung ergeben wird, waren sie teils durch emotionale Reaktionen der Menge
ausgelöst, teils durch theoretische Begründungen von Philosophen und Priestern
hervorgebracht - zunächst im Interesse der kollektiven Aspiration der
Adelssippen auf die Heiligung ihrer Machtstellung, dann zugunsten der Machtaspirationen

der individuellen Gefolgschaftsführer. Wir werden versuchen, den unteren
Weg durch die Kundgebungen des Volkes bei der Einholung siegreicher republikanischer

Größen, durch die Gelübde bei Gelegenheit ihrer Erkrankung, ihrer
Gefährdung bei kriegerischen Aktionen usw. zu beleuchten, ferner auch durch die
Skizze des Werdeganges der Ikonographie des göttlich ausstaffierten Führerbildes
auf den Ringsteinen, durch die Betrachtung der Legendenbildung um den älteren
Africanus, durch die für die Hypnotisierung der primitiven Massen bestimmte
Vortäuschung der Gottbegnadung in Wort und Bild durch Sulla usw. Der obere

Weg soll zunächst durch die Ansprüche der Oligarchie auf die Apotheose iure
meritorum und auf die Legitimation ihrer Vormachtsstellung durch selbstgemachte
göttliche Ahnen illustriert werden; die Sellisternien für verstorbene Aristokraten
und die stillschweigende staatliche Anerkennung der Göttlichkeit des älteren
Africanus sollen das Heranrücken kultischer Menschenehren auf dieser oberen
Linie veranschaulichen. Wie sich dabei die beiden Wege kreuzten, wird z. B. die
im 1. Jahrhundert v. Chr. übermächtige Konzeption der Venus-Allmutter, um
deren Gunst alle Mächtigen seit Marius und Sulla buhlten, ebenso verdeutlichen
können wie das Auftreten der astrologischen Heilserwartungen und deren
Verknüpfung mit den Machtaspirationen der Gewalthaber. Auch muß uns beschäftigen,

wie dieser emotional-religiöse Wellenschlag der werdenden monarchischen

Symbolik die Adelssippen auf den Strand hinauswirft und an ihrer Statt die
individuellen Machtmenschen auf seinem Rücken emporhebt.

So bleibt uns für diesmal nur übrig, durch einige wenige Beispiele religiöser
Ehren des väterlichen Retters das Bild des parens patriae abzurunden. - Wenn
auch der kultische Empfang des Erhabenen durch Opfer und Hymnengesang
später eingehend erörtert werden soll, sei hier doch die Sitte des öffentlichen
Freudenschmauses zu Ehren eines Befreiers kurz besprochen. Die Eigenart eines

solchen Volksfestes kann uns die Beschreibung des triumphalen Einzugs des

L. Quinctius, der die Bedrohung der Stadt durch die Aequer überwand, bei Livius
(III 29, 5) kennzeichnen: epulae instructae dicuntur fuisse ante omnium domus,

epulantesque cum carmine triumphali et sollemnibus iocis comisantium modo currum
secuti sunt. Die Quelle des Silius Italicus (7, 732ff.) hält es schon für die Zeit des

Fabius Cunctator für ganz selbstverständlich, daß der Volksretter bei einem solchen
Freudenmahl vergöttert worden sei. Nachdem nämlich der von ihm errettete
magister equitum ihn als parens anerkennt, setzt der Dichter (746ff.) seine Schilderung

also fort: Haec ubi dicta dedit, mille hinc, venerabile visu, j caespite de viridi
surgunt properantibus arae. / nee prius aut epulas, aut munera grata Lyaei / fas

cuiquam tetigisse fuit, quam multa precatus, J in mensam Fabio sacrum libavit
honorem.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 155

Gut überliefert ist die Ehrung des senator durch ein solches sakrales epulum
für die Siegesfeier des Marius. Zuerst durch Valerius Maximus (VIII 15, 7): ilh,
nimirum cena militaris (nämlich die, bei welcher der jüngere Scipio ihm eine hohe

Zukunft vorausgesagt hat) speciosissimas tota in urbe Mario futuras cenas ominata
est: postquam enirn Cimbros ab eo deletos initio noctis nuntius pervenit, nemo fuit,
qui non Uli tamquam dis immortalibus apud sacra mensae suae libaverit. Durch
diesen Bericht wird die entsprechende Schilderung hei Plutarch88 als zuverlässig
erwiesen: päfaora b' oi noXkn xTtOTrjv re rPo')ur/g rohov exeivov ävrjyÖQevov, cog

ov% f/TTOva rov KeXrtxov rovrov ajiecoofievov rov xlvÖvvov, evdvpovpsvoi re juerä
jiaibcov xal yvvatxcöv exaorot xar' olxov äuo. rolq Usolg xal Magup bemvom xal
Xotßfjg änrjQxovTo89.

Eine Verallgemeinerung dieser Festsitte ist das Trankopfer für Augustus
gewesen90, idyllisiert durch Horaz (Carm. IV 5, 29ff.), der vom jetzt vergnügten
Bauern singt, als dieser nach der Tagesarheit hinc ad vina redit laetus et alteris / te

mensis adhibet deum; / te multa prece, te prosequitur mero / defuso pateris. In der

Wirklichkeit ist damals dieses Trankopfer sowohl bei gemeinsamen wie bei
privaten Mahlzeiten obligatorisch vorgeschrieben worden (Dio LI 19, 7). Wohl schon

unter Augustus war es mit dem Segenswunsch patri patriae feliciter verbunden91:

ihm, dem Landesvater, galt diese veneratio, die mit der juristisch definierten Stellung

des Princeps nichts zu tun hat.
Bei den Griechen ist es seit der klassischen Zeit Sitte geworden, den Statuen

von siegreichen Athleten, großen Staatsmännern und Feldherren kultische Ehren

zu erweisen92. Die Kultverrichtungen vor dem Bildnis Epikurs durch gebildete
88 Plut. Marius 27, 9 (III 1, 270 Ziegl.).
89 Neben den Empfangszeremonien kann auch die Stimmung der staatlichen Dankfeste

diese Annäherung des Gefeierten an die Götter greifbar machen, so wie z. B. Cicero seine
eigene Retterschaft bei seiner Rückkehr aus der Verbannung schildert, In Pison. 22, 51:
Quid dicam adventus meos, quid eos dies, qui quasi deorum immortalium festi atque sollemnes
apud omnes sunt adventu meo redituque celebrati? — Für die griechischen Voraussetzungen
wichtig Aischylos, Suppl. 980ff.: rfJ nalöeg, 'Agyetoioiv eir/eabai ytjeihv / flvtiv re kelßeiv cog
ileoig 'Okvpntoig, / onovöäg, inei aeorfjgeg ov öiymgÖTimg. A. D. Nock, der in seiner wichtigen
Abhandlung über Soter and Euergetes («Joy of Study» in honour of F. C. Grant, [New York
1951]) 128 diese Stelle als frühestes Beispiel für die Uebertragung des Soterbegriffes auf
einen Menschen anführt, bemerkt dazu: «This applies to the Argives as a whole, not to their
king alone, and there was no more possibility of imputing divinity to the Argives in general
than to the Romans.» In diesem Punkte muß ich eine abweichende Meinung vertreten: die
gottgleiche Behandlung von Menschen nimmt keinen anderen, unreligiösen Charakter an,
wenn sie an Kollektiveinheiten gerichtet ist, wie die Anbetung des Senates durch Prusias
(s. oben) und manch andere Beispiele es nahelegen können. — Auf eventuelle orientalische
Voraussetzungen könnte die Geschichte bei Theopomp (Athen. 252 b; vgl. Plut. Artax.
15) hinweisen.

90 Dies erkannte schon A. v. Premerstein, a. O. 167, Anm. 7, und 170.
91 Petron 60 ist diese Kultszene durch ihre Verbindung mit den safranspritzenden priapi-

schen Früchten in eine Karikatur verwandelt, ähnlich wie die versteckte obszöne Anspielung

an Commodus, die durch W. Derichs, Rh. Mus. n. F. 95 (1952) 48 ff. entdeckt worden
ist. - Auch das Abküssen der drei Statuetten der Laren und des Hausherrn nach der Spende
für den Kaiser bei Trimalchio scheint mir eine Travestie der kultischen Ehrung des Genius
Augusti zwischen den Lares zu sein.

92 Vgl. neuerdings darüber z. B. Fred. Poulsen, From the Collections of the Ny-Carlsberg
Glyptothek 1 (1931) 75f. 80ff.; ders., Acta Arch. 16 (1945) 178ff.; B. Schweitzer, Die Bildniskunst

der römischen Republik (1948) 15, usw.



156 Andreas Alföldi

Römer93 können uns z. B. vor Augen führen, daß diese griechische Kultsitte
in Rom tatsächlich Fuß gefaßt hat. Aber man braucht kaum mehr als die Kenntnis
des normalen Kultrituals als Vorbedingung der kultischen Ehren anzunehmen,
die Statuen von toten Volkswohltätern von den gefühlsbewegten Massen
erwiesen worden sind. So hat man die Gracchen nach ihrem frühen Tod verehrt,
wie Plutarch94 berichtet: öMya> d' vaxegov expgvavxog, oaov elyev ipegov xai noflov
xcöv Pgdxyorv (o drjptog). eixövag xe ydg avxwv avadeßavxeg ev pavegcg ngovxidevxo,
xai xovg xi'movq, ev olg ifpovevihjoav äqpiegcbaavxeg, <mr)gyovxo /u:v o>v tJjgai (pegovai

navxtov, i'ßvov de xai xaß' rj/jJgav noKkn xai ngoaemnxov, cbaneg ßewv iegotg em-

(povxmvxeg.

Derselbe volkstümlich-spontane Kult bricht nach dem Tode Cäsars durch:
postea (plebs) solidam columnam prope viginti pedum, lapidis Numidici in foro
statuit (in)scripsitque PARENTI PATRIAE, apud earn longo tempore sacrificare,
vota suscipere, controversias quasdam interposito per Caesarem iure iurando distra-
here perseveravit (Suet. Div. lud. 85). Diese echte, kultisch gesteigerte Dankbarkeit
des Volkes hat den Erben Cäsars auf die Höhe des Thrones gehoben, wie wir es in
den Studien über Cäsars Monarchie gezeigt zu haben hoffen.

Solche gottesdienstlichen Huldigungen vor Statuen von Wohltätern und Rettern
des Volkes wurden aber schon früh Bildnissen von Lebenden zuerkannt. Das städtische

Volk hat 85 v. Chr. dem Prätor M. Marius Gratidianus95 in Dankbarkeit
für die Beseitigung einer Wirtschaftskrise in einem jeden Stadtviertel Statuen

gesetzt und diese kultisch verehrt. Diese Tatsache ist einwandfrei bezeugt,
zunächst durch den mit Marius Gratidianus verwandten Cicero {De off. III 20, 80):
omnibus vicis statuae, ad eas tus, cerei. Damit wohl vereinbar ist die Angabe des

Seneca (De ira III 18, 1): M. Mario, cui vicatim populus statuas posuerat, cui ture

ac vino supplicabat. Wie der Lar familiaris bei Plautus (Aul. 23f.) von der braven
Haustochter sich äußert: ea mihi cottidie aut ture aut vino aut aliqui semper suppli-
cat, so sah der gewöhnliche Römer in dem hilfreichen Walten eines Mannes wie
Marius Gratidianus eher die wohltätige Wirkung eines solchen Schutzgeistes als

einen griechischen Gottmenschen. Zwischen dem Kult des Bildnisses des toten und
des lebenden servator-parens bestand überhaupt kein prinzipieller Unterschied;
doch gehört der letztere auf eine spätere Stufe der hier skizzierten Entwicklung
als die Anbetung der verstorbenen verdienten Staatsmänner. Ähnliche Kultehren
wie diejenigen des populären Prätors bereiteten den Kult des Genius Oktavians
in den Tempeln der italischen Städte vor, der seit 36 v. Chr. zu belegen ist96. Es

93 Cic. De fin. II 31, 101 (vgl. V 1, 3); Plin. N. h. XXXV 2, 5; Diog. Laert. 10, 18. - Für
Cicero ist Zenon mit seiner rigoristischen Ethik ein deus, gegenüber dem mehr konzilianten
'homuncio' Antiochos von Askalon (Acad. pr. 134; dazu Tusc. V 16, 75, wo die strenge Lehre
als illa divina bezeichnet wird).

94 Plut. Oracch. 39, 2-3 (III 1, 525 Ziegl.). Vielleicht dachte auch Cicero an diese über-
schwängliehen Ehren, als er Pro C. Rabir. perd. 5, 14 sagt: welches desiderium sui reliquit
apud populum Romanum Ti. Oracchus.

95 Angaben bei Fr. Münzer, BE 14, 1825 (Nr. 42). - Daß das Verdienst nicht nur ihm
gehörte, geht uns hier nicht an.

96 Vgl. A. D. Nock, Cambr. Anc. Hist. 10 (1934) 482.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 157

dauerte dann nicht sehr lange, bis das Iure ac vino supplicare vor dem Kaiserbild
offiziell vorgeschrieben wurde97.

Die emotional-religiöse Bindung an den senator, parens ac deus, der dann als

pater patriae sich endgültig auf den Nacken des Staatswesens setzte, fand nicht
nur in seiner Vergötterung ihren Ausdruck. Sakrale Bande verschiedener Art
umgaben seine Person und festigten seine Position auch ohne direkte Apotheose. Wie
solche sakrale Obliegenheiten eines jeden Bürgers und Untertans gegenüber dem
monarchischen Staatslenker ausgereift sind, kann uns die Geschichte der
Eidesleistung auf die Gefolgschaftsführer klarmachen.

In dem Moment, in welchem die Monarchie sichtbar in Erscheinung trat, kann
man schon die griechisch-hellenistische Komponente von den römisch-italischen
Ansätzen, aus welchen sich die Schwurpflicht entfaltete, nicht mehr trennen.
0. Immisch98 stellt die hellenistische Eidesformel o/ivvto ßamMa IItoÄf./mIov mit
iurandasque tuum per numen ponimus aras bei Horaz (Epist. II 1, 16) zusammen;
und wer könnte die faktische Identität der beiden sakralrechtlichen Verpflichtungen

der Alleinherrschaft in Ost und West ableugnen Ebenso evident ist es aber,
daß der römische Kaisereid auf dem eigenen Boden gewachsen ist. Als inmitten
der Umwälzungen der beiden letzten Jahrhunderte der Republik Sozialrevolutionäre

Organisationen improvisiert wurden, deren Bereitschaft zum Kampf auf
Leben und Tod sichergestellt werden mußte, hat man keine zwingendere Bindung
an ihren Führer gehabt als die Vereidigung, so wie bei der revolutionären coniura-
tio der archaischen Zeit und auch bei der jährlichen Aushebung der Fahneneid
auf die normalen Vorgesetzten zu leisten war99.

Durch den Eid vermochte man die lockere politisch-soziale Interessengemeinschaft

der Anhängerschaft oder das unverbindliche Pietätsverhältnis zu dem

Parteioberhaupt in eine feste Abhängigkeit umzuprägen. Dies hat A. v. Premer-
stein100 durch die Geschichte der Eidesleistungen der Parteianhänger und
Gefolgschaftsleute vortrefflich gezeigt, welche vor wichtigen Entscheidungen seit der
Gracchenzeit auf der Tagesordnung gewesen und seit Cäsar und Augustus institutionell

festgelegt worden sind. Schon seit Cäsar ist die Anhängerschaft, die auf die
salus des Führers den Eid leistete, nach der Vernichtung aller Gegner auf die

Gesamtbürgerschaft ausgedehnt worden.
A. v. Premerstein möchte zwischen dem Cäsar im Jahre 44 und dem Augustus

im Jahre 32 geleisteten Treueid einen Unterschied konstruieren, indem er den

ersteren als einen offiziell vorgeschriebenen Akt, den letzteren als eine spontane
Manifestation der Anhänglichkeit und Zugehörigkeit auffaßt. Aber die Betonung
der Spontaneität gehört nur zu den Kennzeichen des Fehlens der legalen Grundlage,

die eben durch eine subjektiv-individuelle Bindung substituiert werden
mußte. Er betont es übrigens selbst, daß «der Treueid für den Prinzeps seiner

97 Suet. Tib. 65, 1 (vgl. 48, 2); Tae. Ann. 4, 2. Vgl. Bh. Mus. 49 (1934) 65f.
98 O. Immisch, in: Aus der Zeitwende Roms (Das Erbe d. Alten, 2. Beihe 20 [1931]) 10.
99 Angaben bei W. Liebenam, BE 5, 598.
100 A. v. Premerstein, a. 0. 26ff.



158 Andreas Alföldi

Natur nach keinen rechtlichen Anspruch schafft, sondern vielmehr als Ersatz für
das fehlende Rechtsband durch religiös-sittlichen Zwang eintritt»101.

Auch bei Pompeius heißt es, daß ganz Italien für seine Genesung 'spontan'
Gelübde machte, aber ein Jahr später muß Cicero zähneknirschend gestehen, daß
dies nur unter psychischem Druck und in Furcht vor Repressalien geschah. So

ging es auch mit dem Eid. Ende 44 machen zahlreiche Senatoren, Ritter und
angesehene Bürger bei Antonius ihre Aufwartung und legen mit den Soldaten und
Veteranen den Eid in seine Hand (Appian. B. c. III 46, 188): avvo'j/ivvov exövreg

ovk ix/.eitpeiv ri]v eg Amcbviov evvoiav xai moriv. Die Spontaneität wird also auch

diesmal - wie immer - hervorgehoben. Die Begeisterung für Oktavian im Jahre
32 mag viel aufrichtiger gewesen sein. Aber wenn sie auch ganz gefehlt haben

würde, wäre der Treueid unter Zwang ebenso abgenommen worden, und die

'Spontaneität' hätte man ebenso hervorgekehrt. Es ist auch gar kein Zufall, daß

die Eidesformel des Jahres 32 v. Chr. «ganz einseitig auf die persönlichen Belange
des Princeps gestellt ist und mit keinem Wort auf die res publica hinweist»102.

Überhaupt haben diese, in Revolution und Bürgerkrieg eingeforderten
Eidesleistungen mit dem recipere in fidein des normalen, auf innerpolitische
Friedensverhältnisse zugeschnittenen freiwilligen und formlosen Anschluß an die Klientel

- wie v. Premerstein annimmt - sehr wenig zu tun.
Daß die Freiwilligkeit der Eidesleistung auch bei Cäsar höchst betont gewesen

ist und daß sie unvergleichlich aufrichtiger gemeint war als vor und nach ihm,
hat uns schon die ganze Konzeption des einzig echten parens patriae, wie sie sich

in den letzten Monaten vor seiner Ermordung eindrucksvoll entfaltete, klar
gezeigt103. Daß diese spontane Eidesleistung bei Cäsar als eine Gewähr für die Sicherheit

des parens der Gesamtheit gedacht war und daß sie ihre Existenzberechtigung
überhaupt dem Landesvatergedanken verdankte, bezeugen unsere Quellen mit
aller wünschenswerten Genauigkeit104. Diese Verknüpfung bleibt auch weiterhin
im Bewußtsein des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit. Ein schlagendes Beispiel
dafür ist bei Lukan zu finden, der den Helden der sterbenden Republik, den j üngeren
Cato, folgenderweise verherrlicht (9, 601 ff.): ecce parens verus patriae, dignissimus
aris, I Roma, tuis, per quem numquam iurare pudebit j et quem, si steteris umquam
cervice soluta, j nunc, olim, factura deum es.

Dasselbe gilt von den Kaisergelübden, deren offiziöse Stimmung ein Brief des

jüngeren Plinius (Ep. 10, 52) an Trajan vorzüglich veranschaulicht: diern domine,

quo servasti imperium, dum suscipis, quanta mereris laetitia celebravimus, precati
deos, ut te generi humano, cuius tutela et securitas saluti tuae innisa est, incolumem

101 Ebda 35 f.
102 Ebda 51. Vgl. 62ff. über die «Freiwilligkeit'» des Kaisereides.
103 Mus. Helv. 10 (1953) 106ff.
104 Nikolaos Damasc. bei Jacoby, FrOrHist. 90,130, § 80; Sueton. Div. Iul. 86, 1; Appian.

B.c. II 124, 600ff. (vgl. II 124, 518. 520; 130, 544; 134, 571; 139, 578). Vgl. auch II 106,
442; Cass. Dio XLIV 48, Iff.; Liv. Per. 1. 116. - Ä. v. Premerstein a. O. 32ff. bietet eine
komplette Zitatensammlung.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 159

frequentemque praestarent. Die tutela und die securitas des Menschengeschlechtes

hängen eben vom senator ab, dessen Heil zu hüten und zu verteidigen die höchste

Plicht des Untertans ist.
Mommsen sah - wie eingangs erwähnt - im 'Ehrentitel' pater patriae eine bloße

Zierde der kaiserlichen Titulatur, ohne ernst zu nehmende rechtliche

Konsequenzen. Aber wo ein Rechtsinhalt ursprünglich auch fehlt, kann der Macht-
inhalt trotzdem noch kolossal stark sein: so auch in diesem Falle. Römischer
Rechtsbrauch und griechische Religiosität, republikanischer Retterbegriff,
hellenistische Soter-Vorstellungen und monarchische Ausschließlichkeit des

Retteranspruchs, militärische Grundlagen und deren politische Umbildung, soziale

Verklammerung mit den Schutzbefohlenen und legalisierte Schutzherrschaft des

höchsten Patrons, spontane Gefühlsäußerungen, unverantwortliche Rhetorik,
juristische Festlegung und theologische Spekulation, sie alle hatten das ihrige
dazu beigetragen, um aus der vielschichtigen Konzeption des senator, parens ac
deus den eindeutigen Grundbegriff der Kaiserherrschaft vom pater patriae
auszugestalten105.

106 Eine willkommene und wesentliche Ergänzung unserer Ausführungen bietet das treffliche

neue Buch von J. Beranger, auf welches wir noch nachträglich verweisen können:
Recherches sur Vaspect ideologique du principal (Schw. Beitr. z. Altertumswiss. hrsg. von
B. Wyss, H. 6 [1953]) 169ff. 252ff.

Es sei zum Schluß noch erlaubt, die Dankesschuld zu bezeugen, die mich für kräftige
Förderung dieser Untersuchung verpflichtet. Wieder muß ich an erster Stelle der Stiftung zur
Förderung der wissenschaftlichen Forschung an der bernischen Hochschule danken, die mir
im Jahre 1949 einen Aufenthalt in Rom ermöglichte. Die Möglichkeit, meine Beweisführung
auch durch ein reiches Bildmaterial stützen zu können, verdanke ich der Basler Stiftung
für die Förderung der wissenschaftlichen Forschung. Ebenso verpflichtet bin ich Willy
Theiler, Bern, der die Güte hatte, das Manuskript des II. Teils zu lesen; ihm verdanke ich
wertvolle Hinweise ebenso wie seiner verehrten Frau, Georgine Theiler-Burckhardt. -
Weiterer Dank gebührt dem Direktor des Historischen Museums in Bern, Dr. Michael
Stettier, wie dem technischen Konservator desselben Museums für die Photographien zu
diesem Aufsatz; der Direktion des Thesaurus linguae Latinae für wichtiges Wortmaterial;
für Gipsabgüsse den Herren Prof. B. Ashmole (London), Dr. H.-A. Cahn (Basel), Dr.
R. A. G. Carson (London), Mile Dr G. Fabre (Paris), Prof. Dr. E. Holzmair (Wien), Dr.
K. Kraft (München), Franco Panvini-Rosati (Rom), Frau Dr. A.-N. Zadoks-Jitta (Haag) und
meinem Schüler Hans Frey für die Reinschrift des Manuskriptes. Für mannigfaltige Hilfe
bin ich dem Schriftleiter dieser Zeitschrift, Prof. Fritz Wehrli, innigen Dank schuldig.



Tafel I.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

Tafel II.



Tafel III.



Tafel IV.



164 Andreas Alfoldi

Tafel V.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

*

165

•••••Tafel VI.

Museum Helveticum



166 Andreas Alföldi

Tafel VII.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik

Tafel VIII.



168 Andreas Alföldi

Tafel IX.



Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik 169

Tafel X.


	Die Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik : kleine Beiträge zu ihrer Entstehungsgeschichte

