
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 2

Artikel: Die Ciris und ihr Original

Autor: Ehlers, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 11 1954 Fase. 2

Die Ciris und ihr Original

Von Wilhelm Ehlers, München
i

I.
Durch das Scholion und Eustathios zu Dionys Perieg. 420 ist für Parthenios'

Metamorphosen (fr. 20 Martini) eine Eorm der Cirissage1 bezeugt, die sich in einem

charakteristischen Zug mit dem römischen Epyllion2 berührt. Während nach

Ovid Skylla sich ins Meer stürzte und das Heck des Geliebten umklammerte
(Met. 8, 141 ff., vgl. Hyg. Fab. 198, 3), erzählen Parthenios und die Ciris
übereinstimmend, daß Minos selber sie zur Strafe an sein Schiff oder Steuer anfesseln

ließ3. Das Motiv findet sich weiterhin in der Paraphrase zu Dionysios' Ornithiaca

1 Pap. Oxyrh. XIX (1948) nr. 2208 fr. 2 läßt Pfeiffer vermuten, daß Skyllas Verwandlung
in den Vogel Ciris schon in Kallimachos' Aitia behandelt war (fr. 113, vgl. fr. 288 aus der
Hekale). Zur mythographisehen Orientierung vgl. Robert, Griech. Heldensage 346ff. Die
Konstruktionen von Knaack, Rh. Mus. 57 (1902) 205ff. beruhen noch auf der
Gallushypothese und sind weitgehend überholt.

2 Für die Überlieferung, wenigstens der Verse 338-497, ist jetzt das Grazer Fragment der
Appendix Vergiliana heranzuziehen (J. Krassler, Das Grazer Fragment ans einem Vergil-
Kodex des 10. Jahrhunderts in: Mitt. Steiermark. Landesarch., Folge 3 [Graz 1953] 20ff.;
dazu Bischoff, Archival. Zeitschr. 48 [1953] 206f. mit Datierung vor Mitte des 9. Jahrhunderts),

das mir in Photographien vorlag und soeben durch E. Gaar im Anzeiger der österr.
Akademie der Wissenschaften 1953, 188 ff. eine ausführliche Würdigung erfährt. — Auf die
sogenannte Cirisfrage gehe ich nicht ein, nachdem hinreichend bewiesen worden ist, daß das
Gedicht das Gesamtwerk Vergils voraussetzt und nicht von Vergil selbst verfaßt sein kann
(vgl. Helms Epilog Hermes 72 [1937] 78ff.). Zugleich mit der Sicherheit hierüber scheint
sich in neuerer Zeit die Überzeugung zu festigen, auch Ovid — die Übereinstimmungen sind
bekanntlich zahlreich, wenn auch weniger auffallend als im Falle Vergils - müsse der
Gebende sein (s. zuletzt Wagenvoort, Mnemosyne 45 [1917] 106ff. Klotz, Hermes 57
[1922] 596ff. Helm a. 0. 98ff. H. Hielkema, Ciris quod carmen traditur Vergilii versione
Batava commentarioque exegetico instruetum, Diss. Utrecht 1941, XIII, ebenso Munari, Studi
sulla Ciris [1944], eine mir nur aus Philologus 97 [1948] 400 bekannte Arbeit; anders wieder
Bickel, Rh. Mus. 93 [1950] 301. 318. 321 f.). Ich glaube, daß sich dies bewährt und weiter
sichern läßt; hier nur das Indiz eines einzigen Wörtchens. Der Passus über Megaras tönende
Mauern Ciris 108 citharae voces imitatus (Aid., -a(n)tur Hss.) acutas saepe lapis recrepat
Cyllenia munera pulsus (-is A, vielleicht besser pulsu nach Vergils Beschreibung des Echos
Georg. 4, 49 concava pulsu saxa sonant; Merkurs Geschenk ist die Leier, nicht das Echo, Akk.
wohl nach resonare) entspricht Ov. Met. 8, 17 saepe illuc solita est adscendere filia Nisi et

petere exiguo resonantia saxa lapillo usw. In der Ciris ist saepe nicht nur «auffallend»
(Kaffenberger, Philologus 76 [1920] 171, vgl. Helm z. St.), sondern geradezu absurd, da
es das Wunder einschränkt; dem Schluß, daß es aus Ovid stammt, sucht sich Kaffenberger
a. O. durch Zurückführung auf gemeinsames Vorbild vergeblich zu entziehen. Wie manche
vergilische Paradestelle ist der Vers später nochmals nachgeahmt (172).

3 Für die unanschauliche Darstellungsweise unseres Autors ist bezeichnend, daß die
genauere Situation nicht deutlich wird. Skylla ist in Fesseln de navibus altis aufgehängt
(389. 417), gewiß nicht mit den Füßen, da sie dabei ertrinken mußte (s. o. und Leo, Hermes
42 [1907] 54) und sich nicht in langer Klagerede ergehen konnte, sondern trotz Helms
Zweifel (a. O. 88) doch wohl mit den Händen (vgl. 403. 450). Aber daß der Nacken in
Ermattung zurücksinkt (449 caput inflexa lentum cervice recumbit), paßt zu ihrer Lage nicht
und findet nur in Wendungen wie Verg. Aen. 9, 434 cervix conlapsa recumbit eine Erklärung.
Noch ungeschickter ist die Vergilreminiszenz in 402f. (ad caelum infelix ardentia lumina

Klassisch-philologisches
Seminar der Universität

Zürich;



66 Wilhelm Ehlers

(2, 14) und in einem Vergilscholion (Serv. auct. Ecl. 6, 74, vgl. Philarg., Schol.

Bern.), hier offenbar nach der Ciris. Mit anderem Ausgang ist es auch sonst
bezeugt, sei es daß Skylla in das Meerungeheuer der Odyssee verwandelt wird (Schol.
Eur. Hipp. 1200. Tzetz. Lyk. 650, wo statt des Steuers der Schiffsbug genannt ist),
sei es daß sie, mit den Füßen am Heck aufgehängt, ertrinkt (Apollod. Bibl. 3,

211); der letzteren Variante stehen zwei Berichte nahe, nach denen sie von Minos
über Bord geworfen und so ertränkt wurde (Strab. 8, 6, 13 p. 373. Paus. 2, 34, 7).
Daß man sie am Schiff aufhängte, weiß auch Properz, ohne das Ende anzudeuten

(3, 19, 26)4. Anlaß jenes Parthenioszitats ist die Etymologie des Saronischen Golfs.

Euphorion leitete den Namen von einem eponymen Heros ah (Schol. Dion. Per.

a. 0., vgl. Paus. 2, 30, 7 u. a.), andere dachten an einen eponymen Fluß (Eustath.
a. O.) oder oagrovig (Plin. N.H. 4, 18 u.a.). Dagegen erklärte Parthenios ihn
aus Skyllas Schleifung im Meer, also aus ovQEoftai — trahi (Ciris 390. Prop. a. O.

Ov. a. O. 142. Serv. auct. a. 0.); wiederum stimmen dazu die Euripides- und

Lykophronscholien.
Obwohl das Schleifungsmotiv also eine weitere Verbreitung zeigt, legt doch die

Übereinstimmung in der Cirissage den Schluß nahe, daß die poetische griechische
Vorlage, die für die Ciris postuliert werden muß, eben jenes sonst unbekannte
Werk des Parthenios war. Diese zuerst von Heyne ausgesprochene Vermutung
gilt seit Rohde für leidlich gesichert5. Aber Leo6 hat vor Jahren von einem
Einzelproblem her einen gewichtigen Einwand dagegen entwickelt, dessen Tragweite
ihm selbst kaum bewußt geworden ist und, wie es scheint, allgemein übersehen

wird. Das römische Epyllion schließt mit Nisos' Verwandlung in den Seeadler

und dessen Feindschaft gegen die Ciris. Davon weiß das Partheniosreferat nichts,
es war aber von Knaack und Skutsch7 aus der bereits genannten Ornithiaca-

Paraphrase ergänzt worden, die teilweise enge Berührungen zeigt:

Schol. (Eustath.7 Dion. Per. 420

('Eagcoviöa' sc. &dXaaaav)

co? de TTagfievtoq iv xaig Mexa/togpmcreai Xe-

yet, ijiEiörj Mivmq Xaßmv xä Meyaga <5tä \ExvX-
Xr/g/ tfjg Nlaov ihr/axgbq, egaofteiorig avxov
xai dnoTEßOvarjq xfjg xeipaXrjq xov naxgbq röv

fiogatpov TiXöxafiov xai oiixcog avxov Tiooöovftrjg,

iwotffXei; mg fj naxiga ngodovaa ovöevoq av

Paraphr. Dion. De av. 2, 14

f) f)E XLOfnq ägiav xwv aneßrjjKLxmv öiömai

öixyv,

ort xov Mivcoog Eoaa&eiaa xai xov nogtpvgovv
xov TtaxQÖq nXoxaßOv ixxefiovoa xrjv naxoida
eiX.exo jiQodovvat xm M'tvmi • o de xrjv nqoöo-
oiav xai fiExd xrjv vixrjv fiEjirpafiEvog

tendens, lumina, narrt teneras arcebant vincula palmas nach A en. 2, 405f.); mit Recht fragt
Leo (Hermes 37 [1902] 45; 42 [1907] 53f.), wie sie, wenngleich ungefesselt, beim Schwimmen

ihre Arme hätte zum Gebet erheben sollen. Vgl. Anm. 108.
4 Verwandlung in das Meerungeheuer 4, 4, 39f.
5 Heyne, Verg. IV4 p. 162. Meineke, Anal. Alex. 272. Waltz, De Carmine Ciris (1881) 9.

Rohde, Qriech. Roman3 99f.
6 Hermes 42 (1907) 58ff. Gegen Parthenios schon Kalkmann, De Hippolytis Euripideis

quaestiones novae (1882) 90ff.
7 Knaack a. O. 207. Skutsch, Callus und Vergil 31. 115.



Die Ciris und ihr Original 67

Tiare gadtcog cpsiaairo, ngoodrjoag avrrjv (rir\-
ö(i).io) vecbg rrp> tiqoöötiv xa l nargorpovriv Arp-

rjxev) imovQEoSai rfj Hahiacsy — o&ev Eagotvi-
xbg obrog o növrog ixXrpd-t] ear'8 elg oqveov

f] xoqq fiereßl.rftr}.

änedrjoe r' avrtjv vecbg

xal
xara xfjg thi/.drrrjg eiaae cpeocM&m.

xal fieraßeßXrjrai
iih' ovrmg elg oqveov aihr], fiioelrai de Tiaga
Tzdvrcov oqvecov, xäv dkiaterog airzrpv &£dötfzai
nXavmjxlvrpv, ev&vg iniftefievog diacpiXetgei.

Leo suchte den Nachweis zu erbringen, daß in dem Rahmen der Paraphrase die

spezielle Darstellung der Ornithiaca vorliege; der vorausgesetzte und im Original
vermutlich kurz angedeutete Mythos werde von dem Paraphrasten aus demselben

Handbuch ergänzt, das der Scholiast mit Parthenioszitat ausschreibe. Die
Verwandtschaft der Darstellung in den Ornithiaca mit Verg. Georg. I 401 ff. (s. u.)
führt Leo auf gemeinsame Benützung jener Ornithogonie zurück, die unter dem
Namen des Boios oder der Boio lief und von Aemilius Macer übersetzt wurde; da
dieses Werk ein besonderes Interesse dafür zeigt, welche günstigen Zeichen die

Vögel den Menschen bringen, so wäre jetzt erklärt, warum Vergil den Seeadler

als Wetterzeichen einführt, als welches er andernorts der Ornithogonie (Ant. Lib.
11, 10) und den Ornithiaca (2, 1) bekannt ist9.

Fehlte der Seeadler bei Parthenios, so liegt die Folgerung nahe, daß dieser nicht
die oder wenigstens nicht die einzige Quelle der Ciris sein kann. Leo selber hat
diesen Schluß nicht ausgesprochen, aber doch Zweifel an Benützung des Parthenios

geäußert und eine genaue Untersuchung gefordert; von anderen wurde seine

Argumentation ebensowenig erschüttert wie ausgewertet10. Es dürfte sich lohnen,
sie an der mythographischen Tradition und der Ciris selbst erneut zu prüfen.
Was hat Parthenios erzählt und wie sah das Original der Ciris aus 1

Zunächst scheint mir, daß sich die Partheniosferne jenes Rahmenstücks der

Paraphrase durch eine weitere Beobachtung stützen läßt. Der im wesentlichen
übereinstimmende Mittelteil der Paraphrase weicht, um von anderen Ergänzungen
(Purpurfarbe der Locke)11 und Verkürzungen abzusehen, in einem wichtigen
Punkt von Parthenios ab: hier heißt Skylla Verräterin und - im Zusatz des

Eustathios - Mörderin ihres Vaters, dort lediglich Verräterin ihrer Heimat. Die
Variante naxega Jiooöovou : nargida Jigodcmvai schiene bedeutungslos (denn eins

ist im anderen eingeschlossen), wenn nicht das eine Mal von Nisos' Tod die Rede

8 So Martini für ort (mit Tilgung der Parenthese und Auslassung der Worte Tigodoriv xai
Tiaroocpovriv).

9 Daß der Seeadler zum Fischen gutes Wetter braucht, betont Drachmann, Hermes 43
(1908) 407.

10 Jäcoby, DLZ 28 (1907) 229, 1 behauptet, «daß sich Leos Behandlung der 'Oovi&iaxd-
Paraphrase in ihrem Verhältnis zur Ciris direkt widerlegen läßt», ist aber eine Erläuterung
schuldig geblieben. Die alte Auffassung wirkt noch u. a. bei Helm a. O. 92f. nach. Die
Arbeiten von A. dal Zotto (La Ciris e le sue fonti greche [1903]; La Ciris virgiliana, Esercizio di
traduzione dal Creco [1938]) waren mir nicht zugänglich.

11 So seit Kallim. fr. 288 Pf. («parum constat de Scyllae fabula in Parthen. Metam. fr. 20
Martini» Pfeiffer z. St.). Goldene Farbe bei Prob. Verg. Ecl. 6, 74. Schol. Eur., Tzetz a. O.
nach der Sage von Pterelaos (Ps. Dio Chrys. 64, 27. Äpollod. Bibl. 2, 60), die schon Ovid
vergleicht (Ib. 361f.).



68 Wilhelm Ehlers

wäre und die andere Fassung ihn überginge. Kroll12 hat, was Leo übersah, darauf
aufmerksam gemacht, daß sich die Überlieferung über die Wunderlocke und das

sie betreffende Orakel in zwei Versionen scheidet: bald zieht der Verlust der
Locke Nisos' Tod nach sich, bald den Untergang von Stadt und Reich. Die erste

Fassung wird schon von Aischylos vorausgesetzt (Choeph. 613ff.) und bewahrt
ein verbreitetes Märchenmotiv, so daß Kroll sie wohl mit Recht für die ältere hält;
die näheren Umstände von Nisos' Tod bleiben bei Aischylos und Apollodor (Bibl.
3, 210f.) unkenntlich, bei anderen stirbt er durch Minos' Hand (Paus. 1, 19, 4)13

oder - eine mehr rationalistische Auffassung - durch Selbstmord (Hyg. Fab. 242,

3). Nun ist es nur natürlich, daß diese Version - wenn wir von der Ciris noch
absehen - eine Metamorphose des Königs nicht kennt. Umgekehrt aber und ebenso

natürlich rechnet die Sage von seiner Metamorphose nicht mit seinem Tod, sondern
schließt sich an jene zweite von Kroll beobachtete Version an, wie Ovid lehren
kann. Hier heißt das Haar magni fiducia regni (Met. 8, 10), und wenngleich Skylla
zugleich den Vater verrät (91 ff.), so ist vitali sc. crine (85) doch nur falsche

Variante für fataliu. Denn er findet nicht den Tod, sondern lebt, als Skylla nach

Abfahrt der Kreter am Strande klagt, noch irgendwo und irgendwie (115. 125f.);
und als sie sich ins Meer stürzt, um Minos' Schiff zu umklammern, schwebt er,
«eben» verwandelt (ein dramaturgisches modo), schon als Seeadler in Lüften und
führt durch seinen Angriff auch ihre Metamorphose herbei15.

Demnach stellen Partheniosreferat und Ornithiaca-Paraphrase zwei abweichende,
in sich geschlossene Versionen dar; selbst das Mittelstück der letzteren kann nicht
direkt auf die gleiche mythographische Vorlage auch nur des kürzeren Scholions

zurückgeführt werden. In der Ciris freilich sind nun jene beiden Alternativen
miteinander verbunden. Im Sinne der zweiten verkündet das Orakel beim Verlust
der Locke den Untergang von Stadt und Königsherrschaft (124 patriam incolumem

Nisi regnumque futurum, vgl. 53. 129. 321. 330f. 419. 428), und wenngleich
wieder auch Nisos' Ende dunkel angedeutet ist (131 Scylla patris miseri patriaeque
inventa sepulcrum16; über 194 s. u.), so gilt Skylla doch weder vor sich selbst

noch vor anderen als seine Mörderin, und wir ahnen nicht, daß sein Leben bedroht
sei. Da überrascht uns der Dichter in seiner Schlußpartie mit der Angabe, Jup-
piter habe Nisos wegen seiner Frömmigkeit von den Toten wiedererweckt, um ihn

12 Bei Skutseh a. O. 193ff.
13 Vgl. Pterelaos in der Komaithosage Theokr. 24, 4f. Plaut. Amph. 252.
14 Irrig Kroll a. O. 194, 1. Reitzenstein, Rh. Mus. 63 (1908) 609, 2.
15 Ähnlich, jedoch in Konfusion mit der Tereussage, Prob. Verg. Ecl. 6, 74. Hyg. Fab.

198, 4 (Fischvariante), vgl. 45, 5.
16 Muster ist Catull. 68, 69 Troia commune sepulcrum Asiae Europaeque (vgl. dazu

Svennung, Catulls Bildersprache I 114, zu ergänzen durch den freilich vorsichtigeren
Ausdruck Cic. Prov. 2 Oabinium et Pisonem, duo rei publicae portenta ac paene funera);
Versschluß vielleicht nach Ov. Met. 13, 423 inventa sepulcris. Das bekannte gorgianische Bild
vom lebendigen Grab, das von lateinischen Autoren übernommen (Enn. Ann. 139. Lucr.
5, 993. Apul. Met. 4, 13) und auf Thyestes (Acc. Trag. 226) oder Tereus (Ov. Met. 6, 665)
übertragen wird, liegt fern. An Entlehnung aus der Myrrhasage denkt Sudhaus, Hermes 42
(1907) 497, an Nisos' doch nur zeitweiligen Tod Hielkema zu 124.



Die Ciris und ihr Original 69

als Seeadler weiterleben zu lassen (520ff. cum pater extinctus caeca sub nocte

lateret, illi pro pietate sua reddidit optatam mutato corpore vitam fecitque in terris
haliaetos ales ut esset). Hier ist also unvermittelt das Todesmotiv einbezogen und
mit der Metamorphose durch Annahme einer Wiedererweckung harmonisiert.
Diese mutet künstlich genug an, und die konventionelle Begründung mit des

Königs Opfern und Weihegaben (524ff.) verdeutlicht die Verlegenheit, statt sie zu
verdecken: denn warum mußte Nisos dann erst sterben Aber so wurde immerhin
eine Schwierigkeit beseitigt, der sich die Vertreter seiner Verwandlung gegenübersehen

mußten: er und Skylla konnten nach dramaturgischem Gesetz nur gleichzeitig

oder in unmittelbarer Folge verwandelt werden, - wo aber blieb Nisos

zwischen der Einnahme Megaras und der Szene im Meer Ovid ließ die Frage
offen und half sich, wie gezeigt, mit einer eleganten Notlösung. Der Cirisdichter
dagegen erklärt, Nisos habe unterdessen im Hades geweilt, erklärt dies freilich erst

nachträglich und vermeidet in Skyllas Klagerede 404ff. - bedachtsamer als Ovid
in der entsprechenden Partie - alle Anspielungen auf ihre Schuld gegen den Vater17.

Wie es scheint, steht unser Dichter mit dieser Kontamination allein18. Gehörte
sie seiner Vorlage an, so scheidet dafür doch Parthenios aus, weil dieser dem Todesmotiv

eine zentrale Rolle zuweist: es heißt ja, Minos habe über Skyllas Verrat
und Mord am Vater Erwägungen angestellt und sie darum bestraft, und man
möchte annehmen, daß das Orakel darauf abgestimmt war19. Krolls Annahme, er
könne sich «ähnlich unbestimmt über Nisos' Tod geäußert haben wie Gallus (d. h.
der Cirisdichter), so daß erst der Grammatiker, dem wir den Auszug im Schol.

Dionys, verdanken, die andere Version eingeschmuggelt hätte»20, ist nur eine Ver-

legenheitsauskunft, um ihn als Vorlage zu retten. Hat erst der Cirisdichter
kontaminiert - was Kroll daneben erwägt -, so rückt er doch mit der Verschleierung
des Todes und der Konzentration auf jene andere Bedeutung der Purpurlocke
entschieden von Parthenios ab. Daß und wie er kontaminierte, wird deutlicher, wenn
wir uns fragen, wie weit überhaupt die Schlußpartie dem Plan der Ciris entspricht.

Bekanntlich bietet die Themastellung im Proömium des Werkes (48ff.)
Schwierigkeiten, die Reitzenstein in einer sehr fördernden, leider wenig beachteten
Abhandlung21 als «fast unlöslich» bezeichnet. Der Dichter will erzählen,

impia prodigiis ut quondam exterrita magnis22

Scylla novos avium sublimis in aere coetus

17 Dies ist um so auffälliger, als die Selbstanklage gegen den Vater zum Typus solcher
Reden gehörte, auf den ich oben noch zurückkomme.

18 Sicher von ihm abhängig Serv. Ecl. 6, 74 Nisus extinctus deorum miseratione in avis
mutatus est formam. Gedankenlos klitternd Philarg., Schol. Bern. ebd.

19 Der Tenor war im ganzen wohl demjenigen Apollodors (Bibl. 3, 210f.) ähnlich, wo Skylla
jedoch am Ende ertrinkt: aute&ave de xal Niaog diä &vyarQÖg TiQodoaiav. eyomi yäo avrth
noQcpvoeav ev /J£0fi rfj xecpaXfj raiya ravrrjg ätpaiQE&elaryg r)v xQ-rjOjidgreXevTijaai' ff de dvydrriq
aiiTov ExvXhi EQaadeiaa Mivcoog etjeiXe rijv rrnya. Mtvcog de Meydioorv xoarr\aag xal rrjv xÖQtjv
Tfjg Tiovfivrjg rä>v Ttoäcöv exärjaag imaßovyiov enotr\ae.

20 a". O. 194, 2.
21 Hermes 48 (1913) 256ff.
22 s. Anm. 38.



70 Wilhelm Ehlers

50 viderit et tenui conscendens aethera penna
caeruleis sua tecta supervolitaverit alis,
hane pro purpureo poenam scelerata capillo,

pro patria23 solvens excisa et funditus urbe.

Skylla wird, wie es scheint, durch ihre Verwandlung bestraft, und zwar darum
bestraft, weil sie durch ihr Verbrechen am Purpurhaar den Untergang Megaras

herbeigeführt hat. Daß ihre Schuld am Tod des Vaters übergangen ist, kann nach
dem oben Gesagten nicht mehr überraschen. Mehr muß auffallen, daß auch
Nisos' Verwandlung und Feindschaft mit keinem Worte angedeutet sind, und
man fragt sich vollends, wie dies übergangen werden konnte, wenn von Skyllas
Strafe die Rede ist. Denn später wird gerade die Verfolgung durch den Seeadler

als Strafe bezeichnet (194. 520), im Sinne der Omf^faca-Paraphrase (s. o.) und
Vergils (Georg. 1, 404ff.):

apparet liquido sublimis in aere Nisus
et pro purpureo poenam dat Scylla capillo:
quacumque illa levem fugiens secat aethera pennis,
ecce inimicus atrox magno Stridore per auras
insequitur Nisus; qua se fert Nisus ad auras,
illa levem fugiens raptim secat aethera pennis.

Die vier letzten dieser Verse bilden den Schluß der Ciris (538-541). Die
Übergehung im Proömium wird um so fühlbarer, ja zum Widerspruch24 dadurch, daß
der Anfang hier in V. 49 (Scylla sublimis in aere) und gerade auch in dem
entscheidenden V. 52 (pro purpureo poenam capillo) nachgebildet ist. Aber dieser

Anstoß bleibt, wie auch gegen Reitzenstein25 betont werden muß, zunächst ein
rein formaler: vergilische Diktion in unpassendem Zusammenhang wie oft bei dem

Dichter, der, was er sagen wollte, am liebsten vergilisch sagte. Es fragt sich, wie
weit die Ankündigung inhaltlich mit der Ausführung vereint werden kann. Lassen

wir einmal die Schlußpartie beiseite und folgen dem Dichter bis V. 519.

In höchster Seenot hat sich Amphitrite Skyllas erbarmt und sie verwandelt,
nicht in den gierigen Fisch kiqqiq (484ff.)26, sondern in den Vogel ciris Amyclaeo
formosior ansere Ledae (489)27. Aber bedeutet schon die Metamorphose als solche

23 patris Hss., wohl richtig verbessert von Haupt. Daß es sich um die Locke des Vaters
handelt, ist schon mit impia 48 angedeutet (vgl. Ov. Rem. 67. Trist. 2, 393. Hyg. Fab. 255,1).

24 Vgl. besonders Leo, Hermes 37 (1902) 35; 42 (1907) 59.
25 Nach ihm will der Dichter durch die Reminiszenzen an unserer Stelle im vorhinein

schon andeuten, daß sein Meister neben der Konfusion mit dem Meerungeheuer (54ff. mit
Zitat von Ecl. 6, 75ff.) die 'richtige' Version über die Nisostochter kennt. Auch Kaffen-
berger a. O. 150f. verwertet 54ff., wenn er annimmt, «daß dem Dichter schon die anderen
Skyllasagen vorschwebten, zu denen er seine Skylla in Gegensatz stellt: in diesen ist
tatsächlich die Verwandlung ihre Strafe».

26 Polemik gegen die bei Serv. Aen. 6, 286 (secundum alios) und Hyg. Fab. 198, 4
vorliegende Sage. Neben xtggig (xiggig, xelgig, vielleicht auch xrjgtg) bezeugt Hesych einen
Fisch xiggd, den Pfeiffer — freilich mit ausdrücklicher Reserve - in Aischylos' Aixrvovlxoi
(frg. 178, 10 Mette) zu Wal und Hai eingesetzt hat.

27 Hier ist eine seltene Sagenversion aufbewahrt, die nicht durch Deutung von anser



Die Ciris und ihr Original 71

eine Entstellung, wenn das edle Antlitz, die vielbegehrten Lippen und die herrlich
offene Stirn verwachsen und das Kinn sich zu einem wenngleich schlanken Schnabel

verlängert (496ff.), wenn der Marmorleib sich mit Federn bedeckt (503), die zarten
Beine sich verfärben und in häßlicher Verschrumpfung Krallen ansetzen (505ff .)28,

so wird im folgenden Amphitrites Rettungstat vollends diskreditiert (508ff.):
et tarnen hoc demurn miserae succurrere facto
vix fuerat flacida Neftuni coniuge dignum.

510 numquam illam posthac oculi videre suorum

purpureas flavo retinentem vertice vittas,
non, thalamus Syrio fragrans accepit amomo,
nullae illam sedes: quid enim iamP sedibus Uli?

quae simul ut sese cano de gurgite velox
515 cum sonitu ad caelum stridentibus extulit alis

et multum late dispersit in aequora rarem,
infelix virgo nequiquam morte recepta
incultum solis in rupibus exigit aevum,
rupibus et scopulis et litoribus desertis.

Obgleich also Skylla erlöst und in einen angemessenen Tierleib verwandelt ist,
so war doch die späte Rettung der sanften Göttin unwürdig (508b), der Gewinn

nichtig und das scheinbare Glück ein Unglück (517): denn nie mehr darf Skylla
als Mensch zu den Ihrigen heimkehren und in duftenden Gemächern leben (510ff.),
sondern muß an einsamen Klippen ein trauriges Dasein fristen (518f.). Die
Verwandlung wird endgültig durch ihre Folgen zur Strafe30: daß der Dichter so
verstanden sein will, macht er zum Uberfluß dadurch deutlich, daß er mit nec tarnen
hoc iterum31 poena sine zum folgenden, nämlich zum Seeadler überleitet (520).
Dessen Feindschaft ist eine zweite Strafe, durch die die vorher beschriebene eine

Steigerung erfährt.

als «Schwan» (nur Gloss. III 17, 36 xvxvog anser olor) beseitigt werden darf. Den Gänserich
statt des Schwanes kennen in der Leda- bzw. Nemesissage auch Clem. Rom. Horn. 5, 13
Migne gr. 2, 184A (Nefieaei rfj xai Arjda voßia&etar] xvxvog i] xvv yevopevog 'EXevrjv
ETExvdjoaTO sc. Zevg) und vielleicht einige Bildwerke (Eitrem, RE XII 1122f.). Die
Variante ist schwerlich alt (Keller, Thiere d. class. Alt. 288), sondern Reminiszenz an die Ky-
prien, wo sich Nemesis in eine Gans verwandelt (APF 1 [1901] 109, 1). Die Gänseeier bei
Eriphos fr. 7 CAF II 430 sind auch in der Persiflage noch beachtenswert.

28 inde alias partes minioque infecta rubenti crura novamque (-vemque L, -vatique R) acies
(B, -eH, -em RAL) obduxit squalida pellern (-is LA2) et pedibus teneris ungues affixit acutos
Hss. Ist macies (edd. vett.) richtig, so ergibt sich, wie mir scheint, aus Ov. Epist. 11, 27
macies adduxerat artus und Met. 3,397 adducit... cutem macies die Herstellung crura novans
macies adduxit sqalida pellem. pellis von menschlicher Haut im Verwandlungsakt wie Ov.
Met. 10, 494 (Myrrha) duratur cortice pellis (anders Hör. Carm. 2, 20, 10 iarn iam residunt
cruribus asperae pelles). Anscheinend ist von adduxit her die Aktion des Abstraktums kühn
erweitert (novans, affixit, wo Amphitrite als Subj. fernliegt). «Das que ist explikativ» Helm.

29 cum Heinsius.
30 Reitzenstein a. O. 261, der damit auch ohne Verwendung von 520 (s. Anm. 31) die

Streitfrage entschieden hat, ob Strafe oder nicht (übersehen von Helm a. O. 91).
31 ipsum B2. Die erste Strafe ist nicht die Schleifung durch die Meere (Reitzenstein a. O.

261, 1), sondern das einsame Leben (etwas unscharf Vollmer, Rh. Mus. 55 [1900] 527:
«iterum punitur Scylla cum vel post metamorphosin a patre item ave urgeatur»).



72 Wilhelm Ehlers

Vergleicht man mit der Schilderung bis 519 die Themastellung 48ff., so ist
zunächst klar, daß die Auffassung von Skyllas Metamorphose als Strafe zu Recht
besteht, zumal wenn auch die schlimmen Folgen dieser Metamorphose angedeutet
werden. Dies geschieht in dem scheinbar abstrusen V. 51 caeruleis sua tecta super-
volitaverit alis. Er ist formal eine Vergilimitation (Ecl. 6, 81 quibus ante infelix
s. t. s. a. von Philomela) und eine der unglücklichsten des ganzen Gedichtes;
aber statt es bei einem «Unsinn» bewenden zu lassen32, wird man dem Dichter
den «Anspruch, verstanden zu werden»33 auch hier zubilligen müssen. Das
Ungeschick liegt vor allem darin, daß durch den Satzbau (ut quondam viderit et

supervolitaverit) der Eindruck entstehen muß, als ob 51 zum Verwandlungsakt
gehört, also Skylla über Megara zu den Vögeln aufsteigt. Aber das kann nicht
gemeint sein, da nach der späteren Erzählung die Metamorphose im Kykladen-
meer erfolgt (481 ff.). Erst Reitzenstein hat den richtigen Weg aufgezeigt, indem

er V. 51 genauer mit V. 510ff. verglich, wo Heimatverlust und einsames Leben
der Verwandelten geschildert sind. Wenn er freilich in Erinnerung an Philomela

annimmt, «daß die verwandelte Scylla zunächst heimfliegt und ihren früheren

Palast, oder vielmehr dessen Trümmer, umfliegt», so kann auch dies nicht befriedigen;

denn davon wird später nichts erzählt. In 510ff. ist das Heimkehrmotiv

ganz anders angetönt: Skylla sieht ihr Haus nicht als Mensch wieder. Dasselbe

ist gemeint, wenn sie nach 50f. «leichtgefiedert zum Äther steigend mit blauen

Flügeln über ihr Haus fliegt». Man vermißt freilich ein einschränkendes «nur
mehr» ('non iam nisi supervolitans sua tecta vidit') und vor allem nach quondam
einen Hinweis darauf, daß diese Situation erst später34 eintreten wird; aber wir
wissen aus vielen Beispielen, daß die Diktion der Ciris an Präzision verliert, wenn
ihr Dichter sich von Vergilreminiszenzen leiten läßt. Mit 51 gehören die Worte
tenui conscendens aethera penna schon aus grammatischen Gründen35 eng zusammen;

ich möchte auch sie daher nicht mehr zum Verwandlungsakt ziehen, sondern
sehe darin nichts anderes als eine Umschreibung des Begriffs 'Vogel'. Die etwas

aufdringliche Betonung von Skyllas neuer Gestalt macht sinnfällig, wie sehr es dem

Dichter auf das effektvolle Sentiment ankommt, das er mit 510ff. zum Ausdruck

bringt und das wir später auch auf Nisos angewendet finden werden. Ich glaube
aber im Vergleich mit der Ausführung noch einen Schritt weitergehen zu sollen.

Warum ist Vergils (quibus) infelix durch caeruleis ersetzt? Daß infelix stilistisch
oder inhaltlich unpassend war36, scheint jetzt um so weniger glaubhaft, als es auch

in der hier verglichenen Partie auftaucht (517). Nun ist unser caeruleus längst als

32 Leo, Hermes 42 (1907) 38. Helm a. O. 80ff. bleibt bei Leos Ergebnis stehen und müht
sich erneut um Widerlegung von Skutsch' Irrtümern, ohne von Reitzensteins Hinweisen
Kenntnis zu nehmen.

33 Skutsch a. O. 52.
34 «gelegentlich» Vollmer, Münch. Sitzungsber. 1907, 365, 2; «talora» Lenchantin z. St.
35 Reitzenstein a. O. 259, 2 faßt conscendens aoristisch auf. Der Ausdruck (anders ascendat

205) vielleicht nach Ov. Met. 3, 299 aethera conseendit (Iuppiter).
36 Vgl. z. B. Klotz a. O. 592. Helm a. O. 82. '



Die Ciris und ihr Original 73

konventionelle Meerfarbe erkannt37; wird aber damit das spätere Leben an der
Meeresküste (518f.) wenigstens flüchtig angedeutet, so erhält das Resume hanc

poenam solvens nunmehr seine volle Rechtfertigung.
V. 48 bezeichnet, Richtigkeit der Lesung vorausgesetzt, Skyllas Entsetzen über

das Verwandlungswunder im Augenblick des Emporfahrens (prodigiis exterrita
magnis)3S. Man hat diese Vorstellung unnatürlich gefunden und das Motiv in der

Ausführung vermißt39. Der erste Anstoß verliert an Gewicht, wenn die
Metamorphose Entstellung bedeutet und im Effekt einer Strafe gleichkommt. Die
Ausführung ist in 514ff. enthalten; hier aber bezeichnet cum sonitu neben stridentibus
alis schwerlich den geräuschvollen Vorgang überhaupt40, sondern einen begleitenden

Schrei41, und es kann nur ein Entsetzensschrei sein. Die Vorstellung mag nicht
so sehr durch Verg. Aen. 5, 213ff. (columba plausum exterrita pinnis dat tecto

ingentem usw.) wie durch den Schreck der Iokuh (Ov. Am. 1, 3, 21. Met. 1, 638,

wo beidemal exterrita steht) und des Meerungeheuers Skylla (80ff. Ov. Met. 14,

60ff.) begünstigt worden sein.

V. 49 ut Scylla novos avium sublimis in aere coetus viderit umschreibt mit
Reminiszenzen aus Vergil (Georg. 1, 404, s. o.) und Catull (64, 407 visere coetus)42

die Verwandlung entsprechend 487 aeriis sublimem sustulit alis (sc. Amphitrite
Scyllam). Eine Empfangsszene bei den Vögeln wie 195ff. (s. u.) darf für später
nicht postuliert werden.

Mag der Dichter auch hüben und drüben unterschiedliche Lichter aufgesetzt
haben - er band sich überall durch geprägte Muster43 die Konzinnität von
Themastellung und Ausführung ist in dem Augenblick gegeben, wo wir die Schlußpartie

520-541 (die Naht verrät sich mit iterum 520) aus der Hauptquelle des

Cirisdichters ausscheiden. Wie aber ist eine Ubergehung im Proömium denkbar,
wenn doch dem Dichter das Georgicazeugnis ständig vor Augen war und schon in

37 Vgl. 483 und Thea. III 104, 82ff. Daß der Dichter, wenn der Vogel varios colores hatte
(502), hier Gedanken an eine blaue, 205 und 489 an eine weiße Farbe überhaupt aufkommen
läßt, zeigt erneut, wie wenig er um anschauliche Vorstellungen bemüht ist.

38 exterruit (terruit R) amplis Hss.; exterrita Schräder, magnis Baehrens (diris oder miris
Heinsius, tantis Lenchantin), vgl. Verg. Aen. 3, 307 magnis exterrita monstris. Ov. Met. 4,
488 monstris exterrita coniunx. 11, 411 anxia prodigiis turbatus pectora Ceyx und exterrita
(auch Ciris 283) von der verwandelten Io (s. o.). Falsch die Übersetzung von Maurice Rat
(Classiques Garnier 1935): «comment l'impie Scylla epouvanta jadis le monde par d'amples
prodiges». Reitzenstein a. O. 256, 2 möchte durch exterrita ponti (so auch Helm, Rh.
Mus. 85 [1936] 260) oder extracta marinis eine Verbindung zu 451ff. (Skyllas Bedrohung
durch Seeungeheuer) herstellen; dagegen Sudhaus, Rh. Mus. 68 (1913) 455ff. mit der
Lesung pro Stygiis exterrita templis.

39 Vgl. nach Leo (Hermes 37 [1902] 34; 42 [1907] 38, 2) besonders Reitzenstein a. O.;
beide setzen voraus, daß Skylla vor Schreck auffliegt, schieben also dem Partizip ohne Not
ein kausales Moment unter.

10 «with uproar» Fairclough; «met geruisch» Hielkema.
41 «schreiend» Hertzberg; «mit Kreischen» Sudhaus, Hermes 42 (1907) 477; «en poussant

un cri» Rat. cum sonitu am Versanfang ist vergilische Floskel und steht u. a. Aen. 10, 266
vom Ruf der Kraniche.

42 viserit Baehrens in der Ciris falsch, da als Perf. zu viso nur vidi gebraucht wird (Leo,
Hermes 37 [1902] 315f.).

43 Über 48ff. s. o., über 510ff. Sudhaus a. O.; vgl. die Testimonia in den Ausgaben.



74 Wilhelm Ehlers

48ff. angetönt wird Diese Lücke schließt der Passus 191 ff., der auf einem
Höhepunkt der Spannung - zwischen Skyllas Entschluß und Anschlag - als Ritardando
in die Erzählung eingeschaltet ist44:

Nise pater, cui direpta crudeliter urbe

vix erit una super sedes in turribus altis,
fessus ubi extructo possis considere nido,
tu quoque avis fmoriere: dabit tibi filia poenas.

195 gaudete, o celeres, subnixae nubibus altis,

quae mare, quae viridis silvas lucosque sonantes

inaolitis, gaudete, vagae laudate volucres;

vosque adeo humanos mutatae corporis artus,
vos, o crudeli fatorum lege, puellae

200 Dauliades, gaudete: venit carissima vobis

cognatos augens reges numerumque suorum
ciris et ipse pater, vos, o pulcherrima quondam

corpora, caeruleas praevertite in aethera nubes,

qua novus ad superum sedes haliaetus et qua
205 Candida concessos ascendat ciris honores.

Es ist das Verdienst wiederum von Reitzenstein (a. 0.), diese Einlage als
«zweite Ankündigung», gewissermaßen ein neues Präludium» und als Ergänzung zu
48ff. erkannt zu haben; freilich täuschte er sich noch über das Verhältnis jener
ersten Themastellung zur Schlußpartie und gelangte daher zu einer etwas komplizierten

Synthese. Erst hier wird in Form einer Anrufung an Nisos45 auch diesem
die Verwandlung angekündigt, wobei an die Vögel, insbesondere Prokne und
Philomela46, Aufforderung ergeht, Seeadler und Ciris als ihren neuen Genossen

einen fröhlichen Empfang zu bereiten (Apostrophe nach Catull. 31, 12ff. 64, 22ff.).
Was zunächst die Eröffnung an Nisos betrifft, so scheint mir (avis) moriere «du

wirst sterben» oder «du wirst als Vogel sterben»47 unhaltbar: jenes, weil auf Nisos'

zeitweiligen Tod vor der Verwandlung wenig ankommt, und dieses, weil
Metamorphosensagen überhaupt die Gattung zu berücksichtigen pflegen, nicht das In-

44 Mit der Bemerkung «der Einschub 191-205 alexandrinisch» scheint Helm z. St.
andeuten zu wollen, daß ein änQoadoxpTov dieser Art stilgemäß war.

46 Nise pater wohl aus Ov. Met. 8, 126, dort passender im Munde Skyllas (s. zuletzt Helm,
Hermes a. O. 100).

46 Daulias (Catull. 65, 14) ist eigentlich nur Prokne, der Plural für beide Schwestern
(vgl. Castores u. ä., dazu Löfstedt, Synt. I2 66ff.) singular, nur nach der Ciris versuchsweise
von Pfeiffer ergänzt Kallim. fr. 113.

47 Abschwächend Heyne «in avem mutaberis ante diem supremum» (ähnlich Nemethv,
Lenchantin, Hielkema). Vor moriere interpungiert Reitzenstein a. O. 258, indem, er tu quoque
avis als Apposition an das Vorhergehende anhängt und versteht: Nise pater, cui moriere:
(sed) dabit t. f. p. Aber so wirkt der Hinweis auf Nisos' Tod doppelt störend; daher t. q. a.,
remorare Castiglioni (bei Curcio z. St., dessen eigene Interpunktion mir nur als Druckfehler
verständlich ist), vgl. 236 (re')morere. Hermanns metuere hat Reitzenstein mit Recht
abgelehnt; die Konjektur wird durch Ribbecks tum q. a. m. oder Hielkemas (tu q. a.): m.
nicht verbessert.



Die Ciris und ihr Original 75

dividuum, das einmal aufhören kann zu existieren, tu quoque avis noscere48 «auch

dich wird man als Vogel kennenlernen» dürfte den geforderten Gedanken richtig
wiedergeben und stellt zugleich eine Entsprechung zu 90 her: Nisaeam49 potius
liceat not escere cirim... Scyllam esse. Die Neuigkeit wird durch den Relativsatz
in etwas vorweggenommen, der einen uns schon für Skylla vertrauten Gedanken

zum Ausdruck bringt: daß es in Vogelgestalt ein trauriges Wiedersehen mit der
Heimat geben wird. Aber man möchte trotz leichter logischer Unscharfe 194a als

Hauptgedanken nehmen und in dabit tibi filia poenas eine Erläuterung dazu
erkennen: der neue Vogel wird als Verfolger der Ciris in Erscheinung treten. So

enthält der Vers die bisher vermißte Ankündigung der Schlußpartie im engen
Anschluß an Vergil, dessen poenarn dat nunmehr in seine vollen Rechte eintritt. Im
folgenden ist die Versetzung unter die Vögel nicht Beginn eines traurigen Daseins

wie 49, sondern ein fröhliches Schauspiel, bei dem sich alle Himmelsvölker zum
Empfang vereinen. 204 f. sind mit 52 unvereinbar, stimmen aber wörtlich zu 522 ad

superos volitare puellam,50. So geht die Einlage mit der Schlußpartie zusammen und
tritt mit dieser zur ersten Themastellung in Gegensatz; sie scheidet damit gleichfalls
für die Primärquelle der Ciris aus. Erst jetzt wird ihre Funktion deutlich: konnte
oder wollte der Dichter sich im eigentlichen Proömium nicht von seiner Vorlage
lösen, so mußte er auf die eigene, erweiterte Fassung in einem Nachtrag -- die
Stelle ist nicht übel gewählt - Bezug nehmen. Der Grund dieser Aufteilung ist
kaum in einem sukzessiven Entstehungsprozeß der Ciris zu suchen (der Georgica-

passus klingt stilistisch auch sonst an), sondern eher in einer Gebundenheit des

Dichters selbst: «Das Gedicht ist nicht aus einem Guß. Wir sind in einer Zeit oder

gegenüber einer Persönlichkeit, die noch nicht frei schaffen und der griechischen
Vorlagen entbehren kann, und doch sich an sie nicht mehr streng schließen will»51.

48 Persönlich konstruiertes nosci zuerst Ter. Hec. 573 qui posset post nosci qui siet. Die
Form noscere Ov. Trist. 1, 1, 61. Pont. 4, 13, 9. Val. Fl. 4, 314.

49 So Sillig (akzeptiert von Klotz, Phil. Wochenschr. 52 [1932] 1289), iam Nisi Leo,
Coniect. 9; omnia sim (sunt) oder omne suam Hss. Das Stichwort 'Nisostochter' oder eine
entsprechende Determination zu Scyllam scheint mir nach dem Exkurs über verschiedene
Aitia des Meerungeheuers 66-88 (89 knüpft an 64 an), der eine Gleiehsetzung der Nisostochter
mit diesem (54ff.) diskreditieren soll, ganz unentbehrlich.

50 Vgl. dazu Reitzenstein a. O. 261: «Beide Stellen sollen sich gegenseitig erläutern: der
Seeadler hat zu wachen, daß die ciris nicht bis zum höchsten Äther emporsteigt, sondern
nur die Ehre genießt, die Zeus ihr noch gestatten will.»

51 Reitzenstein, Rh. Mus. 63 (1908) 607, 1. Gegen die Versuche, zeitlich getrennte
Entstehungsschichten oder gar die Unfertigkeit der Ciris aufzuzeigen, ist Skepsis
angebracht. Immerhin scheinen Spuren früherer Fassung nicht ganz unabweisbar zu sein
(s. o. zu 181 f. 448ff.), und es bleibt beachtenswert, daß der Dichter ein in sehr jungen Jahren
begonnenes anspruchsvolles Werk abschließt (9 coeptum detexere munus. 44ff. haec in
quibus aevi prima rudimenta et iuvenes exegimus annos, dona meo multum vigilata labore).
Aus 44f. hat man völlig widersprechende Schlüsse für das Alter des Dichters gezogen
(resignierend Sudhaus a. 0. 472, 1). Daß er die Ciris als junger Mann schreibt (so auch Helm,
Hermes a. 0. 97, der sich auf Leo, Coniect. 3 «iuvenem se indicans sed non admodum adu-
lescentem» kaum berufen durfte), wäre eine müßige Äußerung, und sein Erstlingswerk
kann sie wegen lOf. 92ff. nicht sein. Im folgenden heißt es, er habe - wie es sich für das
literarische Genos gebührt - lange und fleißig an dem Gedicht gearbeitet (vgl. Cinna fr. 11 M.
multum invigilata lucernis carmina). Dieser Topos, zu dem weiterhin 47 promissa diu gehört
(vgl. Hör. Epod. 14, 7 inceptos olim, promissum carmen, iambos), erhält durch 44f. eine in-



76 Wilhelm Ehlers

Fassen wir das Resultat zusammen, so ergibt sich neben der Hauptvorlage, in
der SkyIIa zur Strafe für ihren Verrat an der Heimat in die Ciris verwandelt wird
und Nisos' Ende ohne Interesse bleibt (A), eine Nebenquelle, wo auch Nisos eine

Metamorphose erfährt und die Tochter als Seeadler durch seine Verfolgung straft
(B). Die zweite Version mit hereinzunehmen, lag um so näher, als sie bei Vergil
stand; das Zitat am Schluß unseres Gedichtes ist - wie längst zugegeben - kein

Plagiat, sondern im Sinne des Autors ein Kompliment für seinen großen Meister,
dessen Passus über die Sage nach wiederholten Anklängen nun endgültig als

Richtpunkt des Schülers erkannt werden soll. Eine Doppelverwandlung begegnet

uns auch bei Ovid, wie gezeigt in umgekehrter Folge, und später unter anderm in

Dionysios' Ornithiaca, deren Ubereinstimmung mit Vergil Leo auf Boios zurückgeführt

hat. Eine Parallele zu dieser Sage oder gar ihr Vorbild ist diejenige von
Tereus, Prokne und Philomela52, mit denen Nisos und Skylla ohnehin verwandt
sind. Hier ist es - fraglich, ob schon bei Sophokles - Tereus, der noch als Wiedehopf

Schwalbe und Nachtigall verfolgt53; als Verwandter fungiert Juppiter54, und
daraus erklärt sich wohl dessen etwas aufdringlich motivierte Einführung bei
Nisos' Metamorphose in der Ciris (520ff.)55. Der Dichter erinnert an die Parallelsage

in seiner zweiten Themastellung (s. o.) und setzt sie, um von dem nur
indirekten Anklang in V. 51 abzusehen, in einer wie es scheint geneuerten Partie von
Skyllas Klagerede voraus (408ff., s. u.). Die Kombination mag mit charakteristischen

Einzelheiten (Aufstieg zu den Verwandten, Eingreifen des Seeadlers) unserer
Quelle B angehören. Fraglich scheint dagegen, ob diese bereits Nisos' Tod und

Wiedererweckung brachte oder erst der Cirisdichter damit einen Ausweg fand, um
jene bei Ovid offenbleibende Unklarheit über Nisos' Schicksal bis zur Metamorphose

zu beseitigen.
Die Quelle A repräsentiert demgegenüber eine einfachere Fassung, da sie sich

auf die Metamorphose der verbrecherischen Tochter beschränkt. Sie wird von
Parthenios vertreten, aber mit einer Modifikation, die eine Gleichsetzung
ausschließt. Eine Parallele bildet die Version, wonach die Nisostochter zum
Meerungeheuer wurde; hier ist wie in den konkurrierenden Aitia56 die Metamorphose
in der Tat eine Strafe.

dividuelle Note: die Bearbeitung hat sieh von den aevi prima rudimenta (Sudhaus a. 0. 503
denkt nur an den Schulunterricht) bis in oder über die iuvenes anni hingezogen, also in ein
vorgerücktes Alter, wozu auch die Stimmung der Eingangsverse paßt. Als Einschränkung
muß lediglich gelten, daß iuvenis ein relativer Begriff ist; Varros Begrenzung auf das 30.
bis 45. Lebensjahr hat B. Axelson, Melanges Marouzeau 7ff. als Konstruktion erkannt.

52 Kurz bemerkt von Robert, Oriech. Heldensage 350, 2.
53 Konon 26 F 1, 31, 3 enoTieg äei ärjdovag xal yü.Mvag ditbxovoiv, vgl. Robert a. O. 158, 2.
54 Schol. Aristoph. Av. 212, vgl. Boios b. Ant. Lib. 11, 9.
55 Sie wird begründet einmal mit Juppiters Funktion als Götterkönig (520f.), der das Urteil

seines Sohnes Minos, der Juno und der anderen Himmlischen (530f.) sowie den Willen
des Fatums (537) vollstreckt, zum anderen mit seiner Kompetenz für Adiermetamorphosen
(529 guippe aquilis semper gandet deus ille coruscis). Skyllas Verwandlung wird von Amphi-
trite herbeigeführt wie in einem Aition des Meerungeheuers, das der Dichter in seinem
Katalog berührt (70ff.).

56 Vgl. Kaffenberger o. Anm. 25.



Die Ciris und ihr Original 77

II.
Bevor ich dazu übergehe, dem Verhältnis der Ciris zu ihrer Vorlage auch in den

übrigen Partien nachzuspüren und damit eine Rekonstruktion jener Quelle A im
einzelnen zu versuchen, gebe ich zur bequemeren Orientierung kurz die Disposition
des Gedichtes, wobei außer dem Proömium 1-100 auch die bereits ausgesonderten
Stücke 191-205 und 520-541 beiseite bleiben:

1. Exposition 101-128.
2. Skyllas Liebe: a) Amors Pfeil 129-162 (Exkurs: Prozessionsszene 139-157);

b) Liebesraserei 163-180; c) Entschluß 181-190.
3. Erster Anschlag, Ammenszene 206-348.
4. Intrigen gegen Nisos 349-377.
5. Zweiter Anschlag, Megaras Fall und Skyllas Bestrafung durch Minos 378-390.
6. Meerszene: a) Publikum 391-399; b) Klagerede 400-458; c) Inselfahrt 459-

477.

7. Verwandlung 478-519.
Bietet die Exposition noch keine Anhaltspunkte für wesentliche Verkürzung

oder Erweiterung des zugrunde gelegten Originals, so hat Sudhaus57 diese Frage
für die Prozessionsszene 139 ff. aufgeworfen, die der Interpretation die größten
Schwierigkeiten bereitet. Die Partie gibt in Form eines Exkurses ein Aition für
Amors Zorn (138 idem tum tristes acuebat parvulus iras)58, der darin sichtbar wird,
daß Skylla den Landesfeind lieben muß: Juno ist beleidigt, weil das Mädchen
ihren Tempel entweiht und das unabsichtliche Vergehen durch Meineid abgeleugnet

hat, oder vielmehr sie benützt diesen als «frommen Vorwand» für ihre Eifersucht

(156f. etsi quis nocuisse tibi periuria credat? causa pia est. timuit fratri te

ostendere Iuno)59. Sie also ist es, die den Liebesgott aufhetzt; so wenigstens müssen

wir annehmen, wenn er jetzt als immer bereiter Rächer in Erscheinung tritt

57 Hermes 42 (1907) 496ff. (vgl. Kaffenberger a. O. 145f.). Die Argumente für Benützung
Cinnas im ersten Rahmenstück 129—138 scheinen mir nicht auszureichen (über 131 s. o.
Anm. 16).

58 Eine Verbindung mit dem folgenden Iunonis (so nach anderen Helm, Rh. Mus.
85 [1936] 266f.) ist schon sprachlich unzulässig, da Vergil - Muster unseres Autors par
excellence — acuere iras mit und ohne suas für «sieh erzürnen» gebraucht (Aen. 9, 464; 12,
590, vgl. 12, 108 acuit Martern et se suscitat ira; so auch Liv. 9, 9, 18. Stat. Theb. 2, 331,
vgl. Thes. 1462, 6ff.); auch tristes irae ist vergilische Floskel (Ed. 2, 14. Aen. 3, 366, vgl.
Ecl. 3, 80. f). Überhaupt werden beleidigte Götter nicht von Amor aufgehetzt, sondern
umgekehrt. Richtig schon Sillig und nach anderen jetzt Hielkema z. St.

59 Die von Konjekturen nicht verschonten Verse (at si Ribbeck, set si Schwabe, beide mit
Komma nach credat, s. dagegen Buecheler, Kl. Sehr. III 286; alia est Schwabe, palam est

Baehrens, patet Ellis) werden meist dahin mißverstanden, als ob Skylla in ihrer Unschuld
(inscitt 141) oder Juno in ihrer Eifersucht einen frommen Grund habe. Die zweite Deutung
könnte gelten, wenn man mit Hielkema dem Dichter ein ironisches pius zumuten dürfte.
Auf dem richtigen Weg sind eher Rostagni, Riv. Fil. 60 N.F. 10 (1932) 173, 1 und schon
Hertzbergs Übersetzung «Glaubt man daß Meineid dir zum Verderb ward, ist die Begründung

fromm doch Iuno fürchtete dich dem Bruder zu zeigen», causa pia ist ovidische
Floskel (Epist. 8, 20. Met. 6, 496. Fast. 3, 252. 629, sonst Anth. 665, 14), zeigt aber hier eine
andere Nuance: «Das ist ein frommer Vorwand!» (das «unhöfliche» Ausrufungszeichen -
«als ob der Leser nicht auch ohne einen solchen Wink aufpasse» Norden, Alt-Oermanien
87 - sei wenigstens im Deutschen gestattet).



78 Wilhelm Ehlers

(158 f. cui semper ad uhiscendum quaeritur ex omni divorum iniuria dictof0. Aber
es heißt nun merkwürdigerweise nicht «er schoß», sondern at depromens tela

pharetra virginis interea defixerat omnia mente (-162). Ist der Text nicht
verderbt61, so scheint dies achtlos aus einer Erzählung übernommen zu sein, wo
Amor Juno zuvorkommt. Bedenkt man weiter, daß ein Herakult für Megara nicht
charakteristisch ist62, so hat Sudhaus' Vermutung viel für sich, daß hier die Io
des Licinius Calvus durchschimmert, in der Amor möglicherweise Juppiter mit
dem Liebespfeil traf, bevor Juno ihre schöne Priesterin vor ihm verbergen konnte.
Der Cirisdichter hat den fremden Flicken nur notdürftig angepaßt, um in der
beliebten Weise Amor als Rächer einer höheren Gottheit erscheinen zu lassen63.

Skyllas Verdammung durch Juno setzt er auch in der zugefügten Schlußpartie
voraus (531 )M.

Wie und wo SkyIIa von Liebe erfaßt wird, erfahren wir zunächst nicht; nachdem
Amor seine Pfeile verschossen hat, folgt unvermittelt eine Schilderung ihrer
Liebesraserei (Abschn. 2b). Wenn sie jetzt oft zu den Mauerwehren «zurückkehrt»
(172 f. saepe redit65 patrios ascendere perdita muros aeriasque facit causam sem

visere turres), um nach Minos Ausschau zu halten, so hat der Liebespfeil sie also

bei einer Teichoskopie ereilt: ut vidi, ut perii, ut me malus abstulit error sagt sie

selbst (430, nach Verg. Ecl. 8, 41 )67. Entsprechend erzählt Ovid, daß sie den

Kreterkönig von einer regia turris vocalibus addita muris zuerst sah und sich in
ihn verliebte (Met. 8, 14ff.); ebenso wissen es spätere Mythographen (Prob. Verg.
Ecl. 6, 74, vgl. Schol. Eur. Hipp. 1200), und das Motiv kehrt in der Peisidikesage
wieder68. Die Vermutung, der Dichter könne eine Teichoskopie an ihrem ursprünglichen

Platz gestrichen und mit 172 f. nachgeholt haben, gewinnt an Wahrscheinlichkeit,

wenn man sich klarmacht, daß die beiden Verse in ihrem Zusammenhang
schon äußerlich isoliert stehen. Die Umgebung ist vorwiegend neoterisch-vergi-
lisch: für Skyllas Liebesraserei haben vor allem Vergils Dido und Amata sowie

Catulls Ariadne die Muster geliefert69. Ist die Partie in dieser Form Eigentum des

60 ulciscendum Aid. für adolescendum, divorum Helm, für verborum.
61 in tenera cod. Laeti, defixit acumina Heinsius. Im Sinne des Dichters bezeichnet at

einen Handlungsfortschritt (Thes. II 1004, 26ff.), aber das Plusquamperfekt in Verbindung
mit interea bleibt unkorrekt (anders im Exkurs 141).

62 Das eponyme Vorgebirge gegenüber von Sikyon mit Heratempel und Kome Heraeis
liegt fern.

63 Hyg. Fab. 198, 2 a Scylla Nisi filia Veneris impulsu est amatus (Minos) stellt schwerlich
eine Parallelversion dar, da nur für Amor die Liebesgöttin selbst eintritt wie oft.

64 Vgl. Anm. 55.
66 petit Baehrens schlimmbessernd. 66 sibi Haupt.
67 Scaliger hatte eine Teichoskopie mit der Prozessionsszene verbinden wollen, indem er -

durchaus gegen den Text, so dunkel dieser im übrigen auch sein mag - annahm, daß Skylla
beim Ballspiel bis an die Stadtmauer geriet. Dadurch wurde Hielkema (zu 154f.) verleitet,
die Abfolge der Handlung in unserem Abschnitt 2 vollends zu verwirren.

68 Parthen. n. soon. naft. 21, 2 Ileunötxrjv ftsaoafievrjv ärco rov xeiyovg töv AyiXXea
igaa&fjvai avrov, mil oilrcog rrp> xaoipov öicmefiyia/ievtjv vTiwyveiad-ai ey/ngiaeiv avrä> rr/v
JioXiv, eiye fiiXXoi airtyv yvvalxa efeiv (nach der Aeaßov y.xLaig 479 E 1 Jac., s. dazu Benno
Schmid, Stud. z. griech. Ktisissagen, Diss. Freiburg i. Ue. [1947] 83ff.). Vgl. die Mosessage
bei Joseph. Ant. 2, 252 und zum Typus Krappe, Rh. Mus. 78 (1929) 249ff.

69 Man vergleiche besonders 163f. mit A en. 7, 373ff.; 165-167 (bacchantische Umtriebe) mit



Die Ciris und ihr Original 79

Cirisdichters70, so mußte ihm eine Bereicherung auf Kosten anderer Teile naheliegen;

dieses Verfahren wird sich auch sonst noch wahrscheinlich machen lassen.

Schnell treibt jetzt das Geschehen einem ersten Höhepunkt zu: in ihrer Liebesnot

ist Skylla bereit, Nisos' Purpurlocke an den Feind auszuliefern (Abschn. 2 c).
Mit vergilischen und neoterischen Farben71 wird die Ungeheuerlichkeit des
Entschlusses hervorgehoben und gegen besseres Wissen wie später von Karme (319ff.)
eine Überlegung darüber angestellt, ob Skylla von dem Orakel gewußt habe

(188 ff.). Gegen diese sentimentalen Gedanken über die Heldin72 treten die
entscheidenden Vorgänge selber wiederum zurück. In Parenthese wird angedeutet, daß

Skylla eine Bedingung erfüllte (187 namque haec conditio miserae proponitur una),
aber wofür, entnehmen wir erst später ihrer Klagerede: Minos hat sich damit ein
feierliches Eheversprechen abgewinnen lassen (405. 414. 422)73. Eine gewisse Un-
interessiertheit an der Handlung ist offenbar Epyllientechnik, und man kann nicht
ohne weiteres postulieren, daß die Quelle ausführlicher war. Nun fiel aber
Sudhaus auf74, daß der Eingang unserer Partie (181 f. atque ubi nulla malis reperit
solatia tantis tabidulamque videt labi per viscera mortem) den Eindruck erweckt,
als ob statt Skyllas vielmehr eine mitwissende Amme Subjekt ist und also im
folgenden handeln wird. Wirklich fungiert bei gleicher Situation in der Geschichte

von Peisidike eine TQoepöq als Unterhändlerin75, und Knaack hatte bereits von der

Tragödie her (s. u.) eine entsprechende Version auch für die Skyllasage gefordert76.
Der Verdacht einer erneuten, diesmal einschneidenden Umdisposition läßt sich
aber erst präzisieren, wenn wir uns jetzt dem Mittel- und Glanzstück des Epyllions
zuwenden: Skyllas Anschlag und der Ammenszene (Abschn. 3).

Nächtlicherweile hat Skylla sich zu Nisos' Schlafkammer geschlichen, aber in
einem Anfall plötzlicher Angst vor der Schwelle haltgemacht (206-219). Hier

Aen. 4, 68ff. 300ff., der Amataszene (dazu W. H. Friedrich, Philologus 94 [1941] 142ff.),
und Catull. 64, 61, auch Ov. Epist. 10, 47f.; 168-171 (Neglige) mit Catull. 64, 63 ff.;
177-179 (Vernachlässigung der gewohnten Arbeiten) mit Aen. 4, 86ff., formal auch
Catull. 64, 38ff. Für den Anfang werden daneben durch voces graecae und den Versschluß
165 (vgl. Calv. fr. 12 M., auch Ov. Epist. 15 [16], 346) neoterische Vorbilder nahegelegt
(Sudhaus a. O. 480f.); in 166 klingen noch Catulls Attis und Lukrezens Schilderung der
Göttermutter (2,618ff.) nach. Die nächtliche Ausschau vom Dach des Palastes auf das feindliche

Lager mit seinen Wachtfeuern (174-176), wobei doch Skylla den Geliebten kaum zu
Gesicht bekommen kann (Leo, Coniect. 12), nach Aen. 2, 302ff.: Aeneas beobachtet von
den summi fastigia tecti (tecti hat Heinsius auch in der Ciris hergestellt) den Brand Troias.

70 Helm zu 172 sagt nur: «Das erste Schauen hat der Dichter durch die Schilderung
163ff. ersetzt.»

71 oestrum «Wahnsinn» 184 weist über Verg. Georg. 3, 147ff. auf die Iosage bei Calvus
zurück (Sudhaus a. 0. 482).

72 «In der Ciris fällt alles Licht auf Skylla, während Minos fast verschwindet» Knaack
a. O. 210.

73 Vgl. Prop. 3, 19, 23. Schol. Eur. Hipp. 1200. Hyg. Fab. 198, 3. Anders Ov. a. O. 81 ff.
Serv., Prob. Verg. Ed. 6, 74.

74 a. O. 481 f. Die Annahme, daß Skylla in den Spiegel schaut (Hielkema z. St.), ist gutgemeint,

aber an der nachgeahmten Stelle Verg. Aen. 7, 373ff. bezieht videt sich auf eine
Wahrnehmung am anderen. 181 (und 378) nach Georg. 4, 443 verum ubi nulla fugam reperit fallacia.

76 Siehe Anm. 68. In der parallelen Sage von Moses schickt das Mädchen rätv oixercöv rovg
JtiOTordTOvq.

76 a. O. 216. 219. 229.



80 Wilhelm Ehlers

wird sie von ihrer Amme Karme überrascht, zur Rede gestellt und in ihr Zimmer
zurückgebracht (220-256). Nach einem verzweifelten Liebesgeständnis des
Mädchens (257-282) bricht die Alte in Klage aus um ihre leibliche Tochter Britomartis
und ihre Pflegetochter Skylla, denen beiden Minos zum Schicksal geworden sei,

rät aber schließlich zu einem Versuch, Nisos umzustimmen (283-339). In neuer
Zukunftshoffnung schläft Skylla endlich ein (340-348).

Man hat sich darüber gewundert, daß Karme hier unvermittelt in Erscheinung
tritt und ebenso unvermittelt nach dem gemeinsamen zweiten Anschlag aus dem
Blickfeld verschwindet77. Indessen hat beides dramaturgische Gründe: für unsere
Szene braucht der Dichter eine nicht eingeweihte Dialogpartnerin, und nach dem
Falle Megaras ist ein Pendant für seine Heldin überflüssig78. Aus der scheinbar
lockeren Einfügung folgt also keineswegs, daß die Figur überhaupt erst von
unserem Dichter - etwa nach der Myrrhasage, wie Sudhaus annimmt - eingeführt
wurde. Die Amme fehlt freilich bei Ovid, aber ist sie darum sekundär79? Sie

wird für die Skyllasage außerhalb der Ciris und von ihr unabhängig bezeugt durch
zwei bildliche Darstellungen (s. u.) und ist, wie vor vielen anderen schon Welcker
gesehen hat, mit aller Wahrscheinlichkeit zu erschließen für die griechische
Tragödie von Skylla, die Ovid bezeugt (Trist. 2, 393f. impia nec tragicos tetigisset

Scylla cothurnos, ni patrium crinem desecuisset amor)80. Sie war also in der
Überlieferung gegeben, und man braucht nicht einmal zu postulieren, daß der Ciris-
dichter neben seiner Hauptquelle auf die Tragödie unmittelbar zurückgriff, da die
hellenistische Dichtung allgemein mit dem Erbe des Dramas arbeitet. Aber in der

Tragödie war die traditionelle xooepöq zweifellos anonym81. Karme ist Mutter der

Britomartis-Diktynna (245. 295ff., vgl. Diod. 5, 76, 3 tmdoloyovai. Paus. 2, 30,
3 epaai de ol Kgfjteg), gehört also in einen fremden Sagenkomplex, der dem Dichter
vermutlich durch Valerius Catos ehemals berühmte Dictynna (Cinna fr. 14 M.)
vermittelt wurde82. Eine Verbindung dieses Komplexes mit der megarischen Sage

bot sich durch Minos' Liebespartnerschaft in beiden an; die Brücke ist dadurch

hergestellt, daß Karme aus ihrer kretischen Heimat als Gefangene nach Megara
gelangt (290, vgl. 332. 375. 384f.) und von ihrer als Diktynna vergöttlichten

77 Knaack a. O. 219, 1. Sudhaus a. O. 492. Kaffenberger a. O. 169f.
78 W. H. Friedrich, Untersuchungen zu Senecas dramatischer Technik (1933) 15 sagt generell

zu seinem Autor, daß die Amme «als typische Confidente plötzlich gegenwärtig sein
und ebenso plötzlich verschwinden kann, je nachdem sie der Dichter braucht; sie erregt
beim Zuschauer so wenig eigenes Interesse, daß er nicht fragt, woher sie komme, bevor sie
redet, wo sie bleibe, wenn sie der Hauptperson als Redepartnerin gedient hat».

79 Buecheler, Kl. Sehr. III 286; «... Ovidius, cuius narratio ex fabula multo vetustiore
derivata esse videtur quam unde Vergilianum carmen fluxit, ideo potissimum quod nullae
apud Ovidium sunt partes nutricis.» Dagegen glaubt Knaack a. O. 218, Ovid habe die
Amme «wohl absichtlich weggelassen, um den Muth der 'Verbrecherin aus Liebe' stärker
hervorzuheben ».

8° XGF p. 840 N.2 Welcker, Oriech. Trag. III 1224f.
81 Vgl. zu diesem Gesetz v. Wilamowitz, Anal. Eurip. 184ff. Ahlers, Die Vertrautenrolle

in der griech. Tragödie (Diss. Gießen 1911) 67, 1 scheint mit dem Namen Karme zu rechnen
und setzt das Stück wohl darum in hellenistische Zeit; nach Robert a. O. 348 gehört es
vielleicht noch dem 5. Jahrhundert an.

82 Schwabe, In Girin carmen observ. I (1871) 4. Sudhaus a. O. 485, 3.



Die Ciris und ihr Original 81

Tochter zum Trost mit Skyllas Pflege betraut wird (245f., von Nemethy
mißverstanden). Mit Recht glaubt Sudhaus, daß erst der Cirisdichter, um seinen

Neoteriker einzubeziehen, Skyllas Amme den Namen Karme gegeben hat83;

er also vollzog die Klitterung der Sagen, mit der er eine effektvolle Rhesis der
zweimal vom Schicksal geschlagenen Karme gewann84.

Im übrigen möchte man annehmen, daß der typisch tragische Dialog seit der
erwähnten Tragödie in der Überlieferung feststand. Es fragt sich aber, ob auch an
dieser Stelle der Handlung: bei einem vorläufig mißglückten Attentat, das später
wiederholt werden soll, eine schon an sich auffällige Motivdoppelung. Nun verrät
der Dichter selber eine Nebenquelle, die Sage von Myrrhas verbrecherischer

Yaterliebe; die zahlreichen Übereinstimmungen mit Ovid führen, ungeachtet der
wahrscheinlichen direkten Benützung, auf Helvius Cinnas Zmyrna85, die über
alexandrinische Vorgänger (vgl. Ant. Lib. 34) wiederum auf die Tragödie zurück-

griff (Euripides' Hippolytos II). Weil Skylla vor Nisos' Schlafgemach betroffen
wird und früher oft in Betrachtung der Purpurlocke verloren schien (235f., vgl.
Ov. Met. 10, 359 patriis in vultibus haerens von Myrrha), äußert Karme den

grotesken Verdacht, sie könne den Vater begehren wie Myrrha (237 ff.); Skylla
weist das zurück, empfindet aber ihren eigenen Fall als weitaus schlimmere Ver-

irrung (259ff.), eine, wie mir scheint - anders urteilt Sudhaus - psychologisch
vortreffliche Absurdität. Aber es bleibt nicht bei dieser Reminiszenz und zahlreichen

Motivberührungen, sondern die ganze Situation zeigt, wie oft betont worden ist,
mit derjenigen Myrrhas eine auffallende Ähnlichkeit: bei einem nächtlichen
Selbstmordversuch86 wird Myrrha von ihrer Amme überrascht, gesteht ihr auf Bitten
und Drohungen ihre Liebe und erhält den Beistand der Alten; als sie in einer an-

83 Kroll, RE X 2542 urteilt: «Die ganze Figur der Karme von dort herzuleiten,
empfiehlt sich deshalb nicht, weil es dem lateinischen Bearbeiter eine zu große Selbständigkeit
zumutet».

84 Die Britomartispartie 293ff. zielt entsprechend 245f. und zweifellos im Sinne Catos
(vgl. noch Kallim. Hymn. 3, 189ff.) mit Dictaeas 300 einzig auf eine Verwandlung in Dik-
tynna hin, aber daneben wird 303ff. eine Gleichsetzung mit Aphaia zur Auswahl gestellt
(kombiniert bei Ant. Lib. 40, 3f., vgl. Paus. 2, 30, 3) und beides in Zweifel gezogen; diese
Unsicherheit über den Ausgang bildet die Voraussetzung für Karmes Klage, d. h. die
Variante ist dramaturgisch ausgenützt.

85 Sudhaus a. O. 488ff. Die Ähnlichkeit mit Ovids Myrrhaszenen wurde nicht erst von
Sillig bemerkt, sondern schon von Oharies de la Rue (Ruaeus) in dem Traktat P. Vergilii
Maronis historia descripta per consules (in seiner Vergilausgabe, zuerst 1675) für die
Priorität Ovids vor der Ciris verwertet. Eine besonders schlagende Kopie der fremden Sage
ist 239f. ul scelere infando laedere utrumque uno studeas errors parentem, vgl. Ov. a. O.
347 tune eris et matris paelex et adultera patris? Die Mutter (natürlich ist nicht an Karme
gedacht, wie Rat annimmt) tritt in der Ciris nirgends in Erscheinung, dagegen Kenchreis
in der Myrrhalegende. Sehr auffällig auch 250-254: Geste des Umhüllens wie Ant. Lib.
34, 3 öe tQotpöq xaraxQVtpaoa rf eaßffii rr/v X/ivgvav naoijyaysv), exquirere ähnlich wie Ov.
a. O. 388. 394, Gen. tabis (aus talis sicher emendiert) dem Charisius nur aus Cinna bekannt
(Gramm, p. 119. 9 B. Cinna in Zmyrna huius Habis' dixit nullo auctore -- Cinna fr. 8 M.;
der Gen. aber auch in Prosa Liv. 7, 22, 5. Cels. 3, 22, 4, anerkannt von Serv. Aen. 3, 29,
abgelehnt von Phoc. Gramm. V 428, 20).

86 Dadurch erst verständlich scheint mir Skyllas psychologisch wiederum wohlberechnetes

(Skutsch a. O. 64f.) Kokettieren mit einem Selbstmord; diesen hat sie im Augenblick
ihres Geständnisses scheinbar beschlossen (267, nach Verg. Ecl. 8, 60), stellt ihn aber dann
nur als ultima ratio in Aussicht, falls Karme nicht helfen kann (275ff., vgl. Ov. a. 0. 428),

2 Museum Helveticum



82 Wilhelm Ehlers

deren Nacht dem Vater zugeführt wird, versagen ihr die Kräfte wie Skylla bei

ihrem Anschlag87. Kombiniert man die Erkenntnis dieser Kopie mit dem Verdacht,
Skyllas Amme könnte im Original mitwissend als Unterhändlerin zu Minos

gegangen sein (s. o.), so liegt der Schluß nahe, daß der Cirisdichter von der Myrrha-
sage her eine umfassende Neuerung vorgenommen hat. Der Dialog ging, so folgern
wir jetzt, ursprünglich in entsprechender Form jener Vermittlungsaktion voraus;
er schloß dann passend an die Schilderung der Liebessymptome (-180) an, mit
denen Karme in der Tat ihre Inquisition beginnt (225ff.)88, und 181 f. gingen wirklich

auf die Amme, für die sie gedacht und zunächst auch übersetzt zu sein scheinen.

Sie mußte dort fallen und Skylla selbst handeln, wenn die Aufklärung für
eine nächtliche Szene nach Art der Myrrhasage aufgespart werden sollte. Als Situation

hierfür erfand der Dichter die Anschlagszene 206-219, für die ihm, wie gezeigt,

Myrrha selbst als Muster dienen konnte; wie stets in geneuerten Partien zeigt die

Diktion verstärkte Anlehnung an Vergil und Catull, auch Lukrez89. Möglich, daß

auch eine originale Darstellung des späteren erfolgreichen Attentats (387, vgl.
Ov. Met. 8, 81 ff.) Anhaltspunkte bot. Zu diesem wird die Brücke durch rursus
381 f. hergestellt (vgl. referto 337 und Heinsius' Konjektur iterum 386), dasselbe

Mittel also wie iterum 520 (s. o.).

und hat ihn angeblich schon vorher erwogen (282). Das Motiv paßt besser zu Myrrha und
der zweiten Phaedra als zu Skylla, deren Kaltblütigkeit Sudhaus a. O. 492 betont.

87 Von hier aus (vgl. Ov. a. O. 457ff.) erklart sich also Ciris 214 at demptae subita in for-
midine vires; das haben Leo, Coniect. 13 («quae fuerit formido, non dicit poeta, cogitasse
sonitum aliquem videtur vel etiam ammum inani imagine commotum») und Skutsch a. O.
47 ff. übersehen. Die plötzliche Angst bedarf keiner Begründung. — Daß auch im folgenden
die Myrrhaszene (vgl. Ov. a. 0. 448ff.) kopiert ist, wo sich die Gestirne, vor allem Ikaros
und Erigone pio sacrata parentis amore, schamvoll verhüllen, hat wieder Sudhaus wenigstens

angedeutet. Skyllas Schwächeanfall lost ein vorzeitiges Geständnis an die Finsternis
aus, 215 caeruleas sua furta prius testatur ad umbras (formal nach Verg. Aen. 6, 619); im
folgenden nam-Satz wird ausgeführt, daß sie im Aufblick zu den Sternen den Göttern
Gelübde leistet, ohne Erhörung zu finden, 219 non accepta piis prominens munera divis. Die
pii divi sind, wie Ovid zeigt, die Sterngottheiten, und Sterne zeigen eben ihren Abscheu
durch caeruleae umbrae. Hiernach ist 218 etwa so herzustellen: alte (Hertzberg, -i HRA, -um
cod. Laeti) suspicit ad caeci latitantia (caeli mutantia oder nutantia Hss.) sidera mundi,
vgl. Ov. a. O. 449 tegunt nigrae latitantia sidera nubes. Die Uberlieferung suspicit ad sidera
mundi wird durch V. 7 gestutzt; nutantia oder nictantia (Scaliger; micantia ist nicht möglich,

mutantia unpassend) wurde nur ein ungewisses Blinken bezeichnen (Luer. 6, 182
nictantia fulgura «zuckende Blitze», Sen. Ag. 714 incerta nutant lumina von den Augen),
nigrantia liegt wohl ferner als das ovidische Beiwort. Daß der Mond am Himmel sichtbar
sei, hat Skutsch a. 0. 67, 2 aus 245 Dictynnae praesentia numina mit Unrecht geschlossen
(über praesens Haffter, Philologus 93 [1938] 133ff. Börner, Wurzb. Jahrb. 4 [1949/50] 67f.).

88 Das erste Argument (225f.) ist Skyllas Bleichsucht, von der vorher zuletzt die Rede
war (180). Die Umtriebe vor Nisos' Schlafkammer werden erst 231 berührt. Sudhaus a. O.
488 u. a. tragen sie durch Konjektur schon in den korrupten V. 227 herein, wo mir ein
Vorschlag von Leo in einem für den Thesaurus abkorrigierten Text sehr beachtenswert zu sein
scheint: nec levis hoc pectus (hoc faceret Hss., hanc faciem schon Pithou) cura subegit (hic
von der umarmten Person: Thes. VI 3, 2704, 37). Für die Überlieferung mit Annahme einer
Lücke spater ders., Coniect. 15 und die meisten Hrsgg.; aber nec levis hoc faceret cura (oder
causa) ist nach non nequicquam 225 leere Wiederholung.

89 Ich bitte die Testimonia in den Ausgaben zu vergleichen. Ganz richtig empfand Leo
«hier wie sonst sehr stark das Mißverhältnis zwischen dem durchscheinenden Gerüst einer
guten Erfindung und dem bald wohl bald übel glückenden Bestreben, es mit glänzendem
vergilischem Stoff zu überkleiden» (Hermes 37 [1902] 39).



Die Ciris und ihr Original 83

Die Fassung der Ciris hat für sich den Vorteil einer geschlossenen Szene, die

unmittelbar zum folgenden überleitet. Minos' Bedingung ist jetzt bereits bekannt,
Skylla entschlossen, sie anzunehmen; da fragt es sich, ob das Schlimmste
vermieden werden kann. Karmes Klage klingt in die Hoffnung aus, daß es möglich
ist: Skylla soll versuchen, den Vater für eine gütliche Lösung mit Frieden und
Hochzeit zu gewinnen, und sie wird es erreichen, weil sie sein einziges Kind ist
(330ff.)90. Mit einer schönen, vielleicht von neoterischen Mustern abhängigen91

Schilderung, wie die Liebeskranke unter solchen Hoffnungen und Karmes

Fürsorge allmählich Ruhe findet (340ff.), geht die Szene zu Ende. Als der Morgen
anbricht - Epithalamienreminiszenzen lassen ahnen, was Skylla beim Erwachen
bewegt92 -, setzt mit erlaubten und unerlaubten Mitteln eine umfassende Intrige
ein (Abschn. 4): eine Partie, in der sich die Erweiterung des Originals an den

römischen Farben 362 ff. (Prodigien, Omina, Extispizin) und in der von Vergils
8. Ekloge beeinflußten Zauberhandlung der beiden Frauen 369 ff.93 greifen läßt.
Da Nisos fest bleibt, ist Karme, ihrem Versprechen (338f.) getreu, zu einem

gemeinsamen Anschlag bereit (378ff.).
Die Katastrophe wird mit äußerster Kürze abgetan (387ff.):

tum coma Sidonio florens deciditur ostro,

tum capitur Megara et divum responsa probantur,
tum suspensa novo ritu de navibus altis

per mare caeruleum trahitur Niseia virgo.

Der Anschlag ist klärlich darum nicht ausgeführt, weil der Dichter nach der
neuerfundenen Szene 206 ff. eine Wiederholung vermeiden wollte. Zur Einnahme

Megaras holt er später ergänzend nach, daß Skylla die Tempel anzündete (423 f.

quorum direptis moenibus urbis o ego crudelis flamma delubra petivi)91. Übergangen
ist vor allem auch die Überreichung der Purpurlocke an Minos und Skyllas
Verwerfung durch ihn, eine berühmte Szene, die von Ovid Met. 8, 86 ff. dargestellt
wird95 und wiederholt der Malerei zum Gegenstande gedient hat: wir kennen sie

aus einem leider sehr beschädigten pompeianischen Wandgemälde vierten Stils
in der Casa dei Dioscuri und einem Deckenbild in Neros Goldenem Haus, wo beide-

90 Die Einheit der Erzählung verbot eine Einbeziehung anderer Nachkommensehaft des
Nisos (vgl. 360). Abwegig Hielkema z. St.

91 Sudhaus a. O. 486.
92 Dies verkennt Sudhaus, wenn er sagt, «daß der Begriff 'am folgenden Tage' mit einer

auffallenden, durch nichts berechtigten Breite umschrieben wird» (a. O. 495). Die Motive
aus Kallim. fr. 291 Pf. (Helcale), Catull. 62, 32ff., Cinna fr. 6 M. werden auf die Situation
eines Hochzeitsmorgens abgestimmt.

93 Vgl. dazu Wünsch, Rh. Mus. 57 (1902) 468ff. Sudhaus' Argumente für eine Lustration

Myrrhas bei Helvius Cinna reichen kaum aus (Ov. Met. 10, 397ff. erklären sich aus
Eur. Hipp. 477ff. 509ff.), und ich bezweifle, daß die Szene insgesamt eine Einlage des
Cirisdichters ist.

94 Die Herkunft des Motivs kann ich nicht nachweisen. Eine trübe Reminiszenz an Helena,
die den Feinden von der Burg eine Fackel leuchten läßt (Verg. Aen. 6, 518f., dazu Norden2
260f.) Ob Skylla im Original nach der Abweisung durch Minos (s. o.) noch handelnd
eingriff, erscheint fraglich.

95 Vgl. Serv., Prob., Philarg., Schol. Bern. Verg. Eel. 6, 74. Hyg. Fab. 198, 3.



84 Wilhelm Ehlers

mal neben Skylla die kupplerische Amme erscheint96. Der Dialog bei Ovid hat
Pendants bei Parthenios und in der Ormt/waca-Paraphrase (s. o.): die Referate
(Minos «bedachte, daß die Verräterin ihres Vaters niemanden so leicht schonen

würde» oder «verwarf den Verrat auch nach dem Siege») lassen auf Reden des

Minos wie bei Ovid schließen. So wird die Szene letztlich auf die Tragödie
zurückgehen97. Daß der Cirisdichter auch hier wieder gekürzt hat, wird sich später von
anderer Seite wahrscheinlich machen lassen.

V. 390 wird in der folgenden Meerszene (Abschn. 6) ausgeführt, die die Fahrt
bis zu Skyllas Verwandlung unter drei Aspekten schildert: zunächst werden ohne

Ubergang die dem Schauspiel beiwohnenden Meergötter vorgeführt (a), sodann

Skyllas Klagelied gegeben (b) und schließlich die Fahrtroute selber bezeichnet (c).
Die zeitliche Parallelität ergibt sich für b und c ohne weiteres aus der Situation
von b (401 fructibus in mediis) und der Brücke zwischen den beiden Partien 459

462 (labitur interea revoluta ab litore classis languida fessae virginis in cursu
moritur querimonia longo). Sie ist auch für a einleuchtend, wenn man sich

vergegenwärtigt, daß die untätig staunenden Meergötter, unter ihnen zuletzt die. als

Nothelfer zur See bekannten Dioskuren (397ff.)98, passend das Erscheinen und

96 Das erstere bei Heibig, Archäol. Zeitung 24 (1866) 196ff. m. Taf. 212 (Wandgemälde
Campaniens Nr. 1337), jetzt bei P. Herrmann, Denkmäler der Malerei des Altertums 175f.
m. Taf. 128: Skylla mit der Locke in der vorgestreckten Rechten und die Amme stehen
vor dem thronenden Minos, der mit Haupt und Hand eine abwehrende Geste macht. Über
die Amme Herrmann 176: «Die weiter zurückstehende Frau, die den Mantel hinten über
den Kopf gezogen hat, trägt alte Züge und erscheint in leicht gebückter Haltung, die rechte
Hand dem Thronenden entgegenstreckend und offenbar auf ihn einredend.» Abhängigkeit
von Ovid oder der Ciris ist darum ausgeschlossen, weil dort die Amme und hier die Szene
fehlt (Heibig 199). - Das Deckenbild bei Weege, Jahrb. 28 (1913) 223f., dessen Deutung
durch Robert, Hermes 49 (1914) 158ff. überholt ist: Skylla überreicht, von Eros am Mantel
hingezogen, Minos die Locke; zwischen ihnen steht ein etwas schwerfälliges Weib, die
Amme. — Ein Zyklus von Solobildern in der Villa bei Tor Marancio (3. Jahrh. n. Chr.)
zeigt neben anderen Verbrecherinnen aus Liebe (darunter Myrrha und Phaedra) Skylla,
wie sie mit der Locke in der Hand sehnsüchtig von der Mauer oder aus einem Fenster
herabschaut (Heibig, Führer I3 nr. 415, z. B. bei Skutsch, Aus Vergils Frühzeit als Titelbild).
Unsicher ist die Deutung eines Wandgemäldes aus Ostia bei Heibig a. O. II2 nr. 1167
(fehlt in der 3. Aufl.).

97 Waser, Myth. Lex. IV 1064. Lenchantin, Ausg. XXV.
98 Was sie hier bedeuten und wie die Szene überhaupt vorzustellen ist, hat man meines

Wissens bisher nicht einmal gefragt. Der Dichter bleibt wieder unanschaulich, weil er sich
durch fremde Floskeln bindet (398 mit ungeschickter Tautologie nach Verg. Ecl. 4, 49;
399 nach Catull. 64, 364). Die Dioskuren, die nur dem Frommen helfen (Eur. El. 1350ff.)
und daher nicht eingreifen, patroullieren hier wohl als berittene Lotsen im Meer (Lucian.
Deor. dial. 26, 2). Die ältere Vorstellung läßt sie vom Himmel, wo sie bei Zeus als Sterne
wohnen, zu Pferde herabkommen (Eur. Hei. 1495ff. 1665, vgl. El. 990ff. 1349. Or. 1636f.;
auf Flügelrossen vielleicht Horn. hymn. 33, 13, vgl. 18), bezieht also den verbreiteten
Glauben, daß sie sich den Schiffern als Sterne zeigen (Robert, Oriech. Heldensage 322ff.), in
die persönlich gedachte Epiphanie ein. Auf ihre Verstirnung scheint auch die Ciris mit
der Wendung hinzudeuten, daß sie als Zeussöhne ewige Tage leben dürfen: aeternas
(aeternam irrtümlich das Grazer Fragment) sortiti vivere luces, cara Iovis suboles usw.
(luces wie 417 und oft bei Ovid, vgl. Met. 14, 132 lux aeterna mihi dabatur und zur
Sache Hör. Epist. 2, 1, 5f. cum Castore Pollux deorum in templa recepti). Die Sage von
ihrer Alternation über und unter der Erde, sei es in der älteren oder jüngeren Form (über
diese Norden zu Aen. 6, 121 f.), bleibt bei den Sotervorstellungen unberücksichtigt, wie
Lukian lehren kann; die Dioskuren erscheinen jederzeit und gemeinsam. Es dürfte also
abwegig sein, jene Sage - wie es allgemein geschieht — durch die alte Konjektur alternas



Die Ciris und ihr Original 85

aktive Eingreifen Amphitrites (481 ff.) vorbereiten. Noch deutlicher ist die Klagerede

bis zu einem Punkt geführt, wo die Peripetie eintreten müßte (448ff.):

iam fessae tandem, fugiunt de corpore vires

et caput inflexa lentum cervice recumbit,
450 marmorea adductis livescunt99 bracchia nodis;

aequoreae pestes, immania corpora ponti,
undique conveniunt et glauco in gurgite circum
verbere caudarum atque oris minitantur hiatu.
iam tandem casus hominum, iam respice, Minos

Sudhaus hat die Verse 448-453, weil sie eher den Eindruck einer objektiven
Schilderung machen (die erste Person ist nirgends bezeichnet und marmorea bracchia

im Munde der Sprecherin befremdend), an den Schluß der Inselfahrt, also nach
477 umgestellt und damit Beifall gefunden100. Aber sie lassen sich weder dort glatt
einfügen (478 schließt sich gedanklich unmittelbar an 477) noch hier aus dem

Zusammenhang lösen; denn iam tandem 454101 und fessae virginis 461 nehmen auf
448 Bezug. - Skyllas Ermattung bleibt zunächst ohne Wirkung, da der Dichter
jetzt die Stationen aufzählen will, die die Flotte von Megara an passiert (-477).
Darauf folgt - denn die Effekte sind bereits vorweggenommen - nur mehr eine

summarische Schilderung von Skyllas Not (478 ff.):
fertur102 et incertis iactatur ad omnia ventis

cumba velut, magnas sequitur cum parvula classes

Afer et hiberno bacchatur in aequore turbo,

und Amphitrite tritt unvermittelt in Erscheinung (481 ff.). Also eine dreiteilige
parataktische Komposition mit Vorgriffen in a und b auf Kosten der Szene 478 ff.:
war dies auch die Fassung des Originals?

Daß die Klagerede (b) an ihrer Stelle eine Einlage des Cirisdichters darstellt,
hat schon Leo vermutet103. Damit ist aber nicht gesagt, daß sie dem Original

(Aid.) in die Ciris hineinzutragen und dann den Dichter wegen eines «komischen
Widerspruchs» zu schelten (Sudhaus a. 0. 483: «Sie leben nur einen Tag um den andern, und
doch sind sie beide in Person anwesend»), den übrigens implicite der lebendige Glaube
duldet.

99 Durch das Grazer Fragment wird Heinsius' Konjektur bestätigt (vorher irrtümlich
marmoreis adducta), im folgenden Vers die Teilüberlieferung aequoreae festes gestützt.

100 Rh. Mus. 61 (1906) 28 ff. Widerspruch bei Reitzenstein, ebd. 63 (1908) 607, 1 und
Hermes 48 (1913) 256, 2, der u. a. darauf hinweist, daß auch 390-399 ein späteres
Handlungsmoment vorwegnehmen und der Befund im Bruxellensis - Beginn mit 454, Verweisungszeichen

h(ic) nach 458 (hierher möchte Schmitz-Cronenbroeck, Gnomon 16 [1940] 217
trotz Sudhaus' Warnung die Verse versetzen) — nicht weiterhilft, marmoreus auch 222.
256. 503.

101 Damit erledigt sich auch die Annahme einer Unterbrechung der Rede (so z. B. Hertzberg

in seiner Übersetzung und Rostagni, Riv. Fil. 60 N.F. 10 [1932] 163, 1).
102 Schwere Interpunktion vor fertur scheint mir untragbar und ein Versausfall wahr-

scheinlichetwac (nunc hue nunc illuc immensa per aequora pontiy oder (quacumque Idaeis
ratibus libet ire per aequorfy (vgl. 183f. quo vocat ire dolor fertur et impellitur).

103 Coniect. 18: «haec argumenti tractatio (d. h. die Komposition der Meerszene) suspi-
cionem movet, rei narrationi insertam esse a poeta Scyllae orationem, id est graeci poetae
carmen a latino hoc modo amplificatum esse.» Vgl. Hermes 37 (1902) 50.



86 Wilhelm Ehlers

überhaupt fremd war, um so weniger als sie - in anderer Situation, aber mit
ähnlichen Motiven - auch bei Ovid erscheint (Met. 8, 108ff.)104. Es ist die traditionelle
Rhesis enttäuschter impiae, vorgebildet von Euripides mit den Worten, die die

betrogene Medea an Iason richtet (Med. 475ff.), nach Übernahme durch Apol-
lonios Rhodios (4, 355ff.) von Catull der Ariadne (64, 132ff.)105 und von Yergil
der Dido (Aen. 4, 305ff.) in den Mund gelegt, bei Catull in einer Szene am Strande,
die Ovid für seine Skylla nachzubilden scheint106. An römische Erfindung zu

glauben und etwa mit Helm107 die Rede in der Ciris allein aus Ovid abzuleiten -
direkte Benützung ist freilich wahrscheinlich und Catulls Ariadne als Muster
sicher -, davor warnt wiederum die Existenz einer griechischen Skyllatragödie,
die sich eine solche Rhesis schwerlich entgehen ließ. Dort und im Original der
Ciris möchte man sie sich am ehesten, der Medea entsprechend, als direkte Anklage
an Minos nach dem Falle Megaras vorstellen, also in einer Partie, deren Kürzung
durch unseren Dichter bereits oben erwogen wurde. In der Ciris ist die Situation
neuartig und keineswegs glücklich, da eine lange Rede der in Fesseln Schwimmenden

nicht wohl ansteht108. Die Anpassung an diese Situation wird durch die

Einleitung 404-417 und jenen Schlußpassus 448ff. vollzogen, die den streng
gegliederten neutralen Hauptteil (418-427; 428-432, 433-437 mit Schlußresponsion
zu 427; 438-442, 443-447) einrahmen. Die Einleitung mit dem wunderlichen, aus
einem bekannten Topos der Naturschilderung gewonnenen Schweigeappell an die
Winde und der Anrufung Proknes (s. o.) dürfte ad hoc zurechtgemacht sein; bei
dem Schlußpassus ist dies schon wegen der aufgezeigten Anstöße undenkbar. So

wage ich für das Original zu fordern, was für den Bearbeiter abzulehnen war: daß

448-453 ursprünglich der Szene 478 ff. angehörten, deren Dürftigkeit Sudhaus

ganz richtig empfand. Hat erst der Cirisdichter sie - vielleicht in teilweise fertiger
Übersetzung - in seine neue Klagerede einbezogen, also 478 ff. gekürzt, so liegt
die weitere Vermutung nahe, daß auch die Meergötterszene im Original dort ihren
passenden Platz gehabt hat; unser Dichter mochte sie als zu starkes Ritardando
empfinden und nahm sie daher vorweg.

Löst man die Teile a und b aus ihrem Zusammenhang, so schließt Teil c
passend an die Vorgänge in Megara an. Nach Reitzensteins glänzendem Nachweis109

war in der Vorlage die Fahrt nur bis Sunion und Hermione (472) geschildert, d. h.

bis zum Ausgang des Saronischen Golfs; hier am Skyllaion fand Skyllas Verwand-

104 Ciris 418ff. ähnlich Ov. 125ff.; 428 ähnlich Ov. 109. Die Traditionsgebundenheit ist
bei Ovid deutlicher als in der Ciris, wo sich u. a. das berühmte vvv not rndum/iai; (Eur.
Med. 502ff., vgl. Apoll. Rhoi. 4, 378ff. Enn. Scaen. 276f., aufgenommen von Catull,
Vergil, Ovid) durch die Situation verbot.

i°5 ygj Kroll z. St. Motivberührungen vor allem 431f. (Catull. 175). 438ff. (ebd. 141.
158). 441 f. (ebd. 153). 443ff. (ebd. 160ff.).

106 Yg]_ auch Verg. Aen. 4, 586ff.
107 Hermes a. O. 101 f.
108 Dachte der Dichter an Vergils Cymodoceaszene Aen. 10, 225 ff. Dort ist die Situation

der Redenden so anschaulich und natürlich (pone sequens dextra puppirn tenet ipsaque
dorso eminet ac laeva tacitis subremigxt undis) wie in der Ciris nicht (s. o. Anm. 3).

109 Rh. Mus. 63 (1908) 605ff.



Die Ciris und ihr Original 87

lung statt, was der Cirisdichter verundeutlicht110, da er die Szene durch Zusätze

aus Vergil und wohlOvid (Met. 7, 453 ff.) zu einer Kykladenfahrt ausweitet. Im
Original wurde das offene Kykladenmeer nur eben erreicht. Hier stand nun, wie mir
scheint, als Spannungsmoment vor der Erlösung eine eindringliche Schilderung
von Skyllas Not: einsetzender Wogengang und Stürme, Ermattung der Geschleiften,

Seeungetüme ringsum, untätiges Staunen der Meergötter einschließlich der
berufenen Nothelfer, - da erscheint Amphitrite und führt die Verwandlung herbei.

Bei aller Zurückhaltung in der Quellenfrage hat Reitzenstein wenigstens für die
Fahrtszene Benützung des Parthenios angenommen, da dieser eben den Namen
des am Ende stehenden Saronischen Golfs mit Skyllas Schleifung kombinierte
und avQea&ai als trahi in der Ciris wiederkehrt (390). Nun kann dieses Stichwort
hier freilich nur beiläufig fallen, weil die Schleifung über den Golf hinausgeführt
wird. Aber selbst zugegeben, daß eine Anspielung auf die Etymologie beabsichtigt
ist: in aller echten Tradition mußte sich Skyllas Schicksal im Saronischen Golf
erfüllen. Denn hier lag das Skyllaion, dessen Eponyme mit denen der Insel Minoa
und des Hafens Nisaia bei Megara zu verbinden, Anliegen der ganzen Sage ist. Wie
die Tragödie sich damit abfand, falls Skylla dort etwa durch Selbstmord endete111,

wissen wir nicht. Nach Strabon (8, 6, 13 p. 373) und Pausanias (2, 34, 7), auf die
schon Reitzenstein hinwies, wurde sie am Skyllaion an Land gespült und entweder
bestattet oder von denVögeln gefressen. Wer sie in das unteritalische Meerungeheuer
verwandelt werden ließ - die Version wird von dem Cirisdichter auf einen malus
auctor zurückgeführt (63) und liegt bei Vergil (Ed. 6, 74ff.), Properz (4, 4, 39f.),
Ovid (Am. 3, 12, 21 f. Ars 1, 331 f. Rem. 737. Fast. 4, 500) sowie späteren Mytho-
graphen vor - setzte sich über geographische Wahrscheinlichkeit kühn hinweg112.

Auch der Vogel Ciris und der gleichnamige Fisch haben zum Skyllaion keine

spezielle Beziehung, doch wird dieses als Schauplatz der Metamorphose
beibehalten. Überall geht, mit Varianten im einzelnen, Skyllas Seenot voraus, so

daß auch von dieser Seite her Parthenios sich in einen größeren sagengeschichtlichen

Zusammenhang einordnet. Es erscheint fraglich, ob er überhaupt als
Erfinder jener Etymologie gelten darf.

Die Vogelsage reicht vielleicht bis zu Kallimachos hinauf113. Daß das Original
des Römers in gute hellenistische Zeit gehört und also die Sagenbildung der Folgezeit

wesentlich beeinflußt hat, dies anzunehmen wird durch die Nähe zur Tragödie
empfohlen. Aber wir müssen darauf verzichten, einen Namen in Vorschlag zu
bringen. Wichtiger scheint die Rekonstruktion selbst, und ich fasse der Übersichtlichkeit

halber nochmals zusammen, was sich mit größerer oder geringerer
Wahrscheinlichkeit ermitteln ließ114. Minos belagert Megara, kann es aber nicht erobern,

110 Sudhaus, Rh. Mus. 61 (1906) 31, 2 (danach Helm, ebd. 85 [1936] 286. Bickel, ebd.
93 [1950] 304) folgert aus salutiferam Seriphon 477, daß Seriphos wie der Danae auch
Skylla Rettung bringt. Aber in fsaluti- steckt eher ein Naturprodukt (Reitzenstein).

111 Robert a. O. 348. 112 Vgl. Knaack a. O. 222. 113 Siehe o. Anm. 1.
114 Ich bezeichne in der Regel die übernommenen Partien nur generell, ohne einzelne

Erweiterungen des Bearbeiters von Fall zu Fall abzugrenzen.



88 Wilhelm Ehlers: Die Ciris und ihr Original

da Stadt und Königsherrschaft durch Nisos' Purpurlocke gefeit sind (Exposition
101-128). Da tritt Eros in Erscheinung und trifft Skylla während einer Teicho-

skopie mit seinen Pfeilen (129-138. 158-162. 172f.). Durch die Liebessymptome
(Motive aus 163-180) wird die (anonyme) Amme mißtrauisch, erzwingt ein
Geständnis (Teile aus 224-282, vielleicht auch 311-318) und geht, um andere
Abhilfe verlegen (181 f.), als Unterhändlerin zu Minos, der gegen Auslieferung der
Locke ein Eheversprechen gibt (187. 405. 414. 422). Daraufhin rät sie vorläufig
zu einer gütlichen Lösung (319-339 entsprechend, auch 340-348?), und beide
Frauen versuchen gemeinsam, Nisos umzustimmen (349-377). Als dies fehlschlägt,
wenden sie Gewalt an (378-387) und liefern die Locke aus; aber Minos weist die
Verbrecherin mit Empörung zurück. Nach Megaras Fall (388) wird Skylla unter
bitteren Klagen über den Vertragsbruch (418-447, vielleicht 411-415) gefesselt
und an Minos' Schiff gebunden (389). Fahrtbeschreibung bis zum Saronischen Golf
(459-461. 465-472). Als Skyllas Not bis zur Unerträglichkeit gesteigert ist (478-
480. 448-453), erscheint unter anderen Meergottheiten (391-399) Amphitrite und
erlöst das Mädchen am Skyllaion durch Verwandlung in die Ciris (481-507). Aber
dem neuen Vogel steht zur Strafe für das Verbrechen ein trauriges Leben bevor

(508-519).
Wie Ovid und der Cirisdichter dürfte auch dessen Original die psychologischen

Stimmungsmomente, darunter vor allem die Reden, in den Vordergrund gerückt
haben; hierin zeigt sich die Nachwirkung jener vermutlich nacheuripideischen
Skyllatragödie, die in Abwandlung älterer Tradition (Aisch. Choeph. 613ff.) die

Nisostochter erstmals als Liebende geschildert hatte. Die «sprunghafte Art oder
besser Manier zu erzählen»115, d. h. die Konzentration auf geschlossene Komplexe
und die Neigung, auf flüchtig skizziertem Hintergrund effektvolle Seelengemälde
darzubieten, ist wohl ein Kennzeichen hellenistischen Erzählungsstils überhaupt
und wird für das Epyllion auch durch Catulls 64. Gedicht veranschaulicht. Unsere

Untersuchung wollte zeigen, daß der Grieche die Schwerpunkte anders verteilte
als der Cirisdichter und daß dieser ihm als selbständiger Gestalter gegenübertrat.

116 Kroll a. O. 193. Vgl. Ribbeck, Gesch. d. Rom. Dichtung II 352ff. Skutsch, Aus Vergils
Frühzeit 74ff.


	Die Ciris und ihr Original

