
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 11 (1954)

Heft: 1

Artikel: Der Demeterhymnos des Philikos

Autor: Latte, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-12464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-12464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 11 1954 Fase. 1

Der Demeterhymnos des Philikos

Von Kurt Latte, Göttingen

Max Pohlenz zum 80. Geburtstag

Der Demeterhymnos des Philikos ist zuletzt PSI XII 2, 1282 von Gallavotti
gedruckt worden1. Die Lesung strittiger Stellen ist durch seine Bemühungen in
dankenswerter Weise gefördert, gelegentlich mit etwas weitgehendem Optimismus.

Ich danke der freundlichen Vermittlung von B. Snell eine Photographie, die

wenigstens teilweise Nachprüfung gestattet. Zerfaserung und Bräunung sind an
manchen Stellen so stark, daß die Unterscheidung zwischen Papyrusfaser und
Tintenrest nicht leicht ist. Die bisherigen Behandlungen beschränken sich auf
den besterhaltenen Teil; selbst hier erregt der Text der letzten Ausgaben schwere

Bedenken. Der Rest ist noch gar nicht angefaßt. Darum ist eine erneute Behandlung

des ganzen, gewiß nicht bedeutenden, aber für das literarische Getriebe des

Hellenismus lehrreichen Gedichtes nötig.
Zunächst empfiehlt es sich, die erhaltenen Teile genau zu prüfen. Es ist

selbstverständlich, daß den überlieferten Resten die sprachliche und metrische Norm
zu entnehmen ist, die für Ergänzung und Textgestaltung zu gelten hat, so oft das

auch in der Praxis vernachlässigt wird.
Das Gedicht besteht aus stichisch verwendeten katalektischen choriambischen

Hexametern, das letzte Metrum hat die Form o-G2, die übrigen sind rein gebaut,
ohne Auflösungen oder Zusammenziehung der Kürzen. Im Versinnern gibt es

keine feste Cäsur; schwere Interpunktion ist sowohl innerhalb eines Metrums wie

an seinem Ende zugelassen. Am Versschluß ist überwiegend Sinnespause.
Übergreifen des Satzes in den nächsten Vers sicher nur 54/55 rtjv öe yeoaiäv nav-
\aehirov\ /uev öoeioiq 'Ahgjxröc, rj&eot, xainiav öe, ix rivog earEike rAuch
hier wird ein Rezitator hinter xatgi'av de einen Augenblick innehalten, um
das adversative Verhältnis herauszubringen. Nur durch (wahrscheinliche)
Vermutung gewonnen ist 59/60 (unten S. 9), fraglich 30 /übteyeiv iir)öe /j,6vrju ixe

Tovfiov, wo der Zusammenhang ganz unklar ist. Diese Behandlung steht in
deutlichem Gegensatze zu der Praxis des Kallimachos und Theokrit, auch dort, wo
Theokrit etwa, wie im 3. 10. und 15. Gedicht ein Lied in Hexameter umsetzt.
Die Behandlung von Muta cum liquida schwankt, wie für diese Zeit zu erwarten
ist, Länge 1 ftvyaxgoq, 50 6'pgvv, wozu sich 60 vynöji stellt, wenn es richtig über-

1 Erste Publikation von M. Norsa, Stud. Ital. (1927) 87, Gallavotti, Stud. Ital. (1931) 37;
dazu vor allem A. Körte, Hermes 6b (1931) 442. Anderes zählen Page, Greek Literary
Papyri I Nr. 90, S. 402ff., und Gallavotti PSI XII 1282 auf.

2 Der Anlaut ist immer kurz; danach muß man 41 ßaaikeia xq-rptt] wohl als Proparoxyto-
non akzentuieren, so nahe ßaaiketä xnrjvt] läge. Vgl. S. 4. 17.



2 Kurt Latte

liefert ist, bis auf 1 am Versschluß, im Versinnern die Kürze 13( 23. 25. 39. 40.

41. 61, sowohl im Wortinnern, wie im Anlaut. Krasis ist gemieden (außer rov/wv
30), ebenso Hiat in der Hebung und Längung kurzer Silben in gleicher Stellung.
Ebensowenig gibt es Hiatkürzung vor Vokalen, die ja zu allen Zeiten nur in
daktylischen und nach ihrem Vorbild in anapästischen Versen zugelassen ist. Elidiert
werden Präpositionen (34 ävr', 48 vti Konjunktionen (62 äXX\ 21 <5', wohl 55 dp'),
sonst nur einmal 33 [u' iyw und vielleicht 56 eqy&ey^ar[, also nur kurze Vokale
und von dem letzten Beispiel abgesehen nur zweisilbige Wörter, die auch in der

gesprochenen Sprache elidiert wurden. Diese Zurückhaltung in der Verwendung
selbst leichter Elisionen geht über das bei Theokrit und Kallimachos Übliche
hinaus, von der älteren Dichtung zu schweigen3.

Wichtiger ist die Sprache. Bereits P. Maas und Körte erkannten, daß die Vo-
kalisation attisch ist; ßiav 28, &edv 53, ä/ißgoaiu 57, xÖQrj 10 zeigen das unwiderleglich.

Nur hat man versäumt, diese Erkenntnis auszuweiten und aus ihr die

Folgerungen für die Ergänzung zu ziehn. Für den Kerkyräer Philikos war das

Attische ein fremder Dialekt, genau so gut, wie für den Dorer Herondas das
Ionische. In Athen dürfte er kaum gewesen sein, sonst hätte er nicht den Demos
Halimus, statt an die Küste, in die Berge verlegt (54), wie schon Körte bemerkt
hat (a. 0. 448). Damit ist die Frage gestellt, was ihm als Attisch galt und woher
er seine Kenntnis nahm. Das Gedicht ist ja rund zwei Jahrhunderte vor der Zeit
entstanden, in der die Frage nach den Mustern des «reinen Attisch» in den

Mittelpunkt der literarischen Diskussion rückte.

3 Die Tatsache sollte bekannt sein, aber da die Handbücher versagen, gebe ich einige
Zahlen (annähernd, ich habe nur einmal gezählt). Elision von de ist nicht berücksichtigt.
Horn. Od. 10, 1-100: 5 Präpositionen, 2 Pronomina, 18 Konjunktionen und Partikeln, 1

Adverbium, 2 Nomina, 9 Verbalformen, im ganzen 37. Callim. H. Dian. 1-100: 8 Präpositionen,
14 Konjunktionen und Partikeln, 1 Pronomen, 1 Nomen, 1 Verbalform, zusammen 25,
der Rückgang elidierter Nomina und Verbalformen ist besonders bezeichnend. Theokrit 7,
1-100: 9 Präpositionen, 7 Konjunktionen und Partikeln, 4 Pronomina (ße, oaaa, ola, roaaa),
1 Nomen, 2 Verbalformen, 1 rd/a, 4 ßeya, zusammen 28. Eine Häufung wie 90-95 mit 8
Elisionen zeigt den Unterschied gegen Kallimachos. Nachlässiger ist die Technik [Theoer.] 8,
wo in 93 Versen 3 Präpositionen, 8 Konjunktionen und Partikeln, 4 Pronomina, 6
Verbalformen, 6 Adjectiva, Participia und Nomina elidiert werden. Die Tendenz, Elisionen zu
meiden, setzt sich fort: Bions Adonis elidiert außer de 4 Präpositionen, 3 Konjunktionen
und Partikeln und einmal eine Verbalform, also 8 Beispiele in 98 Versen, für die ersten
hundert Verse des Gedichts auf Bions Tod sind die Zahlen : 4 Präpositionen, 6 Konjunktionen

und Partikeln, einmal Taxa und 3 Verbalformen, also 14. Im 2. Jahrhundert n. Chr.
hat Marcellus von Side in den 98 Versen des Gedichts auf das Grabmal der Regilla 4
Präpositionen, 6 Konjunktionen und Partikeln und einmal devgo, stellt sich also mit 11 Beispielen

zu der späthellenistischen Technik. Dagegen der Syrer Oppian, dessen Versbau auch
sonst gröber ist, bietet in den ersten 100 Versen von B. 2 nicht weniger als 7 Präpositionen,
12 Partikeln und Konjunktionen, zweimal o%a, das er besonders liebt, einmal rr'j/.ofi' und 3

Verbalformen, darunter sogar 2, in denen -ai elidiert ist, zusammen 25; er geht also darin
mit der frühhellenistischen Dichtung. Die Nonnianer meiden Elisionen nach Möglichkeit;
die ersten 100 Verse des Kolluthos haben 4 elidierte Präpositionen und ein paar de, sonst
nichts mehr. Es ist deutlich, daß seit hellenistischer Zeit Nomina und Verba besonders
ungern elidiert werden, vermutlich in Einklang mit gepflegter gesprochener Sprache.
Elidiert werden nur kurzes a, e, o, i nur in den langen Dativen der 1. und 2. Deklination, in
Verbalendungen und Adverbien, selbstverständlich niemals v. Bekanntlich elidiert bereits
Timotheos nur kurzes a, e, o (Wilamowitz, Timotheos 38).



Der Demeterhymnos des Philikos 3

Es ist nicht unwichtig, festzustellen, was man damals unter «Attisch» verstand.
Einen ersten Fingerzeig geben xareikiaao/j,e[ 3, xQeiaaw 42 mit ihrem aa für das rr
in der Prosa des 4. Jahrhunderts. Von Thukydides, der hier als Vorbild nicht in
Betracht kommt, einmal abgesehen, weisen diese Formen auf die Tragödie. Das gleiche
gilt für {hiQoaMoq 56 gegenüber echt attischem daooaMoQ. Leider ist das a nicht
sicher gelesen. Die Form wäre um so beweiskräftiger, als auch die hellenistische

Literatursprache die Form mit qq hat (Wackernagel, Hellenistica 15). Weniger
bezeichnend ist ein langer Dativ daxgvoiat 40; &qa\ai\v 36 ist leider ergänzt
und unsicher. Attisch ist wieder 'Ekevalvdde 36, nicht nur bei den Autoren,
sondern auch inschriftlich belegt (IG I2 76, 10. 18. 881). Entsprechend schreibt Philikos

/irjTQÖ&ev 24, das sich die Dichtimg nach dem in der älteren Sprache geläufigen
nargödev gebildet hat. In der Koine ist dieser Typus bei Appellativa wohl nur
noch in Epizismen erhalten4. Selbst in Ortsnamen ist er nicht mehr produktiv.
Polybios hat die entsprechenden Bildungen, soweit ich sehe, nur noch von Adrjvai,
d. h. in einer erstarrten Formel, neben der selbst in diesem Fall präpositionale
Ausdrücke stehen. Attisch ist ferner %eovrai als Futurum (45, vgl. unten S. 17).

Ein spezifisch attischer Lautwandel liegt in vor hellen Vokalen vor:
21 enexaev. Es war die Lehre der Grammatiker, deren Zeugnisse Crönert, Memoria
Herculanensis 106, 1 zusammenstellt, daß in diesen Worten der Diphthong
«hellenistisch», das a attisch wäre. Die Tragiker- und Aristophaneshandschriften
stimmen überwiegend zu dieser Regel, die Thukydidesüberlieferung bietet in
exdero 2, 49, 5 gegen xaiopevov 2, 52, 4 noch den alten lautgerechten Wechsel,
IG I2 10,17 xaiopevcov würde dazu stimmen, aber leider ist der Diphthong ergänzt,
und die Überlieferung des Steines verbietet Schlüsse aus dem Umfang der Lücke.
Die Koine kennt wohl nur xaim, seit ciceronischer Zeit schwanken die Handschriften.

Lautgesetzlich auf gleicher Stufe steht riet 35, das seit der ersten Publikation
in a(V)ei korrigiert wird, was angesichts dieser Parallele kaum zulässig ist. Die
auf Porson zurückgehende Regel, in den Tragikertexten aiei zu schreiben, wenn
die erste Silbe lang, äe£ wenn sie kurz ist, ist an der Orthographie des Laur. 32, 9

gewonnen. Gegenbeispiele für die Tragödie bei Björck, Das Alpha impurum 97, die

Aristophanesüberlieferung bietet zahlreiche Beispiele für äsi (z. B. Ach. 608; Eq.
215. 274), die Prosainschriften des 5. Jahrhunderts kennen beide Formen (Meisterhans,

Gr. d. att. Inschr.3 33), Apollonios Dyskolos Pron. 600, 26 Bekker bezeugt
die Länge des a als attisch, freilich auch als ävakoycaTEQov, was sein Zeugnis etwas
entwertet. Angesichts dieser Tatsachen wird man aus dem äe£ unseres Papyrus
den Schluß ziehen müssen, daß Philikos diese Form in seinen Tragikerhandschriften

fand; wie weit sie der Orthographie der Dichter selbst entsprach, läßt sich
nicht entscheiden5.

4 Im Neugriechischen ist das Suffix -de (nur dieses) wieder produktiv geworden: eamde,
okovde, aber nur in Adverbien, nicht in Ortsnamen. Vorbild ekodev, odev. M. Lejeune,
Les adverbes grecs en -dev (1939) ist mir nicht zugänglich.

5 Abweichend ist 0egae<p6vrj 48 und in den handschriftlich erhaltenen Eingangsversen
(S. 11). Es stimmt weder zu dem Attischen 0eQQerparra noch zu dem von der Tragödie



4 Kurt Latte

Dieser durchgehend attischen Lautgebung des Hymnus steht als einzige
Gegeninstanz 58 'Idfißag gegenüber. P. Maas hat angenommen, daß das Wort nach dem
Vorbild von Arjda vokalisiert sei, das auf der Exekiosvase, bei Aeschylus und Euripides

in dieser Form erscheint, aber auch später durchweg a in der Endung
aufweist. Offenbar handelt es sich hier um eine Dissimilation, die den lykischen
Namen Atjöa mit einem a impurum versehen hat. Die Annahme einer Analogiewirkung

ist unmöglich, denn die Gedankenverbindung, die gerade Iambe mit
Leda assoziiert hat, ist unvollziehbar, und auch irgendein formaler Anklang liegt
nicht vor. Da der Papyrus auch sonst zugestandenermaßen Schreibfehler bietet
(56 ßaXXexo für ßdXXere, 59 atdeaipiev), wird man ihn auch hier zugeben müssen.
Es handelt sich zwar um einen Buchtext, aber die Tätigkeit eines Korrektors tritt
nirgend in Erscheinung. Anlaß gab dem Schreiber hier das ihm nicht geläufige
Wort, in dem er halb unwillkürlich das a der ersten Silbe in die zweite hineintrug.

Die Wortwahl bestätigt den bei den Lauten beobachteten engen Anschluß an
die Tragödie: amadsXipog (24), ojioanXayyyoq (25), peydXavyoq (28), Xmaivco (38),

poigibiog als Adjektiv dreier Endungen (Pindar braucht es mit zwei), QagaaXiog

(56 cf. Aesch. Prom. 536) haben dort ihr Vorbild. Auch ßaaiXeia xgrjvrj 41 durfte
nach tragischem ßaaiXeia yvvai (Eur. El. 988 u. s.) gebildet sein (vgl. oben S. 1. 2).
Zu Xvs ßagelav orpgvv (50) vgl. Eur. Hipp. 290 axvyvry 6<povv Xvaaaa. Bei yaarno q

egeia/ua 57 wird der skurrile Ton erst deutlich, wenn man an Wendungen wie

yOovoq yaXxtmovq 666q, egeia/u' Aütjvöyv Soph. O.C. 57 oder Eur. Here. 254

axrjjixga yeiQoq sgeiapiaxa sich erinnert. Koivommng 27 ist für uns Neubildung,
die Tragödie bietet xoivoXexxgog, xoivö&axog (Soph. Euryp. fr. 7, 6 Hunt)
xoivönXovg, xoivöroxog, xoivrmnvg, xoivrxpgojv, noch näher kommt xoivopiyxcng-
adeXyog, was Theognost can. 121 (An. Ox. II 21, 26) aus einem unbekannten Autor
notiert. 'IxxrjQ (44) für das ixexyq der attischen Prosa ist bei allen drei Tragikern
belegt; die Bildung als solche ist bekanntlich dem Attisch-Ionischen fremd, aber
die Tragödie hat sich danach sogar das Adjektiv ixxygiog gestattet. Das gleiche

gilt für nedov (52) gegenüber attischem neöiov. Übrigens ist die Verwendung bei
den Tragikern wohl der Grund, weshalb das von mir Philol. 80 (1925) 137

herausgegebene glossographische Exzerpt Z. 2 das Wort den Athenern zuschreibt.
Natürlich schließt diese Anlehnung an den Wortschatz der Tragödie nicht aus,

daß gelegentlich hellenistische Wörter eindringen, wie fiegpir] 21, das trotz
einmaligem Vorkommen im Theätet wohl in der Koine aus dem Ionischen stammt,
oder vrjaxr/g (37). Auch ovßev (49. 62) ist Vulgarismus.

Die allgemeinen Folgerungen aus diesen Tatsachen sollen später gezogen werden;
hier ist nur festzustellen, was sich daraus für die Ergänzung des Fragments ergibt.
Die Sprachform der Tragödie gibt die Norm; was sich dem nicht fügt, ist von vorn-

bevorzugten 0enaeipaaaa oder IleQaetpaaaa (die Handschriften schwanken). All diese Formen
waren für Philikos metrisch unbrauchbar, Soph. El. 110 (in Anapästen) ist ilEna&povr}
überliefert, die Form mit 0 findet sich auf attischen Grabepigrammen des 4. Jahrhunderts
(IG II2 6551. 7873, 10), freilich auch die mit 77 (IG II2 6004, 3). Die chorische Lyrik kennt
anscheinend nur die Form mit 0.



Der Demeterhymnos des Philikos 5

herein mit Mißtrauen zu betrachten. Damit ist Lobeis Versuch widerlegt, 39

poigidla xrfjaig mit von anderer Hand darüber geschriebenem ngäaiq so zu deuten,

daß in Tiqäoig ein böotisches näaiq steckt, denn die Tragödie braucht zwar,
wie Solon, das Perfekt des Verbums nenapai ganz allgemein, vereinzelt auch Futur
und Aorist (Björck, Bas Alpha impurum 129), aber das Substantiv ist ihr, wie

überhaupt der attischen Sprache fremd, die nur napTzrjOta kennt. Noch unmöglicher
ist Gallavottis Ergänzung in 60 al de deal aoi xvkixag xä\Xa r]e xal areppara
(diddaaiv). Das typisch lakonische Wort fehlt im Attisch-Ionischen; es bedeutet
nicht fvka schlechthin, sondern «Balken, Bauholz», ist also zwischen Kränzen und
Binden auch inhaltlich nicht am Platz. Körte wollte xaM te xal areppara ver-
stehn und übersetzt «schöne Kränze», von der für diese Dichtung fehlerhaften

Messung xä/.d einmal abgesehen, mit einem elementaren Sprachfehler. Man spricht
ungern aus, daß re - xal nicht Substantiv und zugehöriges Adjektiv verbinden
kann.

Positive Frucht trägt die gewonnene Erkenntnis gleich in V. 52 näg de yvvaixä>v

ä[pa xvxXojl re ji\egif 0' eapog eddmevoe Tteöov perianoig. Körtes hier wiedergegebene

Ergänzung hat bei Page und Gallavotti unverständliches Glück gemacht.
Synonyme Glieder, wie negi^ und xvxkioi können in keiner Sprache durch «und»
verbunden werden, noch weniger freilich durch re-re. Bezeichnenderweise fehlt Aesch.

Pers. 368. 418, auf die Gallavotti verweist, eben das re. Es gibt nur die Möglichkeit,

entweder zu yre'pif ein davon verschiedenes Komplement zu finden (was sich

schwer ausdenken läßt) oder &eapdg zu schreiben, wie bereits M. Norsa tat.
Apollon redet den Areopag an: vpäg, rovd' A&pvalag peyav Oeapov (Aesch. Eurn.

615), wo &eapdg die Versammlung der von Athene eingesetzten Richter bedeutet.
Wenn hier in der Weise tragischen Stils die Satzung, nach der das Gericht
zusammentritt, Apposition zu dem Gerichtshof werden kann, d. h. in der Verwirklichung

des deapog in diesem konkreten Kollegium zugleich die allgemeine Norm

mitgedacht wird, die Voraussetzung seines Daseins ist, hat Aeschylus vorher (Suppl.
1035) gewagt Kvngidog d' ovx äpekel Deapdq od' ev<pQa>v zu sagen6. Hier steht das

Wort für die durch irgendeine «Satzung», in diesem Fall den fteopÖQ, der alle

Frauen an Aphrodite bindet, zusammengehaltene konkrete Gruppe. Analog wäre

yvvaixcor fieopög, die durch die Kultordnung vereinigte «Gemeinde» der Frauen.
Danach ist der Text der ersten Zeilen hinter der Rede etwa folgendermaßen
herzustellen :

50 uJ.kd a~]v nevxag ävekov, kve ßaqelav dcpovv.'

p pev [e]kr/yev, \n~]g[off]e\)laaovro d]e Nvpipai re dixalag Xagireg re neuDovg.

7i\äg de ywaixMV ä[p' äfpwvojg o 7i\egii fteapog e&amevae nedov pero'moig.

51 Tigoaenev'/ovro Gallavotti, ich ziehe ngoaXlaaopai vor, weil es den hier er-
6 So ist überliefert, ä/iE/.rjq iefiög Weil, dem Wilamowitz folgt. Aber in eofioq liegt immer

bei Aeschylus der Nebenbegriff des Ungeordneten, zufällig Zusammenströmenden. Kichtig
haben die beiden Gelehrten empfunden, daß eine Bezeichnung des Chors erfordert ist, aber
ich glaube, die Überlieferung gibt sie ohne Änderung her. Natürlich darf man nicht mit
dem Scholiasten vpvov vo/iog interpretieren.



6 Kurt Latte

forderlichen Begriff des Flehens eindeutiger gibt; unbelegt ist beides, denn Cassius

Dio zählt für einen ein halbes Jahrtausend älteren Autor nicht mit. Am Schluß

verdirbt, fürchte ich, die Nötigung zwischen Majuskel und Minuskel zu entscheiden,
dem Dichter die Pointe. Gemeint hat er die ydgig, die einer Überredungskunst
in gerechter Sache innewohnt; deshalb bekommt Tiec&w das keineswegs triviale
Epitheton öixaia. Aber das danebenstehende Nv/rrpm zeigt, daß zugleich die
Göttinnen gemeint sind. Auch den davon abhängigen Genetiv nei&ovg als Person

zu fassen, scheint nicht angängig. Es müßte sonst Xdgireg re Ilei&d) re heißen,
denn ein Unterordnungsverhältnis der Göttinnen als Personen ist nicht denkbar.
Der Gegensatz der beiden Gruppen kehrt in der Rede der Iambe 60/61 wieder:
al-fteai — ey de yvvaixwv. Vorbild für die, wie Körte mit Recht betont (a.O. 448),

ungriechische Geste der Frauen dürfte bei dem Verhältnis des Hymnus zur
Tragödie Eur. Bacch. 600-605 sein.

Der nächste Vers bietet Schwierigkeiten: cpvXXoßoXijom de fteäv [ ]veayov
rä jLiöva Cdxpvra yrjg äxäonov. Körte ergänzte [ä-f)?.io]v, Gallavotti ov ydg; Er
führt Callim. fr. 194, 1 an, wo Pfeiffer richtig unter Verweis auf eine Anzahl
Parallelen bemerkt, daß es ein ironisches «nicht wahr?» ist; es hat seinen Platz
in lebhafter umgangssprachlicher Rede. Was es hier in der Erzählung soll, die
überdies einen feierlichen Ton hat, ist unerfindlich. Seltsamerweise hat keiner der

Ergänzer ein Wort über den erhaltenen Teil des Verses verloren, der doch für die

Beurteilung der Lücke nicht ganz gleichgültig ist. Körte übersetzt: «Um die Göttin
mit Blättern zu bewerfen, hatten sie nur das Unkraut der keine Frucht tragenden
Erde.» Page: «plants from the barren earth they had». Wie Körte zu seiner

Übersetzung kommt, vermag ich nicht aufzuklären, für Pflanze schlechthin
verweist Liddell-Scott auf den Neupythagoreer Dios b. Stob. 4, 21,16. Der Versuch,
die Pflanze Immergrün zu verstehen ([Diosc.] 4, 88), scheitert an dem attributiven
Genetiv und an rä piova, was nur «die einzigen» bedeuten kann. Mdvog mit dem

Artikel ist nicht allzu häufig, und die meisten Belege sind spät, aber Thuc. 3, 57, 4

vfielg re, d> Aaxebai/iovioi, r/ frovrj eXjcig sichert es für das Attische des 5.

Jahrhunderts (vgl. noch Ar. Blut. 250. 864). «Das einzige Wachstum der unfruchtbaren
Erde» wäre für sich allein ein Griphos, der zu dem Stil des Gedichts nicht paßt;
also muß es Apposition zu einem Nomen sein, das in der Lücke gestanden hat.
Ferner kann eayov nicht für el/ov stehen; da die Dürre, die Demeter gesandt hat,
noch andauert, ist nur das Imperfectum sprachgemäß. Also ist mit Gallavotti
a\veO'/ov zu ergänzen, davor ein Begriff wie «dürre Zweige» o£ovg, (phoovg oder
xXöjvag, was sich dem Metrum allein fügt. Im folgenden bezeichnet Iambe das,

was man «wirft», als yogrog aiywv, Ziegenfutter (56) und als ßordvrj, bxvrjoäg

iXmpov blaira (61). Beides deutet auf den Bergwald, in dem Ziegen und Hirsche

an den Zweigen knabbern. Die katachrestische Verwendung von yogrog für jede
Art vegetabilischer Nahrung für Tiere ist auch sonst belegt, ebenso ßordvrj für
«Futter». Eine Erwähnung dieses Attributs der Bittflehenden steht auch 44 (unten
S. 17). So ist die Ergänzung auch von dieser Seite her gerechtfertigt.



Der Demeterhymnos des Philikos 7

Im nächsten Vers hätte der Gegensatz piev-ds den Weg zur Ergänzung weisen

können: Weder «zwar ganz ohne Falsch (7iav\djiXao\rov), aber zur rechten Zeit»

(so Körte), noch «zwar mit unstillbarem Durst (itav[dnXrjo]rov), aber rechtzeitig»
(Gallavotti) ergibt eine Antithese, die Sinn hat7; Jiav[dnvo]rov (Gallavotti) oder

nav\äeht\Tov könnte sie liefern. Leider ist, wie Gallavotti selbst gesehen hat,

nag viel wahrscheinlicher als nav. Dann könnte man nag\dßvo\xov (Timoth. com.

frg. 1, 4) ergänzen: «als Eindringling». Den nächsten Satz schreibt Körte: [xdnl de]

OBfivolg o ysXolog Xöyog äoa xsgdrj. Er übersetzt äoa mit «also» nach tragischem
Sprachgebrauch (Soph. El. 1179; Eur. Phoen. 566 u. s.), Gallavotti ergänzt: ovx

eni\ OEfivoig - xsgdrj; als Fragesatz, scheint es mithin ebenso aufzufassen, da

für fragendes dp' ov die Voranstellung und weite Sperrung des ov kaum Analogien
haben dürfte. Leider haben beide Herausgeber sich nicht gefragt, wie bei dieser

Gestaltung des Satzes die Lehre von der Kongruenz zu ihrem Recht kommt oder

welche besondere Absicht des Dichters den Plural xsgdrj erklären könnte. Dabei
hatten schon M. Norsa und Lobel erkannt, daß dp' äxBodrj(g) abzuteilen und zu

ergänzen ist8, und dementsprechend am Versanfang [ecrr' em] ae/wolg. 56 f. sind

im wesentlichen klar: oxäoa yap i(p{)ey^ar[.. .§a]gaaXeov xal pisya• fii] ßdXXsrE

XÖqtov alyöjv ov rods tzelvöjvxi dean [(pdg/i]axov, äXX' äjxßgooia yaoxgog sgeio/xa
XsnTfjg. Die Ergänzungen äqiag (Lobel), snog (Vogliano) lassen ein absolut gebrauchtes

oxäoa stehen, das leer ist. Es kann weder bedeuten, daß sie aufrecht stand, im

Gegensatz zu den demütig knienden Frauen (das wäre ÖQ-thq), noch daß sie eben

eingetroffen war und nun dastand (das müßte iX&ovoa sein). Erforderlich ist
vielmehr irgendeine Modifikation des Stehens: «sie stellte sich unbekümmert, nahe,

in einiger Entfernung auf». Da pieya auf die Lautstärke geht (was snog ausschließt,

snog /jBya wäre synonym mit &aoaaXt:ov), so spricht das dafür, daß sie von weitem

ruft, also etwa E(p&sy£aT\o Ör/v] mit der von Von der Mühll IF 50 (1932) 135ff.

nachgewiesenen Bedeutung «fern» für diqv, oder £<p&Byiar' \ßxdg\. Im nächsten
Verse ist rpdg/i]axov (M. Norsa) die einzig mögliche Ergänzung, '/Qf/v rp\axov (Gallavotti)

völlig ausgeschlossen, da rods zeigt, daß die Phyllobolia gemeint ist; sollen

die Frauen Demeter mit Bohnen beworfen haben Es folgt: xal ov öe tfjg 'Ar&idog,
dj Öaluov, 'Iauß(rj)g snäxovoov ßgayv ptov ri xegöog. Der Eingang sichert mit xal
ov öe, daß sich Iambe nun erst an die Göttin wendet, also bisher zu den Frauen
gesprochen hat. Das fügt sich der vorausgesetzten Situation, daß sie zunächst von
weitem ruft. 'ArMg für eine attische Frau ist wohl hier zuerst belegt; bei den Atti-
zisten ist die Frage, wie die Athenerin hieß, bekanntlich Gegenstand einer Kontroverse

(Phot. 40,13 Reitz. Antiatt. 77, 5 Bk. Herrn. 50 [1915] 373). Wer statt dessen

ArMg als Attika versteht, sollte einen Beleg dafür bringen, daß sich jemand als

ö Arrixf/g KaXXiag vorstellt. A&rjvaiag konnte Philikos nicht brauchen, weil

7 Die deutsche Übersetzung mit «zwar - aber» überschärft das adversative Verhältnis,
aber die beiden Glieder mit fisv - de müssen immer eine wenigstens komplementäre Beziehung

haben.
8 Hinter dem H sind, wie mir auch Snell bestätigt, keinerlei Tintenreste mehr sichtbar,

wohl aber ein ganz ungewöhnlich breiter freier Raum.



8 Kurt Latte

ihm darauf ankam, daß Iambe vom Lande, nicht aus der Stadt stammt. Die
Schwierigkeit der Zeile liegt in den letzten Worten. Körte interpungiert hinter yov
und übersetzt: «was nützt es». Offenbar versteht er: was nützt es, daß du keinen

Zuspruch annimmst 1 Aber dieser Gedanke wäre hier nur am Platz, wenn es vorher

negativ hieße: verschließe deine Ohren nicht vor mir. Gallavotti setzt eine

Interpunktion hinter etcolxovoov, aber ßoayv xegdog kann nur einen kurzlebigen
Gewinn, nicht einen kleinen bedeuten, mit anderen Worten, ßgayv kann von
endxovaov nicht getrennt werden. Page faßt das ganze als einen Satz: endxovaov

ßgayv iiov ri xegdog. «I have some benefit to offer», also xegdaXeov ri. Die
Voranstellung des rl ist unanstößig (Soph. fr. 103, 7 N2). Dieser Auffassung möchte ich

vor der anderen Möglichkeit den Vorzug geben, ri xegdog nach einem auch der

Tragödie nicht fremden Sprachgebrauch als indirekten Fragesatz aufzufassen:

Höre, was dir Gewinn bringt.
Die beiden nächsten Verse sind die schwierigsten des ganzen Abschnitts:

ei/ii (Y djiaidevxa yea[. ,]r ajioixovaa XdXog dryxdrig' aideai/isv
60 aide&eai aoi xvXixag xa[.. ,]e xai axe/i/iaxa x.u[. \ ßanxov vdojg ivvyoco.

Im Anfang hat Lobel yea\a,'\ ergänzt. Wie sich gezeigt hat, verstößt die Elision

gegen die sonst zu beobachtende Praxis des Dichters. Zudem lehren die Belege für
diese periphrastische Ausdrucksweise, die man am bequemsten bei Stahl, Syntax d.

griech. Verbums 145, 3 übersieht, daß das Ptz.Aor. in solchen Verbindungen termi-
nativ ist, so daß die Wendung eine in der Gegenwart bereits abgeschlossene Handlung

bezeichnet. Das ist auch Soph. O.R. 90 der Fall, auf den Page verweist. Es ist
kaum anzunehmen, daß der Satz allein dazu dienen soll, die skurrile Bezeichnung
der Zweige als Ziegenfutter und das höhnische yaaxgog egeiaya Xenxfjg zu
entschuldigen, die ja gar nicht an Demeter, sondern an die Frauen gerichtet waren.
Viel natürlicher ist es, hier eine Entschuldigung für die Spässe zu suchen, durch
die sie die Göttin zum Lachen bringt. Man erwartet also ei/j.i yeovaa, was die
Reste nicht hergeben. Ich sehe nur den Ausweg, el/a yea[i\ zu ergänzen, mit
finaler Verwendung des Infinitivs und jener abgeschwächten Bedeutung von
egyeoöai, die bereits in der Tragödie vorliegt (Eur. Tro. 182; Soph. O.R. 1358).
Dahinter fehlt noch eine Bestimmung zu ajioixovaa, das in der Bedeutung «fern
sein» nicht absolut gebraucht wird, ngdaio, yaxgov, jioXXov oder etwas Ähnliches.

Maxgöv hat gegen sich, daß in den erhaltenen Teilen Muta cum liquida fast nur am
Versschluß eine lange Silbe bildet, also wird man noXXov vorziehn. Für beides ist
der Raum knapp9. Der Schluß ist korrupt. Gallavotti schreibt aide(o)>ai w£[r],
was Körte 449 als sicher bezeichnet: er verweist auf Horn. H. Cer. 64 'HeXi',
aideaai /iE deav av neg. Daß die im Unglück Hilfe heischende Demeter aidoirj

ist, beweist noch nicht, daß die respektlose Iambe von sich das gleiche sagen kann.
Es gibt schlechthin keine Verwendung von aiöeaaadm, a'ideaig, alÖmg, die das

9 War tioXöv versehentlich mit einem X geschrieben Vgl. Crönert, Mem. Here. 75.



Der Demeterhymnos des Philikos 9

Wort hier rechtfertigen könnte. Sehr schön hat Lobel at {&)eai /tiev erriendiert10,

am Anfang des nächsten Verses ist dann mit Page aide abzuteilen. Diese Lösung
hat einen doppelten Vorteil; man wird das etwas beziehungslos de am Anfang von
v. 60 los, und man gewinnt in ai deal uev - ey de yvvaixmv eine normal formulierte
Antithese. Bedenken erregt nur das Ubergreifen der Konstruktion in den nächsten
Vera. Das an den Anfang des Verses gestellte Demonstrativ ist zudem ziemlich
leer, aber stärker hebt es z. B. auch Soph. El. 541 nicht hervor. Für die Trennung
von nachgestelltem aide durch ein eng zu der Wortgruppe gehöriges Wort vgl.
z. B. Soph. El. 1177. O.C. 644. Unsicher macht auch, daß der nächste Versschluß

gleichfalls verdorben ist; offenbar war die Vorlage hier verblaßt oder zerstört, und
dann bietet auch die eleganteste paläographische Lösung keine Gewähr, daß wir
den Text des Dichters wirklich erreichen. Page hat dahinter 0ed[i\ geschrieben,
als Vokativ, aber da bereits in 58 ein anderer Vokativ steht, ist das nicht gerade
wahrscheinlich. Philikos ist durch das künstliche Metrum gelegentlich zu
ungewöhnlicher Wortstellung genötigt. Die Stellung des ri in 58, die des fiev am Schluß

von 59 sind Belege, die sich mehren ließen. So möchte ich einfach iieäi akzentuieren,

«Dir, der Göttin», wobei die modale Ausdeutung in der Schwebe bleibt; sie

kann kausal oder konzessiv sein. Hinter xvXixaq glaubt Gallavotti ein K zu
erkennen; nach der Photographie scheint das ausgeschlossen, da die obere Schräg-
hasta bei K nie so ansetzt, wie es hier geschieht. Eher könnte es der Anfang eines

Wsein. Dann böte sich v\aaxa r]e mit Beziehung auf ein Gebäck, das dargebracht
wird. Belegt ist nur das Masculinum vaaxdq sei. nXaxovg, aber daneben konnte es

ebensogut vaaxov sei. nepiaa geben. Das Verbaladjektiv liegt ja in beiden Fällen
zugrunde. Ferner vermißt man ein Verbum. Denn wegen des Konstruktionswechsels

ist es sehr hart, aus ey de yvvarx&v - dwgdv (eaxi) im vorhergehenden
Satz ai deal - (didöaai)zu ergänzen. Das ist kaum durch die hellenistische

Neigung entschuldigt, bei zwei parallelen Gliedern einen zu beiden gehörigen Satzteil

zum zweiten Glied zu stellen. Inhaltlich weist die Stelle ausdrücklich auf die

schlecht erhaltene Bede einer Göttin zurück, die v. 50 abschließt. Dort sind 38

xXwveg erwähnt, denen hier die axeu/iaxa entsprechen, ferner eine aus den Tränen
der Demeter entstandene Quelle (40) und das Fasten der Mysten am Meeresstrande

(37). Das gibt das Recht, auch die xvXixeg auf den heiligen Trank aus

Gerstengraupen zu beziehen. Aber der Schluß ist entstellt. Banxeiv heißt zunächst
«eintauchen», fast nur im Aktiv verwendet. Daraus entwickelt sich die Bedeutung
«schöpfen» in der Tragödie in Beispielen, wie Eur. Hipp. 131 ßanxäv xaXmai ovxdv

naydv und Hec. 610 Xaßovaa xevyoq - ßatpaa' eveyxe devgo Tiovxiag «/id;. Beide
Male steht noch das Gefäß dabei. Man könnte "also an der Hekabestelle xevyo;
ßayiaoa verbinden, im Hippolytos erklärt der Scholiast: maxe ßajixi'Qeiv ev xf)

emdgq) ntjyfj xrjv vdnlav, faßt also das Verbaladjektiv als Ausdruck der Möglich-

10 Wenn es überhaupt eine Emendation ist. Der Papyrus hat A, in dem ein & in sonst
nicht gebrauchter Form steht. Dieser Umstand spricht dafür, daß & Korrektur des A ist,
nicht umgekehrt.



10 Kurt Latte

keit: «in die man mit Krügen eintauchen kann». Aber wenn es Kallimachos
(Lav. Pall. 45) nun absolut braucht: aäiie.qov, vöqo%6oi, fxij ßdnrere, so verschiebt
sich der Akzent auf das Schöpfen. Schwebend bleibt die Bedeutung immer, wie

Ap.Rh. 4, 156ff. zeigt: fiiv (den Drachen) dakkwi ßanrovo' ex xvxewvog dxr)oara
<pdg/j,axa galve. Bamdv vdmg heißt also «geschöpftes Wasser». Dagegen ifißameiv
kann, wie die Belege zeigen und die Präposition lehrt, nur «eintauchen» heißen,

gibt also hier keinen Sinn, wenn man die Verbindung mit vdojg festhält. Man muß
dann mit M. Norsa xa\i\ ßanrdv vdwg schreiben. Das würde auch dann gelten, wenn
die stark verscheuerten Spuren auf dem Papyrus wirklich auf ein M führen, was
ich nach der Photographie nicht zu entscheiden wage. Dann muß man eben

annehmen, daß sich der Schreiber ein weiteres Mal verschrieben hat. Aber die ganze
Stelle ist hoffnungslos korrupt. «Wasser, im Keuchten geschöpft» ist einfach
Unsinn, und wenn Page übersetzt: «water, drawn in the stream », so heißt vygov eben

nicht «stream». Als elliptische Bezeichnung für das Meer ist es ein Homerismus,
der hier gegen den Stil verstößt. Die Tragödie verwendet es nur adjektivisch.
Normalerweise bezeichnet es immer die Qualität, nicht Wasser als Stoff. Es hilft
nichts, entweder vdwg oder ev vygö:[i ist verdorben. Sicher ist von vdcoq nur dco,

davor und dahinter ein Loch mit vieldeutigen Spuren. Es ist naheliegend, hier das

vermißte Verbum zu ergänzen, und [e]dw[x](a)v vygw\C\ zu vermuten. Nur ist
«das in das Feuchte Eingetauchte» ein Rätsel, das nicht hieher paßt, und dazu
kostet es Änderung eines Buchstabens, denn ev ist deutlich. So wird man sich mit
der Feststellung der Verderbnis begnügen müssen.

Der letzte Vers ist wieder einfacher. Gallavotti druckt ihn folgendermaßen:
ovdev ejuol rwvde [doxel jxev yje'pag, dkX et yakaoei, n\e\vdog iyd> de Mow. Er
paraphrasiert: «niente di tutto cid (mi sembra) un dono, ma (sarä un dono) se

(la dea) mollerä, ed io farö cessare l'afflizione». Diese Übersetzung faßt «dono»
einmal als Gabe für Demeter (was yegag allein heißen kann) und bezieht doch das

daraus dem Sinne nach ergänzte zweite «dono» auf ein Geschenk für die Frauen.
Sie wendet sich ferner ohne irgend einen Übergang an die Frauen, obwohl
Iambe eben noch Demeter angeredet hat. Die Stellung des /uev hebt doxel

hervor, während in Wirklichkeit nutzlose Ehrungen dem entgegengesetzt werden,

was allein nötig ist. Endlich kann eyw de nicht hinter nevdog an die zweite Stelle
des Satzes rücken, da es scharf betont ist. Der Satzeinschnitt muß hinter nevdog

liegen: nichts von dem, was ihr bietet, hilft, aber ich Weiterhin muß die

Interpretation dem doppelten adversativen Verhältnis Rechnung tragen, das durch
äkka und de ausgedrückt ist; während akkd zu dem zunächst stehenden ov&ev

rwvde im Gegensatz steht (nichts von alledem, sondern nur tritt das betonte
«aber ich ...» in adversatives Verhältnis zu dem Gedanken des ganzen Satzes: All
das, was die anderen dir bieten, trifft nicht den Hauptpunkt, aber ich Für die

Interpunktion ergibt sich daraus, daß hinter yegag eine schwächere gesetzt werden
muß als hinter nev&og. Dieser Einwand trifft auch die Textgestaltung von Page:
ovdev i/wi twvde [ndoeoriv y]egag~ dkk' el yakdoe\tg | nevdog, eyw de Mow



Der Demeterhymnos des Philikos 11

was er übersetzt: «Not one of such boons is mine to give: yet, if you will relax

your sorrow, I will set free ...»Außerdem ist hier das Aufgeben der Trauer als

Bedingung für das Tun der Iambe gesetzt, während es in Wirklichkeit seine Folge
sein soll. yaXäv kann sowohl transitiv «lockern» heißen wie intransitiv «nachlassen»

(Eur. Bacch. 935 'Qwval ze aoi yaXwai), «nachgeben» (Soph. O.C. 840). Grammatisch

ist also yaXdoeig nevdog, «du wirst die Trauer fahren lassen», ebenso möglich
wie yaXaoei nevdog, «die Trauer wird sich lösen». Da nach Gallavottis Angabe
für g kein Platz ist, wird man das zweite vorziehen. Am Versschluß ist natürlich
zu Xvow als Objekt nev&og hinzuzudenken. «Nichts von alledem ist für Dich von
Wert, sondern nur, wenn das Leid dich frei gibt; ich werde dich (davon) befreien».

Danach lautet der ganze Abschnitt:

51 r) fikv [e\Xrjyev, [n]p[oaeXiooovzo <5]e Nvpupai ze dixalag Xdg[iz]eg ze nev&ovg.

Ji]äg de yvvaixwv ä[/i äcpwvwg o 7i]egß deo/xog eddmevae nedov jiezwjioig,
<pvXXoßoXfjoai r5[e] d£<i\v xXwvag ä]veoyov, zä iidva t,dxpvza yfjg äxdgnov.

zijv de yegaiäv 7iag[dßvoz]ov fiev ogstoig AXuiovg fp'Jeoi, xaigiav de

55 ex zivog eozeiXe zvy[rjg" eaz' Eni] oe/ivoig o yeXoiog Xoyog äg' äxegdfj[g~\;

azäaa yäg e<pdey£az' [exäg ß<i\g\a\aXeov xal fjieya• 'pß ßaXXez(e) yogzov alywv
ov zods TiEivörvzi i')eä'[i cpdgp\axov, dXX äpßgooia yaazgog egeiapa Xenzfjg.

xal ov ds zfjg Az&idog, w da\lfji\ov, 'Idpß(rj)g endxovaov ßgayv pov zi xegdog.

elfii d' dmaidevza %ea\i, jtoXX6]v ajtoixovoa XdXog dij/wzig. al deal pev
60 aide deäi aoi xvXixag v[aoza r]e xal azeppaza xa[l] ßanzdv j" [t>]<5&>[o] evvygw[,

ey de yvvaixcdv n\agä yoeiajv ßozdvrj dwgov, öxvrjgäg eXacpov <5[ta]tra.
ovdev ifioi zwvde [doxel aoi y]egag, äXX' ei yaXaoe\i\ nev&og' eyw de Xvow.

Nach diesen etwas langatmigen Ausführungen, die leider nötig waren, um den

Text der allein vollständig erhaltenen Partie zu sichern, muß versucht werden,
den Resten des übrigen so viel abzugewinnen, wie möglich ist. Die Eingangsverse
hat Hephaistion 9, 4 p. 30, 21 ff. Consbr. erhalten:

Kaivoygdcpov ovv&eoewg zfjg 0iXLxov, ygappazixoi, dwga <pego> ngog vpäg-

Tfji yßovlai pvazixä A yjprjzgi ze xal 0egoe<povr]i xal KXvpevou zä dwga.

Daß sie in dieser Reihenfolge unmittelbar hintereinander standen, hat Körte 443

zutreffend dargelegt; entscheidend ist die Aufnahme von dwga v. 1 in v. 2 mit dem

anaphorischen Artikel. Das Gedicht wendet sich also an einen gelehrten Kreis11

und erzählt die eleusinische Kultlegende; mehr bedeutet pvozixd nicht, für diese

Zeit sind die eleusinischen noch die Mysterien schlechthin. Das ausdrückliche

Zeugnis, daß diese Dichtung Literatur, nicht Kultpoesie sein will, ist für die

Beurteilung hellenistischer Dichtung überhaupt wertvoll. Die in die Dichtung
hereingenommene Ankündigung des Themas ist dafür ebenso bezeichnend, wie der An-

11 Der eindeutige Beleg für die Bedeutung von yga/ipazixog im 3. Jahrhundert hat
seltsamerweise in der Diskussion über das Wort (Lehrs, Herodiani scripta tria 398ff. gibt die
übrigen Stellen immer noch am vollständigsten) keine Beachtung gefunden.



12 Kurt Latte

satz zu einer Vorrede im ersten Vers. Später wird dieser Teil selbständig; man
braucht nur an die Choliamben zu erinnern, die das Satirenbuch des Persius
einleiten.

Die auf dem Papyrus erhaltenen Reste sind zunächst so spärlich, daß ein
Versuch, vollständige Verse zu ergänzen, müßiges Spiel wäre. Immerhin wird so viel
deutlich, daß von Sizilien, das nach der späteren Vulgata Schauplatz des Raubes

war, nicht die Rede ist. Diese Version bestimmt bekanntlich die Erzählung Ovids

{Met. 5, 341 ff.; Fast. 4, 417ff.), die Malten (Hermes 45 [1910] 506) über ein
hellenistisches Gedicht auf Timaios zurückgeführt hat. Man wird die in einem noch
nicht eingeordneten Fetzen (fr. 2) gelesenen Worte xawaq[ wohl auf den Eingang
zur Unterwelt deuten dürfen, der sich bei Tainaron befand. Ihn hat also Hades
auf dem Hin- oder Rückwege passiert. Aber die Col. I, aus fr. 3 und 4 a zusammengesetzt,

beginnt anscheinend bereits mit der Suche der Demeter. Z. 1 -dvyaxgog.

Z. 2 mag man etwa ergänzen: xfjQ /nf\xega nulq ovx [eiptlrjoe ixäXXov. Z. 5 ist von
dem Räuber (Xr}ioxrp>) die Rede, wozu man jtraedo im Munde der Demeter
Ov. Met. 5, 521 und Fast. 4, 591 vergleichen kann. Davor ist der Wagen des Hades
erwähnt (fig/iaxa, {aa/iaxa, was Gallavotti gibt, scheint mir nach der Photographie
nicht möglich). Die Irrfahrt der Demeter war offenbar breit geschildert, wir lesen

von Fackeln (6 vgl. Ov. Met. 5, 441), von dem Gewände der eilenden Göttin (7),

davon, wie sie von Sinnen dahinläuft (13 dXvova[a] dn\o[xoii\). 14 scheint eine
Reflexion des Dichters zu stehen, daß auch die Himmlischen solche Leiden erdulden
mußten (etwa OvQa]v(dai xoidd' e~i[ao/ov äXyt]]). Dann ist von der Unfruchtbarkeit

die Rede, mit der Demeter die Erde schlägt:

20 (näv ävÖog, ävöe.twv)... av\ii[i[iyEg\ eoqitixo %vd[r]V uhouvOev.

{tEOfiij d'eTzexaev d[yncwg]

Etwas festeren Boden gewinnen wir erst mit v. 22, wo eine Göttin Demeter
anredet. Ihre Rede reicht bis 50 einschließlich. Um so merkwürdiger ist, daß sie

hinter der Schilderung der Dürre mit nur einem Verse eingeführt wird. Denn daß
21 noch in die Erzählung des Dichters gehört, lehrt das Imperfektum. Der Gegensatz

zu der Einführung der Iambe 54ff., die drei Verse füllt, wird gewollt sein.

Immerhin muß man annehmen, daß Ort der folgenden Handlung (Eleusis) und die
Situation der schweigenden Demeter mit genügender Deutlichkeit vorher
angegeben war. Ob man das in den hoffnungslos zerstörten Versen 15-19 suchen muß,
oder ob die Erzählung in hellenistischer Weise mit dieser Situation begonnen
hatte, um dann die Irrfahrt der Demeter zu ihrer Erklärung nachzuholen, läßt
sich nicht entscheiden.

Es ist nicht die Schuld des Philikos, wenn über die Person der Sprecherin Zweifel
herrschen; er hat den Verwandtschaftsverhältnissen die Verse 24-29 gewidmet,
nicht ohne sich in hellenistischer Weise in Andeutungen zu bewegen, und nur
die Zerstörung des Papyrus schafft Unklarheit. Immerhin sagt die Sprecherin,
daß sie Schwester der Mutter ist (26). Dabei bleibt zunächst offen, ob die Mutter



Der Demeterhymnos des Philikos 13

Demeters gemeint ist, die unmittelbar davor mit croi angeredet ist, oder ob die
Redende Schwester der mit ydka bezeichneten XQopdg der Demeter ist. Für die

Verwendung von yaka vgl. Callim. Ep. 50, 1. Entscheidung bringt v. 21: «Höre
mütterlich verschwisterte Bitten». Auch hier ist von der isolierten Stelle her nicht
zu entscheiden, ob die Sprecherin Schwester der Demeter oder ihrer Mutter ist.
Aber da die beiden Stellen dieselbe Person bezeichnen müssen, bleibt nur die
Schwester der Mutter übrig. /irjXQode.v steht für den Genitiv wie Soph. O.C. 527

und ist ganz eng mit avxadekpog zu verbinden. Der Ausdruck meint prjXQixfjg
äöekpfjg. Aber der Zusatz von prjXQo&ev hat nur Sinn, wenn gerade diese Beziehung
besonders betont werden soll. Da Kronos der Vater ist und dieser nie in unmittelbarem

Verkehr mit den olympischen Göttern gedacht wird, wäre das verständlich.
Zudem führt im eleusinischen Demeterhymnos Rhea die Versöhnte in den Olymp
zurück (441 ff.). Da die Rede gerade mit dieser Partie Berührungen hat (unten 18),
ist die Vermutung nicht zu kühn, daß Philikos seine Göttin in Anlehnung an dieses

Motiv erfand und sie deshalb ihre Beziehung zu Rhea hervorheben ließ. Unter
ihren Schwestern kommt hier wohl nur Tethvs in Frage. Der Buchstabe hinter
TiQokaßovaa 22 war nach Gallavotti ein II oder ein T. Doch ist das wohl zu
bestimmt formuliert. Höchstens kann man sagen, der auf einer vorspringenden
Faser erhaltene Punkt paßt am besten zu einem Buchstaben mit oberer wagrechter
Hasta. Das fügt sich immerhin der Ergänzung jtooaelnev xd\öe /uv&ov jzookaßovoa

T[rfdvg].
Unter dieser Annahme lassen sich die Rätsel der umgebenden Verse wenigstens

teilweise aufklären. 27 könnte man etwa ergänzen: prftrn ö' eyw rsvvauiog | \fjv
xQaxEQwg ä/upißakojv äyxaki'öag rfji ii]eyd/.a; xoivojiaxeoQ koyevsi. Koivondxcoq
kann rein grammatisch ebenso gut Bahuvrihi sein: «der einen gemeinsamen Vater
hat», wie Tatpurusa: «der gemeinsame Vater». Die Sprache hat bei -naxcoQ von
beiden Möglichkeiten Gebrauch gemacht, wie öfionaxcog neben Tipondxom zeigt.
Eine Bezeichnung des geschwisterlichen Verhältnisses durch den gemeinsamen
Vater hätte nur Sinn, wenn es auf Verschiedenheit der Mutter deuten sollte.
Soweit sich der Zusammenhang übersehen läßt, kommen aber nur Uranos oder Kronos

in Frage; von beiden berichtet die Sage keinerlei Verbindung mit anderen
Frauen. Dagegen ist die Neubildung, einerlei ob Philikos sie gewagt hat oder ein

Vorgänger, völlig gerechtfertigt, wenn xoivo- seine volle Kraft hat: der allen
gemeinsame Vater, was ja auf Urano3 zutrifft. Anstößig bleibt die Verwendung von
ko%eveiv vom Manne. Sie ist bei Nonnos und anderen Dichtern des 4. Jahrhunderts

n. Chr. geläufig (die Beispiele bei G. Hermann, Orphica 811 f.). Bei dem
Verhältnis der Nonnianer zu der hellenistischen Dichtung ist die Vermutung nicht
von der Hand zu weisen, daß der katachre3tische Gebrauch dort ein Vorbild fand.
Auch v. 25 läßt sich von hier aus deuten. Setzt man die hesiodeische Entstehung
der Aphrodite (Theog. 190ff.) voraus, so kann Tethys von sich sagen, daß sie die

meergeborene Aphrodite aufgezogen hat, da sie nach dieser Genealogie der gleichen
Generation angehört, daß sie sie sogar wie eine Schwester aufgezogen hat: d>g



14 Kurt Latte

r]ig ofidonXayyvov, eftgexpa Kvtiqiv. Aber der erste Teil von 26 bleibt unklar.
Der Dichter des S läßt Hera bei Okeanos und Tethvs aufwachsen; eine analoge
Erfindung konnte eine Okeanostochter als Amme Demeters einführen. Eine
Okeanide, die mit Demeter etwas zu tun hat, lehrt eine am Schluß verstümmelte
Hesychglosse kennen: A fi(a~ 'Qxeavov dvydrrjo xal Arj/ir/rgog... Daß hinter Atjfirjrgog
etwas ausgefallen ist, zeigt, vom Inhalt abgesehen, die Wortstellung; ich habe in
meiner Ausgabe beispielsweise Atfpirjtgog <önadög) vorgeschlagen, aber (rgocpogy
ist natürlich auch denkbar. Dahinter läßt sich der Zusammenhang nur mühsam

gewinnen und bleibt unsicher. Die Göttin, die «die hochgemute Bla» gebar, dürfte
Styx sein (Hes. Theog. 385); es ist äußerst unwahrscheinlich, daß es daneben noch
eine andere Genealogie gab. Bei Hesiod sind die Kinder der Styx in alle Ewigkeit
7tagedgoi des Zeus, als Ausdruck seiner Herrschaft. Wenn Philikos diesen
Gedanken aufnahm, so konnte v. 30 meinen, daß Befehlen von der Moira Zeus
vorbehalten sei, die Sprecherin aber nur zu überreden vermöge. Von hier konnte sie

sich den Weg zu der Mahnung bahnen, auch Demeter möge sich fügen, da
Widerstreben nutzlos sei. Das scheint in v. 31 zu stehen: [ov&ev reXecoo]eig dniDrjOaaa
Xoyoig. Unter dieser Voraussetzung kann das Teilhaben, von dem in 30 die Rede

ist, sich auf diese Unterordnung selbst der Götter unter Zeus beziehn, auf ein

gemeinsames Los. Der hypothetische Charakter dieser Ausführungen ist deutlich.
Nur zur bequemeren Übersicht gebe ich einen zusammenhängenden Abdruck, in
dem meine Teilergänzungen eingesetzt sind:

22 [-uu — uu — u Tigoaemev rd\de jivdov TzgoXaßovaa T\fjßvg\ —

- u u ovtio) <)' äga Molgai tore v] ixrypcjgov oleovov exgivov [avrfji] —

xX]vi% fare(5 /irjtrjdflsi' av[r\aM\X\epovq•
25 wg r\ig o/majiXayyvov, sdempa Kvtiqiv

'Qxeav](vr] yaXa aoi, fir/tgi d' syw avvai/xog,
[fjv xgarsQ&g äficpißaXüw äyxaXiöag rpji n\sydXag xoivoTiärow Xoysvsi.

[-uu ovyi fiarr]v Ttote Nlxrjv jisy\dXavydv re Biav enxrev
[Zrjvl xgarelv] fiounbia xrfjmg, sfioi de nsißsiv

30 [dXXd tö aöv del as Xdyovg vvv äga xoiv]ov fiexeysLv, fir]de /rnvrj/j, jus rovfiov.
[xal ov yäg ovdsv reXed)o]sig \d]7iu')r'jaaaa Xoyoig• al de dem ye x[oiviji]
[et yaXdaeig, rj o']dpeo[et iivoß/ieda12 ri/rgv, f.u eyd>, avy y\dgir]eg r!ä[oXXä>v[

[ov ae xa&rjo&ai arvyega\v a'loiov, äXXag de ov rijuag dvelov 7ra[p' rßju&v

[-uu oe/uväg p,dX\a xal n[ei\^o[v\ag dvr' ov iieydXr/g, äg dieXovoa Xel-aj,

35 [firjde TiaXiv er' tt ri ?.im] r'/ooi, i.t,[e]{ieTO) rig cpiXog, del de TiXeov q)cXrjOco.

In den Versen 32-35, deren Zusammenhang einfacher ist, verspricht Tethys
der Demeter für Ehren, die dann im folgenden aufgezählt werden, die Hilfe aller
Göttinnen und ihren Dank, wenn sie nachgibt. Die nur beispielshalber eingesetzten
Ergänzungen verlohnen nur wenige Bemerkungen. Da die ganze Partie auf die

12 Reste des / und des ersten Striches des M sind auf der Photographie kenntlich.



Der Demeterhymnos des Philikos 15

Dankbarkeit der Tethys und aller anderen für das Nachgeben Demeters gestellt
ist, habe ich 32 vorgezogen, ydgirss klein zu schreiben. Der Schluß von 31 mit dem

allgemeinen al dexd verbietet wohl, hier eine bestimmte Gruppe zu vermuten.
Davor ist ageaxeiv mit dem Akkusativ der attischen Umgangssprache geläufig,
wie die Komödie zeigt; es kommt aber auch Soph. Ai. 584 vor und galt als
spezifisch attisch (Schol. Ar. Ran. 103). 33 war der Gegensatz wohl: es ist eine geringe
«Ehre» für dich, hier zürnend (oder gefürchtet, trauernd, untätig, welches Adjektiv
es nun war) zu sitzen; wir bieten Dir Besseres. 35 trägt meine Ergänzung wohl den

Resten am ehesten Rechnung; -erat ist nach Gallavotti ausgeschlossen, er glaubt
-eroi zu erkennen, was nicht möglich ist; oi und a> liegen in dieser Schrift nahe

beieinander. Auf der Photographie vermag ich das reo nicht zu erkennen. Aber

vor dem E stehen Reste, die nur von einem 0 herrühren können. Also ist /i[£] ßt:ro)

sehr wahrscheinlich. Sinn: Wenn dich in Zukunft etwas betrübt, soll dich kein
Freund im Stich lassen, aber ich werde dir immer noch mehr (plXtj sein. Den

Opt. Fut. im Konditionalsatz belegt Soph. Phil. 376 für die Tragödie.
Aufschlußreicher wäre die folgende Partie, wenn sie nur besser erhalten wäre.

36 ]v d>gaa[i\v 'EXevaivaöe pivorrjXaaiaig Idxyojv

[xai ordaig avräi ro]re noXX[rj n\o/.vv eydeiapievrj röpi nagä xvfia i<rj [ff]7T/[rJ

^/jirfte [ivxrjoavQ rgocpiurj, aol Xaiavovoi xXwvag,

[Ma vel Tji äpvrova]aiQ öly[a](T) xgrpvalov j" ixaarrjaev vdcoo ögioMv.
40 novö[. .] vov aols ngooavrjaeig öaxgvoiai jtrjyrjv,

[e|oT£ rov Tiäai xa]Xelrai ßaaiXeia xgr/vr].

[rovroj]v de Xoyajv reiaofiev egya xgeiaato,
[of? övvarav ßovXöuevog ng S\ieXey^ai ngoXaßelv öjiiarovg.

xXdöo]v ixrfjga (pegovoi jxev vvv,
45 [(fvXXaöa 6' äyvrjv rore (Y av rrj\ide ndiXiv yeovrai,

[dyXataai onevdoiiEvai ndvro&ev eyXa/j,ji\o/aevrjv arji reXerrjv eogrrji.
\ovde y dxoirrji reXecos aoiga öidol grj\X°rv7imi xgarfjoai,
[rj/uiGv 'Y avrr/ av ygövov ÖE^a/aevr} ax]fj7irgov äyov 0egae<povr/v im! äarga.

.Xeoiv r/yr/oa/ihrig ovßev ejuov G<pah]GEi.

Sogleich die ersten Verse bieten schwere Anstöße. In 37 ist offenbar von der
Prozession der Mysten, die am Meer gefastet haben, zu dem Heiligtum die Rede.

Empfangen werden sie von den übrigen Festteilnehmern. Die später von der
Rhetorik Polyptoton genannte Figur entspricht tragischem Stil (Aesch. Pers. 1041;

Soph. O.C. 658). Ob das fehlende Femininum ein Wort für Schaar war (araais
in dieser Bedeutung Aesch. Choe. 458; Eum. 311) oder eines für Ruf, läßt sich

nicht entscheiden. Ohnehin bleibt der Zusammenhang ganz undurchsichtig. Am
Ende von 36 hat sich der Dichter ptvarrjXaGia selber nach dem offenbar bereits in
seiner Zeit üblichen eljeXavveiv, e^dyeiv rov "laxyov (Plut. Ale. 34; Cam. 19;
Them. 15) gebildet ; auf der Inschrift IG II2 847, 20 ist von diesem Zug als äXade

eXaais die Rede. MvarrjXaala ist also die Prozession der Mysten. Um so schwieriger



16 Kurt Latte

wird es, den dabei stehenden Genetiv iaxycov zu verstehen. Das Wort bezeichnet

niemals, wie Bakchos, den Diener des Gottes, sondern entweder den Gott oder

appellativ den Ruf. Daher kann es Euripides für ein Lied schlechthin verwenden

(Eur. Cycl. 69, fr. 586, 4 und dazu Wilamowitz, Herakl. I2 115, 11), sogar als

Oxymoron vsxocöv laxyov Eur. Tro. 1230. Die erste Bedeutung wird durch den

Plural ausgeschlossen, aber auch 'die Mystenprozession der Iakchosrufe' ist
ungewöhnlich hart, gerade wenn dem Kompositum ekavveiv "laxyov zugrunde lag.
Am liebsten sähe man /ivaxrjkaalaiq 'Idxyov, aber da die ganze Konstruktion
unklar bleibt, wagt man nicht zu ändern. Denn auch v. 38-39 geben Rätsel auf.

Mvxrjgoi sind Nüsse oder Mandeln (Athen. 2, 52c. 53b). Pamphilos kannte das

Wort nur als Glosse aus Sparta und Tenos, was bei der Zufälligkeit unserer
Überlieferung gerade in botanischen Namen nicht viel besagt, in diesem Zusammenhang

wird man sie auf die xarayva/uara beziehen, die auf dem Sarkophag von
Torre Nova auf den Mysten geschüttet werden (Deubner, Att. Feste 78). Gerade
Nüsse werden als xaxayya/iaxa ausdrücklich erwähnt (Hes. s.v. Schob Y Ar. PI.

768). Dahinter mag man die Besprengung der Mysten mit reinigendem Wasser
erwähnt finden: Euripides braucht hmuveiv von dem Wasser, das die Felder
fruchtbar macht (Eur. Hec. 454, Bacch. 575), aber selbst dann bleibt eine Wendung
XmaivEW xkwvaq sehr seltsam. Der Anstoß wird vielleicht gemildert, wenn zu
dem «Befeuchten der Zweige» das Wasser tritt, mit dem es erfolgt. Denn im
folgenden Vers liegt es nahe, E\i%\a\ xgrjvalov - vöoig auf die beiden Salzbäche bei
Eleusis zu beziehen, die 'Peltoi hießen (Thuc. 2, 19, 2; Paus. 1, 38, 1. 2, 24, 6;
Hes. Phot. s.v.). In dem orthographischen Exzerpt, das in mehreren Brechungen
vorliegt (Arcad. 79, 4 Barker; Choerobosk. An. Ox. II 256, 13; EM 703, 12;
Schob Thuc. 1. 1.) heißen sie bald norafioi, vaudxia, bald (pge.ag. In ihrem Wasser

reinigten sich die Teilnehmer an der Prozession. Aber der Versuch, aus den gelesenen

Buchstaben verständliches Griechisch zu machen, kostet wieder eine Änderung.

Man kann etwa vermuten: "Ev&a (oder fji) - dgvxova[aig13 öiy\a\ xgrjvalov
sxdatrja(i)vu vdtog ögio&sv. Eine andere, einfachere Lösung wäre: "Evita IToaeidwv

ägvxova] aiq dly\a\ xgrjvalov ixä 'V/ oxrjoEV vöojg ooiaüev. Daß Salzquellen die

Schöpfung Poseidons sind, konnte der Dichter erfinden, wenn es ihm nicht
gegeben war. Aber arfjaev für den Akt dieser Schöpfung wäre ganz abgeschwächt
gebraucht. Man sollte eher e§rjxsv erwarten. Zudem fehlt das Augment. Ferner
muß man dann exaq darauf beziehen, daß die beiden Quellen in einer gewissen

Entfernung voneinander lagen, was doch schon in ölya ausgedrückt ist. Bei so

viel hypothetischen Faktoren verzichtet man besser auf eine Ergänzung. Immerhin
scheint 40 eine gewisse Bestätigung der vorgetragenen Deutung zu geben. Dort
ist davon die Rede, daß Demeter eine Quelle «dazu» hervorquellen lassen wird.
Die nächstliegende Beziehung ist: zu den eben genannten Quellen hinzu, denn

13 Der erste erhaltene Buchstabe der Zeile kann A oder A sein.
14 An der altattischen Dativform wird man nach dem Gesagten nicht anstoßen; ä.Qaaiv

(das freilich formelhaft ist, Wilamowitz zu Aristoph. Lysistr. 391) wäre eine Parallele.



Der Demeterhymnos des Philikos 17

sonst bliebe nur der Dativ aolq daxgvoiai. Es ist ein verbreitetes Motiv, daß eine

Quelle aus Tränen entsteht, aber daß sie zu diesen Tränen dazu entsteht, wird
schwerlich Parallelen finden. Das Mythologumenon selbst ist in Eleusis unerhört
und könnte Erfindung des Philikos sein. Ebenso unbekannt ist die Bezeichnung
der Quelle in 4115. Der homerische Hymnos nennt den Brunnen, an dem Demeter
sitzt, IlagMviov cpgeag (99), die folgenden erwähnen ein Kallichoron. Ich vermag
nur einen schwachen Hinweis zu finden, daß BaaiXeia etwas mit Eleusis zu tun
hatte. Pausanias erwähnt die Ruinen eines arkadischen Dorfes Basiiis, in dem sich
ein Heiligtum der Demeter Eleusinia befand (Paus. 8, 29, 5). Weder die attische
Basile noch Persephone als Königin des Totenreichs hilft weiter.

Etwas hat sich aus dem Versuch, die Reste dieser Verse zu deuten, doch ergeben.
Der Dichter hat es vermieden, auch nur mit einem Wort auf die Geheimriten zu
deuten. Es sind durchweg ganz äußerliche Zeremonien, die er der trauernden Göttin

als Sühne anbieten läßt. Die gespielte Scheu vor den Mysterien, die aus dem
bekannten Ausruf des Kallimachos (fr. 75, 6 Pf.) spricht, setzt sich hier fort,
schwerlich als Ergebnis einer wirklichen inneren Anteilnahme.

Die nächsten Verse sind wieder sachlich einfacher. Man erkennt in 42 den

geläufigen Gegensatz von Aoyoq und egyov. Was Demeter als Buße geboten wird,
geht über bloße Worte hinaus. Ob man am Anfang xovxcd\v oder 7iavxoj]v ergänzt,
macht geringen Unterschied. Im folgenden Verse sind die beiden ohne Verbindung
nebeneinander stehenden Infinitive schwierig. ügoXayißävEiv xivd heißt jemandem
zuvorkommen, etwas vor jemand vorwegnehmen. Neben dem Widerlegen ergibt
sich etwa der Sinn: Durch die Tatsachen kann, wer widerlegen will, denen, die es

nicht glauben wollen (oder die dem Wort der Tethys mißtrauen), die Einwände

vorwegnehmen. Sicher ist aus dem Erhaltenen nur, daß die maxie; die Xoyoi
angeht, der Wortlaut im einzelnen läßt sich nicht wiedergewinnen. Für 44/45 zeigt
vvv-näXiv den Weg zur Deutung. Die Zweige sind jetzt Bittzweige, in Zukunft
werden sie wieder dargebracht, aber bei dem Fest. Das Futurum xeorxai neben
den kontrahierten Formen ex%eeTxe usw. in der Septuaginta und dem zuerst bei
Philodem (Crönert, Memoria Hercul. 282) belegten txyyaoi (sonst nur spät,
Lobeck, Phryn. 726) ist wohl wieder Attizismus. Der Inhalt dieser Verse sichert

zugleich die oben (6) gegebene Ergänzung von v. 53. In v. 46 ist die seit der Editio
prineeps immer wieder abgedruckte Ergänzung von M. Norsa avpaiE(Ä\nonEvr\v
sicher falsch. Wenn die xeXsxy von der Festfeier ausdrücklich unterschieden wird,
kann sie nicht als Jioyaxy bezeichnet werden. Daß die Phyllobolia dazu dient, die

xsXexij zu schmücken, ist ein möglicher Gedanke. In 47/48 führt Cr]]Xoxv7io>i, das

längst erkannt ist, darauf, daß hier von dem eifersüchtigen Gatten, also Hades,
die Rede war. Da unmittelbar dahinter die Heraufführung der Persephone auf
die Oberwelt erwähnt ist, ergibt sich als Zusammenhang leicht die bekannte
Bedingung, unter der Demeter die Tochter wieder erhält. Ob Philikos dem homeri-

15 Über die Prosodie vgl. S. 1. 2. 4.

2 Museum Helveticum



18 Kurt Latte

sehen Hymnos folgte, der die Zeit in der Unterwelt auf ein Drittel des Jahres
ansetzte oder der Vulgata, wie meine Ergänzung annimmt, läßt sich nicht entscheiden.

Dahinter hat in v. 49 wohl der Gedanke gestanden: wenn du meinen Rat
befolgst, wirst du nicht enttäuscht werden. Die Schreibung der 2. sg. med. mit -ei
ist bekanntlich seit dem 4. Jahrhundert im Vordringen; hier ist sie ein hellenistischer

Vulgarismus, wie ov&ev. Leider entziehen sich die am Anfang des Erhaltenen
gelesenen Buchstaben der Ergänzung. Damit ist der Anschluß an das oben behandelte

Stück gewonnen.
Die Rede der Göttin ist, von dem Appell an verwandtschaftliche Beziehungen im

Eingang abgesehen, auf zwei Motive aufgebaut: auf das Anerbieten von xifiai an
Demeter und auf die Aussicht, die Tochter wieder zu gewinnen. Beide Motive
beherrschen auch die Rede der Rhea im homerischen Demeterhymnos (460ff.). Nur
sind sie dort ganz kurz ausgeführt, entsprechend der anderen Stilisierung. Das
zweite steht hier eigentlich am falschen Platz: Nachdem die Rückgabe der
Persephone versprochen ist, sollte es des Eingreifens der Iambe nicht mehr bedürfen,
das der homerische Hymnos denn auch an anderer Stelle hat. Das führt darauf,
daß Philikos, wie eben F. R. Walton, Harv. Theol. Rev. 45 (1952) 107, 7 vermutet
hat, unter den nicht sehr zahlreichen Benutzern des Hymnos ist.

Das Bild des Dichters wird, so vieles in der vorgetragenen Interpretation der
Reste zweifelhaft bleibt, doch um einiges klarer. Zunächst gilt das für die Sprache.
Er steht zum Attischen nicht anders als Theokrit zum Äolischen, Herodas zum
Ionischen. In allen Fällen handelt es sich um Nachahmung eines literarischen
Dialekts, der als poetisch und für bestimmte Zwecke geeignet angesehen wird.
Daraus folgt, daß man in Alexandria auch das Attische der Tragödie bereits gegenüber

der Gemeinsprache als fremdartig, als Dialekt empfand (vgl. Wilamowitz,
Hellen. Dichtung I 93), wenn auch vielleicht noch nicht die Prosa des 4. Jahrhunderts.

Es war für einen gehobenen und von der Sprache des Alltags differenzierten
Stil geeignet. Glossen gibt es bei Philikos im Gegensatz zu Kallimachos nicht, die

Wortwahl ist nirgends gesucht, /uvxrjQog, £cbcpvrov, die für uns so aussehen, waren
vermutlich für Philikos geläufig. Das Kunststück seiner Dichtung liegt, wie er
selbst im Eingang betont, in den langen Versen, die alle kretischen Wortformen
und, vom letzten Metron abgesehen, auch den Amphibrachys ausschließen. Bei der

Natur des griechischen Wortmaterials war das nicht leicht. Man spürt die Mühe

vielleicht am deutlichsten in der Setzung des Personalpronomens, auch wo es

nicht betont ist, aber auch darin, daß es leere Worte gibt. Das Metrum hat auch

gelegentlich zu künstlichen Verschränkungen der Wortstellung geführt. Spürbar
ist ferner eine Neigung zu geistreichen Umschreibungen, nicht nur in der Rede der

Iambe, die bei dem fragmentarischen Zustand für uns das Verständnis erschweren

(23. 24. 39. 46). Auch die Vorliebe für antithetischen Satzbau gehört hierher,
zuweilen rein formal (34 ävz' ov fxeyäXr\g, 42). Er kann auch einmal zwei Antithesen
in eine Zeile zusammenpressen (62, dazu S. 10). Gegenüber der funkelnden
Präzision, mit der Kallimachos seine Sprache handhabt, ist hier eine gewisse lässige



Der Demeterhymnos des Philikos 19

Breite unverkennbar. Bs gibt Wiederholungen desselben Wortes innerhalb weniger
Zeilen (32-33. 39-40). Um so schärfer hebt sich davon der Gang der Erzählung ab.

Zwischen den beiden Reden schrumpft der verbindende Text zusammen, wobei
noch ein Teil davon nicht dem Bericht, sondern Reflexionen des Dichters gilt
(14[ ?]. 23. 55). Darin berührt sich Philikos bereits mit dem Erzählungsstil in
manchen Teilen von Ovids Metamorphosen, aber auch mit Euphorion, dessen Stil
ich Philol. 90 (1935) 152 charakterisiert habe. Mit beiden verbindet Philikos auch
die Einmischung affektischer Momente in die epische Erzählung. Die Verzweiflung
der umherirrenden Mutter, die Not der Menschen in der von Demeter gesandten
Dürre (20f. 53) waren offenbar besonders hervorgehoben. Die Handlung als solche

ist geläufig; es ist die Ausmalung, auf die es dem Dichter ankommt. Eür sie wählt
ein kühler Intellekt seine Mittel, vor allem darauf bedacht, das Banale zu meiden.
Es dürfte nicht nur an dem Erhaltungszustand liegen, daß der Humor der derben
Iamberede das beste in dem Gedicht ist.

Diese Züge fügen sich mühelos dem Bilde des Philikos ein, das die Überlieferung
bietet. Der Vorsteher der dionysischen Techniten in Alexandria, der sich in einer
nachdenklichen Pose von Protogenes malen ließ (Plin. N. H. 35,106), der
Lebenskünstler, den das Epigramm auf ihn (Wilamowitz, Berk Sber. 1912, 547; Page,
Greek Lit. Pap. I 106, p. 454) schildert, war offenbar in seiner Zeit eine Größe,

getragen von der Anerkennung der Gegenwart und bald nach seinem Tode
verschollen. Es gibt keine Spur der Nachwirkung des Gedichts. Nur die Metriker, die
in ihren Benennungen der Verse letzten Endes von einem Theoretiker des 3. oder
2. Jahrhunderts abhängen, erhielten das Gedächtnis des nach ihm benannten
Verses, auf dessen Erfindung er so stolz war, wie sie ja auch den Namen des Glykon
erhalten haben. Dem verdanken wir den Eingang des Gedichtes. Welchen Wert
man auf derartige «Erfindungen» legte, hat der Metriker von Oxyrrhynchos
gelehrt (col. 5, p. 404 Consbr.).

Die wissenschaftliche Grammatik, die Kallimachos und Theokrit behandelt hat,
kümmerte sich um ihn nicht. Der Zustand des Textes mit seinen schweren Ver-

schreibungen ist zunächst überraschend und sticht von der Zuverlässigkeit ab,

mit der die Hephaestionhandschriften 0eQOey)övrj erhalten haben, was jetzt durch
die Orthographie des Papyrus bestätigt wird (vgl. oben S. 4. 5). Bei einem

Text, der höchstens 50 Jahre jünger ist als die Abfassung des Gedichts, sollte man
größere Zuverlässigkeit erwarten. Ganz fehlen Verschreibungen bekanntlich auch

im Timotheospapyrus nicht (Wilamowitz, Timotheos 9), aber hier sind sie häufiger
und für den Sinn gefährlicher. Es konnte nicht ausbleiben, daß die gewerbsmäßigen
Schreiber von unterschiedlicher Tüchtigkeit waren, auch wohl mit verschiedener

Aufmerksamkeit schrieben. Hier kann sich der Schreiber bei v. 39 oder 60 ebensowenig

etwas gedacht haben, wie wir es können. Soviel Fehler der mittelalterlichen
Handschriften durch die Papyrusfunde berichtigt sind, es ist unberechtigt, sie

gegenüber unseren Codices zu kanonisieren.


	Der Demeterhymnos des Philikos

