
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 3-4

Artikel: Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen
Administration

Autor: Bengtson, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ptolemäische Staatsverwaltung
im Rahmen der hellenistischen Administration

Von Hermann Bengtson, Würzburg

Vor mehr als 120 Jahren, im Jahre 1831, wurde an der Berliner Universität
eine Dissertation eingereicht mit dem Titel: De Lagidarum regno Ptolemaeo VI
Philometore rege. Verfasser war der junge Johann Gustav Droysen, Pfarrerssohn
aus Treptow an der Rega in Hinterpommern, der spätere Geschichtsschreiber des

Hellenismus. Schon ein Jahr vorher war der Name des jugendlichen Gelehrten in
Niebuhrs «Rheinischem Museum» erschienen; 1830 hatte Droysen einen papyro-
logischen Beitrag drucken lassen, der den etwas farblosen Titel trug: Die griechischen

Beischriften von 5 ägyptischen Papyren zu Berlin. Es handelt sich um spät-
ptolemäische Steuerquittungen aus Hermonthis. Zusammen mit den im Jahre
1819 erschienenen Annales des Lagides des genialen Franzosen Jean Franpois
Champollion le Jeune steht die Droysensche Dissertation am Anfang der modernen

Ptolemäerforschung. Wer sie heute in den Kleinen Schriften zur Alten Geschichte,

Bd. II (1894), nachliest, der wird in ihr fast alle wichtigen Probleme der inneren
und äußeren Geschichte des Ptolemäerreichs in der ersten Hälfte des 2. vorchristlichen

Jahrhunderts wenn auch nicht gelöst, so doch in Angriff genommen und

zu einem Teil erheblich gefördert finden. Ganz besonders interessant sind die

Kapitel, in denen Droysen eine für ihre Zeit vortreffliche Skizze der ptolemäischen
Staatsverwaltung entworfen hat.

Als Droysen die ersten Schritte auf wissenschaftliches Neuland zu tun wagte,
da hatte Champollion die Grundzüge der Hieroglyphenschrift bereits erkannt;
eine wirklich historische Vorstellung von der Geschichte und Kultur Ägyptens
in der Pharaonenzeit konnte die Forschung jedoch erst gewinnen, nachdem zwei
weitere Gelehrtengenerationen nach Champollion ein sicheres Fundament der

ägyptischen Sprache gelegt hatten. Es ist nicht verwunderlich, wenn die Probleme
der ptolemäischen Administration durch die gewaltige Erweiterung des geschichtlichen

Horizontes bis in die Zeit des ägyptischen Alten Reiches heute in vieler
Hinsicht in neuem Lichte erscheinen. Viele Fragen sind allerdings nicht gelöst,
sondern eher kompliziert worden. Niemand anders als Theodor Mommsen hat
dies in seinem Alter klar erkannt: er hat dies in einem Brief zum Ausdruck
gebracht, den er am 27. November 1902 an seinen Schüler, unseren verewigten
Ulrich Wilcken, gerichtet hat. Mommsen hatte für das «Archiv für Papyrusforschung»

eine Arbeit über die kaiserliche Domanialverwaltung geliefert, diese dann
aber wieder zurückgezogen. «Ich kann», so schrieb Mommsen an Wilcken, «von

11 Museum Helveticum



162 Hermann Bengtson

dem Isisbild nur den Schleier heben, und je mehr ich in die Dinge hineinsehe,
desto deutlicher wird es mir, daß das römische Ägypten nur studiert werden kann
auf Grund des ptolemäischen, um nicht zu sagen, des sesostrischen.» Mit vollem
Recht hat Ulrich Wilcken seinerzeit dazu bemerkt, daß diese Worte Mommsens
ein Vermächtnis seien. Mommsen habe damit den Weg vorgezeichnet, den unsere
Forschung einzuhalten habe.

Seit dem Briefwechsel zwischen Mommsen und Wilcken ist genau ein halbes
Jahrhundert - und was für ein halbes Jahrhundert! - vergangen, und es mag jetzt
an der Zeit sein, daß wir uns darüber Rechenschaft ablegen, inwieweit wir den

Forderangen Mommsens nachgekommen sind. Ganz zweifellos ist unsere Lage
heute sehr viel günstiger als zu Mommsens Zeit: Zahlreiche neue Papyrusfunde
haben auf die Verwaltung Ägyptens und seiner Nebenländer sowie auf den Geist
der ptolemäischen Bürokratie neues Licht geworfen; ich denke vor allem an den

großen Tebtunispapyrus (PTeb. III 703), der uns eine Dienstanweisung des

ptolemäischen Dioiketes an einen Oikonomos gebracht hat, ein Dokument, das

M. Rostovtzeff nicht zu Unrecht mit der Dienstanweisung des Veziers Rechmire
aus der 18. Dynastie verglichen hat. Für Syrien, die Cyrenaica und Cypern sind

wichtige neue Dokumente erschlossen worden; ich erwähne nur das Verfassungsdiagramm

des 1. Ptolemäers für Kyrene, dazu die Testamentsinschrift des «jüngeren

Ptolemaios», des späteren Ptolemaios VIII. Euergetes II., Urkunden, die beide
den italienischen Grabungen verdankt werden. Dazu kommt für Syrien der
ungewöhnlich wichtige Papyrus aus der Sammlung des Erzherzogs Rainer in Wien,
den Liebesny veröffentlicht hat, endlich für Cypern der Amnestieerlaß des

8. Ptolemäers, den T. B. Mitford auf dem 5. Papyrologenkongreß in Oxford
erstmals vorlegen konnte. Nimmt man schließlich noch die große Gruppe der P Zenon

hinzu, ein Material, das vor allem durch den unvergessenen C. C. Edgar erschlossen

worden ist, ferner die aus Äbusir-el-Meleq stammenden Urkunden der spätptole-
mäischen Periode, so läßt es sich nicht leugnen, daß wir uns materiell in einer
sehr viel günstigeren Lage befinden als die Forschung vor 50 Jahren. Doch darf
über diesem scheinbaren Reichtum die Tatsache nicht übersehen werden, daß

weite Perioden der Ptolemäergeschichte, insbesondere die beiden ersten Menschenalter

nach der Besitzergreifung des Ptolemaios I. im Jahre 323 v. Chr., für uns
wenig mehr als weiße Blätter sind - und doch wären gerade die Jahrzehnte
zwischen dem Tode Alexanders d. Gr. und dem Einsetzen der Zenonfunde in den

sechziger Jahren des 3. Jahrhunderts eine sehr wichtige, vielleicht sogar die für
die Herausbildung der spezifisch ptolemäischen Administration entscheidende

Epoche.
Dazu kommt noch eine andere Einschränkung. Die Papyrasforschung ist vielfach

von den Nachharwissenschaften darum beneidet worden, daß sie es mit
einem urkundlichen Material zu tun hat, das gegenüber den Geschichtsschreibern
den Vorzug besitzt, ebenso wie die Inschriften das antike Leben sozusagen
unmittelbar widerzuspiegeln. An diesem Urteil ist zweifellos etwas Richtiges. Die



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 163

Erfahrungen vor allem der letzten Jahre haben uns jedoch gelehrt, daß selbst

authentisches urkundliches Material, besonders natürlich Urkunden, die zu der

auswärtigen oder der inneren Politik in Beziehung stehen, stärkeren oder schwächeren

Einflüssen von Seiten der offiziellen Stellen unterliegen. Wer sich mit
Urkunden und mit ihrer historischen Auswertung befaßt, muß daher wenigstens
den Versuch machen, die psychologischen und allgemeinen politischen Hintergründe

zu erforschen, die hinter den Urkunden zu vermuten sind. Beispiele aus
der Ptolemäergeschichte liegen nahe, wie z. B. die Testamentsinschrift des 8. Pto-
lemäers und seine großen Amnestiekundgebungen, die natürlich vor allem unter
politischen Gesichtspunkten gedeutet werden müssen.

Das Ptolemäerreich war ein Teil der Staatenwelt, die aus dem Alexanderreich

hervorgegangen ist. Seit J. G. Droysen bezeichnen wir diese Welt, zu der wir
vor allem auch die Reiche der Seleukiden und der Antigoniden zählen, als die
hellenistische. Wir sprechen allgemein von der Kultur des Hellenismus, von der
hellenistischen Literatur und von der hellenistischen Kunst. Sind wir berechtigt,
auch von einer «hellenistischen Administration» zu sprechen

Bei seiner Eroberung des Achämenidenreiches hatte der Makedone Alexander
die Verwaltungsorganisation der Perser praktisch unverändert übernommen. Er
hatte damit ein Stück der Welt des Alten Orients in die Epoche des Hellenismus

verpflanzt. Dies gilt vor allem von der persischen Satrapienverwaltung, die letzten
Endes wohl medischen, vielleicht auch gemeiniranischen Ursprungs gewesen ist.
Die Achämeniden stehen, wie die Keilschrifturkunden aus Babylonien gelehrt
haben, auf den Schultern der alten Großreiche, des neubabylonisch-chaldäischen,
aber auch des neuassyrischen. Insbesondere die Verwendung der «Schreiber» in
allen Zweigen der Verwaltung ist ein Erbe des Alten Orients. Die Griechen und die

Makedonen kannten keine «Bürokratie», ja selbst eine eigentliche Administration
hat ihnen - von gewissen Ansätzen wie z. B. im 1. Delisch-Attischen Seebund,

abgesehen - vollständig fern gelegen. Der griechische Gemeindestaat bedurfte
ihrer nicht, und als Alexanders Vater, der König Philipp II. von Makedonien,
Thrakien erobert hatte, da schloß er es in der Weise an Makedonien an, daß er
einen Strategen bestellte, sicherlich nach dem Vorbild der Administration des

Achämenidenreiches, zu dessen Nachbar Philipp mit seinem Vorstoß zu den

Meerengen geworden war.
Das achämenidische Erbe ist seit den Tagen Philipps II. und Alexanders aus

der Welt nicht mehr geschwunden, und wenn wir den Begriff des Hellenismus so

auffassen, wie er Droysen vorschwebte, der in ihm die Verschmelzung des Griechischen

mit dem Orientalischen erblickte, so können wir mit Zuversicht auch von
einer hellenistischen Administration sprechen. Allerdings ist dieser Begriff nur eine

Hilfskonstruktion, durch den die verschiedenartigsten Erscheinungen zusammengefaßt

werden: die Verwaltung der Seleukiden in Vorderasien, die Verwaltung
des Nillandes durch die Ptolemäer und selbst die Administration der fernsten
Ausläufer des Hellenismus in Indien sowie der von hellenistischem Geiste berührten



164 Hermann Bengtson

Staaten im Westen, wie Karthago und Rom. Gerade wenn man weiß, daß die

Forschung der letzten Jahrzehnte auf die Unterschiede der einzelnen hellenistischen

Staaten besonderes Gewicht legt und dadurch zu einer sehr viel feineren

Differenzierung vorgedrungen ist, als dies vor 50 Jahren möglich war, so wird
man sich der Problematik des Begriffs der hellenistischen Administration durchaus
bewußt sein. Es ist aber ganz unbestreitbar, daß eine Reihe von Gemeinsamkeiten
in der Verwaltung der hellenistischen Staatenwelt existieren. Teilweise sind sie

auf das altorientalische Erbe, teilweise auf griechisch-makedonische Neuschöpfungen

zurückzuführen. Altorientalisch ist vor allem der Begriff des Territoriums und
die damit in Verbindung stehende Praxis, das gesamte flache Land ohne Unterschied

der Einwohnerschaft einer nivellierenden Verwaltung zu unterwerfen, an

deren'Spitze ein Statthalter steht, der Nachfolger des persischen Satrapen. Der

Begriff des Territoriums, der der griechischen Welt in dieser ausgeprägten Form
fremd gewesen ist (im klassischen Griechenland ist die Chora das zur Polis
gehörende Landgebiet), ist von Alexander und seinen Nachfolgern übernommen worden,

und seit Alexander sprechen wir von einer x<bga bogixxr/xoc, oder von einer
%d>Qa ßaoihy.rj. Die Administration der Chora, des Territoriums, liegt in den Händen

königlicher Funktionäre, der ngay/j,axev6/j,evoi, wie sie in den Papyrusurkunden

heißen. Alle Funktionäre sind vom Könige abhängig; der Herrscher belohnt
sie für ihre Dienste, indem er ihnen vor allem Grundbesitz, sog. dcogeai, zu Lehen

gibt. Diese hellenistische Praxis hat zwei verschiedene Wurzeln, eine makedonische
und eine orientalische. Wir wissen von Philipp II., daß er seine Gefolgsleute, die

Hetairoi, durch Verleihung von Landbesitz an seine Person und an Makedonien

zu fesseln versuchte. Anderseits ist das Lehnsystem in der Welt des Orients, vor
allem aber im Achämenidenreich, geradezu als die tragende Säule des Staates zu
betrachten. Man braucht hier nur an die überragende Stellung der 6 großen Helfer
des Dareios I. und ihrer Familien im Achämenidenreich zu erinnern oder an die

persischen Satrapen, die oft Generationen hindurch im Besitze der ihnen
anvertrauten Provinzen geblieben sind. Aus der Geschichte der Diadochenzeit wissen

wir, daß z. B. Eumenes sich das Lehnsystem in Kleinasien zu eigen gemacht hat;
so berichtet Plutarch (Leben des Eumenes c. 8, 9) von der Verleihung von Höfen
und befestigten Burgen an die Soldaten zur Abgeltung von Soldforderungen, und
eine Inschrift der großen Sardis-Publikation (Sardis VII, 1 Nr. 1), vielleicht aus
der Diadochenzeit, sicherlich aber noch aus dem 3. Jahrhundert v. Chr., berichtet
von Landverleihungen an Offiziere durch einen Antigonos, in dem eine Reihe von
Forschern den Diadochen Antigonos Monophthalmos erblicken möchte. Diese

durch reinen Zufall erhaltenen Nachrichten bezeugen jedenfalls das eine, daß sich

das in Anatolien fest verwurzelte Lehensystem (wir kennen es bekanntlich schon

aus der Zeit der Hethiter) auch in der hellenistischen Zeit erhalten hat.
Die Grundlage des hellenistischen Lehensystems bildet letzten Endes die patri-

moniale Auffassung vom hellenistischen Königtum. Der Herrscher betrachtete
sein Reich, seine Basileia, als einen ihm persönlich gehörenden Besitz, über den



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 165

er wie über privates Erbe zu verfügen berechtigt war. Wenn auch nicht zu
übersehen ist, daß diese patrimoniale Auffassung sich auch in der griechischen Welt
wiederfindet, vor allem in der älteren sizilischen Tyrannis, so ist doch zweifellos
für die hellenistischen Herrscher die Welt des Alten Orients, genauer gesagt, das

Achämenidenreich, das maßgebende Vorbild gewesen. Nur wenn man diese
patrimoniale Auffassung der hellenistischen Könige beachtet, ist man imstande, die
Testamente von Herrschern, wie Ptolemaios VIII. Euergetes II., von Attalos III.
und von Nikomedes IV., zugunsten der Römer zutreffend zu beurteilen.

Eine spezifisch hellenistische Einrichtung ist auch die Institution der Mitregentschaft

in Verbindung mit einer Reichsteilung. Die entscheidenden Vorbilder sind
wieder in der Geschichte der altorientalischen Reiche, vor allem des Perserreiches

zu finden (Vizekönigtum des persischen Kronprinzen in Baktrien), wenngleich
kein Zwang besteht, an eine direkte Übertragung zu denken. In Parenthese sei

darauf aufmerksam gemacht, daß beispielsweise das System der diokletianischen
Tetrarchie eine Parallele hat im Aufbau der türkischen Reiche des mittleren und
des fernen Ostens etwa seit dem 7. Jahrhundert n. Chr., ohne daß hier die
Notwendigkeit zu der Annahme bestünde, die Türkvölker hätten die Ordnung des

späten Römerreiches auf direktem oder indirektem Wege übernommen. - Die
Zuweisung von Reichsgebieten an den Kronprinzen oder an andere Mitglieder
des Herrscherhauses ist in der hellenistischen Zeit mehrfach bezeugt, vor allem
im Seleukidenreich (Antiochos I., Vizekönig und Mitregent des Seleukos I., mit
der Verwaltung der Oberen Satrapien seit 293 v. Chr. betraut), gelegentlich auch
in der Geschichte der späteren Ptolemäer.

Eine der bedeutendsten und folgenreichsten Schöpfungen der hellenistischen

Könige ist die Umformung und Rationalisierung der altpersischen Satrapien-
ordnung durch die Einrichtung der Strategie. Am Anfange steht, wie schon so oft,
die Gestalt des großen Königs Philipp II. von Makedonien, der, um 342 v. Chr.

oder wenig später, die thrakische Strategie geschaffen hat. Von Philipp II. führt
die Linie zu den großen Diadochen, zu Antigonos Monophthalmos und zu dem

thrakischen Herrscher Lysimachos, von diesen zu den Seleukiden und zu den

Ptolemäern. Von den Seleukiden haben fast alle aus dem Seleukidenreiche

hervorgegangenen Nachfolgestaaten die Institution übernommen, und die Ptolemäer
haben die Strategie an die Römer weitergegeben; erst die Neuordnung der
Spätantike, die Schaffung der Pagarchien in Ägypten mit dem Amt des praepositus pagi
(nach E. R. Boak im Jahre 307/8 n. Chr.), bedeutet hier eine entscheidende
Wende. Es ist kaum ein Zufall, wenn wir die Institution der Strategie ebenso im
hellenistischen Indien finden wie im Westen, in Karthago und in Rom; denn es

scheint manches dafür zu sprechen, daß die römische Provinzialprätur, wie sie

uns zuerst in Sizilien und in Sardinien nebst Korsika seit dem Jahre 227 v. Chr.

begegnet, auf hellenistische Anregungen zurückzuführen ist. Und zwar ist für die

karthagische Provinzialstrategie, wenn meine Vermutung zutrifft, das Ptolemäer-

reich, im besonderen die Institution der ptolemäischen Strategie in der Cyrenaica,



166 Hermann Bengtson

der Vermittler gewesen. Das für die hellenistische Strategie Charakteristische ist
die Administration eines räumlich fest umgrenzten Territoriums durch einen

Beauftragten des hellenistischen Herrschers. Die Anknüpfung an das altpersische
Satrapenamt ist hierbei unverkennbar, auch darin, daß die hellenistischen
Strategen gelegentlich als große Grundherrn, als Besitzer von sog. öcjqecu und von
xrtjasig, erscheinen. Von dem märchenhaften Reichtum der Günstlinge der
Seleukiden und der Ptolemäer weiß die Literatur des Altertums manch interessante
Anekdote zu berichten. Vielberufen war die Schwelgerei an den Höfen der seleuki-
dischen Großen, und in der späteren Ptolemäerzeit soll es gelegentlich vorgekommen

sein, daß reich gewordene Günstlinge dem Könige den Sold für das Heer
vorgeschossen haben.

Als besonders charakteristisch für die hellenistische Verwaltungspraxis muß
die Zusammenfassung größerer, als Satrapien oder als Gaue verwalteter
Territorien zu «Generalkommandos» oder zu «Vizekönigtümern» gelten. Die ersten
Vorbilder für diese Praxis, die in hellenistischer Zeit ganz allgemein geübt worden
ist, wären in den Strategien von Europa und Asien in der Diadochenzeit zu suchen.

In die Zeit unmittelbar nach dem Tode Alexanders d. Gr. geht auch die Errichtung

des sogenannten «Generalkommandos der Oberen Satrapien» zurück, einer

Stellung, die zuerst Peithon unter dem Chiliarchen Perdikkas bekleidet hat. Die
Seleukiden haben dieses Kommando übernommen (Antiochos I., Molon, Timar-
chos). Diese Strategie der Oberen Satrapien im Seleukidenreich findet ihr Gegenbild

in der Strategie der Thebais unter den Ptolemäern, deren Entstehung man
doch wohl schon in den Ausgang des 3. Jahrhunderts v. Chr. verlegen muß. Das
Problem des Imperium maius et minus, das uns aus der Geschichte der späten
römischen Republik und der frühen Kaiserzeit geläufig ist (Pompejus, M. Vipsa-
nius Agrippa, Germanicus), hat seine Analogien in den hellenistischen Monarchien.
Und das ist kein Wunder; in großen Territorialreichen mußte sich diese

Verwaltungspraxis von selbst nahelegen, insbesondere dann, wenn man über größere

Heereskörper verfügte, die man nicht durch Unterstellung unter die einzelnen

Provinzialstatthalter auseinanderreißen wollte. Genau das gleiche Problem war
auch schon im Achämenidenreich vorhanden. Wir erinnern uns der Sonderstellung
des Jüngeren Kyros als Satrapen von Sardes und als Karanos, d. h. als militärischen

Oberbefehlshabers aller persischen Reichstruppen in Kleinasien. In den seleu-

kidischen Vizekönigen von Sardes (Achaios, Zeuxis u. a.) hat Kyros in der
hellenistischen Zeit Nachfolger gefunden. Die Übereinstimmung der seleukidischen und
der achämenidischen Administration in Kleinasien ist überdies so weitgehend, daß

man unbedingt einen inneren Zusammenhang annehmen muß. Wiederum erweist
sich das Achämenidenreich mit seiner Administration als das maßgebende Vorbild
der hellenistischen Institutionen.

Die kleinsten Einheiten der hellenistischen Territorialverwaltung bilden
bekanntlich die Topoi, «das Gebiet». Im ptolemäischen Ägypten findet sich als

Zwischeninstanz zwischen dem Gau (griech. vo/jloq) und dem Dorf (xm/irj) die



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 167

Toparchie (xonagxia); auch in Palästina erscheint die Toparchie wieder, und im
späthellenistischen Kleinasien ist der Titel Toparches, wenn auch durch Zufall
nur vereinzelt, belegt. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß wir in den xönoi und
in den rojiaQ%iai Verwaltungseinheiten vorfinden, die in der Sache letzten Endes

wiederum auf das Reich der Achämeniden zurückzuführen sind. Die für die
hellenistische Verwaltungspraxis in Asien charakteristische Dreiteilung der
Reichsuntertanen in Dynasten, Poleis und Topoi, wobei unter den letzteren das flache
Land verstanden wird, hat ihr Vorbild in der Organisation des Perserreiches

(Dynasten, Poleis und Ethne).
Schwieriger ist das Problem der Poleis in den hellenistischen Monarchien. Über

diese Frage ist in den letzten Jahrzehnten viel geschrieben worden. Von Bedeutung

scheint mir einmal die typisch makedonische Auffassung von der vom Könige
abhängigen Polis zu sein, eine Konzeption, die natürlich mit der altgriechischen
Polis-Idee unvereinbar ist. Diese makedonische Polis finden wir in der hellenistischen

Zeit verkörpert in der Großstadt Alexandrien, aber auch bis zu einem
gewissen Grade in Pergamon und selbstverständlich in den makedonischen Poleis
im Mutterlande wie Kassandreia, Thessalonike und anderen. Makedonische Poleis

in diesem Sinne waren sicherlich auch die Gründungen der ersten Seleukiden in
Asien, besonders in Syrien und in Mesopotamien. Hat doch beispielsweise ein von
P. Roussel veröffentlichtes Dekret von Laodikeia am Meer die Kunde von der
Existenz von sogenannten Peliganes in dieser Stadt gebracht. Die Peliganes - sie

finden sich vielleicht auch in Seleukeia am Tigris, einer anderen Gründung der

Seleukiden, wieder - sind eine typisch makedonische Behörde, von deren Existenz
wir früher nur aus späten Glossen (Strabon und Hesych) Kenntnis hatten.

Auch im Achämenidenreich hat es Poleis gegeben, nicht nur die großen phöniki-
schen Metropolen wie Tyrus, Sidon, Berytos und andere, vor allem auch die
kleinasiatischen Griechenstädte, die sich seit dem persisch-spartanischen Subsidien-

vertrage von 412 den Persern ausgeliefert sahen. Auch die früheren Perserkönige
hatten sich um die Autonomie und Eleutherie, die Palladien der griechischen
Bürgerfreiheit, nicht gekümmert; sie verlangten von den Griechenstädten Gehorsam,

Heeresfolge, Aufnahme von Besatzungen und Zahlung von Tributen; in nicht
wenigen Fällen stützten die Perserkönige die Herrschaft griechischer Tyrannen.
Von der Idee der altgriechischen Polis war hier nicht mehr viel übrig geblieben,
und man kann daher sicher sein, daß die Freude über die Befreiung vom Perserjoch

durch Alexander im Jahre 334/3 v. Chr. den Griechen Kleinasiens aus dem
Herzen gekommen ist. In Wahrheit hatten sie allerdings nur den Herren gewechselt,

sie gehörten zu dem von Alexander eroberten Territorium des Achämeniden-
reiches, das er als «speergewonnenes Land» betrachtete. Unter den Diadochen
wurde die Lage der kleinasiatischen Griechenstädte noch schwieriger. Wem sollten
sie sich anschließen, da sich alle Machthaber mit Drohung oder mit Versprechungen
um ihre Hilfe bewarben Daß es für die Poleis schwer, oft geradezu unmöglich
gewesen ist, sich in den Diadochenkämpfen als eigene Größe zu behaupten, lehren



168 Hermann Bengtson

die Inschriften. Ich erinnere hier an die ephesischen Ehrendekrete, die J. Keil
vor vielen Jahren herausgegeben hat (Österr. Jahresh. 16 [1913] 231 ff.): Die
Dekrete zeigen, daß Ephesos nacheinander auf der Seite des Perdikkas, des Anti-
patros, des Demetrios, des Ptolemaios und schließlich des Lysimachos - und zwar
innerhalb von wenigen Jahren - gestanden hat. Wie Ephesos, so haben auch die
anderen Poleis in Kleinasien und Griechenland zwischen den miteinander
streitenden Parteien zu lavieren versucht; nur wenn sie besonders vom Glück begünstigt

waren, konnten sie ein paar Jahre ihre Selbständigkeit behaupten.
Im großen und ganzen ist die Stellung der Griechenstädte zu den hellenistischen

Herrschern, das größere oder kleinere Maß der Freiheit, das die Städte genossen,
ein untrügliches politisches Barometer, an dem man die Macht und den Einfluß
der einzelnen Dynastien, der Seleukiden, Attaliden in Kleinasien ablesen kann.
Eine sehr wertvolle Quelle, die bis heute noch viel zu wenig ausgeschöpft worden

ist, stellen die Münzen dar, und zwar vor allem die Münzprägungen der Seleukiden,
die uns E. T. Newell in so vorbildlicher Weise in seinen Western Seleucid Mints
(New York 1941) bereitgestellt hat.

Das Problem, Herrschermacht und Bürgerfreiheit miteinander in Einklang zu

bringen, ist sehr alt; es ist so alt, wie es Städte und Herrscher gibt. Wir kennen

Freiheitserklärungen neuassyrischer Herrscher, die E. F. Weidner (Z. Ass. 43

[1936] 114ff.) veröffentlicht und besprochen hat. Schon hier taucht das Problem
der «Freiheit» auf, das in den Freiheitserklärungen der hellenistischen Herrscher
eine so große Rolle gespielt hat.

Für die Poleis in ihrem Machtbereich haben die hellenistischen Monarchen in
vielen Fällen Aufsichtsbeamte ernannt, als deren Titel in der Überlieferung
Bezeichnungen wie Epistates oder ö eni rfjg Ttolecog erscheinen. Zweifellos hat diese

Institution eine makedonische Wurzel, zumal diese Epistatai gerade auch in den

makedonischen Poleis des Mutterlandes in der hellenistischen Periode belegt sind.

Aber das ist nicht alles. Wir treffen in dem hellenistischen Uruk-Warka um
200 v. Chr. einen Babylonier mit dem babylonisch-griechischen Doppelnamen
Anu-uballit-Kephalon, der den babylonischen Titel sakin äli, d. h. «der über die

Stadt Eingesetzte», führt. Dieser babylonische Titel ist im Neubabylonischen und
im Neuassyrischen häufig bezeugt; man kann annehmen, daß die Seleukiden ebenso

wie vor ihnen Alexander und die Achämeniden an dem Titel (und vielleicht
auch an den Befugnissen) nichts Wesentliches geändert haben.

Der maßgebende Einfluß des Alten Orients, insbesondere aber des Perserreiches

auf die Administration des Hellenismus ist auf vielen anderen Gebieten zu spüren.
Das hellenistische Postwesen, der Vorläufer des römischen Cursus publicus, ist
ohne das persische Vorbild und ohne die von den Persern in Vorderasien gebauten
Straßen undenkbar. Die Perser stehen hier, wie neuere Urkundenfunde gezeigt
haben (A. Alt, Zeitschr. des Deutschen Palästina-Vereins 67 [1945] 147 ff.), wiederum

auf den Schultern der Assyrer. Die hellenistischen Verwaltungsaufzeichnungen,
das Gegenstück der römischen Commentarii magistratuum, die sogenannten Hypo-



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 169

mnematismoi, haben ihr Vorbild in den am Perserhofe geführten Ephemeriden,
und selbst die Ausbildung der hellenistischen Kanzleipraxis in den sogenannten
Königsbriefen ist ohne die Perser nicht denkbar. Von den Achämeniden hat der

Makedone Alexander das heilige Feuer übernommen, das Symbol der Ewigkeit
desHerrschertums; durch denHellenismus hat es seinenWeg in das Hofzeremoniell
der römischen Kaiserzeit gefunden. Auch die Ausbildung der hellenistischen
Hofrangordnung mit ihren zahlreichen Gruppen von «Freunden» und «Verwandten»
des Königs hat im Achämenidenreich, im besonderen in der Institution der

Orosangen, Vorbilder. Ja selbst der Titel der Perserkönige lebt im Hellenismus,
z.B. unter Antiochos III., der sich als «Großkönig» (ßaaikevg tueyaq) bezeichnen

ließ, wieder auf.
Das im vorigen gegebene Bild bliebe jedoch einseitig, wollte man die besondere

Leistung der Makedonen und Griechen auf dem Gebiete der hellenistischen
Administration verschweigen. Sie liegt vor allem darin, daß Makedonen und Griechen

das Administrationssystem der Perser mit neuem Geist durchdrungen, in wichtigen

Punkten umgeformt und rationalisiert haben. Die Aufgabe, die die Makedonen

und Griechen zu bewältigen hatten, war alles andere als einfach. Weder die
makedonischen Edelleute noch die griechischen Politen verfügten von Hause aus über

irgendwelche administrativen Erfahrungen in der Verwaltung großer Territorien,
wie sie hei den Persern vorauszusetzen sind. Wenn die Makedonen und Griechen

dennoch den ihnen gestellten Aufgaben in so glänzender Weise gerecht geworden
sind, so zeigt dies ihre geistige Anpassungsfähigkeit in hellstem Lichte. Das Wort
des Verfassers der unter den platonischen Schriften überlieferten «.Epinamis», daß

die Hellenen alles, was sie von den Barbaren übernahmen, erst zur Vollendung
geführt hätten, gilt nicht zuletzt für die Leistungen der Griechen und Makedonen

auf dem Felde der hellenistischen Administration. Hier kann nur auf einige wenige
Tatsachen aufmerksam gemacht werden. An erster Stelle steht die Eingliederung
des hellenistischen Herrscherkultes in die hellenistische Verwaltung. Die Organisation

des Herrscherkultes, der gegenüber der Welt des Orients etwas grundsätzlich
Neues darstellt, ist eine Leistung, die allein den hellenistischen Herrschern, im
besonderen der zweiten Generation nach Alexander (Ptolemaios II. und
Antiochos I.) zuzuschreiben ist. Noch folgenreicher war die Einführung der griechischen

Sprache als Sprache der Verwaltung in den hellenistischen Königreichen. Das

Griechische, in der Form der attischen Koine, hat sich durch die hellenistischen Herrscher

in ganz Vorderasien als Verkehrssprache durchgesetzt, es hat das sogenannte
Reichsaramäische, die Verwaltungssprache des altpersischen Reiches, verdrängt,
ein Vorgang, der von geradezu unabsehbarer Bedeutung für das Geistesleben des

Vorderen Orients geworden ist. Griechische Inschriften und griechische
Verwaltungsbezeichnungen finden sich im 3. Jahrhundert v. Chr. in der gesamten
hellenistischen Welt bis hin nach Indien, bis zu den Grenzen Nubiens und im fernsten

Armenien, das Alexander auf seinem Eroberungszuge nie betreten hatte. Der

Siegeszug der griechischen Sprache ist ein Vorgang, der zur inneren Umformung



170 Hermann Bengtson

des Orients Wesentliches beigetragen hat. Wenn der babylonische Bels-Priester
Berossos (unter Antiochos I.) und der Ägypter Manethon die Geschichte ihrer
Völker in der Sprache der Fremden geschrieben haben, so zeigt dies, daß auch sie

von der Kultur und dem Denken der fremden Eroberer nicht unberührt geblieben
waren. Mit der griechischen Sprache hat auch das griechische Recht seinen Einzug
in den Orient gehalten; griechische Rechtsurkunden finden sich in der ganzen
hellenistischen Welt, vor allem aber im ptolemäischen Ägypten. Freilich beurteilt
die moderne rechtshistorische Forschung die allgemeine Bedeutung des ptolemäischen

Rechts außerordentlich skeptisch, E. Seidl ist sogar so weit gegangen, nicht
dem griechischen, sondern dem enchorischen, dem demotischen Recht im
ptolemäischen Ägypten die Palme zu reichen (vor allem im Hinblick auf die Urkunden
des demotischen Familienarchivs von Siüt, deren Publikation wir Sir Herbert
Thompson verdanken) - aber hier scheint mir doch wohl aus dem zufälligen
Befund ein zu weitgehender Schluß gezogen. Entscheidend ist vielmehr die Tatsache,
daß die gesamte Administration des Landes in Ägypten auf griechischen
Rechtsgrundsätzen beruht - eine folgenschwere Veränderung gegenüber jenen Zeiten,
in denen Ägypten nach dem enchorischen Recht regiert worden ist.

Eine weitere nicht zu unterschätzende Umwandlung der geistigen Welt des

Alten Orients brachte die Pflege der Fachwissenschaften und des wissenschaftlichen
Denkens durch die Hellenen. Gerade weil Theorie und Praxis nicht voneinander

zu trennen sind - man braucht hier nur an einen Gelehrten wie Archimedes zu
erinnern - haben die naturwissenschaftlichen Entdeckungen lebhaften Widerhall
im praktischen Leben gefunden. Deinokrates von Rhodos, der Städteerbauer, der

für Alexander den Plan der neuen Großstadt am Nil entworfen hat, Sostratos von
Knidos, der den Pharos erbaute, und mit ihnen ein ganzes Heer von Baumeistern,
Architekten und Ingenieuren - sie alle sind die Repräsentanten einer neuen,
echt wissenschaftlichen Geisteshaltung, die sich in der hellenistischen Zeit erfolgreich

gegenüber einer altgewordenen Geisteswelt durchgesetzt hat. Wieviel etwa
das alexandrinische Museion mit seiner Gelehrtenakademie zur Bildung einer

neuen Geisteswelt beigetragen hat, das kann hier nicht im einzelnen ausgeführt
werden. Die Anziehungskraft des griechischen Geisteslebens auf die Orientalen und
insbesondere auf die führenden Schichten ist schwerlich zu überschätzen. Griechisches

Denken und griechische Lebensformen haben unter der eingeborenen
Bevölkerung weithin Anklang gefunden, nicht allein in Ägypten, sondern auch in Asien,
wie z. B. unter den gebildeten Juden, bis hier die Reaktion der Makkabäer einsetzt.

Wenn wir uns nunmehr der Frage zuwenden, wie es kommt, daß sich das ptole-
mäische Ägypten in vieler Hinsicht von den übrigen hellenistischen Staaten so

grundlegend unterscheidet, jener Frage also, die das Grundthema unseres

Kongresses bildet, so wäre vor allem auf drei Faktoren hinzuweisen: auf die geographischen

Gegebenheiten, auf die Bevölkerung und auf die geschichtliche Vergangenheit.

Auf die Geographie brauche ich hier nur mit wenigen Worten einzugehen.
Ein Land, dessen einzige Dimension die Länge ist - Ägypten besteht eigentlich



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 171

nur aus dem sehr schmalen fruchtbaren Niltal, das zwischen der Arabischen und
der Libyschen Wüste eingebettet ist - zwingt jeder Regierung die wesentlichen

Züge der Administration von vornherein geradezu auf. Negativ ausgedrückt heißt
dies, daß sich in Ägypten die Prinzipien der Verwaltung eines Flächenstaates
nicht durchführen lassen. Was in dem schmälen Niltal organisiert werden kann,
ist das verhältnismäßig leicht zu übersehende Areal des Fruchtlandes und die

Arbeitskraft seiner Bewohner. Die Fellachen zu Dorf- und Gaugemeinschaften
zusammenzufassen, mußte die Aufgabe einer jeden Regierung des Landes Ägypten
werden, mochte diese Regierung nun eine einheimische oder eine fremde sein.

Eine weitere geographische Gegebenheit ist die, daß Ägypten von jeher ein Land
ohne Städte gewesen ist. Die wenigen Orte, die im Laufe der pharaonischen Zeit
eine politische Rolle als Hauptstädte des Landes gespielt haben, sind bald aufgezählt:

Es sind Memphis, Theben und Tanis, dazu noch ganz vorübergehend Tell-el-
Amarna. An diesem städtearmen Zustande des Landes haben die Ptolemäer
wohlweislich nichts geändert. Sie haben zu Alexandrien und Naukratis noch Ptolemais
in Oberägypten hinzugefügt, Kaiser Hadrian hat schließlich noch Antinoopolis
gegründet. Auch unter den Ptolemäern ist Ägypten das geblieben, was es von jeher

gewesen war: ein einziges riesiges Dorf mit seinen Fellachen. In dieser Hinsicht
steht das ptolemäische Ägypten in diametralem Gegensatz zu dem Seleukiden-

reich, dessen Rückgrat gerade die vielen zum Teil neugegründeten Poleis in Kleinasien,

Syrien und Mesopotamien bildeten.
Das wichtigste Kapital des Landes war die Arbeitskraft seiner Bewohner. Nehmen

wir an, die Zahl der Einwohner des Landes habe in der Ptolemäerzeit etwa
7 Millionen betragen, so darf man die arbeitende eingeborene Bevölkerung - unter
Abzug von etwa 1 Million Griechen in der Hauptstadt Alexandrien und in der
ägyptischen Chora - auf mindestens 4 Millionen beziffern, in die allerdings die Frauen
miteingeschlossen wären. Diese Zahl ist an und für sich schon sehr hoch, ihre

Bedeutung wächst aber noch, wenn man in Betracht zieht, daß sie, auf engstem
Räume zusammengedrängt, von der Administration verhältnismäßig leicht erfaßt
werden konnte - ganz anders als etwa die auf mehrere Millionen von
Quadratkilometern verstreute Einwohnerschaft des Seleukidenreiches in denWeitenVorder •

asiens. Jede Administration des Nillandes mußte bestrebt sein, sich diese ungeheure

Arbeitskraft der Bewohner zunutze zu machen. Nur die scharf zusammengefaßte

und bis ins letzte durchorganisierte Arbeitskraft der ägyptischen
Einwohner hat es den Pharaonen ermöglicht, sich in den Pyramiden Monumente zu

erbauen, die auch heute noch die Bewunderung des modernen Betrachters
erwecken. Die Ptolemäer haben es verstanden, auf den Spuren ihrer Vorgänger in
Ägypten ein Wirtschaftssystem zu errichten, das in der hellenistischen Welt
seinesgleichen nicht besessen hat: Über der gesamten ägyptischen Chora ist ein
Netz ausgespannt, in dessen Maschen sich auch der letzte der Fellachen verfangen
mußte: Komarchen und Komogrammateis, Toparchen und Topogrammateis,
Meridarchen, Nomarchen, Oikonomoi, Strategen und Epistrategen - sie alle waren



172 Hermann Bengtson

die Repräsentanten eines Systems, das aus der Arbeitskraft der Bewohner auch
das Letzte herauszuholen gewillt war. Über allem stand im Betrieb der Landwirtschaft

das«Soll», an dessen Erfüllung man festhielt, wenn auch die Bauern darüber
zugrunde gingen. Der Fiskalismus durchdringt nicht nur das ganze Wirtschaftsleben,

er ist auch die Seele der ganzen Administration, aus allen Verfügungen und

vor allem aus den Amnestieerlassen der Ptolemäer tönt uns als oberster Leitsatz
die Rücksicht auf die königlichen Einkünfte entgegen. Das ganze Land ist ein

einziger riesiger Gutshof, den der Dioiketes für den jeweiligen König verwaltet.
Im Gegensatz zu dem Reich der Seleukiden, das zahlreiche Poleis mit ihren
Landgebieten aufzuweisen hat, ist das ptolemäische Ägypten bis auf einen verschwindend

geringen Teil «Königsland». An seinem Obereigentumsrecht auch über das

Tempelland und über das einzelnen Würdenträgern «konzedierte» Land hält der
Herrscher grundsätzlich fest. Während im Seleukidenreich das feudale Element
als Erbe der Achämenidenzeit sich im Aufbau des Reiches überall bemerkbar
macht, fehlt es im ptolemäischen Ägypten nahezu ganz - dies einer der wichtigsten
Wesensunterschiede zwischen diesen beiden hellenistischen Großreichen. Was in
den iranischen Gebieten der Seleukiden die Satrapen und die anderen großen
Grundherren in die Hand genommen haben, die Aufsicht über die Bebauung des

Landes, die Ablieferung der Naturalien, das organisierte in Ägypten der König
selbst: sein Arm war das Heer der Funktionäre vom Dioiketes herunter bis zum
letzten Dorfschulzen. Den Geist der ptolemäischen Administration erschließen uns
die Urkunden, insbesondere die Gesetze und Verordnungen der Ptolemäer, die uns
Frl. Marie-Therese Lenger bequem zusammengestellt hat (Chronique d'Egypte
Nr. 37 [1944] 108ff.). Wie ein roter Faden zieht sich durch diese Urkunden der

Grundsatz, daß die Arbeitskraft der Bevölkerung unter allen Umständen erhalten
bleiben muß. Besonders aufschlußreich ist die große Friedenskundgebung des

Ptolemaios VIII. Euergetes II. vom Jahre 118 v. Chr. (PTeb. I, 5): Unmittelbar
nach der Verkündung der Generalamnestie steht der Appell an die arbeitende

Bevölkerung, sich wieder an das Werk zu machen, wobei den Gutwilligen die

Rückerstattung der früheren Privilegien zugesichert wird. Ähnliche Töne schlägt
bereits der Erlaß des Dioiketen Herodes vom Jahre 164 v. Chr. an (UPZI Nr. 110);
wenn diese Urkunde wohl auch im Zusammenhang mit dem Eingeborenenaufstand
des Dionysios Petosarapis steht, so geht doch aus ihr das eine mit aller Deutlichkeit

hervor: Die Bebauung des Landes (yecogyla) steht über allem, sie soll mit allen
Mitteln gefördert werden, wenn es sein muß, auch mit Zwangsmitteln, wie z. B.
auf dem Wege über die Zwangsverpachtung und ähnliches. Bei dieser Lage ist es

verständlich, wenn die Regierung nichts mehr fürchtete, als daß sich die Bevölkerung

dem Zugriff der staatlichen Organe zu entziehen versuchte, vor allem durch
die«Streiks», die avaxcogrfaeu;. Gefährlich waren auch die Eingeborenenaufstände,
die seit dem Ende des 3. Jahrhunderts v. Chr. das Land und seine Wirtschaft
erschütterten. Über 20 Jahre lang war die Thebais dem Reiche verloren (207-186
v. Chr.). Die Motive dieser Aufstände sind nicht allein nationalistische Strömungen,



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 173

die in Ägypten nicht gefehlt haben, es sind ebenso sehr soziale Gründe, es ist die

trostlose Lage der einheimischen Bevölkerung, von der das Schreiben des Herodes

vom Jahre 164 v. Chr. wenig erfreuliche Einzelheiten berichtet. Es ist nicht zu
übersehen, daß die Regierenden vielfach den besten Willen, oft auch Wohlwollen
bewiesen haben, aber die Funktionäre wurden der Schwierigkeiten einfach nicht
Herr, und der nur allzu menschliche Egoismus der staatlichen Beauftragten führte
immer wieder zu Bedrückungen von Tempeln und Privatleuten. Insbesondere

waren die sogenannten Parusiai gefürchtet, da sie die von ihnen betroffene
Bevölkerung mit schweren Abgaben belasteten, zumal sich auch die geringsten
Funktionäre oft anmaßend und habgierig gebärdeten. Der Krebsschaden lag aber in
Wahrheit gar nicht bei den Menschen, er lag im fiskalischen System begründet.
Man braucht nur die Verordnung der Großen Kleopatra und ihres Bruders, des

XIII. Ptolemäers, vom Jahre 50 v. Chr. zu lesen (BGU VIII 1730), um zu
erkennen, mit welch drakonischer Härte die Grundsätze des Fiskalismus durchgesetzt

worden sind: In der Verordnung der beiden Herrscher wird den Kaufleuten
in Mittelägypten bei Androhung der Todesstrafe verboten, Korn und Hülsenfrüchte

anderswohin als nach Alexandrien zu transportieren.
Wenden wir uns nun von dem System der ptolemäischen Administration zu

seinen Trägern, so finden wir als die eigentlichen Repräsentanten der Reichs- und

Landesverwaltung im Ptolemäerreich die Strategen. Den Ausbau dieses Systems
wird man den ersten drei Ptolemäern zuschreiben dürfen, nachdem Alexander der
Große mit der Einsetzung von zwei Militärgouverneuren im Jahre 332/1 v. Chr.

(wahrscheinlich je einen für Oberägypten und Unterägypten) vorangegangen war.
Während im Seleukidenreich, wie es scheint, nur in Kleinasien die Strategie zu der

herrschenden Administrationsform geworden ist - sie ist hier von den Attaliden
nach dem Frieden von Apameia (188 v. Chr.) als ein Erbe der Seleukiden

übernommen worden -, haben die ersten Ptolemäer dieses System in ihrem Reiche

mit aller nur möglichen Folgerichtigkeit entwickelt. Wir finden die Strategen
nicht nur an der Spitze der einzelnen auswärtigen Provinzen des Ptolemäerreiches,
in «Syrien und Phönikien», in der Cyrenaica und vor allem auf der wichtigen Insel

Cypern, wir finden sie auch an der Spitze der einzelnen ägyptischen Gaue des

Nillandes, hier spätestens seit der Zeit des 3. Ptolemäers. Außerdem erscheinen in
Ägypten noch «Strategen der Thebais» und Epistrategen, deren Ämter in der

späteren Ptolemäerzeit des öfteren miteinander verbunden sind. Ungeachtet der

Tatsache, daß die Ptolemäer manche Einzelheiten des Aufbaues und des Systems
der traditionellen Landesverwaltung Ägyptens übernommen haben - besonders

charakteristisch ist hierfür die Existenz eines ganzen Heeres von «Schreibern»,
die nunmehr freilich griechische Titel führen (z. B. ßaaikixol yga/u/xmelg); ihr
ägyptischer, enchorischer Ursprung ist unverkennbar, zumal sie in den anderen
hellenistischen Reichen keine Parallelen besitzen. Im Gegensatz zur Administration

der Seleukiden, die sich weithin auf das feudale Element stützte, ergab sich

für die ersten Ptolemäer die Notwendigkeit, in allem Wesentlichen ohne die Hilfe



174 Hermann Bengtson

der einheimischen Großen auszukommen. Dies konnte man, weil Ägypten als

Landschaft viel intensiver durch das neue von hellenischem Geist erfüllte System
zu durchdringen war als etwa die Weiten Yorderasiens, über die sich die Herrschaft
der Seleukiden, die teilweise nur eine indirekte war, erstreckte. Das ptolemäische
Ägypten ist daher der Verwaltungsstaat par excellence nicht nur der hellenistischen

Periode, sondern des gesamten Altertums gewesen; die Prinzipien, die die Ptole-
mäer angewandt haben, sind von den Hörnern übernommen und in den Staat der

Spätantike verpflanzt worden, dessen nivellierende Organisation sich zum
mindesten dem Geiste nach auf das ptolemäische Vorbild berufen kann.

Gegenüber den anderen hellenistischen Staaten hat die Verwaltung des Ptole-
mäerreiches einen sehr entscheidenden Vorzug: es ist der Vorzug der Einheitlichkeit.

Während für das Seleukidenreich und seine Organisation gerade die
Zweiteilung in den nach griechischen Prinzipien regierten Westen und in den nach
iranischem Vorbild regierten Osten charakteristisch ist, haben die ersten Ptolemäer
der ptolemäischen Reichsverwaltung eine gewisse Uniformität gegeben, die ihr
erhalten geblieben ist, solange es überhaupt einen ptolemäischen Staat gegeben
hat. Wenn meine eigene Vermutung richtig ist, so wäre es Antiochos III. gewesen,
der als erster den Versuch unternommen hat, die Verwaltung seines immer noch
sehr bedeutenden Reiches nach einheitlichen Gesichtspunkten auszurichten (seit
etwa 223 v. Chr.). Wenn wir nun in Betracht ziehen, daß die Seleukiden auch in
der Organisation des südlichen Syriens, des sogenannten Koilesyriens, wichtige
Züge der ptolemäischen Organisation übernommen haben, so liegt der Schluß

nahe, daß Antiochos III. bei seiner «Reichsreform» sich die ptolemäische Administration

zum Vorbild genommen hat. Wenn es zutreffen sollte, daß es Ptolemaios

III. Euergetes I. gewesen ist, der - und zwar vor 229 v. Chr. - die Institution der

Gaustrategie in der gesamten ägyptischen Chora eingeführt hat, so würde hier
eine Verbindungslinie zwischen den beiden hellenistischen Großreichen sichtbar.
Vielleicht ist es auch kein Zufall, daß die Römer im Jahre 227 sowohl in Sizilien
als auch in Sardinien und Korsika die Verwaltung dieser beiden Provinzen in die
Hände von Funktionären gelegt haben, deren Prätortitel und deren Funktionen
wohl nicht durch Zufall an die hellenistische Strategie erinnern.

Ebenso uneinheitlich wie die Organisation des Seleukidenreiches war die
Administration des Reiches der Antigoniden in Makedonien und in den makedonischen

Nebenländern. Während im Stammlande, soweit wir jedenfalls sehen, die
alte Stammesverfassung erhalten geblieben ist, stehen die auswärtigen Besitzungen
der Antigoniden und die sogenannten Nebenländer Makedoniens (Thrakien,
Päonien, die griechischen Gebiete und die Eroberungen der Antigoniden in
Karien) unter königlichen Gouverneuren, Strategen.

Der Unterschied springt deutlich in die Augen: Was den beiden anderen großen
hellenistischen Reichen fehlt, die Einheitlichkeit der Verwaltung - hier im
ptolemäischen Ägypten ist sie vorhanden. Die ptolemäische Landesverwaltung ist in
allen wesentlichen Zügen einheitlich; gewisse Anomalien wie z. B. im Arsinoites



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 175

Nomos und in der Thebais - auf die letzteren hat kürzlich E. Van't Dack mit
Recht hingewiesen - vermögen das Gesamtbild nicht wesentlich zu ändern. Wir
müssen in der Yerwaltungsgeschichte des Altertums bis in die Zeit Diokletians
gehen, wenn wir eine ähnlich uniforme Reichsverwaltung finden wollen, und in
der Neuzeit müßte man etwa an die Einrichtung der französischen Departemente
im Jahre 1789 erinnern. Es ist viel mehr als eine bloße Äußerlichkeit, wenn man
die gleichen Funktionäre, die Strategen, Oikonomoi, Meridarchen, Toparchen und

Komarchen, nicht allein in Ägypten, sondern auch in den auswärtigen Besitzungen
des Ptolemäerreiches antrifft. Die Strategen sind nicht nur die Häupter der

Gauverwaltung des Nillandes, sie sind auch die Militär- und Zivilgouverneure der

auswärtigen Besitzungen; die Oikonomoi finden sich außer in Ägypten, in dem sie his

in das 2. Jahrhundert v. Chr. hinein die leitenden Funktionäre der Finanzverwaltung

der einzelnen Gaue gewesen sind, auch auf der Insel Cypern, selbst für den

Nesiotenbund unter ptolemäischem Protektorat ist inschriftlich ein oixovo/uog rwv
vrjocov bezeugt. Die Meridarchen des arsinoitischen Gaues haben ihr Gegenstück
in den Meridarchen in Palästina, auch die Toparchen und Komarchen finden sich

in Südsyrien wie in Ägypten. Endlich wäre noch an die «Stadtgouverneure» zu

erinnern, die - unter dem Titel «ini xf)q no'Aecog» - nicht nur für die Reichshauptstadt

Alexandrien, sondern auch für die Städte der Cyrenaica, für die cyprischen
Gemeinden und für Thera bezeugt sind. Wenn sich also die ptolemäische Verwaltung

trotz ihren Besonderheiten im großen und ganzen in den Rahmen der
hellenistischen Administration einfügen läßt, so bleibt dennoch das andere große
Problem, das schon Mommsen gesehen hat, bestehen: Es bleibt die Frage zu
beantworten, inwieweit das pharaonische, das «sesostrische» Erbe (um mit Mommsen

zu sprechen) für den Aufbau der ptolemäischen Verwaltung bestimmend gewesen
ist. Ich kann diese Frage, die in letzter Zeit recht verschieden beantwortet worden

ist, hier nur kurz streifen, da jede eingehende Behandlung viel zu weit führen
würde. Daß die pharaonische Administration in manchen Einzelzügen in der
Ptolemäerzeit weiterlebt, ist ein historisches Faktum, das von keinem Einsichtigen
mehr bestritten wird. Ich brauche hier nur an die ägyptische Gaueinteilung als

solche zu erinnern oder an die Tatsache, daß auch im pharaonischen Ägypten,
zuletzt in der Saitenzeit, Zusammenfassungen von mehreren Gauen in der Form

von größeren Kommandos erscheinen - das alles sind Dinge, die von
vornherein zu erwarten waren und daher keine Überraschung bedeuten. Zu allen
Zeiten lebt in der Verwaltung das Erbe der Vergangenheit fort. Entscheidend für
die Beurteilung ist jedoch der Geist, der die Materie gestaltet, und hier kann kein
Zweifel darüber bestehen, daß der Geist des Griechentums in dem alten Pharaonenlande

grundlegend Neues geschaffen hat, vor allem unter der Regierung der

drei ersten Ptolemäer. Das 1. Jahrhundert der Ptolemäer ist weitgehend ein griechisches

Jahrhundert für Ägypten gewesen, auch gerade auf dem Felde der
Administration. Die weitere Entwicklung, für die vor allem ein Herrscher wie Ptolemaios

VIII. Euergetes II. (145-116) verantwortlich zu machen ist, führt allerdings zu



176 Hermann Bengtson

einer inneren Wandlung des Staates, in dem von nun an das Ägyptertum eine

wichtige Rolle gespielt hat. Inwieweit sieh dies auf dem Gebiet der Administration
ausgewirkt hat, das zu zeigen muß die Aufgabe künftiger Studien sein.

Die allgemeine Bedeutung der ptolemäischen Administration kann hier nur
in wenig Worten angedeutet werden. Nicht nur die Nachbarn der Ptolemäer im
Osten, die Seleukiden, haben von den Ptolemäern gelernt, auch der Westen ist
von ptolemäischer Beeinflussung nicht unberührt geblieben. Wahrscheinlich auf
dem Wege über Kyrene, vielleicht aber auch auf direktem Wege, hat die Institution

der ptolemäischen Strategie Eingang auch in das karthagische Staatswesen

gefunden, und auch die römische Provinzialverwaltung hat Ideen der ptolemäischen

Administration sich zu eigen gemacht. Die Leistung aber der ersten drei
Ptolemäer, denen wir den Aufbau der ptolemäischen Administration verdanken,
erscheint um so größer, als die Herrscher bei ihrem Aufbauwerk durch die
Zeitumstände nicht immer begünstigt worden sind. Die Annalen des Ptolemäerreiches
verzeichnen in dem 3. Jahrhundert v. Chr. eine ganze Reihe blutiger Kriege, vor
allem mit dem seleukidischen Nachbarn. Wenn es den ersten Ptolemäern dennoch

gelungen ist, ein so festes und dauerhaftes Gebäude zu errichten, das selbst den

Untergang der Eigenstaatlichkeit noch überdauert hat, so zeugt dies von der
Gründlichkeit und Solidität eines Yerwaltungsaufbaues, der im gesamten Altertum

seinesgleichen nicht findet.
Jede Administration ist so gut wie die Menschen, von denen sie getragen wird.

Wir dürfen uns darüber nicht wundern, wenn in den Urkunden in erster Linie
die negativen Seiten der ptolemäischen Verwaltung zur Sprache kommen. Menschliche

Schwäche und Unzulänglichkeit, Bestechlichkeit, Bedrückung der arbeitenden

Bevölkerung, Fehlgriffe der Funktionäre - an all diesen Dingen hat es im
ptolemäischen Ägypten nicht gefehlt. Uber diesen Dokumenten menschlicher

Unzulänglichkeiten darf man jedoch das Positive nicht übersehen. In einer Urkunde
aus den letzten Zeiten der Ptolemäerherrschaft lesen wir die Worte, die ein
Gaustratege an den Dioiketes gerichtet hat: «Das Heil des Staates ruht auf der Tyche
des göttlichen Königs, auf der Voraussicht (nqovoia) des Dioiketes und auf unserer
in Angst und Rastlosigkeit vollbrachten Dienstleistung.» Mag diese Dienstauffassung

auch himmelweit verschieden sein von der, die uns heute als das Ideal
eines pflichttreuen Beamtentums erscheint - sie zeigt dennoch eine Berufsethik,
deren Fundamente Gehorsam und das Bewußtsein der eigenen Leistung gewesen
sind. Ohne Gehorsam und Arbeitsfreudigkeit seiner Beamten vermag kein Staat

zu bestehen. Wie heißt es in dem berühmten Schreiben eines Dioiketes an einen

Oikonomos vom Ende des 3. Jahrhundert v. Chr. (P Teb. III, 703) «Ich halte es

für Eure vornehmste Pflicht, daß Ihr mit besonderer Sorgfalt, in aller Ehrenhaftigkeit

und in der besten Weise, in der es Euch möglich ist [Eure Aufgaben zu erfüllen
versucht], daß die Richtschnur Eures Handelns in Eurem Bezirk Rechtschaffenheit

und Geradheit seien, daß Ihr Euch von schlechter Gesellschaft fernhaltet.
Fliehet daher jede Gemeinschaft, wenn sie zur Erreichung eines unrechten Zweckes



Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration 177

geschaffen worden ist. Wenn Ihr Euch in diesen Punkten untadelig erweist, so

dürft Ihr gewiß sein, daß man Euch eines höheren Amtes für würdig erachten
wird.»

Die Geschichte des ptolemäischen Ägypten zeigt, daß diese Grundsätze keine
Phrasen gewesen sind, und wenn wir noch heute die ptolemäische Administration
bewundern, so gilt diese Bewunderung zugleich der Leistung der Makedonen und
Griechen, die in fremder Umgehung aus griechischem Geiste Großes geschaffen
haben. Die Wirkungen dieser Leistung aber sind aus der Geschichte der Alten
Welt nicht mehr geschwunden.

Das in dem vorliegenden Vortrag behandelte Thema stützt sich auf eine Reihe von
Untersuchungen, von denen hier nur einige wenige neueren Datums genannt werden können. In
jüngster Zeit hat sich der belgische Forscher E. Van't Dack in materialreichen Arbeiten mit
Einzelproblemen der ptolemäischen Verwaltung beschäftigt; zu nennen wäre etwa sein in
Verbindung mit seinem Lehrer W. Peremans verfaßter Aufsatz in den Miscellanea Gessle-
riana (Antwerpen 1948) 988ff.: Problemen in de administratie van ptolemaeisch Egypte,
ferner: Recherches sur Vadministration du nome dans la Thebaide au temps des Lagides,
Aegyptus 32 (1952) 3ff.; Notes concernant Vepistrategie ptolema'ique, Aegyptus [noch
ungedruckt]. - Wichtig ist der Beitrag von C. B. Welles, The Ptolemaic Administration in Egypt,
Journ. of Juristic Papyrology 3 (1949) 21ff., der jedoch - wenigstens nach meiner Auffassung

- das pharaonische Element in der ptolemäischen Verwaltung übersehätzt. Schließlich
darf ich auf meine eigene Strategie in der hellenistischen Zeit, 3 Bände, 1937-1952, hinweisen,
von denen der 3. Band eine Monographie über den ptolemäischen Strategen bringt. — Auf
das auch von Mommsen angeschnittene «sesostrisehe Problem», d. h. auf die Frage, inwieweit

im ptolemäischen Ägypten die Institutionen der Pharaonenzeit weiterleben, haben
jüngst zwei Publikationen neues Licht geworfen: es sind dies die Edition des Papyrus
Wilbour vom 4. Jahre Ramses' V. (Oxford 1941 und 1948) und die Ramesside Administrative
Documents (1948), beide von A. H. Gardiner. Vgl. etwa die Hinweise bei E. Drioton und
J. Vandier, L'Egypte, 3. Aufl., in der Sammlung «Clio» (Paris 1952) 472ff. 505. Ein
abschließendes Urteil (für Hinweise bin ich Herrn Kollegen F. Heichelheim verpflichtet)
scheint mir noch verfrüht.

12 Museum Helveticum


	Die ptolemäische Staatsverwaltung im Rahmen der hellenistischen Administration

