Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 2

Artikel: Terenz und seine kinstlerische Eigenart
Autor: Haffter, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-11564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-11564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 10 1953 Fasc. 2

Terenz und seine kiinstlerische Eigenart

Von Heinz Haffter, Winterthur
(SchluB*)

Damit kommen wir nun zu den Anderungen, die Terenz an seinen Originalen
vornahm, zunéichst zu den Anderungen im Dramatischen, im Aufbau des Stiickes,
}inderungen einzelner Szenen, Anderungen im Bestand der auftretenden Personen,
Anderungen durch Verschmelzen von Bestandteilen mehrerer attischer Stiicke in
ein neues lateinisches Stiick. Wir kommen damit auch zur Frage der Kontamina-
tion. Mehrfach erwdhnt Terenz in seinen Prologen die Kontamination ihrer Sache
nach. Zweimal bringt er auch den Begriff des contaminare; im Andria-Prolog mit
den Worten: contaminar: non decere fabulas (als These der Gegner des Terenz; 16);
und im Prolog zum Hautontimorumenos heillt es: multas contaminasse Graecas
(fabulas), dum facit paucas Latinas (wieder gemeint fabulas; 17f.). Contaminare
bedeutet ‘antasten’, ‘beflecken’. Man kontaminiert, befleckt, nach dem antiken
Sprachgebrauch, die griechischen Originale, indem man kleinere oder gréBere Be-
standteile dem einen Original entnimmt und sie dem anderen Original einfiigt. In
unserer modernen Gelehrtensprache aber verwenden wir das Wort etwas verschie-
den vom antiken Gebrauch; wir horen in ‘kontaminieren’ das ‘Zusammensetzen’
und reden von kontaminierten lateinischen Komddien und meinen damit Koma-
dien, die aus mehreren griechischen Originalen zusammengesetzt sind. Das literar-
historische Faktum der Kontamination jedoch haben wir mit der richtigen Er-
kenntnis des antiken Begriffes ‘contaminare’ (wir verdanken die Erkenntnis einem
ehemaligen Mitarbeiter des Thesaurus Linguae Latinae, Schwering) noch nicht
erfaBt. Nur iiber die Analyse der plautinischen und terenzischen Werke fiihrt hier
der Weg. Und gerade bei Terenz sollte uns die Beschreitung dieses Weges erleich-
tert sein durch die Angaben, die Terenz selbst in seinen Prologen, Donat in seinem
Kommentar uns gibt iiber Anderungen, die der Dichter an seinen Originalen vor-
genommen hat. Trotzdem widersprechen sich die Resultate der Kontaminations-
forschung bei Terenz nicht weniger als bei Plautus. Die italisch-lebendigen und
unbekiimmerten Prinzipien des Mannes aus dem umbrischen Sarsina sind uns
doch zu einem guten Teil bekannt, und es konnte dem Plautus nie wichtig sein,
seine Einschiibe und Zusammensetzungen in ihren Fugen sorgsam zu verstreichen.
Was aber der seltsame Afrikaner aus Karthago eigentlich wollte, wissen wir weni-
ger, und jedenfalls lag dem Terenz daran, so gut wie nur moglich, es an keiner

* Vgl. Mus. Helv. 10 (1953) 11i.




74 H. Haffter

Stelle sichtbar zu lassen, daf} der dramatische Aufbau des originalen Stiickes ver-
andert wurde.

In der deutschen Philologie unserer Jahrzehnte ist die Kontaminationsforschung
oder, besser gesagt, die Analyse im Terenz gekniipft etwa an die Namen: Jach-
mann, Knoche, Schadewaldt, Oppermann, Drexler, Klotz. Von der Analyse zur
kiinstlerischen Deutung des Dichters zu kommen, das haben am ehesten Schade-
waldt und Oppermann versucht, und wir diirfen diesen Versuch erwarten wohl
auch von Biichner, den ich in der Namenreihe noch nicht nannte, da Biichner
seine Arbeiten noch nicht eigentlich vorgelegt hat. Die Kontaminationsforschung
bei Terenz wird sich, so fiirchte ich, gleichsam in einem luftleeren Raume bewe-
gen, wenn wir nicht noch stdrker und eindringlicher, zugleich aber auch vor-
sichtiger, versuchen, diesen Fragenkreis zu verbinden mit einer neuen Interpre-
tation des Terenz im ganzen. Und weil diese meine Ausfiihrungen Vorarbeit
leisten wollen zu einer solchen Gesamtinterpretation, so mochte ich mich nun
-auch fernhalten von den vielen Verzweigungen auf dem kontroversen Feld der
Kontaminationsanalysen, mich vielmehr beschrinken auf das, was uns durch die
terenzischen Prologe und durch den Kommentar von Donat bezeugt ist, und
auch dabei mich begniigen mit einer mdoglichst einfachen Frage nach Ursache
und Wirkung der Anderungen, der Kontaminationen, zu denen Terenz sich
entschlossen hat.

Ich greife zunichst zuriick zur Frage des Monologes. Mehrmals hat Terenz
Dialog in Monolog und anderseits Monolog in Dialog umgesetzt. Bezeugt sind uns
eine Umsetzung in den Monolog, die uns spiter beschiftigen wird, und zwei Um-
setzungen in den Dialog. Wie Terenz sein erstes Stiick, die Andria, im ganzen auf-
gebaut hat, sagt er uns selbst im Prologe (9ff).): zugrunde liegt die Andria des
Menander; aber aus der Perintaia des Menander, die der Andria im Inhalt Ghnlich
ist, nahm Terenz in seine Andria hiniiber, was ihm passend schien (quae convenere).
Und dieses Hiniibernehmen haben wir gleich zu Beginn: die 4ndria des Menan-
der wurde er6ffnet durch einen Monolog des alten Herrn ; die Perinthia durch einen
Dialog zwischen dem Alten und seiner Frau. Terenz 148t seine Andria dialogisch
beginnen, nach dem Vorbild der Perinthia. Aber Terenz iibernimmt nicht zugleich
auch die Personen des Dialoges, Mann und Frau, sondern er 148t den Alten sich
unterhalten mit seinem Freigelassenen. Das will heilen, daBl Terenz auch den
Wortlaut dieses Dialoges zu einem betrichtlichen Teil frei gestalten mufite, und
~ gleich dies erste Beispiel zeigt uns, wie selbsténdig Terenz seinen Originalen gegen-
iiber verfahren konnte. Der Grund dieser gleichsam doppelten Anderung (Dialog,
andere Personen) bleibt uns verborgen, denn die Abneigung gegen den Monolog
am Stiickanfang wird kaum der einzige Anlal sein. Vielleicht bleibt uns dieser
dullere Grund, den wir suchen, auch deshalb verborgen, weil hier ein wahrhafter
Kiinstler am Werk war: Gerade die ersten 20 Verse, die mit jedem Wort Eigentum
des Terenz sind, wirken auf uns mit einer besonderen Beschwingtheit, und die
nachfolgende Erzihlung von der Feuerbestattung und der Rettung des Midchens,




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 75

wo Terenz mehr oder minder im Anschlufl ans Original schreibt, ist von thm mit
einer Empfindsamkeit geschildert, die nicht nur den Novellisten Wilder, der die
Szene iibernahm, entziickt hat.

Auch im Eunuchus ist die Umwandlung von Monolog zu Dialog ein Zeichen von
iiberraschender Selbstindigkeit und auch dort fillt auf, mit welcher Meisterschaft
Terenz inhaltlich und formal neu gestaltet; die Szene im Eunuchus ist dichterisch
so gegliickt, dal einer unserer heutigen Terenz-Kritiker, Jachmann, ein ausdriick-
liches Zeugnis des Donat verwerfen will, weil etwas so Schones nicht von einem
Terenz geschrieben sein konne und weil von dieser Szene aus wir ja gezwungen
wiren, Terenz als bedeutenden Dichter zu werten. Donat (zu 539) bezeugt uns eine
Verschiedenheit zwischen-Menander und Terenz fiir jenen Augenblick der Hand-
lung, da Chaerea, der vermeintliche Eunuch, nach seinem Liebessieg aus dem
Hause gestiirzt kommt und nun in stiirmischer Freude erzihlen will (5491f.): bei
Menander erzéhlt er im Monolog, bei Terenz tut er es im lebhaften Gesprdch mit
einem Freunde, der gerade dazugekommen ist. Terenz fiihrt fiir diesen Dialog
eigens eine Person ein, die sonst im Stiick nicht auftritt, er erfindet den adulescens
Antipho. Dieser Antipho ist nun aber nicht nur zum Zuhéren da, sondern es be-
kommt durch die Zwischenfragen und Einwiirfe des Antipho die Erzdihlung des
beseligten Freundes-eine Spannung besonderer Art und zugleich — bei dem heiklen
Thema nicht selbstverstindlich — einen Ton, der nie ins Derbe geht. Antipho ist
schon auf der Biihne, bevor Chaerea aus dem Hause stiirzt, und er spricht zunéchst
ein paar Verse zu sich selbst: «ein gemeinsames Mahl unter den Freunden» sagt
er «wurde gestern im Pirdus fiir heute verabredet und Chaerea sollte dafiir sorgen...»
(5391ff.). Wir sehen, wie selbstverstdndlich Terenz seiner Einlage die Farbe des
athenischen Milieus, soweit notig, gibt.

Bei diesen beiden Umwandlungen, in der Andria und im Eunuchus, hat Terenz
eine Figur auf die Biihne gestellt, die nur in der geinderten Szene agiert, nur fiir
die geinderte Szene gebraucht wird; dieses selbe Kennzeichen gilt auch fiir den
Eingriff in den Adelphen, einen, mochte ich sagen, klassischen Fall der Kontami-
nation. Im ersten kurzen Akt der Adelphen erfahren wir im Gespréich der beiden
Alten Micio und Demea, daf} der dltere Sohn des Demea gewaltsam ein Médchen
aus dem Hause des Kupplers entfithrt hat (81ff.). Dieser Raub oder besser die
letzte Phase des Raubes, die Uberfithrung des Midchens von der StraBe ins Haus
ihres Beschiitzers, wird dann zu Beginn des zweiten Aktes dem Zuschauer vor
Augen gefiihrt. Diese hochst bewegte, lirmerfiillte Szene hat Terenz, wie er im
Prolog bemerkt (6ff.), aus einem Stiick eines anderen Dichters, des Diphilos, her-
tibergenommen und in die Adelphen des Menander eingefiigt; der Sklave Parmeno,
der in der Szene ganze zwei Worte spricht, dafiir aber um so mehr auf den Kuppler
einzuhauen hat, erscheint sonst im Stiick an keiner Stelle mehr. Terenz hat die
Adelphen des Menander, in denen der Raub der Hetédre nur erzihlt war, um eine
sehr lebhafte Biihnenaktion bereichert.

Bedeutend stirker, iiber den Umfang nur einer Szene hinausgehend, sind nun




76 H. Haffter

aber weitere Umarbeitungen im Eunuchus und in der Andria, in den beiden
Stiicken, die wir eben schon zu besprechen hatten und die sich unter der Hand des
Terenz am weitesten von ihren Originalen entfernt haben.

Im Eunuchus: aus dem Colaxz des Menander hat Terenz, wie der Prolog mitteilt
(30ff.), die Personen des Soldaten und seines Parasiten hiniibergenommen in
seinen Eunuchus, der gleichfalls auf Menander zuriickgeht (personas transtulisse).
Um diesen Vermerk im Prolog und seine Auswirkungen im Stiick bewegt sich seit
etwa einem Jahrhundert ein philologischer Streit, seit einem halben Jahrhundert
die Auseinandersetzung der modernen Kontaminationsforschung; zu keiner Ko-
méodie des Terenz ist im Sinne der Analyse so viel geschrieben worden wie zum
Eunuchus. Was ich im folgenden darlege, hat die Voraussetzung, dall man das
Zeugnis des Prologes in Ubereinstimmung mit der heute weit iiberwiegenden Mehr-
heit der Forscher nicht entwertet. Terenz hat den miles gloriosus und den parasitus
colax in seinen Bunuchus hiniibergenommen; also gab es in Menanders Eunuchus
dieses Paar nicht, wohl aber zwei Figuren harmloserer Art, die eben Terenz ersetzt
hat durch das lustigere Paar Soldat-Parasit. Damit miissen auch Stiicke der Hand-
lung aus dem Colaz in den terenzischen Eunuchus heriibergekommen sein, und
es mul} heriibergekommen sein insbesondere die Belagerung und drohende KEr-
stiirmung des Hetérenhauses, aus dem der groBméulige Offizier, der seine Truppen
nach dem Vorbild des Pyrrhus disponiert, ein Méddchen herausholen will. Erst der
Eunuchus des Terenz, und nicht schon der Eunuchus des Menander, hat in seiner
Handlung als amiisanten Hohepunkt den Sturm auf das Haus. Aber diesmal ist
der Gewinn, das Plus bei Terenz nicht nur eine vereinzelte dulerst bewegte Aktion
(wie wir es in den Adelphen hatten), sondern das ganze Stiick hat durch Soldat
und Parasiten, die vom zweiten Akt an immer wieder auftreten, einen lebhafteren
Ton bekommen.

Sind nun im Eunuchus zwei Biithnenfiguren neu eingefiihrt und dafiir zwei weni-
ger wirksame des Originals weggelassen worden, so haben wir in der Andria die
Einfiigung zweier Personen, gleichfalls fiir das ganze Stiick, aber zusétzlich zum
Personenbestand des Originals hinzu. Die Handlung des Stiickes: Pamphilus liebt
Glycerium, ein Hetédrenméddchen, wie man glaubt; er soll aber nach dem Willen
seines Vaters Philumena, eine Biirgerstochter, heiraten. Die Anagnorisis macht
Glycerium gleichfalls zur attischen Biirgerin und Pamphilus kann sie zur Frau
nehmen. Die verschméhte Philumena aber war lingst geliebt vom Charinus, einem
Freund des Pamphilus, der sie nun gewinnt, und so haben wir ein gutes Ende mit
zwei gliicklichen Paaren. Dieser Charinus, der zweite Liebhaber, und mit ihm sein
Sklave Byrria, ist, wie wir durch Donat (zu 301. 977) wissen, von Terenz ins Stiick
hereingenommen worden. Vom zweiten Akt an gehért dieses Paar mit dazu und
hat Terenz die notigen Anderungen an Handlung und Text des Originals vorge-
nommen; Menander hatte nur das eine Liebespaar. Hat Terenz die beiden neuen
Figuren, den jungen Charinus und seinen Sklaven Byrria, frei erfunden, oder hat
er sie dem anderen Menander-Stiick, der Perinthia, entnommen, aus der Terenz,




Terenz und seine kiinstlerische FEigenart 77

nach dem Zeugnis seines eigenen Prologes, in die Andria heriiberholte, was ihm
richtig schien ? (vgl. oben 8. 74). Diese bekannte Streitfrage der Terenzphilologie —
Leo und Korte vertreten die selbstdndige Erfindung, Jachmann und seine Schiiler
die Anlehnung an die Perinthia — diirfen wir hier unbeantwortet lassen, obwohl
die Entscheidung fiir unsere Auffassung des Terenz nicht unwichtig wire. Wir
mochten auf einer Grundlage aufbauen, die, soweit moglich, sicher scheint, und
in der Andria ist Terenz auch dann, wenn er fiir das zusétzliche Personenpaar die
Perinthia ausschopft, von einer Selbstéindigkeit in Planung und Ausfithrung, die
bemerkenswert genug bleibt.

Und nun, was haben alle diese Anderungen des Terenz zu bedeuten, diese Kin-
fiigungen von Dialogen, Szenen, Personen, zweimal in der Andria, zweimal im
Eunuchus, einmal in den Adelphen (Einfiigungen, die wir auch fiir andere Stiicke,
etwa den Hautontimorumenos, vermuten, was wir aber, als nicht durch antike
Zeugnisse gesichert, hier beiseite lassen). Leo in seiner Literaturgeschichte sagt
zur Einfiigung der beiden Personen in der Andria, wodurch das zweite Liebespaar
geschaffen wird, folgendes: «die Handlung war ihm (dem Terenz) zu diinn, er
wollte das Bithnenbild reicher und den Vorgang gedringter machen» (S. 2391.).
Was Leo damit sagt, wire ein bewuBtes kiinstlerisches Wollen, das wir, gewi}
gerade im Sinne von Leo, auch auf die Anderungen in den iibrigen Stiicken an-
wenden konnten. So wichtig mir dies scheint, eine Uberlegung zuvor ist doch noch
vonnoten. Terenz hat, wie es sich uns im néchsten Abschnitt zeigen wird, mancher-
lei, was die Originale enthielten, weggelassen, nicht groflere geschlossene Partien
oder Szenen, aber doch zahlreiche einzelne Versgruppen, die in ihrer Addition
eine Umfangs- und Gehaltsverminderung des attischen Originals ausmachen. So
lag fiir Terenz auch ein duBerer Anlafl vor, in seinen Stiicken fiir eine Auffiillung
zu sorgen. Weggeschnitten an den griechischen Originalen und mit Eigenem auf-
gefiillt, hat, in vielen Stiicken weit stéirker als Terenz, auch Plautus; aber wie so
ganz verschieden die beiden. Plautus streicht riicksichtslos da und dort und
schreckt nicht davor zuriick, das Gefiige der Handlung zu beschidigen und das
Ethos der Originale zu brechen, er streicht, um das Eigene, an dem sein Herz
héngt, einschieben zu konnen: Witze, skurrile Szenen, lustige Figuren wie Sklave
und Parasit, sind ihm wichtiger als die Wirkung eines geschlossenen dramatischen
Vorganges. Terenz streicht nicht deswegen, weil er Eigenes einsetzen will, sondern
er streicht, wie sich uns zeigen wird, geleitet von bestimmten kiinstlerischen Ab-
sichten, er streicht mit bedachtsamer Folgerichtigkeit dieses und jenes, das ihm |
fiir sein Stiick nicht zugehorig scheint. Was er nun aber neu dazutut, ist mehr, als
daB er nur eine Tugend aus der Not gemacht hitte. Er bereichert, wie es Leo sagt,
die Bithnenhandlung; er fiigt Elemente nicht des Witzes, sondern der Handlung
hinzu und schafft aus dem Alten und Neuen ein Gebilde, welches, ohne die wesent-
lichen (Glesetzen antiker dramatischer Technik zu verletzen, in einer und in einer
zweiten Richtung seine besonderen Wirkungen sucht. Diese Wirkungen: wenn
Terenz in die Adelphen die Entfithrungsszene mit ihrem Geschrei und ihrer Prii-




78 H. Haffter

gelei einsetzt, wenn er im Eunuchus das Paar Soldat und Parasit mit Prahlerei
und Schmeichelei und vor allem mit der militdrischen Aktion gegen das Hetéren-
haus einfiigt, dann sind dies gewiss Konzessionen an Geschmack und Anspriiche
des zeitgendssischen romischen Publikums; denken wir doch an Plautus, denken
wir doch an den Erfolg des terenzischen Eunuchus. Anders aber die Wirkung in
der Andria. Hier gewinnt Terenz durch die Einfiigung zweier Personen ein zweites
Liebespaar. Um diese Verdnderung zu wiirdigen, miissen wir einen Blick auf das
gesamte Werk des Terenz werfen. Alle seine Stiicke mit Ausnahme allein der
Hecyra kennen zwei Liebespaare, und es ist ganz offenbar, dal Terenz, was er in
der Andria durch Kontamination erst schafft, in den vier anderen Stiicken schon
- durch die Auswahl des Stoffes erreicht: eine Handlung mit zwei Liebespaaren.
Nicht um das Leerausgehen eines Mddchens zu vermeiden, wie man auch gemeint
hat, sondern mit dem sicheren Instinkt dafiir, welche duflere und innere Belebung
ein Drama mit der Verdoppelung des Liebesmotivs erfihrt; man lese nur den
ersten Dialog zwischen den beiden Liebhabern in der Andria, 2. Akt, 1. Szene, um
das zu spiiren. Blicken wir von Terenz aus auf Shakespeare und die {ibrige moderne
Dramatik: es braucht nicht weiter ausgefiithrt zu werden, wie sehr Terenz mit dem
bei ihm iiblichen zweifachen Liebesmotiv dem spiteren Theater Wegweiser und
Anreger war.

Ich sprach vorhin davon, daB Terenz bei seinen Kontaminationen die antiken
Gesetze dramatischer Technik, dramatischer Logik, in der Hauptsache nicht ver-
letzt habe. In der Tat ist es so, und man kann hier den Abstand, der den Terenz
von einem Plautus trennt, kaum hoch genug bemessen. Gewifl vermoégen wir in
allen Stiicken einzelne Fugen der Zusammensetzung, kleine Unstimmigkeiten,
Unausgeglichenheiten, aufzuspiiren: so in den Adelphen, wo die Entfithrung des
Midchens aus dem Hause des Kupplers als schon geschehen erzihlt, dann aber in
ihrer Schluflphase, der Einbringung ins Haus des Befreiers, anschliefend doch noch
auf der Biihne vorgefithrt wird (vgl. oben S. 75); oder wenn in der Andria die
Hebamme als trunksiichtige Person geschildert wird, sie dann aber bei ihrem Auf-
treten von dieser lasterhaften Neigung gar nichts merken 146t (228ff. 481ff.). Es
ist bei all dem zumeist schon so, wie es Leo fiir einzelne Fille gesagt hat (G.d.r. L.
240 A. 1. 243): hiitten wir die Hinweise von Donat und aus den Prologen nicht,
wir konnten kaum den Finger auf diese oder jene Stelle legen und ausscheiden.
Sei es doch etwas von Unbekiimmertheit, sei es ein Anflug von Unsicherheit, die
den Terenz diese kleineren Unstimmigkeiten hat verschulden lassen —: in einem
Falle miissen wir ihn einer Unfihigkeit, eines VerstoBes gegen die Regeln guter
antiker Dramatik zeihen. Wir werden es ihm vielleicht zugutehalten, denn wir
befinden uns in der ersten Szene der Andria, den allerersten Versen vielleicht, die
der junge Terenz geschrieben hat. An die Stelle des urspriinglichen Monologes
setzte Terenz, wie wir schon horten (vgl. oben 8. 74), einen Dialog zwischen dem
alten Herrn und seinem Freigelassenen. Der Freigelassene bekommt zuletzt be-
stimmte Auftrige: den listigen Sklaven zu schrecken, den jungen Herrn zu beob-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 79

achten, den falschen Hochzeitsplan mitzuspielen (168{f.). Das Publikum wird auf
eine Aktion des Freigelassenen gespannt gemacht. Aber: die Auftrige sind ins
Leere gesprochen; der Freigelassene, ein modowmov mporarixdy, erscheint nicht
wieder auf der Biihne.

Terenz hat mit seinen Anderungen im Aufbau eines Komédienstiickes die
Biithnenhandlung bereichert. Gerne wiiiten wir, ob Terenz bereichert hat auch den
Biihnenort und die Biithnenzeit. Denn es wiirde unser Terenz, wenn wir. die Frage
bejahen koénnen, immer deutlicher zu einem Dichter, der an der antiken Konven-
tion riittelt und eine modernere Theaterpraxis vorbereitet.

Der Biihnenort: wie viel Hiuser kennt die Biihne der neuen attischen und der
romischen Komédie ? Konnen es drei Hiauser sein, eines mehr als die traditionellen
zwei ? Fiir Menander ist das Problem, jedenfalls unmittelbar aus den Fragmenten,
schwer zu kliren. Bei den altlateinischen Komikern diirfen wir drei Héuser fiir
mehrere Stiicke annehmen, und es scheint, daf} vielleicht Plautus, sehr wahrschein-
lich aber Terenz, ein drittes Haus zuséitzlich auf die Biihne gestellt hat, um eine
neue Figur, die die Handlung bereicherte, ins Stiick einfiihren zu konnen; es gilt
dies fiir Hautontimorumenos und Phormio. Mehr mochte ich nicht sagen; es sollten
erst die Untersuchungen des Archéologen Frickenhaus iiber die griechische Biihne
noch eingehender, als es von Jachmann schon geschehen ist, ergénzt und berichtigt
werden.

Viel spannender aber ist die Frage nach dem, was ich die Biihnenzeit nannte, die
Frage, ob eine menandrische oder terenzische Komddie einen lingeren Zeitraum
widerspiegeln kann als die Spanne eines einziges Tages. Die Norm ist ein Tag;
der Hautontimorumenos aber ist zweitigig. Diese Zweitégigkeit ist eng mit Hand-
lung und Rede verkniipft: zweimal wird auf das Abend- oder Nachtwerden hinge-
wiesen, einmal auf die Morgenddmmerung (212. 248. 410) und anderes dieser Art;
vor allem aber das schone Motiv: Chremes, der Sprecher des ‘homo sum, humant
nihil @ me alienum puto’, hat die ganze Nacht vor Sorge um seinen Nachbar kein
Auge zugemacht und in aller Friihe schon pocht er ans Nachbarhaus (410£f. 491£.).
Wer hat df'\e Handlung auf zwei Tage ausgedehnt, Menander oder Terenz ? Ich
kann hier d%s umstrittene Problem nur andeuten; ein schliissiger Beweis li8t sich
auch nicht fiihren. Ein Menander-Fragment weist uns hin auf ein iippiges dptoror
(146 K.), und es scheint der menandrische Hautontimorumenos, gleich wie die
Epitrepontes,:Schmaus und Gelage am heiterhellen Vormittag oder Mittag geboten
zu haben, wie dergleichen ja auch Plautus, sogar auf offener Biihne, vorfiihrte.
Der Hautontvmorumenos spielt zur Zeit der landlichen Dionysien, und es liegt
nahe, anzunehmen, dal im Menanderstiick Glanz und Stimmung des attischen
Festes iiber Schmaus und Gelage hinaus spiirbar war. Bei Terenz ist es eine abend-
liche cena, zu der die Nachbarn eingeladen werden, der Dionysien wegen (161f.
1681f.); erst nachtriglich wird erzéihlt, da8 bei der cena die Hetére, die durch die
Intrige des Sklaven ins Haus kam, sich durch ihre Trinkfestigkeit hervorgetan
habe (4551f.). Terenz hat, so diirfen wir vermuten, das Lokalkolorit der attischen




. g x \
Al G;‘\_‘ VA LA

P

80 H. Haffter

Dionysien beseitigt, beseitigt auch Schmaus und Zecherei am hellen Tag als ein
zu komodienhaftes, dem realen Leben nicht entsprechendes Element. Der Ersatz
18t bel Terenz die cena, die auf der Biihne aber in keiner Weise gesehen oder gehort
wird und nur in der Vorstellung des Zuschauers lebt, in der Nacht zwischen dem
zweiten und dritten Akt. Wir koénnen auch tatsichlich dem Terenz in seinem
ersten Akt, da wo zu dem Essen eingeladen wird, einen etwas abrupten Gang der
Handlung nachweisen (168-174), Spuren, die uns glauben machen, dal Terenz

in diesem Zusammenhang am Original geindert hat.

Eine cena mitten im Stiick muBte die darauffolgende Nacht mit ins Stiick hin-
einziehen, und es wire dies also zunichst ein duBlerer AnlaB, der den Hauton-
timorumenos bei Terenz zu einem Zweitags-Stiick hat werden lassen. Aber sollte
Terenz. es nicht gewuBt haben, welche Bereicherung das Stiick im ganzen durch
die Zweitidgigkeit gewinnt ? Und sollte er nicht aus diesem Wissen die Folgerungen
fiir die kiinstlerische Gestaltung gezogen haben ? Leo hat, noch mit einiger Zu-
riickhaltung, die Zweitdgigkeit dem Terenz zugesprochen und Korte pflichtete
ihm mit Nachdruck bei; der Widerspruch gegen die beiden Forscher geht, mit
einiger Voreingenommenheit, davon aus, da man doch im Ernst dem Terenz
einen derart selbstindigen Schritt nicht zutrauen diirfe. Der Prolog zum Hawufon-
timorumenos enthilt einen dunklen Vers, der besagt, daB Terenz eine duplex fabula,
ein Doppelstiick, aus einem simplex argumentum gemacht habe (6). Da} der Vers
nicht auf Kontamination hinweist, ist heute unbestritten. Die Vermutung von
Leo, daB mit der Duplizitit die beiden Tagesaktionen gemeint sein kénnten, ist
fiir mich eine Interpretation des Verses, die noch immer zur Diskussion gestellt
werden darf.

Wir wenden uns zu unserem dritten Teil: Stoff, Inhalt, argumentum, Motive.
Hier werden wir des ofteren ausgehen koénnen vom unmittelbaren Vergleich
Menander-Apollodor einerseits, Terenz anderseits, davon daB} wir Menander- und
Apollodorfragmente neben den Terenztext legen. Wie zu erwarten, besitzen wir
Fragmente, die mit dem lateinischen Text genau iibereinstimmen; Terenz hat,
wie die groflen Ziige der Handlung, so auch die Rede der Personen zu einem guten
Teil getreu iibernommen: dAla vi momjow beginnt der menandrische Eunuchus
(186 K., vgl. Don. Ter. Eun. 46 W.); quid igitur faciam der terenzische Eunuchus
(46). Das Ausmal} dieser einfach ‘libersetzten’ Partien kénnen wir an Hand der
griechischen Fragmente nicht bestimmen. Es zu hoch anzusetzen, widerraten uns
die iiberraschend zahlreichen Fragmente, die wir nirgends in die lateinischen
Stiicke einordnen konnen, und widerraten uns die gleichfalls recht zahlreichen
Fragmente, die sich wohl einordnen lassen, aber mit den entsprechenden lateini-
schen Zusammenhingen nur zum Teil iibereinstimmen. Diese beiden Gruppen
interessieren uns im folgenden, vor allem die zuletzt genannte.

Am Anfang des Hautontimorumenos, in der Anrede des Chremes an seinen Nach-
barn, den Selbstquéler, kénnen wir — ein seltener Fall — 4 bis 5 griechische (140 K.+
Demianczuk, Suppl. com. p. 54) und lateinische (61-64) Verse nebeneinanderlegen.




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 81

Die Verse werden uns spéter nochmals beschéftigen; wir greifen zunéchst heraus
die Ortsbezeichnung “AAnot bei Menander und ‘in #is regionibus’ bei Terenz.
Menander 148t das Stiick spielen in Halai, dem wohl zwei Stunden siidlich von
Athen gelegenen, aus wohlhabenden Landgiitern bestehenden attischen Kiisten-
ort; beiTerenz ist der Schauplatz eine allgemeine und farblose lindliche Umgebung.
Terenz hat die attisch-geographische Bezeichnung, die sein Publikum nicht hétte
verstehen konnen, gestrichen. Gewif}, aber wir miissen von hier aus auch die iibrige
terenzische (teographie iiberblicken (Andros im Stiick Andria bleibt auller Be-
tracht): Athiopien, Asien, Athen, Karien, Kilikien, Korinth, Zypern, Indien,
Lemnos, Milet, Phrygien, Pirdus, Rhodos, Samos, das Vorgebirge Sunion, das ist,
bis auf drer Namen, die ich zuriickstelle, die griechische Welt, deren Kenntnis
Terenz in Rom, mit einem mehr oder weniger, wohl voraussetzen konnte. Vielleicht
nicht ebenso vertraut aber werden dem romischen Publikum die drei Namen
JImbros, Mykonos, Rhamnus gewesen sein; in welchen Terenz-Stiicken begegnen
sie? In den Erstlingsstiicken, der Andria und Hecyra. Unsere Vermutung, es
konnte Terenz die geographischen Dinge in seinen spéteren Stiicken bewuflt zu-
riickgedringt haben, wird uns bestétigt, wenn wir mit unserem lateinischen Dich-
ter nach Athen selbst gehen. Die Komddien des Terenz spielen in Athen, nach der
Konvention, an der kein romischer Palliatendichter riittelt, der Konvention, die
die Stiicke auch im lateinischen Gewand in Griechenland spielen 148t und nicht
nach Rom iibertrigt. So spricht Terenz denn von ‘attischer Biirgerin’, ‘attischem
Kaufmann’, insbesondere in den Zusammenhiingen der Anagnorisis. Uber diese
allgemeine Voraussetzung hinaus aber wollte Terenz, wie es scheint, die Zugehorig-
keit zu Athen nicht betont wissen, und hier ist gerade der Vergleich mit Plautus
aufschlullreich: Plautus hat den Stadtnamen ‘Athen’ durchschnittlich in jedem
Stiick zwei- bis dreimal. Er hat Gefallen an der klangvollen Verbindung Athenae
Atticae, bringt den Stadtnamen sogar hinein in seine eigenen witzigen Ausschmiik-
kungen und spricht etwa mit romisch-griechischer Mischung von einem dictator
Athenvs Attices. Im ganzen Terenz anderseits der Stadtname ‘Athen’ nur zweimal:
beidemale hat er keine besondere dramatische oder inhaltliche Funktion und
konnte fehlen ; das eine Mal in der Andria (907), das andere Mal in der Hecyra (88).
Dieses Zuriickdréangen, dieses Abschwiichen des Allzugriechischen, haben wir,
wie in der Geographie, in weiteren Bereichen griechischer privater und 6ffentlicher
Existenz. Aus einer Reihe von Beispielen greife ich vier heraus. — Phorm. 49: vom
Geburtstag des heranwachsenden Knaben ist die Rede, dann vom Zeitpunkt, da
er in die Mysterien eingeweiht wird. Apollodor spricht von Einweihung in die
samothrakischen Mysterien (14 K.); bei Terenz heillt es nur: ‘wenn man ihn (den
Knaben) einweiht’ (ubi initiabunt). — Andr. 726: vom Altar sollen die heiligen
Zweige weggenommen werden. Bei Menander ist es ein Altar des Apollon “Ayviaiog
(45 K., vgl. Don. Ter. Andr. 726 W.); bei Terenz, der iiberhaupt keinen Gott -
erwithnt, lesen wir nur: ex ara. — Haut. 63f.: das Grundstiick des Selbstquilers in
Halai — wir kennen das Fragment bereits (oben 8. 80) — wird bei Menander ge-




82 H. Haffter

kennzeichnet mit dotixror, frel von Steinpfeilern, nicht hypothekarisch belastet
und weiter mit é» Toic Totoiv, unter den drei Besten, was gleichfalls eine attisch-
lokale Anspielung sein muB. Terenz charakterisiert allgemein ‘keinen besseren
und wertvolleren Boden’ (meliorem neque preti maioris). — Phorm. 91ff. (eine
Einzelheit aus einer Erzihlung): in einem Barbierladen 1a8t Apollodor (16 K.) den
Barbier den wartenden jungen Leuten mitteilen, er habe einem Médchen, das die
Mutter verloren, zum Zeichen der Trauer die Haare geschoren; um diesen griechi-
schen, unrémischen Trauergebrauch des Haarabschneidens zu vermeiden, 148t
Terenz, ohne den Barbier zu erwihnen, einen jungen Menschen die Barbierstube
betreten, der weinend die traurige Botschaft vom verlassenen Midchen verkiindet.
Wie umsichtig Terenz dndern konnte, zeigt sich weiter in den folgenden Versen
(104£f.): es wird das verwaiste Méidchen in ihrer drmlichen Schonheit geschildert
und dabei verwendet Terenz als erstes gerade die aufgelosten Haare, was bei
Apollodor fehlen muBte.

Zweimal, bei den Mysterien und beim Altar, tilgt Terenz die griechische Féar-
bung, ohne sie zu ersetzen. Im dritten Beispiel, beim Landgut in Attika, greift
Terenz zu einer allgemein verstindlichen Formulierung, ohne jede zeit- oder orts-
gebundene Anspielung. Im vierten Fall, dem Haarabschneiden, wechselt Terenz
die Person: statt des Barbiers ein weinender junger Mann, der mit dem Todesfall
in keiner personlichen Beziehung steht; wieder eine Wendung vom Spezifischen
weg zum Allgemeinen, zugleich aber auch eine Steigerung des seelischen Gehaltes,
des Pathos, und gerade dieses Beispiel soll uns warnen, gleich an eine Verminde-
rung der inhaltlichen Substanz zu denken, wenn Terenz das Allzugriechische ab-
streift. Was fiir alle vier Exempel gilt, ist iiberhaupt die Regel: Terenz ersetzt das
Griechische nicht durch Romisches, und wenn er in der Andria 473 das gebirende
Midchen nicht mit Menander (40 K.) die Artemis anrufen 148t, sondern die Tuno
Lucina, so ist dies keine Frage der inhaltlichen Auswechslung, sondern nur der
sprachlichen Ubertragung.

Was ich mit diesen alleinstehenden Parallelen darlegen wollte, das sei versuchs-
weise mit einem etwas grofleren Zusammenhang gezeigt. Wir legen nebeneinander:
zwei Fragmente mit insgesamt nur 7 Versen aus Menanders Colaz (293. 295 K. =
frg. 2. 4 J.), die Szene II1 1 aus Terenz’ Funuchus und die Er6ffnungsszene aus
Plautus’ Miles. Jedesmal Dialog zwischen dem prahlenden Soldaten und dem
schamlos schmeichelnden Parasiten; das Abhéngigkeitsverhiltnis zwischen Men-
ander und Terenz, der ja dies Personenpaar aus dem Colaz in seinen Eunuchus
hiniibernahm, diirfen wir auf der Seite lassen. Bei Plautus iibertrifft der Soldat
den Mars an Tapferkeit (11f.),kommt in den Augen der Frauen dem Achill an
Schonheit gleich (58ff.), steht im Dienste des Konigs Seleucus (751f.), in Indien
hat er eigenhindig einen Elephanten zerschmettert (25{f.) und er hat seine Kriegs-
taten an Orten vollbracht, die mit einer Menge von geographischen Namen belegt
werden (25. 42ff. 52). Mit all dem ist Plautus ganz attisch — von weiteren Aus-
schmiickungen in der Plautus-Szene sehe ich ab —, und wir spiiren keinen Unter-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 83

schied, wenn wir von Plautus zu Menander hiniiberwechseln : bei Menander hat der
Soldat den Ko6nig Alexander im Trinken besiegt, in Kappadokien ist getrunken
worden, und die Erfolge des Soldaten bei den Frauen werden iiberzeugend dar-
getan durch einen Katalog von fiinf namentlich aufgefiihrten Hetdren. Anders
bei Terenz: hier gipfelt die ganze Beschreibung in der unerhorten Vorzugsstellung,
die der Soldat bei seinem Dienstherren, dem Konig, genieit; dieser K6nig aber
tragt keinen Namen, und die stlich-hellenistische Atmosphire, in die die Glorie
solcher Komddien-Soldaten nun einmal hineingehort, kommt nur durch einen
neidischen Rivalen, den Kommandanten der indischen Elephanten (4121.), hinzu.

Gerade dieser anonyme Konig im Eunuchus fithrt uns hiniiber zur zusammen-
fassenden Uberlegung. Im Hautontimorumenos geht der junge Mann aus Liebes-
kummer in den Kriegsdienst ‘zum Konig nach Asien’ (in Asiam ad regem; 117),
im Eunuchus erhilt die Hetére einen Eunuchen geschenkt, wie einzig ‘die Koni-
ginnen’ solche haben (168). Uberall schimmern die hellenistisch-orientalischen
Verhiiltnisse durch, aber jedes Mal ist der Ausdruck so allgemein, da geographi-
sche oder historische Kenntnisse nicht mehr nétig sind. Oder gehen wir nach
Athen selbst. Der Hautontimorumenos spielt an den Dionysien; zweimal fillt die
Bezeichnung des Festes (162. 733); es wird, wie wir schon sagten (oben S. 79), des
Festes wegen auf die Nacht zu einer cena eingeladen. Um all dies zu verstehen,
braucht der rémische Zuhorer und braucht der moderne Leser nur zu wissen, dal3
die Dionysien ein Fest sind. Noch deutlicher vielleicht der Phormio. Die ganze
Intrige beruht auf der rein attischen Einrichtung der émixAngoc, der Erbtochter,
und es ist nicht zu zweifeln, dal im Original des Apollodor die attisch-rechtlichen
Details und Termini die ihnen gebiihrende Rolle werden gespielt haben. Terenz
beseitigt zunéichst den Titel, der ihm viel zu belastet ist: Epidikazomenos, ein
‘Titel, der dem rémischen Publikum ohne eine spezielle Rechtsunterweisung nie
hitte verstindlich sein konnen. Die Sache selbst wird im ersten Akt mit etwa
5 Versen erldutert: ‘Das Gesetz spricht einer Waise als Mann den zu, der ihr am
néichsten verwandt ist und dasselbe Gesetz verpflichtet den Mann, die Waise zu
heiraten; ich gebe dich als Verwandten des Midchens aus und fordere dich vor
Gericht; vor den Richtern sage ich, wer ihr Vater war, wer die Mutter und wie das
Midchen mit dir verwandt ist ...” (Worte des Parasiten Phormio, der die Intrige
einfidelt; 125ff.). Damit hat es bei Terenz sein Bewenden. Wir horen im Verlauf
des Stiickes davon, dafl die Zusprechung der Waise an den jungen Antipho vom
Vater des Antipho bekdmpft wird, vielleicht sogar gerichtlich angefochten werden
soll, und wir wissen nicht recht, ob und wieweit wir dahinter noch jene in Athen
immer wiederkehrenden Prozesse greifen konnen, die die Institution der Erb-
tochter mit sich brachte. Gerade das zeigt uns, wie sehr bei Terenz die ganze
Rechtsfrage zu einer allgemein verstindlichen, nicht mehr milieugebundenen An-
gelegenheit geworden ist.

Es ist etwas Eigenartiges mit dem, was wir bei Terenz in einem weiten Sinne
«Milieu» nennen wollen. Wir haben Ortlichkeiten und Einrichtungen der griechi-




84 H. Haffter

schen Welt, doch nur solche, die der nicht zu diesem Milieu Gehorige kennt oder
leicht begreifen kann ; daneben Einrichtungen und seltener Ortlichkeiten aus jeder
Bindung gelost und ins Allgemein-Menschliche umgesetzt. Und gerade dann, wenn
wir hinter diesem Allgemeinen noch die konkreten attischen Bedingtheiten zu
spiiren glauben, wird uns deutlich, wie Terenz verallgemeinert hat. Im Eunuchus
steht einer als Offentlicher Wichter im Pirdus, custos publice (290); hatte das
Original nicht einen Terminus technicus? In der Andria rennt der Sklave vom
Forum auf einen erhohten Punkt (excelsum locum), um Ausschau zu halten (3561.);
war das im Original etwa der xoAdwvos dyogaiog? Und was wird nicht alles an
Zoavor und igpa deimra hinter den farblosen terenzischen convivia und dergleichen
liegen ?

Wir haben einen lateinischen Autor, der in einer verwandten Weise das Milieu
verallgemeinert. Es ist Seneca in seinen philosophischen Schriften. Natiirlich hat
Seneca seine zahlreichen Exempla aus der griechischen und rémischen politischen
und kulturellen Geschichte, die er mit dem Namen des betreffenden Griechen oder
Romers und mit den zugehorigen historischen Einzelziigen bringt, Exempla, die
er gern in Reihen, Griechen und Romer zusammen, auffiihrt. Daneben aber treffen
wir bei Seneca einen Ko6nig ganz allgemeiner Férbung, einen Soldaten, den wir
nicht ohne weiteres, weder in Griechenland noch in Rom, unterbringen kénnen,
desgleichen einen Sklaven, einen Klienten, einen Richter. Ahnlich steht es mit Ein-
richtungen wie dem Forum, der Kurie, der salutatio, den Strafen, die iiber den
Verbrecher verhingt werden usw. Hinter der salutatio den réomischen Hintergrund
zu finden, ist nicht schwer, auch nicht bei anderen der genannten Figuren und
Institutionen; aber fiir den unvermittelten Eindruck ist die romische Farbe ver-
fliichtigt. Terenz und Seneca, so scheint mir, sind in besonderer Klarheit und in
besonderer Stirke Tréger jener eigenartigen romischen Fihigkeit, den griechischen
geistigen Schépfungen das zu nehmen, was uns an ihnen entziickt, ihre Verbunden-
heit mit Ort und Zeit (durch die sie ja nicht zeitbedingt wurden), ihnen das grie-
chische Kolorit zu nehmen und ihnen eine schwichere, dafiir allgemeinere Ténung
zu geben, eine Tonung, die die griechischen Schopfungen zuginglich gemacht hat
nicht nur dem romischen Menschen der Antike, sondern einer weiteren nachantiken
Welt. Terenz aber ist der erste rémische Schriftsteller, bei dem wir diese Tétigkeit
des Umwandelns fassen und begreifen kénnen.

Wieder lassen wir uns, um einen neuen Blick zu gewinnen, von zwei Fragmenten
leiten. — Menander “Eavr. Tiu. 144 K. (der eine senex zum anderen senex): mdc
matne pwods. «Jeder Vater ist toricht.» Bei Terenz sagt Chremes: «du iibertreibst,
Menedemus, nach beiden Seiten, bald mit der Freigebigkeit, und bald mit der
Sparsamkeit: und mit beidem wirst du dich téduschen ...» (Haut. 4401f.). Was wir
bei Terenz lesen, stand auch bei Menander, ist uns aber nicht iiberliefert; die sen-
tentiose Kinleitung bei Menander hingegeh «jeder Vater ist toricht» hat Terenz
weggelassen. - Im selben Stiick 143 K.: avdgoc yapaxtijo éx Adyov yvweilerat
- «Eines Menschen Charakter erkennt man aus seiner Rede.» Also gnomisch geformt




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 85

bei Menander. Terenz nimmt den Gedanken unmittelbar in den Dialog hinein,
148t 1thn auf den Angesprochenen bezogen sein: «was du fiir eine Gesinnung hast,
das hat mir deine Rede gezeigt» (Haut. 384).

Was diese beiden Fragmente uns zeigen, ist lang beobachtet und ausgesprochen,
wenn dies auch nur im allgemeinen und noch zu wenig differenziert geschah. Terenz
streicht oder kiirzt aus Prinzip die yvduat, das Sententiose, die theoretisierenden,
philosophierenden Auslassungen der Originale. Werfen wir einen Blick auf jene
Menanderfragmente der Andria, des Hautontimorumenos, Eunuchus, der Adelphen,
die wir in den terenzischen Bearbeitungen iiberhaupt nicht finden: etwa die Hélfte
ist gnomischen Inhaltes. Oder blidttern wir in den Fragmentsammlungen von
Meineke oder Kock, d. h. in den literarisch iiberlieferten Menanderfragmenten, die
uns zumeist ja gerade um des gnomischen Inhaltes willen erhalten geblieben sind,
dann wird uns der Unterschied besonders deutlich. Bei Menander koénnen sich
diese Erorterungen in Monolog und Dialog iiber 10 oder 15 und mehr Verse er-
strecken. Und es sind ber Menander immer und immer wiederkehrende Motive,
Gedanken, die der menandrische Mensch mit sich herumzutragen hat, wihrend
" die Figuren des Terenz sich von diesen Dingen unbeschwert fithlen diitfen: Ehe,
Fran, Kinder,' mit der iiblichen negativen Wertung; Reichtum und Armut; der
Mensch, hinfillig gegeniiber der Gottheit, elender oft als das Tier; das Leid des
Alters; das Gliick der Freundschaft; die Allmacht der Tyche; der Sinn des yvad:
cavtov; Polemik gegen Philosophisches und Religioses; 7odmoc und Adyos beim
Menschen; und anderes mehr. _

Natiirlich ist dieses Gnomische bei Terenz nicht immer so kurz abgetan, wie in
den beiden Fillen, von denen ich ausging. Aber das Gnomische ist bei ihm schon
umfangsmifig stark eingeschrinkt gegeniiber Menander; eine Gnome iiber 3 bis
4 Verse ist schon viel bei Terenz. Das Gnomische wird gern aus einer Erfahrung des
Sprechenden abgeleitet, oder kaum hat der Sprecher mit einer Sentenz begonnen,
so biegt er sie schon ab auf seine eigene personliche Situation. Dann, was mir be-
sonders wichtig scheint: wir haben bei Terenz lingst nicht mehr die Vielfalt der
Motive wie bei Menander. Terenz beschrinkt sich fast ganz auf das Menschliche;
menschlich nicht im Sinne des Menschengeschlechtes (Mensch — Gott — Tier), |
menschlich nicht im Sinne der sozialen Ordnungen, wie Ehe, Freundschaft usw., |
menschlich nicht im Sinne theoretischer Uberlegungen iiber Charakter, Verant- |
wortung, Rede, Vernunft und so fort; sondern menschlich in bezug auf Schwichen |
und Stirken des Menschen, seine Stimmungen, sein Verhéltnis zum einzelnen Mit- |
menschen (Vater-Sohn, Schwiegermutter-Schwiegertochter), die Gemeinsam-
keiten eines Alters (adulescentes), eines Standes (die Armen, wobei aber nicht vom
Wesen der Sache, der Armut, gesprochen ist), menschlich-personlicher, kénnen
wir es auch nennen. |

Man konnte die Arbeitsweise des Terenz in eingehender, vergleichender Inter-
pretation kaum anderswo so gut aufzeigen, wie beim Thema der Gnomik. Wir
haben ja reichliches Vergleichsmaterial, denn zu den Fragmenten der neuen atti-




86 ‘ H. Haffter

schen Komadie diirfen wir den Plautus hinzunehmen, soweit Plautus nicht seinen
eigenen Schnickschnack, seine Auswalzungen hineingebracht hat; Plautus folgt
auf dem Gebiet der Gnomik ziemlich getreu seinen Vorlagen, er ist hier attischer
als Terenz. Ich habe mir aus allen Zusammenhéngen, in denen Terenz Gnomisches
in Ansétzen und Andeutungen gibt, diejenigen herausgesucht, die an Umfang und
Inhalt der menandrischen Art am niichsten kommen; es sind dies: Andr. 6251f.
iiber Freude am Leid des Anderen; Hec. 1981f. iiber das Zusammenhalten der
Frauen, z. B. aller Schwiegermiitter gegeniiber den Schwiegertochtern; Hec.
3071f. iiber kleine Dinge als Ursachen groflen Zornes. Daf} Terenz in den Anfangs-
stiicken das Gnomische noch nicht so konsequent wie spéter zuriickgedringt hat,
zeigt uns auch ein hiibscher Zufall unserer Uberlieferung. Fiir Menanders Eunuchus
1st uns durch Donat ein Gedanke iiberliefert, den Donat selbst als ddyua’ Emixodpeior
bezeichnet (zu Andr. 959): «das Leben der Gotter ist ewig, weil den Gottern ihr
Gliick auf ewig, durch kein Leid getriibt, zu eigen ist» (190 K.). Dies epikureische
Motiv bei Menander sehr wahrscheinlich im Munde des vermeintlichen Eunuchen
nach seinem Liebeserlebnis. Terenz hat das Motiv gleichfalls, aber nicht etwa im
Eunuchus, sondern in der Andria (9591.); die Ubernahme aus dem menandrischen
Eunuchus in die Andria bezeugt uns wieder Donat. Terenz hat also fiir sein Erst-
lingsstiick Gnomisches noch anderswoher gesucht und geholt.

Wir schauen uns weiter um auf dem Gebiet des Inhaltes, des argumentum, der
Motive, und gehen dieses Mal aus von zwei Stellen in den Prologen; mit beiden
Stellen sind wir in den Auseinandersetzungen des Terenz mit Luscius Lanuvinus,
dem Gegner der Kontamination. Im Prolog zum Hautontimorumenos kreidet
Terenz es seinem Gegner als Fehler (vitium) an, daBl er einen rennenden Sklaven
auf die Biihne gebracht habe, dem das Volk auf der Strafle habe ausweichen
miissen (301f.); ein traditionelles lustiges Intermezzo, wie wir es beispielsweise aus
Plautus’ Amphitruo (9841f.) und Mercator (115{f.) kennen. Im Prolog zum Phor-
mro rechnet Terenz es sich zum Lobe an, daf} er noch nie, wie Luscius Lanuvinus,
in einem seiner Stiicke vorgefiihrt habe einen jungen Menschen, der, dem Wahn-
sinn nahe, eine Hirschkuh, verfolgt von Hunden, zu sehen glaubte und zu horen
wihnte, dal die Hirschkuh ihn, den Jiingling, um Hilfe anflehte (6ff.). Beides,
den rennenden Sklaven, dem man ausweicht, und den jungen Menschen in seiner
Vision tragisch-pathetischer Verziickung, hat Luscius Lanuvinus den griechischen
Originalen entnommen ;- Terenz wiirde beide Motive nicht zur Darstellung bringen
und damit gegebenenfalls am Original sndern. Was will Terenz vermeiden ? Er
sucht zu vermeiden das Komische, TheatermiBige, Spielerische, Unreale. Er will
nicht etwa einer lebhaften, bewegten oder lauten Biithnensituation aus dem Wege
gehen; wir sahen ja, daB er in seine Adelphen die tumulterfiillte Entfiihrungsszene
eingelegt hat (oben 8. 75). Nein, seinen Kunstprinzipien widerspricht das, was den
Zuschauer der neuen attischen Komddie hinaushebt iiber die Wirklichkeit, die
ihn mit der Bithnenhandlung verbindet ; noch hinaushebt, miissen wir sagen, denn
so sehr viel lebt ja in der neuen Komédie nicht mehr von dem Zauber der Bithnen-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 87

Unwirklichkeit und grof ist hier der Abstand von der Komddie des Aristophanes
und seiner Zeitgenossen. Aber gerade auch da, wo die neue attische Komédie, in
der Gefolgschaft der mittleren und auch der alten Komdodie, tragische Inhalte und
Téne mitfiihrt oder anklingen 148t, wo Plautus oft genug diese Steigerungen mit
lateinischen Sprachmitteln widerzuspiegeln vermochte, da steht Terenz abseits
und versagt sich diese Motive; denken wir an den Jiingling mit seiner Vision von
der Hirschkuh im Phormio-Prolog.

Und nun darf ich Sie erinnern an das, was wir zum Hautontimorumenos fest-
stellten, als wir iiber seine Zweitédgigkeit sprachen (oben 8. 79): Schmaus und
Trunk am Fest der Dionysien, irgendwie horbar oder sichtbar auf der Biihne, das
ist nicht nach Terenz’ Geschmack. Wenn bei Terenz nicht mehr festlich geschmaust
und getrunken wird, und wenn bei ihm vollends kein Opferschmaus und kein
Opfer mehr dem Zuschauer vorgefiihrt wird, so haben wir damit etwas verloren,
was der neuen Komadie, neben anderem, noch den Charakter des festlich-dionysi-
schen Spieles gewahrt hat. In den literarisch iiberlieferten Fragmenten Menanders
haben wir mehrfache Spuren von Opfer-Opferschmaus-Symposion, so etwa be-
zeugt fiir den Colax (292 K. = frg. 1 J.), und unvergleichlich ist der Schlufl der
Perikeiromene, da der vom Eros zur Verzweiflung gequilte Liebhaber das Mid-
chen doch gewinnt, das Méddchen ihm anverlobt wird, wihrend schon zum Opfer
geschlachtet wird und man Krinze vom Altar nimmt und sich aufs Haupt setzt
(4131f.).

Es ist eine weite und bunte Sammlung von Motiven, die ich unter dem Nenner
des ‘Theaterspieles’, der ‘Biithnenunwirklichkeit’ zusammenfasse, Motive der
neuen Komaodie, die ihre ganz verschiedenartige Herkunft haben mégen, Motive
aber, die Terenz alle nach Moglichkeit abstreift. Ich gebe noch zwei Beispiele,
zuerst ein einfaches Redemotiv und dann ein Motiv wichtigster dramatischer
Funktion, und nenne Thnen schlieBlich eine der meistbesprochenen Stellen im
Terenz, die uns zugleich weiterfithren wird.

Auch in anderen Literaturzweigen, z. B. der Elegie, begegnet uns die Floskel,
die fiir die Komodie unentbehrlich scheint: die Brandmarkung, die Verfluchung
des mo@roc evpcw, des Erfinders irgendeines Ungemachs, eines menschlichen Un-
gliicks (verflucht sei, der zum ersten Mal ...). Die Beliebtheit dieser Pointe zeigt
sich darin, daB} man in neuen Variationen neue Wirkungen suchte, natiirlich beim
groften Ubel, das die Komodie auf dem Menschen lasten sieht, bei der Ehe: so
verfluchen Eubulos (116 K.) und Aristophon (5 K.) nicht den ersten, der geheiratet
hat (der konnte es ja nicht wissen), aber den zweiten ...; und Menander verwiinscht
nicht nur den ersten, der geheiratet hat, sondern auch den zweiten, dritten, vierten
und so fort (154 K.). Wir haben die Spiegelungen dieser komisch-pathetischen Ver-
fluchung, gleich welchen Inhaltes, wie bei Menander, so auch bei Plautus (Men.
4511.), Naevius (com. 19) und in einem lateinischen Fragment strittiger Zuweisung
(Plaut. Boeot. 1, 1f. L. = Aquil. com. 1. R.). Im Terenz konnen wir uns eine
solche Verfluchung nicht vorstellen.




88 H. Haffter

Von ganz anderem Gewicht die Anagnorisis oder der Anagnorismos, die Wieder-
erkennung irgendwie getrennter, ausgesetzter, geraubter Personen durch ihre
nichsten Angehorigen, die Wiedererkennung zwischen Eltern und Kind, Ge-
schwister und Geschwister, Jiingling und Madchen, die nach einem ersten Liebes-
erlebnis getrennt wurden. Die Anagnorisis, die motivgeschichtlich die neue Ko-
modie eng mit der Tragodie des Euripides verkniipft, ist bei Menander und seinen
Genossen das Hauptstiick, der Hebel der dufleren Handlung geworden, angewen-
det, soweit wir sehen, nicht von allen diesen Komddiendichtern gleich oft, aber
gerade von Menander mit auffallender Vorliebe und auch mit auffallender Gleich-
miBigkeit oder Ahnlichkeit in der Durchfithrung von Stiick zu Stiick; so haben
wir denn auch in allen vier auf Menander zuriickgehenden Komédien des Terenz
diese Anagnorisis. Was uns aber hier interessiert, ist nicht die Anagnorisis als all-
gemeine dramatische Funktion, sondern die Frage, ob auch bei Terenz die Anagno-
risis in einer eigentlichen Erkennungsszene auf der Biihne gipfeln kann. Wir kennen
sie ja bei Menander, wie bei Plautus, diese Erkennungsszenen, als die Héhepunkte
der Handlung, die die Losung aller Verwicklungen und Verwirrungen bringen,
Szenen, in denen oft die Schmuckstiicke des ausgesetzten Kindes oder der Ring
des beim néchtlichen Fest vergewaltigten Méidchens die Wiedererkennung ermog-
lichen, Szenen nach der ernsten Seite hin geformt mit Spannung und Schauer fiir
den Zuschauer, oder Szenen nach der heiteren Seite hin, wo die Erkennung mit
absichtlicher Komik hinausgezogert wird: ernst in tragischem Tone in der Peri-
keiromene des Menander (338ff.), heiter in der SchluBlszene der plautinischen
Mendgichmen, wo die beiden Zwillinge sich schon erkennen wollen, aber um des
lustigen Effektes willen immer und immer noch nicht sich erkennen diirfen (1062 £f.).

Bei Terenz lost sich in fiinf von den sechs Stiicken die Handlung durch Anagno-
risis, aber in vier von diesen fiinf Anagnorisis-Stiicken werden die Vorginge der
Anagnorisis auf der Biithne nur erzihlt, beispielsweise so, dal sich die Erkennung
eben im Hause drin abgespielt hat und dann gleich anschliefend auf der Biihne
dariiber berichtet wird. Eine Erkennungsszene, die diesen Namen wenigstens teil-
weise verdient, haben wir nur einmal auf der Biihne gespielt, in der Andria (90611.),
und wir werden nicht fehl gehen mit der Annahme, dal} Terenz nach seinem Erst-
lingsstiick die Erkennungsszenen mit ihrem traditionellen Theater-Effekt giinzlich
von seiner Bithne wegzubringen versuchte; Terenz konnte dies ebenso durch die
Auswahl seiner griechischen Vorbilder wie durch Anderungen an seinen Vorbildern
erreichen. In der Andria ist es zwar keine, sagen wir, klassische Erkennung mit
Schmuckstiicken oder einem Ring, aber doch ein spannungserfiilltes Hin und Her,
bis Chremes aus der Erzihlung des Ankémmlings aus Andros die GewiBheit hat,
daB das Midchen aus Andros seine Tochter ist. — Und von besonderem Interesse
nun die Sachlage im zweiten Stiick, der Hecyra. Hier wird die Erkennung, eine
Erkennung mit einem ehemals geraubten Ring, in einem Monolog erzihlt (8161f.).
Zu diesem Monolog bemerkt Donat: ‘im griechischen Original wird dies gespielt,
nicht erzdhlt’ (zu Hec. 825). Das Problem liegt fiir uns deshalb nicht so ganz klar,




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 89

weil Donat seine Bemerkung zu einem Vers mitten im Monologe angebracht hat;
aber es spricht sehr vieles dafiir, daB Apollodor tatsichlich die Erkennungsszene
auf der Biithne hatte, daB Terenz diese Szene beseitigte und daf wir dem Terenz
diese Anderung mit Hilfe des Donat noch nachweisen konnen.

Und nun der vielbesprochene, ja berithmte Schlul der Adelphen. Der eine der
beiden Briider, Micio, der nachgiebige Adoptivvater, der Vertreter des Grund-
satzes ‘Leben und lebenlassen’, muf} schlieBlich die unerwiinschten Folgen seiner
Prinzipien am eigenen Leibe erfahren, er muB sich, im Alter von 65 Jahren, dazu
bereden lassen, zu heiraten, ein altes altes Weiblein, die Mutter seiner Schwieger-
tochter (925ff.). Bei Terenz striubt sich der Hagestolz des langen und breiten,
und es braucht viel Worte, bis er einwilligt. Bei Menander hat sich der Alte nicht
gestraubt, wie uns der Kommentar des Donat bezeugt (zu Ad. 938; vgl. Men. frg.
p- 7 K.): apud Menandrum senex de nuptivs non gravatur (bei Menander straubt
sich der Alte nicht gegen die Heirat). Man hat diese Heirat und dieses ‘Sich nicht
striuben dagegen’ fiir Menander nicht wahr haben wollen, seit Lessing, der das
100. Stiick seiner Hamburgischen Dramaturgie der Frage widmet. Lessing wollte
den Wortlaut bei Donat (gravatur) anders interpretieren: ‘bei Menander fillt man
dem Alten mit der Heirat nicht beschwerlich’; womit wir bei Menander die Heirat
iiberhaupt nicht héitten. Diese Lessingsche Interpretation ist heute aufgegeben;
das Unbehagen aber iiber diese eigenartige und ohne Widerspruch aufgenommene
Heirat ist geblieben, und so meint z. B. Leo, daf «Menander diesen Gedanken
(der Heirat) irgendwie vorbereitet und annehmbar gemacht» habe (G.d.r. L. 245).
Das richtige Wort aber hat, denke ich, Wilamowitz im Kommentar zum Scheeds-
gericht gesprochen; Wilamowitz sagt dort: «Terenz und Lessing haben die Ab-
sicht Menanders ganz verkannt, wenn sie meinten, wenigstens ein altes Weib
diirfte er sich nicht gutwillig aufschwatzen lassen. In dieser tollen Komik iiber-
stiirzen sich die Einfélle, da gibt es kein vitardando, dieser Micio mu8 ja sagen, und
wenn ihm des Teufels GroBmutter angeboten wird. Menander hat seine Komadie
mit einem glinzenden Finale geschlossen, das allerdings beinahe an Aristophanes
streift ...» (8. 136f.). Menander hat also am SchluB} der Adelphen ein Stiick gro8-
artigen Theater-Spuks. Terenz sucht das zu verwischen, sucht die Szene der Reali-
tédt des Lebens zu ndhern, indem er den Alten sich auflehnen 148t gegen die Heirat;
da dies dem Terenz sonderlich gegliickt sei, wird niemand behaupten, und der
wahre Dichter ist hier gewill Menander. Das Urteil von Wilamowitz scheint mir
sehr wichtig, nicht nur fiir die Adelphen, sondern auch fiir den in verwandter
Weise problematischen Schlufl des Eunuchus, und iiberhaupt wichtig fiir unsere
Beurteilung des Menander und damit auch des Terenz. Wir haben uns mehr und
mehr daran gewohnt, den komischen, theaterspielméBigen, dionysischen Charakter
der menandrischen Komédie zu unterschétzen, unter dem Eindruck unserer zu-
falligen Uberlieferung: das am besten erhaltene Stiick ist ein besonders ruhiges,
geddmpftes Werk, die Epitrepontes. Fiir die Komik bei Menander mochte ich die
Losung ausgeben: zuriick zu Wilamowitz; Wilamowitz hat nicht nur im Kommen-

6 Museum Helveticum




90 H. Haffter

tar zum Schiedsgericht, sondern auch in den fritheren Aufsitzen, mit denen er
jeweils die neuen Papyrusfunde begriifite (gesammelt jetzt im ersten Band der
Kleinen Schriften), darauf hingewiesen, daf§ die neue Komédie immer «Spiel im
Theater» geblieben ist (KI. Schr. T 258).

Dieser beriihmte SchluBl der Adelphen leitet iiber zu unsern letzten Bemerkun-
gen auf dem Gebiet des Stoffes und Inhaltes. Mehrfach war davon die Rede, daf3
Terenz das Komische-Theaterméige beseitigt oder vermindert habe, da8 er dafiir
aber verstirkt habe den Realismus des Lebens. Diesen Realismus des Terenz
méchte ich Thnen nun auch noch direkt belegen, mit nur zwei ausgewihlten, aber,
wie ich glaube, aufschlufreichen Beispielen.

Am Anfang der Adelphen haben wir auf der Bithne den unbeschwerten Lebe-
mann Micio, den wir eben kennengelernt haben; nach einem Selbstgespriich sieht
er seinen Bruder herankommen und begriit ihn mit betonter Freundlich’keit
(781ff.). Dieser, der bdurische, strenge, rauhe Demea, erwidert den Gruf} nicht,
sondern poltert gleich los: ‘Ah, sehr gut, dich such ich ...” Bei Menander hat, wie
wir aus Donat wissen, Demea den Grul erwidert (zu A4d. 81, vgl. Men. frg. p. 7 K.).
Terenz schob an die Stelle der antiken Theatergepflogenheit des gegenseitigen
GruBes ein Stiick Leben und gewann damit zugleich fiir den Demea schon beim
allerersten Auftreten eine treffliche Charakterisierung.

Mit dem zweiten Beispiel gehen wir in den Prolog zum Eunuchus (71f.). Wieder
eine Auseinandersetzung des Terenz mit seinem Gegner Luscius Lanuvinus. Es ist
der Zusammenhang, der uns die meisten Aufschliisse gibt iiber den Streit, den
Terenz gegen seinen literarischen Widersacher fithrte. Hier sehen wir, daf es sich
bei diesem Streit nicht nur um die Kontamination handelt, Kontamination im
Sinne unserer modernen wissenschaftlichen Terminologie. Nein, Luscius Lanuvinus
verlangt in allem und jedem getreuen, pedantischen Anschlufl ans Original, er
verbietet Ubernahme von Szenen aus anderen Stiicken, er verbietet aber auch
Umstellungen oder Weglassungen innerhalb des einen Stiickes; das Ideal des
Luscius Lanuvinus ist der Ubersetzer Wort fiir Wort. Terenz steht in Opposition
zu diesem ganzen Programm. Dieses scheinbar ‘gute, getreue Ubersetzen’ (bene
vertere) sel in Wirklichkeit ein ‘schlechtes Stiicke-Schreiben’ (male scribere), sagt
Terenz, und er gibt fiir dieses ‘Schreiben von schlechten Stiicken durch getreues
Ubersetzen’ ein Exempel aus dem Werk des Luscius Lanuvinus. Dieses Exempel
18t es nun, das uns fiir unseren realistischen Terenz interessiert. Luscius Lanuvinus
hat, sagt Terenz, den Thesauros des Menander iibersetzt und hat dabei beim
Rechtsstreit um den Schatz zuerst den angegriffenen Besitzer sprechen lassen
und dann erst den Ankldger, zuerst denjenigen, der sein Besitzrecht verteidigt,
und dann erst denjenigen, der Anspruch auf den Besitz erhebt. Was Luscius
Lanuvinus hier im-getreuen Anschlufl an sein menandrisches Original darstellt,
ist genau dasselbe, was uns im Schiedsgericht, also gleichfalls bei Menander, erhal-
ten ist (23ff.): beim Streit um den Besitz der Schmucksachen hélt zuerst Daos, der
momentane Besitzer der Schmuckstiicke, seine Rede; dann kommt Syriskos, der




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 91

fiir das aufgenommene Kind den Schmuck herausverlangt, zum Wort, also gleich-
falls zuerst der Angeklagte, dann der Kliger. Menander und Luscius Lanuvinus —
wir miissen hier den groflen und kleinen Namen zusammenstellen — halten sich
beide an den Theaterbrauch, an selbstverstindliche dramatische Regeln; im
Theater spricht der an zweiter Stelle, der schlieBlich Sieger wird, ganz gleich ob
er sachlich Klager oder Angeklagter ist: «wie wére denn auch anders Spannung
und Steigerung zu erzielen ?» fragt Ed. Fraenkel, auf dessen Aufsatz im ‘Sokrates’
des Jahres 1918 unsere Darlegungen zum Eunuchus-Prolog beruhen. Terenz bean-
standet diese Theaterpraxis, weil sie, wie schon Donat bemerkt (zu Eun. 10f.),
den Rechtsgepflogenheiten des Lebens widerspricht; in einem realen Rechtsstreit
spricht zuerst der Kldger. Terenz hitte also, wenn er den Thesauros oder die Epi-
trepontes des Menanders iibersetzt hitte, entweder die ProzeBverhandlung ge-
strichen oder jedenfalls kein regelrechtes Rededuell der Parteien zur Darstellung
gebracht oder aber die Reihenfolge gedindert und jedes Mal zuerst den Kliger
sprechen und siegen lassen, wihrend bei Menander beide Male der Kliger an zweiter
Stelle spricht und siegt. — Dieses Beispiel aus dem Eunuchus-Prolog beleuchtet uns
nicht nur den Realismus des Terenz, sondern zeigt uns auch, wie Terenz um dieses
Realismus willen an natiirlichen dramatischen Konventionen riittelt.

Damit beschlieBen wir unseren Rundgang durch das Gebiet des Stoffes, des
Inhaltes, der Motive. Es muBiten viele Einzelheiten und Einzelstellen erortert wer-
den, und um nun noch einen etwas geschlosseneren Kindruck zu vermitteln, gehe
ich kurz die beiden besterhaltenen Stiicke Menanders, die Epitrepontes und die
Perikerromene, durch und nenne dabei stichwortartig Zusammenhinge und Mo-
tive, die wir uns bei Terenz wohl ausgeschaltet denken miilten. In den Epitrepontes
gleich der Anfang, soweit der Koch in renommierenden Tiraden sich geféllt
(Wilamowitz, Schiedsgericht S. 481f.); dann im Redekampf vor dem Schiedsrichter,
wie Syriskos in tragischen Ton iibergeht, den Mythos von Neleus und Pelias be-
schwort und auf das Theater, wo man dergleichen erfahre, hinweist (103ff.);
weiter die Anagnorisis-Szene, die Erkennung des Ringes durch den- Sklaven
Onesimos (170ff.): dann Vers 222 die Hetére, die nun gleichsam eine xavngdgog,
Korbtréigerin beim Fest der Athene, sein konnte; gleich anschlieBend die auf viele
einzelne Verse verteilte Erwdhnung des nichtlichen Kultfestes, der Tauropolien-
feier (234 ff.); spiter mit demVers 392 f.ein besonders deutlicher Reflex der Schmau-
serel und Trinkerei am hellen Tag (‘das geht ja bunt bei diesem Friihstiick zu’);
im vierten Akt Namen attischer Frauenfeste (Z 13f. J.), im fiinften Akt die Be-
lehrung, die der unverschimte Sklave dem alten Smikrines gibt, die lange Rede
iiber die Gotter, die um die Menschen sich nicht kiimmern, mit dem beriihmten
Passus iiber den Charakter, den die Gotter dem Menschen als Kommandanten
einfiigen, den Charakter, der fiir den Menschen Gott ist (650ff.); und kurz darauf
schlieBlich die Amme mit ihrem Tragodienzitat iiber die Erschaffung des Weibes,
die Amme, die bereit ist, den ganzen weiteren Zusammenhang aus der Auge des
Kuripides loszudeklamieren (689ff.). — Und aus der Perikeiromene, die uns etwa




92 H. Haffter

zur Hilfte erhalten ist: im Prolog die Not, die der Krieg und die zunehmenden
korinthischen Wirren bringen (5f.); spiter das scherzhafte Geplinkel zwischen
Herrn und Sklaven mit dem Katalog der Berufe, denen sich der Sklave, frei ge-
worden, zuwenden konnte (81ff.); weiter in einem Monolog Klage iiber die argen
Zeitldufte fiir alle Griechen (282ff.); insbesondere dann aber die in wunderbar
tragischer Form gehaltene Erkennungsszene, mit den Schmuckstiicken, die die
Leute auf der Biihne in den Héinden halten, eine doppelte Erkennungsszene, denn
erst erkennen sich Vater und Tochter und dann gibt sich der Sohn, der zunéchst
gelauscht hat, zu erkennen (338ff.); und schlieBlich der Schluff des Stiickes, den
wir schon kennen, mit Opfer, Opferkranz und Opferschmaus (oben S. 87).

An vierter Stelle wollten wir ‘Sprachliches’ behandeln. Schon mit dieser Be-
zeichnung sollte angedeutet sein, daBl wir bei diesem Abschnitt nicht lange ver-
weilen wiirden, obgleich zu Sprache und Stil des Terenz sehr viel zu sagen wiire.
Wihrend die altlateinische Stilepoche in vielen ihrer Ausdrucksformen noch ins
erste Jahrhundert vor Christus hineinreicht, bis zu Lukrez, manchen Gedicht-
gruppen des Catull, bis Varro und den friihen Reden des Cicero, ist Terenz zwar
ein Teilhaber an dieser Stilepoche und zugleich doch schon ein Wegbereiter des
Spiteren. Die Gelostheit und seelische Spannung seiner Sprache erinnert uns
immer wieder an das Latein, das sich im ersten Jahrhundert herausgebildet hat,
und einfachen lateinischen Ausdruck, d.i. Ausdruck, der nicht im Banne literari-
scher Stilgesetze steht, konnen wir wohl fiir die republikanische Zeit am ehesten
erkennen, nicht nur in den Briefen Ciceros, sondern auch in den Komddien
des Terenz. Dies Verdienst des Terenz um die lateinische Sprachentwicklung im
ganzen soll uns nicht weiter beschiftigen; gute allgemeine Bemerkungen hieriiber
finden sich im Terenz-Artikel von Jachmann in der Realenzyklopédie; es soll uns
dies Verdienst nicht weiter beschiftigen, obwohl es nicht abgetrennt werden kann
von dem, was im besonderen die Leistung und Originalitit des Terenz auf dem
sprachlichen Gebiet ausmacht. Ich meine die auffallend starke Hereinnahme um-
gangssprachlicher Elemente in seine Dichtersprache. Umgangssprachlich so auf-
gefal3t, wie den Ausdruck die moderne Stilforschung verwendet: die Eigentiimlich-
keiten der gesprochenen Sprache im Umgang aller Gesellschaftsschichten, also
umgangsprachlich nicht zu verwechseln mit vulgéirsprachlich oder volkstiimlich.

Die Sprache der neuen attischen Komddie, die Sprache Menanders, steht am
Ende einer jahrhundertealten poetischen Tradition und verdankt der Sublimie-
rung aus dieser Tradition ihre uniibertreffliche Ausdruckskraft. Thre dpéleia,
ihre Schlichtheit, ist zugleich das Spiegelbild einer fast iiberempfindlich gewor-
denen Kultur und ihrer Gesellschaft. Ein Naturalismus der Sprache, eine wirklich
spiirbare Verwendung umgangssprachlicher Formen, war hier gar nicht nétig, was
nicht ausschlieBt, dal Menander zur Charakterisierung hochster Erregtheit ab-
gerissene, affektische Rede sehr lebendig nachbilden konnte, wie in der Samia, da
der Alte die Chrysis, das Médchen aus Samos, fortjagt (1541f.).

Die altlateinische Komédie aber mufBlte sich, ebenso wie die altlateinische Tra-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 93

godie und das altlateinische Epos, ihre Dichtersprache erst formen. Fiir die Ko-
mdodie ist, soweit wir erkennen, von allem Anfang an charakteristisch die Durch-
setzung ihrer Sprache mit wesentlichen Bestandteilen lebendiger alltdglicher Rede.
Dieses Umgangssprachliche hat Terenz spiirbar verstiarkt, im Gegensatz zu Plau-
tus und im Gegensatz zu allen anderen altlateinischen Komddiendichtern. Ein
einfaches, aber deutliches Beispiel: unsere Schulgrammatik lehrt gern, ein deut-
sches ‘Neimn’ konne latemisch nicht einfach heilen non, sondern es miisse das
Verbum aus der Partnerrede wiederholt werden (kabesne? : : non habeo). Nun ver-
wendet das Latein des Alltags ein solches einfaches non durchaus, wenn auch viel-
leicht nicht so héufig, wie dies in anderen Sprachen der Fall ist. Plautus gibt in
seinen 20 Stiicken 4 Beispiele dieses non, Terenz in seinen nur 6 Stiicken aber 15
Beispiele. Das Zahlenverhiltnis zwischen Plautus und Terenz ergibt nicht immer
ein so erdriickendes Mehr fiir Terenz, weist aber stets darauf hin, dal Monolog
und vor allem der Dialog bei Terenz, anders als bei Plautus, wirklich gekennzeich-
net ist durch die subjektiven und affektischen Elemente der Umgangssprache, von
denen ich weiter nenne: Akkusativ des Ausrufs (memiserum!); Infinitivus indignan-
tis (Infinitiv der Gemiitsbewegung; nil pudere!); das weite Gebiet der Verbal-
ellipsen, Sétze in denen das Verbum des Seins, Sagens, Tuns, Gehens weggelassen
ist, und hier besonders bemerkenswert die Auslassung des Bewegungswortes:
quid tu Athenas tnsolens? ‘was kommst Du da nach Athen, wider alle Gewohnheit’
(Andr. 907; Plautus kennt diesen Typus ein einziges Mal). Dann die Aposiopese:
der Sprecher bricht seine Rede mitten im Satz ab, etwa mit einer erginzenden
Gebirde; die Unterbrechung durch den Gespriachspartner; die Aufnahme von
Bestandteilen der Partnerrede, etwa so, wenn in den Adelphen der eine der Briider
von corrigere (verbessern) spricht und der andere ihm ein im Moment gebildetes
verdchtliches ‘corrector’ (Du Verbesserer) an den Kopf wirft (741£.). Das sind einige
von den umgangssprachlichen Erscheinungen, die wir mit Namen versehen oder
doch umschreiben koénnen; noch keineswegs ist damit aber die Redeweise der
terenzischen Personen zu Ende charakterisiert: fiir die weitere Darstellung gibt
reichhaltiges Material, das freilich fiir einzelne Punkte noch zu sichten ist, das
anregende Biichlein von Hofmann iiber die lateinische Umgangssprache, und zu
der Frage, wie verschieden Plautus und Terenz die umgangssprachlichen Elemente
rezipiert haben, hat sich der Sprechende ausfiihrlicher, als es hier geschehen soll,
an anderer Stelle gedullert.

Ein ganz klares Bild geben uns schon allein die kleinsten Wortlein der Sprache,
die von den Theoretikern der Umgangssprache so sehr beachtet werden, die pri-
méren Interjektionen, o au hui ah und dergleichen. Diese gefiihlshetonten Reflex-
laute sind gewill nicht von Menander (dort mufl man schon nach ihnen suchen)
zu Terenz gekommen, und sie konnen auch nicht eine Eigenart der Konversations-
sprache des Scipionenkreises gebildet haben; ich bemerke dies deshalb, weil man
nicht nur inhaltliche Besonderheiten im Terenz, sondern auch solche sprachlicher
Art mitunter allzu unbedenklich vom griechischen Original oder von der geistigen




94 H. Haffter

Umgebung des Dichters herzuleiten versucht und nur ja nicht dem Terenz einen
selbstindigen Schritt zutrauen maéchte. Terenz hat, relativ auf den Umfang seines
Werkes gerechnet, dreimal mehr primére Interjektionen als Plautus. Und greifen
wir zwei einzelne Interjektionen heraus: beim wenig nuancierten heus ‘heda’, ‘pall
auf’ hat Plautus ebenso viele Beispiele wie Terenz. Aber mit dem nachdenklich-
fragenden kem, das unserem deutschen Am entspricht, mit dieser Interjektion, die,
wie Hofmann sagt, «wohl die breiteste Skala der Gefithle durchlduft» (8. 21),
kann Plautus nicht viel anfangen, und sein Gebrauch ist dem Terenz gegeniiber
zahlenmiiBig fast ein Nichts. Terenz aber konnte an einer Stelle der Andria in
dieses hem den Ton einer euphemistischen, zuriickhaltenden BeileidsduBerung zu
einem schmerzlichen Todesfall hineinlegen (803).

Wenn wir den neuen Sprachton im Terenz noch stirker von Plautus her ver-
anschaulichen wollten, dann konnten wir gleich von den priméren,zu den sekun-
daren, uneigentlichen Interjektionen iibergehen, zu den Beteuerungen wie edepol,
zu den erstarrten Imperativen wie age. Hier ist Plautus reicher als Terenz, zwar
nicht bei dem gefiihlsbetonten abs ‘geh’, aber doch sonst im allgemeinen; und von
den sekundiiren Interjektionen geht es bei Plautus weiter zu den Schimpfwortern
(vergegenwirtigen wir uns nur, was in der Eroffnungsszene der Mostellaria der
brave Landsklave alles einstecken mul3, aber auch seinerseits austeilen kann) und
geht es wieder weiter etwa zu den gleichfalls volkstiimlichen Steigerungen wie
msanum bene und stultvor stulto. Nun ist im romischen Alltagsleben gewil nie so
viel geschimpft, beteuert, verwiinscht und so viel in Kraftausdriicken geredet
worden, wie dies auf der plautinischen Biithne der Fall ist, und so haben wir denn
die beiden altlateinischen Komiker in ihrer Verschiedenheit. Was Plautus aus der
lebendigen Alltagsrede in seine Stiicke hereinnimmt, das soll die Buntheit und
Lustigkeit seiner komischen Theateraktion von der Sprache her beleben und
gehort in gewissem Sinne auch in die Rubrik der Biithnenunwirklichkeit. Was
Terenz in wohliiberlegter Wahl aus der Alltagsrede holte, das soll die Lebens-
nihe des Vorganges auf der Biithne verstirken und soll mithelfen, die Empfindung
des Zuhorers fiir den Bithnenvorgang zu wecken.

Lassen Sie uns nun einen Blick zuriickwerfen auf das bisher Besprochene. Wie
steht Terenz mit seinem Werk vor uns ? Terenz hat sich fortentwickelt nicht nur
von Plautus und der traditionellen romischen Komédie, sondern auch von Men-
ander und der neuen attischen Komodie. Gewil mutet uns, wenn wir von Plautus
zu Terenz kommen, Terenz menandrischer an als Plautus; aber dieser Eindruck
darf uns nicht sagen lassen, daB} Terenz die altlateinische Komodie nur wieder zu
Menander hingewendet héitte. Das Verhiltnis des Terenz zu Menander ist weniger
einfach und nicht derart dullerlich, und man kénnte es so sagen, daf das, was durch
Menander mit der griechischen Komédie geschehen war, nun durch Terenz sich
fortsetzt, die Entwicklung des irrationalen griechischen Theaterspiels zum realisti-
schen abendlindischen Drama. So ist auch der Einflufl des Menander auf Terenz
~ ein mehr mittelbarer, und wenn es uns tatséchlich gelingen sollte, bei Menander




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 95

eine Entwicklungslinie vom derberen, burlesken Spiel zum ruhigeren Charakter-
stiick aufzuweisen, dann wird auch deutlich, wo Terenz hat lernen konnen.

Was den Terenz von Menander unterscheidet, hat sich uns schon darin gezeigt,
daB wir mehrfach sagen muBten: hier ist Plautus attischer als Terenz. Wie Terenz
dann durch seinen reinen Theaterdirektoren-Prolog, durch die Unterbindung des
direkten Verkehrs zwischen Schauspieler und Publikum, dadurch da er keine
Anagnorisis auf die Biihne bringt, dadurch da8} er die Gnomik, die risonnierenden
Erorterungen der Biithnenfiguren zuriickdringt, wie Terenz mit all dem das Spie-
lerische und Unwirkliche seiner Vorlagen vermindert oder beseitigt hat, das haben
wir gesehen. Und das Bild lieBe sich ergéinzen, sobald wir uns nicht mehr, wie wir
es bisher halten wollten, an den einzelnen vergleichenden Nachweis gebunden
fithlen: denken wir daran, dal es bei Terenz keinen verliebten Vater mehr gibt,
der auf den Sobhn eifersiichtig wird, und dafl bei ihm die Hetéren nirgends mehr
die raffinierten und eigensiichtigen Personen sind, als die sie auf der komischen
Biihne nun einmal ihren groBten Effekt erreichen. Wenn wir hier das antike Urteil
vom halben Menander, dessen comica virtus der Kraft (vis) entbehre, anfiigen, dann
werden wir wohl dem antiken Beurteiler wie dem beurteilten Dichter gerecht.

Aber gleichfalls ist uns deutlich geworden, dafl dieser EinbuBle, wenn wir es
einmal so nennen wollen, etwas Zusitzliches, Eigenes des Terenz gegeniibersteht.
Es ist dies zunéchst eine gewisse Belebung der Aktion, etwa durch die Erfindung
eines zweiten Liebespaares, mit der Absicht, die Verdoppelung des Liebesmotivs
in moglichst vielen Stiicken zur Geltung zu bringen. Dann aber und vor allem
hat Terenz seinen Realismus, der ihn die Bithnenunwirklichkeit abstreifen liel3,
auch mit neuen Erfindungen wirksam gemacht, Erfindungen, zu denen nicht zu-
letzt jene alltagssprachliche Redeweise der terenzischen Figuren gehort.

Und eben diese Berufung auf den sermo der terenzischen Minner und Frauen,
Alten und Jungen, Freien und Sklaven, kann uns weiterfithren, denn ich glaube,
daf} bei Terenz gerade auch der Mensch realistisch gefafit und aus einer Néhe ge-
sehen ist, die uns neu erscheint. Wir haben in unseren fritheren Ausfiihrungen ge-
lernt, dall vieles von dem, was dem Terenz wichtig wurde, in den Anfangsstiicken
sich erst vorbereitet. So ist es auch beim Gebrauch der Worter homo und humanus,
nur ldguft hier die Entwicklung durch das ganze Werk des Terenz, sofern wir die
beiden am meisten komodienhaften Stiicke, Eunuchus und Phormio, ausscheiden,
weil in ihnen wenig AnlaB ist zu AuBerungen iiber das Thema Mensch. Wir haben
in der Andrie nur Ansitze. In der Hecyra aber ist es deutlich da, dieses Mensch-
liche, wenn auch erst an wenigen Stellen; doch zeigt eine dieser Stellen Terenzens
Selbstiandigkeit. Im griechischen Original fihrt der Mann seine Frau an, sie solle
nicht glauben, er sei dumm wie ein Stein: ‘Du hiltst mich wohl fiir einen Stein’
(Apoll. 9 K.). Terenz ergéinzt den Satz: ‘Du haltst mich wohl fiir einen Stein, nicht
fiir einen Menschen’ (214). Der Hautontimorumenos, zwei Jahre spiter geschrieben,
ist nun schon reicher, und er enthilt das vielumstrittene homo sum; humants nihil
a me alienum puto (ein Mensch bin ich; nichts diinkt mich {remd, was menschlich




96 H. Haffter

1st; 77); das Sichkiimmern um den Anderen, weil er ein Mensch ist, aus positiver
Wertung des Menschen heraus gedacht, nicht aus negativer in dem Sinne, da8
die hinfilligen und schwachen Menschen zusammenhalten miissen. Um diese
Worte des Terenz hat sich vor einigen Jahren ein Miszellen-Streit in unseren philo-
logischen Zeitschriften entsponnen, im Bemiihen, die griechische Vorlage zu fin-
den oder deren Wortlaut zu rekonstruieren; ich zweifle, daf dies je gelingen wird,
weil ich nicht glaube, dal Menander hier formal und gedanklich dem Terenz ent-
sprochen hat. Und am Schluf} unserer Entwicklungsreihe die Adelphen, das Stiick,
das ich frither schon Stiick der hAumanitas nannte. Abgesehen von der Haufigkeit
der Stellen, nur schon die kurze Rede und Gegenrede im 4. Akt, wo die Briider
mit demselben, aber verschieden gemeinten hominis est sich dariiber streiten, was
in einer bestimmten Situation das richtige menschliche Verhalten ist (7331f.).
Menander wird gepriesen als der groe Charakterzeichner, und in der Tat sind es
die menschlichen Figuren der menandrischen Biihne, die uns zu diesem Dichter
hinziehen. Diese Figuren prigen sich uns unvergefllich ein, weil sie, ohne doch der
Karikatur zu verfallen, jene Gesteigertheit und Umrissenheit haben, die zu einer
Biihnengestalt, wenn sie wirken soll, nun einmal gehoren; und weil sie gezeichnet
sind, in die Details hinein, mit jener liebevollen Interessiertheit, die uns entgegen-
tritt ja auch in den zeitgendssischen philosophischen Bemiihungen um den Men-
schen, in der Ethik der peripatetischen Schule und insbesondere in dem viel-
genannten Biichlein iiber die Charaktere von Theophrast. Denken wir nur, um uns
Menanders Charakterisierungskunst zu vergegenwirtigen, an den Euclio in Plau-
tus’ Aulularia, eine Gestalt, die aus einer Fiille von einzelnen Ziigen zu einem
wahrhaften Typus des Geizigen gesteigert ist. Etwas Typisches wohnt den menan-
drischen Figuren gerne inne, und das ist es, was den Terenz von Menander unter-
scheidet. Die Menschen bei Terenz kommen uns mit Recht farbloser vor, sie sind
sich untereinander mehr angeglichen, sie sind weniger typisch, nicht nur im Ver-
gleich mit Menander, sondern auch im Vergleich mit Plautus, soweit dieser die
Farbe der Originale bewahrt hat. Man kann es sogar zeigen, wie Terenz in einzelnen
Fillen die Detailschilderungen seiner Vorlagen verallgemeinert, dimpft oder weg-
148t. Terenz will offenbar auch hier realistischer sein, denn das Leben ist auch beim
Menschen weniger typisch als die Biihne. In den Adelphen des Menander will der
Liebhaber aus Liebeskummer Selbstmord begehen (frg. p. 7 K.). Im Terenzstiick
hingegen mochte er nur das Land verlassen (274f.), nach einer, wie schon das
weitere Vorkommen des Motivs in der Komédie zeigt (z. B. Haut. 117. Plaut.
Mere. 6441£.), fiir die hellenistische Welt selbstverstindlichen Gepflogenheit, nur
daBl eben der AnlaBl der Auswanderung auch ein anderer sein kann (vgl. etwa
Ad. 384f., Haut. 1111.). In der menandrischen Andria tritt uns, mit knapp einem
Dutzend erhaltenen Worten (41. 42 K..), eine Amme entgegen, wie sie sein soll, die
gleichsam mit erhobenem Zeigefinger ihre pedantisch-liebevollen Anweisungen
fiir Bad und Didtnahrung aus Eidofter gibt. Bei Terenz nimmt die Amme beim
Herausgehen aus dem Haus eben noch Bezug auf die Anordnungen, die als drin




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 97

schon gegeben vorausgesetzt werden, und die Einzelheiten der Didtvorschrift sind
dahingefallen (481ff.). Da} Terenz nicht bei einer ausmalenden Beschreibung der
Tatigkeit dieser weisen Frau verweilt, gerade so viel, aber nicht mehr, diirfen wir
den Worten seines kleinen Canticums entnehmen (vgl. oben 8. 14; denn zur Stili-
sierung des Canticums gehoren die Doppelungen im Ausdruck, die man weder
positiv noch negativ fiir eine Wertung der terenzischen Ubersetzungsmethode oder
der terenzischen Personendarstellung verwenden darf).

Terenz charakterisiert anders als Menander, er stellt weniger das ganze, blei-
bende Wesen eines Menschen vor Augen, sondern sucht ihn zu fassen im einzelnen
Moment und will von da her etwas iiber ihn aussagen. So ist uns bereits bekannt
der Demea am Anfang der Adelphen, der nicht nur, ohne den Grufl des Bruders zu
erwidern, auf diesen einredet, sondern auch noch dessen erste Frage iiberhort
(vgl. oben S. 90). Nicht ein jeder reagiert in starker Erregung um des Sohnes
und seiner moralischen Entwicklung willen — darum handelt es sich im Anfang
der Adelphen — auf dieselbe Weise, und diese individuelle Reaktion, das ist es, was
den Terenz interessiert. Ein anderes Beispiel, aus dem Phormio (567 ff.). Chremes
ist soeben von Lemnos nach Hause zuriickgekehrt; er hitte von dort eine Tochter
aus fritherer heimlicher Ehe mitbringen sollen und diese dem Sohn seines Bruders
Demipho zur Frau geben wollen. Die intriganten Vorkehrungen des Parasiten
Phormio aber haben, wie es scheint, diese Heirat unmoglich gemacht, und Chremes
glaubt die Liebesepisode von Lemnos nicht mehr linger verheimlichen zu kénnen ;
er hat Angst vor seiner resoluten Ehegattin und Angst vor allem vor dem Gerede
der Leute. Chremes mull nun dem Bruder iiber seine Reise Rede stehen, und wie
tut er es? Sehr einsilbig und zuriickhaltend, und wenn er redet, dann sagt er
beispielsweise nicht: ‘das Alter des Middchens war so, dal Mutter und Tochter
wegen meiner Saumseligkeit nicht mehr warten konnten’; sondern: ‘das Alter
des Méadchens konnte nicht mehr auf meine Saumseligkeit warten’ (5701.). Er
sagt nicht: ‘ich war krank’; sondern: ‘eine Krankheit hielt mich zuriick’ (574). Er
sagt nicht: ‘deshalb bin ich nun unsicher, wozu ich mich entschlieBen soll’; son-
dern: ‘diese Tatsache macht mich unsicher in meinen Entschliissen’ (578). Er
sagt nicht: ‘der Freund wird nichts ausplaudern, solange er mit mir aufrichtig
befreundet ist’; sondern: ‘solange vertraute Freundschaft zwischen uns besteht’
(583). Diese gespreizte substantivische Ausdrucksweise (abstraktes Substantiv als
Subjekt) konnten wir in ihrem schriftsprachlichen Charakter Wendung fiir Wen-
dung belegen im Briefstil, fiir eine einzelne Figurierung sogar im stereotypen Stil
der Empfehlungsschreiben, bei Cicero, Fronto und in der Imitation bei Plautus.
In der gesprochenen Sprache bei Terenz gibt dieser gewundene, unpersénliche
Ton, aus der Situation heraus, einen scharfen Charakterzug dieses schwichlichen
Chremes, der meint, er konne damit all die Unannehmlichkeiten, die ihm iiber
den Kopf zu wachsen drohen, ungeschehen machen.

Das Verhalten des Menschen ist dem Terenz wichtiger als seine konstante Art.
Die Schwiichen und Stéirken, Qualititen und Fehler, Eigenheiten positiv und




98 H. Haffter

negativ, die vielen Aumana, die es doch gibt, das soll uns bei Terenz deutlich wer-
den. Und dies um so mehr, als uns die Menschen bei Terenz bloBer, unvermittelter,
mehr auf sich gestellt gegeniibertreten als bei Menander. Sie sind ja bei Terenz
schon deshalb keine Griechen mehr, da sie aus ihrem Milieu zu einem betréichtlichen
Teil gelost sind, Milieu jetzt sehr weit gemeint, iiber jene lokalen und geographi-
schen Dinge hinaus, von denen wir sprachen: die Menschen bei Terenz stehen
nicht mehr unter der Allmacht der 7%y# und sie haben auch keinen daiuwy, der
sie als mystischer Fiihrer durchs Leben begleitet (550 K.); es sind beriihmte Stellen
aus Menander, an die ich mit diesen Worten anspiele, und es ordnet sich diesen
Worten sehr vieles unter. Bei Menander ist der Mensch ein Problem und die Ein-
dringlichkeit dieser Problematik ist ergreifend; bei Terenz ist der Mensch in einer
niichternen und selbstverstindlichen Weise einfach da, und es wird ebenso selbst-
verstindlich an ihn und seine Menschlichkeit der wertende MaBstab angelegt.
Mit diesem Unterschied zwischen Menander und Terenz berithren sich unsere
Erorterungen mit der groflen Frage, was der Mensch, was die humanitas, in der
Antike war und dies im besonderen in der Zeit des Uberganges vom Griechischen
zum Romischen. Wenn wir heute glauben diirfen, in diesem vielbesprochenen
Fragenkreis wieder einen Schritt weitergekommen zu sein und zuversichtlicher
gerade von Terenz aus und fiir Terenz zur altromischen humanitas uns duBlern
konnen, dann verdanken wir dies dem vor einigen Jahren erschienenen Aufsatz
‘Humamatit wnd humanitas’ von Klingner. Hier wird der griechische und der rémi-
sche Anteil klar und gerecht nach beiden Seiten hin angedeutet, ohne dal jener
Bereich spétgriechisch-frithromischer geistiger Beziehung und Beeinflussung, den
wir noch nicht oder vielleicht nie ganz werden ergriinden konnen, im Sinne einer
vorgefaflten Meinung beriihrt wird. Man hat bisher, und dies trotz eines Warnungs-
zeichens von Wilamowitz im Kommentar zum Schiedsgericht (8. 99), dem Menander
den Terminus ‘Mensch’ in einem Sinne zugeschrieben, dal bei ihm in einer reichen
Zitatenfiille (darunter auch alle Terenzzitate) so ziemlich alles da ist, was nur in
philosophischer Lehre oder was erst in spéiterer Zeit und auf anderem Boden
wachsen konnte. Der wahre Ton bei Menander, wie im Griechischen iiberhaupt
(von der Lehre der Philosophen, etwa der Stoiker, sehen wir ab), geht iiberwiegend
in der Richtung des ‘nur Menschlichen’, der ‘Hinfilligkeit des Menschen’ und
der vielen sich daraus ergebenden Folgerungen menschlicher Haltung und mensch-
licher Verpflichtung, und dies gerade deshalb, sagt Klingner, weil der Grieche
«fast immer den Gegensatz zum (vollkommenen) Géttlichen im Sinn hat, wenn
er etwas menschlich nennt» (8. 27). Das, was der Mensch sein kann oder sein soll,
dafiir 6ffnet sich bei Menander gerade erst der Blick mit begreifendem Staunen
und doch noch mit dem Unterton eines leisen Zweifels: ¢ yaplev éov’ dviowmo,
drav dvidowmos 7], ‘was fiir ein artig Ding der Mensch, wenn Mensch er ist’ (761 K..).
In der altlateinischen Komodie héren wir diesen Ton des ‘nur Menschlichen,
Hinfilligen’ wenig; verbunden mit dem Substantiv homo, wie es scheint, iiber-
- haupt nicht, dafiir um so mehr den Klang dessen, was die Menschenwiirde ver-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart © 99

langt. Dal damit eine neue, romischem Denken verhaftete Anschauungsweise
beginnt - iiber ibren Grund oder ihre Entstehung sei nichts ausgesagt —, geht
daraus hervor, dal Plautus und Terenz mit der Aumanitas fiir uns zunichst die-
selbe Sprache sprechen. Doch 14t Plautus diese Wendungen mit homo und
humanus nur so einfliefen, wie bei ithm auch andere romische Ausdrucksweisen in
seinen Text eingehen. Bei Terenz aber, der wie in anderem, auch hier schon Vor-
handenes weiterfithrt und vertieft, begegnen uns diese Worter um ein mehrfaches
hiufiger, scheinen uns mit stirkerer Bewufltheit gesetzt und dem inneren Gehalt
seiner Werke eng verbunden; nehmen wir nur die pragnante, fast sprichwortliche
Formulierung, die uns Cicero in den Briefen wieder bietet: si esses homo, ‘wenn du
ein Mensch warest’, nimlich klug, wie ein Mensch sein soll, oder empfindsam, wie
ein Mensch sein soll (4d. 107. 934). :

Das nahe, personlich-intime, menschliche Interesse ist im Terenz iiberall spiir-
bar. Terenz hat sein besonderes ‘wir alle’ (ros omnes); zweimal in der Hecyra
kénnen wir es nachweisen, dal Terenz dieses ‘wir alle’ einsetzt, wo das Original
nur ‘ein jeder’ oder ‘wir’ sagt (Hec. 2861. 380. Apoll. 10. 11 K.). Und was ist bei
Menander etwa der Sinn, wenn er ein solches ‘wir alle’ verwendet ? “Wenn wir uns
alle stets zu Hilfe kiimen, keinem, der Mensch ist, fehlte es an Gliick’ (679 K.);
dieses ‘wir alle’ geht fast bis zur Menschheit, denn es ist das Los der Menschen,
hilfebediirftig zu sein. Und wie bei Terenz: ‘Mogen wir im Alter verstindiger
werden, in einem Punkte nicht: wir alle werden iibergenau, berechnender, als es
sich gehort’ (Ad. 8321f.); dieses ‘wir alle’ bezieht den Néchsten und Wiedernéchsten
ein in einen einzelnen negativen Wesenszug und mit dieser Einbeziehung wird der
kritisierte Wesenszug als humanum, als nun einmal zum Menschen gehorig, ge-
kennzeichnet. Ich glaube, daf3 wir nicht fehl gehen, wenn wir dieses ‘wir alle’ bei
Terenz weit ausspannen und in Zusammenhang bringen auch mit einer Neuerung,
die wir bisher als eine nur dramatische behandelt haben. Terenz beseitigt den alten
Theaterprolog, er gibt seinem Zuschauer kein Vorauswissen mehr, er gibt ihm
keine Uberlegenheit mehr iiber die Figuren auf der Biihne, er erreicht damit, daB
der Zuschauer den Agierenden stirker als Seinesgleichen empfindet oder, wie es
etwa Schadewaldt gesagt hat: «was die Menschen auf der Biihne tun und fiihlen,
tut und fiihlt der Horer mit ihnen, und was sie sagen, scheint aus innerer Tiefe zu
kommen und ist ihm mehr zu Herzen gesagt» (Bemerkungen zur Hee. 29). Doch
nun genug dieser Andeutungen — mehr konnte es nicht sein — zum Menschen und
Menschlichen bei Terenz; wir brechen ab.

Ich meine, daB wir den Terenz mit seinem Versuch, dem romischen Drama einen
neuen, realistischen Zug zu geben und zugleich einen neuen Blick auf den Men-
schen zu 6ffnen, nicht isolieren diirfen. Dieses Stiick romische Originalitdt, das
wir bel Terenz feststellen, ist uns in einem verwandten Sinne bekannt aus der
romischen Kunst, der romischen Bildniskunst, dem romischen Portrait. Ich deute
Bekanntes nur mit wenigen Worten an: das griechische Bildnis idealisierend,
typisierend, das bleibende Wesen des Dargestellten erfassend; das rdmische Bild-




100 H. Haffter

nis realistisch, individualisierend, einen bestimmten Moment des Lebens heraus-
greifend. Es sind diese Romerképfe, die uns mit ihren wirklichkeitsnahen Gesichts-
ziigen so modern anmuten, uns nahelegen, mit der romischen Kunst die folgende
abendlindische Entwicklung beginnen zu lassen. Seit dem Buche von Franz
Wickhoff zur Wiener Genesis ist die rémische Kunst und in ihr die romische Bild-
niskunst zum Problem geworden, und gerade in den letzt vergangenen Jahren hat
sich die wissenschaftliche Aussprache iiber die Bildniskunst von neuem belebt;
man ist dabei, soweit ich erkennen kann, zu wesentlichen Einschrinkungen ge-
kommen: den Beginn dieser romischen Menschendarstellung setzt man erst ins
beginnende letzte republikanische Jahrhundert, etwa in sullanische Zeit, und die
Begriinder der neuen Kunstbetrachtung sind nicht rémische, sondern griechische
Kiinstler. Wir mochten den Versuch des Terenz mit diesem Zweig romischer Kunst
in Parallele setzen; macht das nun zeitliche Schwierigkeiten ? Doch kaum, denn
die Kiinste folgen ja, auch wenn sie zu verwandten Resultaten kommen, ihren
eigenen Entwicklungsbedingungen, und zudem ist ja das, was wir vergleichen, in
der Literatur bei Terenz nur erst versucht, wihrend es in der spéteren bildenden
Kunst dann aber plétzlich zu vollem Ausdruck kommt.

Und nun das zweite: griechische Kiinstler ? Was war denn unser Terenz semer
Herkunft nach ? DaB} er einem afrikanischen Stamm angehorte, ist belanglos; ent-
scheidend ist das Carthagine natus, die Geburt in Karthago (Vita Ter. 1). Ist Terenz
als Punisch-Redender nach Rom gekommen, hat dort Lateinisch und Griechisch
gelernt, um als wenig mehr als Zwanzigjahriger in der einen Sprache zu schreiben
und aus der anderen zu iibertragen ? Wie unwahrscheinlich. Die Kultur Karthagos
ist fiir unser Wissen, aus bekannten Griinden, fast verschollen. Aber doch noch
deutlich wird uns Karthago als Stadt eines starken hellenisch-hellenistischen Ein-
schlages, als Aufenthaltsort griechischer Fliichtlinge, Kaufleute, Kiinstler, Heer-
fithrer, als Sitz einer Aristokratie, die sich blutmifBig mit dem Griechentum etwa
Siziliens mischte, als Triagerin einer Kunst, die nicht nur aus importierten grie-
chischen Stiicken besteht, sondern im eigenen Handwerk wesentliche griechische
Einfliisse zeigt, als ein Staatswesen schlieBlich, das zumindest fiir seinen Verkehr
nach auflen griechische Sprache und Schrift gekannt und gebraucht hat. Terenz
mubB als Grieche nach Rom gekommen sein, und damit riickt er fiir uns zusammen
mit einem anderen Griechen, den unsere Uberlieferung den Begriinder der rémi-
schen Literatur nennt, mit Livius Andronicus. Aber wichtiger als der Vergleich
mit diesem griechischen Anreger aus einer élteren, doch noch primitiveren Zeit,
ist es uns, den Terenz zusammenzustellen mit den Griechen, die in der Kunst die
neuen Wege gingen, und mit den Griechen, die in anderen Bereichen den Romern
ein neues Wissen um ihre eigene menschliche und geistige Existenz eréffneten, den
Terenz zusammenzustellen auch mit dem Griechen Polybios, dem Polybios jenes
berithmten Gespriches, aus dem die Freundschaft des griechischen Geschichts-
schreibers mit dem jungen Scipio Aemilianus erwuchs (Polyb. 32, 9, 7ff. H.).
Scipio will ja von Polybios keine griechischen Kenntnisse, keine griechische Be-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 101

lehrung — griechische Magister gibt es iibergenug in Rom —, nein, Polybios soll
dem Scipio ein owregyds, ein Helfer sein, damit Scipio sein eigenes Romertum
begreifen kann. Einen solchen Helfer mochte ich den Terenz nennen, einen Helfer
in der geistigen Entwicklung Roms im Bereiche seiner Dichtung.

A. Barbieri, La vis comica in Terenzio. Arona-Milano 1951. — W. Beare, The Roman stage.
A short history of Latin drama in the time of the Republic. London 1950. — E. Bickel,
Menanders Urwort der Humanitit. Rh. Mus. 91 (1942) 186ff. (vgl. ders. ebd. 90 [1941] 352).
— E. Bignone, Storia della letteratura latina. Firenze. 12 (1946) 406ff. 590{f. — E. Bigott, Die
Komposition der Andria des Terenz. Diss. Kéln 1939. — R. Blum, Studs terenziant, Didascalie
e prologhi. Stud. It. 13 (1936) 106ff. — K. Biichner, Die Andria des Terenz. Habil.-Schr.
Leipzig 1938 (zweiseitiger gedruckter Auszug; maschinenschriftl. Manuskript). — K. Biich-
ner, Lateinische Literatur und Sprache in der Forschung seit 1937 (zusammen mit J. B, Hof-
mann). Bern 1951 (Wissenschaftl. Forschungsberichte, geisteswiss, Reihe 6) 17ff. — G. Cop-
pola, Teatro di Terenzio. Bologna 1942.— W. Creizenach-A. Hamel, Geschichte des neueren
Dramas. I-111°. Halle 1911-1923. — B. Croce, Studi su poesie antiche e moderne, 1. Intorno
alle commedie di Terenzio. La Critica 34 (1936) 401£f. (= Poesia antica e moderna. Bari 1941.
1ff.). — J. Demianczuk, Supplementum Comicum. Krakéw 1912. — F. Dornseiff, Nichis
Menschliches ist mir fremd. Hermes 78 (1943) 110f. — K. Dziatzko-E. Hauler, Ausgew.
Komaodien des Terenz, 1 Phormio®. Leipzig 1913. — K. Dziatzko-R. Kauer, Ausgew. Komdidien
des Terenz, I1 Adelphoe?. Leipzig 1903. — G. L. Ellspermann, The attitude of the early Christian
Latin writers toward pagan literature and learning. Diss. Cath. Univ. Washington 1949
(Cath. Univ. of Am., Patristic Studies 82). — H. Fischl, Ergebnisse und Aussichten der Homer-
analyse. Wien 1918. — E. Fraenkel, Plautinisches im Plautus. Berlin 1922. — E. Fraenkel,
Zum Prolog des terenzischen Eunuchus. Sokrates 6 (1918) 302ff. — A. Frickenhaus, Die alt-
griechische Biihne. Strassburg 1917 (Schr. d. Wiss. Ges. Straf3b. 31). — L. Gestri, Studs teren-
ziani, La cronologia. Stud. It. 13 (1936) 61ff. — L. Gestri, Terentiana. Stud. It. 20 (1943)
3ff. — St. Gsell, Histoire ancienne de I’ Afrique du Nord. I-IV. Paris 1913-1920. —H. Haffter,
Beitrdige aus der Thesaurus- Arbeit. Philologus 89 (1934) 4511f. — H. Haffter, Untersuchungen
zur altlateinischen Dichtersprache. Berlin 1934. — J. B. Hofmann, Lateinische Umgangs-
sprache®., Heidelberg 1951. — G. Jachmann, Plautinisches und Attisches. Berlin 1931. —
G. Jachmann, P. Terentius Afer, rémischer Komodiendichter. RE (2. Reihe) 9. Hlbb. (1934)
598ff. — E. B. Jenkins, Index verborum Terenfianus. Chapel Hill 1932. — Ch. Jensen, Me-
nandri reliquiae in papyris et membranis servatae. Berlin 1929. — R. Kauer-W. M. Lindsay,
P. Terenti Afri comoediae. Oxford 1926. — F. Klingner, Humanitit und humanitas. Beitr.
zur geistigen Ueberlieferung, Godesberg 1947, 1ff. — U. Knoche, Ueber einige Szenen des
Eunuchus. Nachr. Ges. d. Wiss. Gottingen, Phil.-hist. K1. (Fachgruppe I), N.F. I 8 (1936).
IIT 3 (1938). — Th. Kock, Comicorum Atticorum fragmenta. I-111. Leipzig 1880—1888. —
A, Korte, Jachmann ... Plautinisches u. Attisches ... Gott. gel. Anz. 195 (1933) 353ff. —
A, Korte, Menandri quae supersunt. I3. Leipzig 1938, — A, Korte, Menandros, Das Schieds-
gericht (iibertragen u. erganzt). Leipzig 1947. — A. Korte, Menandros, Der beriihmteste
Dichter der neuen Komddie. RE 29, Hlbb. (1931) 707ff. — A. Korte, Zu Terenz Haut. 717.
Hermes 77 (1942) 101f. — W. Kraus, «Ad spectatores» in der romischen Komédie. Wien. Stud.
52 (1934) 661f. — ¥. Leo, Der Monolog tm Drama. Abh. Ges. d. Wiss. Gottingen, Phil.-hist.
Kl., N.F. X 5 (1908). — F. Leo, Geschichte der rimischen Literatur, I Die archaische Literatur.
Berlin 1913. — F. Leo, Plautinische Forschungen®. Berlin 1912. — G. E. Lessing, Hamburgische
Dramaturgie. 48. und 100. Stiick. — J. Marouzeau, Térence. I-III. Paris 1947-1949. —
G. Norwood, T'he art of Terence. Oxford 1923. — H. Oppermann, Caecilius und die Entwick-
lung der romischen Komaodie. Forschungen u. Fortschritte 15 (1939) 196£{f. — H. Oppermann,
Zur Andria des Terenz, Hermes 69 (1934) 262ff. — H. Oppermann, Zur Entwicklung der
fabula palliata. Hermes 74 (1939) 113ff. — G. Pasquali, Studs terenziani, Un personaggio e
due scene dell’« Eunuco». Stud. Tt. 13 (1936) 117ff. — V. Po6schl, Die Dichtkunst Virgils. Bild
u. Symbol in der Aeneis. Innsbruck 1950. — M. Pohlenz, Menander und Epikur. Hermes 78
(1943) 270ff. — M. R. Posani, Originalita artistica dell’Hecyra» di Terenzio. Atene e Roma
8/42 (1940) 225ff. — M. R. Posani, Sui rapporti tra U'«Hecyra» di Terenzio e 'EKY PA di
Apollodoro di Caristo. Atene e Roma 10/44 (1942) 141ff. — E. Reitzenstein, Terenz als Dichter.
Leipzig 1940 (Albae Vigiliae 4). — Rom und Karthago, Ein Gemeinschaftswerk, hrsg. von
J. Vogt. Leipzig 1943 (ein in seiner Fragestellung zeitbedingtes Werk, das aber die neuere
Literatur umfassend verarbeitet). — A. Saekel, Quaestiones comicae de Terenti exemplaribus
Graecis. Diss. Berlin 1914.— W. Schadewaldt, Bemerkungen zur Hecyra des Terenz. Hermes 66
(1931) 1£f. — F. Scholl, Menanders Perinthia in der Andria des Terenz. S.-Ber. Akad, Heidel-




102 H. Haffter: Terenz und seine kiinstlerische Eigenart

berg, Phil.-hist. Kl., 1912, 7. — B. Schweitzer, Die Bildniskunst der romischen Republik.
Leipzig 1948. — Thesaurus Linguae Latinae VI 3, 2872, 25ff. (homo). 3084, 24ff. (humanus).
3096, 12ff. (humane). 3098, 41f. (humanitus). — A. Thierfelder, P. Terentius Afer, Andria.
Heidelberg 1951 (Heidelb. Texte, Lat. Reihe 22). — T. B. L. Webster, Studies in Menander.
Manchester 1950, — F. Wehrli, Motivsiudien zur griechischen Komodie. Ziirich 1936. —
F. Wickhotf, Romische Kunst (Die Wiener Genesis). Berlin 1912 (Die Schriften F. W.’s I1I)
— U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Kleine Schriften. Berlin. I (1935) 224ff. 249ff. — U. v. Wi-
lamowitz-Moellendorff, Menander, Das Schiedsgericht. Berlin 1925. — Th. Wilder, Die Frau
aus Andros. Leipzig 1931 (The Woman of Andros).

Terenz ist zitiert nach Kauer-Lindsay, die Fragmente der griechischen Komiker nach
Kock, Menander auBerdem nach Jensen.

Uebertragungen aus Menander teilweise nach A. Koérte, W. Kranz (Geschichte der grie-
chischen Literatur, Leipzig 1939), U. v. Wilamowitz-Moellendorff.




	Terenz und seine künstlerische Eigenart

