
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 2

Artikel: Terenz und seine künstlerische Eigenart

Autor: Haffter, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 10 1953 Fase. 2

Terenz und seine künstlerische Eigenart

Von Heinz Haffter, Winterthur

(Schluß*)

Damit kommen wir nun zu den Änderungen, die Terenz an seinen Originalen
vornahm, zunächst zu den Änderungen im Dramatischen, im Aufhau des Stückes,
Änderungen einzelner Szenen, Änderungen im Bestand der auftretenden Personen,
Änderungen durch Verschmelzen von Bestandteilen mehrerer attischer Stücke in
ein neues lateinisches Stück. Wir kommen damit auch zur Präge der Kontamination.

Mehrfach erwähnt Terenz in seinen Prologen die Kontamination ihrer Sache

nach. Zweimal bringt er auch den Begriff des contaminare; im Andria-Prolog mit
den Worten: contaminari non decere fabulas (als These der Gegner des Terenz; 16);
und im Prolog zum Hautontimorumenos heißt es: multas contaminasse Graecas

(fabulas), dum facit paucas Latinas (wieder gemeint fabulas; 17f.). Contaminare
bedeutet 'antasten', 'beflecken'. Man kontaminiert, befleckt, nach dem antiken
Sprachgebrauch, die griechischen Originale, indem man kleinere oder größere
Bestandteile dem einen Original entnimmt und sie dem anderen Original einfügt. In
unserer modernen Gelehrtensprache aber verwenden wir das Wort etwas verschieden

vom antiken Gebrauch; wir hören in 'kontaminieren' das 'Zusammensetzen'
und reden von kontaminierten lateinischen Komödien und meinen damit Komödien,

die aus mehreren griechischen Originalen zusafhmengesetzt sind. Das
literarhistorische Paktum der Kontamination jedoch haben wir mit der richtigen
Erkenntnis des antiken Begriffes 'contaminare' (wir verdanken die Erkenntnis einem

ehemaligen Mitarbeiter des Thesaurus Linguae Latinae, Schwering) noch nicht
erfaßt. Nur über die Analyse der plautinischen und terenzischen Werke führt hier
der Weg. Und gerade bei Terenz sollte uns die Beschreitung dieses Weges erleichtert

sein durch die Angaben, die Terenz selbst in seinen Prologen, Donat in seinem

Kommentar uns gibt über Änderungen, die der Dichter an seinen Originalen
vorgenommen hat. Trotzdem widersprechen sich die Resultate der Kontaminationsforschung

bei Terenz nicht weniger als bei Plautus. Die italisch-lebendigen und
unbekümmerten Prinzipien des Mannes aus dem umbrischen Sarsina sind uns
doch zu einem guten Teil bekannt, und es konnte dem Plautus nie wichtig sein,
seine Einschübe und Zusammensetzungen in ihren Pugen sorgsam zu verstreichen.
Was aber der seltsame Afrikaner aus Karthago eigentlich wollte, wissen wir weniger,

und jedenfalls lag dem Terenz daran, so gut wie nur möglich, es an keiner

* Vgl. Mus. Helv. 10 (1953) Iff.



74 H. Haffter

Stelle sichtbar zu lassen, daß der dramatische Aufbau des originalen Stückes
verändert wurde.

In der deutschen Philologie unserer Jahrzehnte ist die Kontaminationsforschung
oder, besser gesagt, die Analyse im Terenz geknüpft etwa an die Namen:
Jachmann, Knoche, Schadewaldt, Oppermann, Drexler, Klotz. Von der Analyse zur
künstlerischen Deutung des Dichters zu kommen, das haben am ehesten Schadewaldt

und Oppermann versucht, und wir dürfen diesen Versuch erwarten wohl
auch von Büchner, den ich in der Namenreihe noch nicht nannte, da Büchner
seine Arbeiten noch nicht eigentlich vorgelegt hat. Die Kontaminationsforschung
bei Terenz wird sich, so fürchte ich, gleichsam in einem luftleeren Räume bewegen,

wenn wir nicht noch stärker und eindringlicher, zugleich aber auch

vorsichtiger, versuchen, diesen Fragenkreis zu verbinden mit einer neuen Interpretation

des Terenz im ganzen. Und weil diese meine Ausführungen Vorarbeit
leisten wollen zu einer solchen Gesamtinterpretation, so möchte ich mich nun
auch fernhalten von den vielen Verzweigungen auf dem kontroversen Feld der

Kontaminationsanalysen, mich vielmehr beschränken auf das, was uns durch die

terenzischen Prologe und durch den Kommentar von Donat bezeugt ist, und
auch dabei mich begnügen mit einer möglichst einfachen Frage nach Ursache

und Wirkung der Änderungen, der Kontaminationen, zu denen Terenz sich
entschlossen hat.

Ich greife zunächst zurück zur Frage des Monologes. Mehrmals hat Terenz

Dialog in Monolog und anderseits Monolog in Dialog umgesetzt. Bezeugt sind uns
eine Umsetzung in den Monolog, die uns später beschäftigen wird, und zwei

Umsetzungen in den Dialog. Wie Terenz sein erstes Stück, die Andria, im ganzen
aufgebaut hat, sagt er uns selbst im Prologe (9 ff).): zugrunde liegt die Andria des

Menander; aber aus der Perinthia des Menander, die der Andria im Inhalt ähnlich
ist, nahm Terenz in seine Andria hinüber, was ihm passend schien (quae convenere).

Und dieses Hinübernehmen haben wir gleich zu Beginn: die Andria des Menander

wurde eröffnet durch einen Monolog des alten Herrn; die Perinthia durch einen

Dialog zwischen dem Alten und seiner Frau. Terenz läßt seine Andria dialogisch
beginnen, nach dem Vorbild der Perinthia. Aber Terenz übernimmt nicht zugleich
auch die Personen des Dialoges, Mann und Frau, sondern er läßt den Alten sich
unterhalten mit seinem Freigelassenen. Das will heißen, daß Terenz auch den

Wortlaut dieses Dialoges zu einem beträchtlichen Teil frei gestalten mußte, und

gleich dies erste Beispiel zeigt uns, wie selbständig Terenz seinen Originalen gegenüber

verfahren konnte. Der Grund dieser gleichsam doppelten Änderung (Dialog,
andere Personen) bleibt uns verborgen, denn die Abneigung gegen den Monolog
am Stückanfang wird kaum der einzige Anlaß sein. Vielleicht bleibt uns dieser

äußere Grund, den wir suchen, auch deshalb verborgen, weil hier ein wahrhafter
Künstler am Werk war: Gerade die ersten 20 Verse, die mit jedem Wort Eigentum
des Terenz sind, wirken auf uns mit einer besonderen Beschwingtheit, und die

nachfolgende Erzählung von der Feuerbestattung und der Rettung des Mädchens,



Terenz und seine künstlerische Eigenart 75

wo Terenz mehr oder minder im Anschluß ans Original schreibt, ist von ihm mit
einer Empfindsamkeit geschildert, die nicht nur den Novellisten Wilder, der die
Szene übernahm, entzückt hat.

Auch im Eunuchus ist die Umwandlung von Monolog zu Dialog ein Zeichen von
überraschender Selbständigkeit und auch dort fällt auf, mit welcher Meisterschaft
Terenz inhaltlich und formal neu gestaltet; die Szene im Eunuchus ist dichterisch
so geglückt, daß einer unserer heutigen Terenz-Kritiker, Jachmann, ein ausdrückliches

Zeugnis des Donat verwerfen will, weil etwas so Schönes nicht von einem
Terenz geschrieben sein könne und weil von dieser Szene aus wir ja gezwungen
wären, Terenz als bedeutenden Dichter zu werten. Donat (zu 539) bezeugt uns eine

Verschiedenheit zwischen Menander und Terenz für jenen Augenblick der Handlung,

da Chaerea, der vermeintliche Eunuch, nach seinem Liebessieg aus dem
Hause gestürzt kommt und nun in stürmischer Freude erzählen will (549ff.): bei
Menander erzählt er im Monolog, bei Terenz tut er es im lebhaften Gespräch mit
einem Freunde, der gerade dazugekommen ist. Terenz führt für diesen Dialog
eigens eine Person ein, die sonst im Stück nicht auftritt, er erfindet den adulescens

Antipho. Dieser Antipho ist nun aber nicht nur zum Zuhören da, sondern es

bekommt durch die Zwischenfragen und Einwürfe des Antipho die Erzählung des

beseligten Freundes eine Spannung besonderer Art und zugleich - bei dem heiklen
Thema nicht selbstverständlich - einen Ton, der nie ins Derbe geht. Antipho ist
schon auf der Bühne, bevor Chaerea aus dem Hause stürzt, und er spricht zunächst
ein paar Verse zu sich selbst: «ein gemeinsames Mahl unter den Freunden» sagt
er «wurde gestern im Piräus für heute verabredet und Chaerea sollte dafür sorgen...»
(539ff.). Wir sehen, wie selbstverständlich Terenz seiner Einlage die Farbe des

athenischen Milieus, soweit nötig, gibt.
Bei diesen beiden Umwandlungen, in der Andria und im Eunuchus, hat Terenz

eine Figur auf die Bühne gestellt, die nur in der geänderten Szene agiert, nur für
die geänderte Szene gebraucht wird; dieses selbe Kennzeichen gilt auch für den

Eingriff in den Adel/phen, einen, möchte ich sagen, klassischen Fall der Kontamination.

Im ersten kurzen Akt der Adelphen erfahren wir im Gespräch der beiden
Alten Micio und Demea, daß der ältere Sohn des Demea gewaltsam ein Mädchen

aus dem Hause des Kupplers entführt hat (81 ff.). Dieser Raub oder besser die
letzte Phase des Raubes, die Überführung des Mädchens von der Straße ins Haus
ihres Beschützers, wird dann zu Beginn des zweiten Aktes dem Zuschauer vor
Augen geführt. Diese höchst bewegte, lärmerfüllte Szene hat Terenz, wie er im
Prolog bemerkt (6ff.), aus einem Stück eines anderen Dichters, des Diphilos,
herübergenommen und in die Adelphen des Menander eingefügt; der Sklave Parmeno,
der in der Szene ganze zwei Worte spricht, dafür aber um so mehr auf den Kuppler
einzuhauen hat, erscheint sonst im Stück an keiner Stelle mehr. Terenz hat die

Adelphen des Menander, in denen der Raub der Hetäre nur erzählt war, um eine

sehr lebhafte Bühnenaktion bereichert.
Bedeutend stärker, über den Umfang nur einer Szene hinausgehend, sind nun



76 H. Haffter

aber weitere Umarbeitungen im Eunuchus und in der Andria, in den beiden

Stücken, die wir eben schon zu besprechen hatten und die sich unter der Hand des

Terenz am weitesten von ihren Originalen entfernt haben.

Im Eunuchus: aus dem Colax des Menander hat Terenz, wie der Prolog mitteilt
(30ff.), die Personen des Soldaten und seines Parasiten hinübergenommen in
seinen Eunuchus, der gleichfalls auf Menander zurückgeht (personas transtulisse).
Um diesen Vermerk im Prolog und seine Auswirkungen im Stück bewegt sich seit
etwa einem Jahrhundert ein philologischer Streit, seit einem halben Jahrhundert
die Auseinandersetzung der modernen Kontaminationsforschung; zu keiner
Komödie des Terenz ist im Sinne der Analyse so viel geschrieben worden wie zum
Eunuchus. Was ich im folgenden darlege, hat die Voraussetzung, daß man das

Zeugnis des Prologes in Ubereinstimmung mit der heute weit überwiegenden Mehrheit

der Forscher nicht entwertet. Terenz hat den miles gloriosus und den parasitus
colax in seinen Eunuchus hinübergenommen; also gab es in Menanders Eunuchus
dieses Paar nicht, wohl aber zwei Figuren harmloserer Art, die eben Terenz ersetzt
hat durch das lustigere Paar Soldat-Parasit. Damit müssen auch Stücke der Handlung

aus dem Colax in den terenzischen Eunuchus herübergekommen sein, und
es muß herübergekommen sein insbesondere die Belagerung und drohende

Erstürmung des Hetärenhauses, aus dem der großmäulige Offizier, der seine Truppen
nach dem Vorbild des Pyrrhus disponiert, ein Mädchen herausholen will. Erst der
Eunuchus des Terenz, und nicht schon der Eunuchus des Menander, hat in seiner

Handlung als amüsanten Höhepunkt den Sturm auf das Haus. Aber diesmal ist
der Gewinn, das Plus bei Terenz nicht nur eine vereinzelte äußerst bewegte Aktion
(wie wir es in den Adelphen hatten), sondern das ganze Stück hat durch Soldat
und Parasiten, die vom zweiten Akt an immer wieder auftreten, einen lebhafteren
Ton bekommen.

Sind nun im Eunuchus zwei Bühnenfiguren neu eingeführt und dafür zwei weniger

wirksame des Originals weggelassen worden, so haben wir in der Andria die

Einfügung zweier Personen, gleichfalls für das ganze Stück, aber zusätzlich zum
Personenbestand des Originals hinzu. Die Handlung des Stückes: Pamphilus liebt
Glycerium, ein Hetärenmädchen, wie man glaubt; er soll aber nach dem Willen
seines Vaters Philumena, eine Bürgerstochter, heiraten. Die Anagnorisis macht

Glycerium gleichfalls zur attischen Bürgerin und Pamphilus kann sie zur Frau
nehmen. Die verschmähte Philumena aber war längst geliebt vom Charinus, einem

Freund des Pamphilus, der sie nun gewinnt, und so haben wir ein gutes Ende mit
zwei glücklichen Paaren. Dieser Charinus, der zweite Liebhaber, und mit ihm sein

Sklave Byrria, ist, wie wir durch Donat (zu 301. 977) wissen, von Terenz ins Stück

hereingenommen worden. Vom zweiten Akt an gehört dieses Paar mit dazu und
hat Terenz die nötigen Änderungen an Handlung und Text des Originals
vorgenommen; Menander hatte nur das eine Liebespaar. Hat Terenz die beiden neuen

Figuren, den jungen Charinus und seinen Sklaven Byrria, frei erfunden, oder hat
er sie dem anderen Menander-Stück, der Perinthia, entnommen, aus der Terenz,



Terenz und seine künstlerische Eigenart 77

nach dem Zeugnis seines eigenen Prologes, in die Andria herüberholte, was ihm
richtig schien? (vgl. oben S. 74). Diese bekannte Streitfrage der Terenzphilologie -
Leo und Körte vertreten die selbständige Erfindung, Jachmann und seine Schüler
die Anlehnung an die Perinthia - dürfen wir hier unbeantwortet lassen, obwohl
die Entscheidung für unsere Auffassung des Terenz nicht unwichtig wäre. Wir
möchten auf einer Grundlage aufbauen, die, soweit möglich, sicher scheint, und
in der Andria ist Terenz auch dann, wenn er für das zusätzliche Personenpaar die
Perinthia ausschöpft, von einer Selbständigkeit in Planung und Ausführung, die
bemerkenswert genug bleibt.

Und nun, was haben alle diese Änderungen des Terenz zu bedeuten, diese

Einfügungen von Dialogen, Szenen, Personen, zweimal in der Andria, zweimal im
Eunuchus, einmal in den Adelphen (Einfügungen, die wir auch für andere Stücke,
etwa den Hautantimorumenos, vermuten, was wir aber, als nicht durch antike
Zeugnisse gesichert, hier beiseite lassen). Leo in seiner Literaturgeschichte sagt
zur Einfügung der beiden Personen in der Andria, wodurch das zweite Liebespaar
geschaffen wird, folgendes: «die Handlung war ihm (dem Terenz) zu dünn, er
wollte das Bühnenbild reicher und den Vorgang gedrängter machen» (S. 239f.).
Was Leo damit sagt, wäre ein bewußtes künstlerisches Wollen, das wir, gewiß
gerade im Sinne von Leo, auch auf die Änderungen in den übrigen Stücken
anwenden könnten. So wichtig mir dies scheint, eine Überlegung zuvor ist doch noch

vonnöten. Terenz hat, wie es sich uns im nächsten Abschnitt zeigen wird, mancherlei,

was die Originale enthielten, weggelassen, nicht größere geschlossene Partien
oder Szenen, aber doch zahlreiche einzelne Versgruppen, die in ihrer Addition
eine Umfangs- und Gehaltsverminderung des attischen Originals ausmachen. So

lag für Terenz auch ein äußerer Anlaß vor, in seinen Stücken für eine Auffüllung
zu sorgen. Weggeschnitten an den griechischen Originalen und mit Eigenem
aufgefüllt, hat, in vielen Stücken weit stärker als Terenz, auch Plautus; aber wie so

ganz verschieden die beiden. Plautus streicht rücksichtslos da und dort und
schreckt nicht davor zurück, das Gefüge der Handlung zu beschädigen und das

Ethos der Originale zu brechen, er streicht, um das Eigene, an dem sein Herz

hängt, einschieben zu können: Witze, skurrile Szenen, lustige Figuren wie Sklave
und Parasit, sind ihm wichtiger als die Wirkung eines geschlossenen dramatischen

Vorganges. Terenz streicht nicht deswegen, weil er Eigenes einsetzen will, sondern

er streicht, wie sich uns zeigen wird, geleitet von bestimmten künstlerischen
Absichten, er jstreicht mit bedachtsamer Folgerichtigkeit dieses und jenes, das ihm
für sein Stück nicht zugehörig scheint. Was er nun aber neu dazutut, ist mehr, als

daß er nur eine Tugend aus der Not gemacht hätte. Er bereichert, wie es Leo sagt,
die Bühnenhandlung; er fügt Elemente nicht des Witzes, sondern der Handlung
hinzu und schafft aus dem Alten und Neuen ein Gebilde, welches, ohne die wesentlichen

Gesetzen antiker dramatischer Technik zu verletzen, in einer und in einer
zweiten Bichtung seine besonderen Wirkungen sucht. Diese Wirkungen: wenn
Terenz in die Adelphen die Entführungsszene mit ihrem Geschrei und ihrer Prü-



78 H. Haffter

gelei einsetzt, wenn er im Eunuchus das Paar Soldat und Parasit mit Prahlerei
und Schmeichelei und vor allem mit der militärischen Aktion gegen das Hetärenhaus

einfügt, dann sind dies gewiss Konzessionen an Geschmack und Ansprüche
des zeitgenössischen römischen Publikums; denken wir doch an Plautus, denken

wir doch an den Erfolg des terenzischen Eunuchus. Anders aber die Wirkung in
der Andria. Hier gewinnt Terenz durch die Einfügung zweier Personen ein zweites

Liebespaar. Um diese Veränderung zu würdigen, müssen wir einen Blick auf das

gesamte Werk des Terenz werfen. Alle seine Stücke mit Ausnahme allein der

Hecyra kennen zwei Liebespaare, und es ist ganz offenbar, daß Terenz, was er in
der Andria durch Kontamination erst schafft, in den vier anderen Stücken schon

durch die Auswahl des Stoffes erreicht: eine Handlung mit zwei Liebespaaren.
Nicht um das Leerausgehen eines Mädchens zu vermeiden, wie man auch gemeint
hat, sondern mit dem sicheren Instinkt dafür, welche äußere und innere Belebung
ein Drama mit der Verdoppelung des Liebesmotivs erfährt; man lese nur den

ersten Dialog zwischen den beiden Liebhabern in der Andria, 2. Akt, 1. Szene, um
das zu spüren. Blicken wir von Terenz aus auf Shakespeare und die übrige moderne

Dramatik: es braucht nicht weiter ausgeführt zu werden, wie sehr Terenz mit dem

bei ihm üblichen zweifachen Liebesmotiv dem späteren Theater Wegweiser und

Anreger war.
Ich sprach vorhin davon, daß Terenz bei seinen Kontaminationen die antiken

Gesetze dramatischer Technik, dramatischer Logik, in der Hauptsache nicht
verletzt habe. In der Tat ist es so, und man kann hier den Abstand, der den Terenz

von einem Plautus trennt, kaum hoch genug bemessen. Gewiß vermögen wir in
allen Stücken einzelne Fugen der Zusammensetzung, kleine Unstimmigkeiten,
Unausgeglichenheiten, aufzuspüren: so in den Adelphen, wo die Entführung des

Mädchens aus dem Hause des Kupplers als schon geschehen erzählt, dann aber in
ihrer Schlußphase, der Einbringung ins Haus des Befreiers, anschließend doch noch

auf der Bühne vorgeführt wird (vgl. oben S. 75); oder wenn in der Andria die

Hebamme als trunksüchtige Person geschildert wird, sie dann aber bei ihrem
Auftreten von dieser lasterhaften Neigung gar nichts merken läßt (228ff. 481ff.). Es

ist bei all dem zumeist schon so, wie es Leo für einzelne Fälle gesagt hat (G.d.r.L.
240 A. 1. 243): hätten wir die Hinweise von Donat und aus den Prologen nicht,
wir könnten kaum den Finger auf diese oder jene Stelle legen und ausscheiden.

Sei es doch etwas von Unbekümmertheit, sei es ein Anflug von Unsicherheit, die
den Terenz diese kleineren Unstimmigkeiten hat verschulden lassen -: in einem

Falle müssen wir ihn einer Unfähigkeit, eines Verstoßes gegen die Regeln guter
antiker Dramatik zeihen. Wir werden es ihm vielleicht zugutehalten, denn wir
befinden uns in der ersten Szene der Andria, den allerersten Versen vielleicht, die

der junge Terenz geschrieben hat. An die Stelle des ursprünglichen Monologes
setzte Terenz, wie wir schon hörten (vgl. oben S. 74), einen Dialog zwischen dem

alten Herrn und seinem Freigelassenen. Der Freigelassene bekommt zuletzt
bestimmte Aufträge: den listigen Sklaven zu schrecken, den jungen Herrn zu beob-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 79

achten, den falschen Hochzeitsplan mitzuspielen (168ff.). Das Publikum wird auf
eine Aktion des Freigelassenen gespannt gemacht. Aber: die Aufträge sind ins
Leere gesprochen; der Freigelassene, ein ngooconov TtQoxmixov, erscheint nicht
wieder auf der Bühne.

Terenz hat mit seinen Änderungen im Aufbau eines Komödienstückes die

Bühnenhandlung bereichert. Gerne wüßten wir, ob Terenz bereichert hat auch den
Bühnenort und die Bühnenzeit. Denn es würde unser Terenz, wenn wir. die Frage
bejahen können, immer deutlicher zu einem Dichter, der an der antiken Konvention

rüttelt und eine modernere Theaterpraxis vorbereitet.
Der Bühnenort: wie viel Häuser kennt die Bühne der neuen attischen und der

römischen Komödie Können es drei Häuser sein, eines mehr als die traditionellen
zwei Für Menander ist das Problem, jedenfalls unmittelbar aus den Fragmenten,
schwer zu klären. Bei den altlateinischen Komikern dürfen wir drei Häuser für
mehrere Stücke annehmen, und es scheint, daß vielleicht Plautus, sehr wahrscheinlich

aber Terenz, ein drittes Haus zusätzlich auf die Bühne gestellt hat, um eine

neue Figur, die die Handlung bereicherte, ins Stück einführen zu können; es gilt
dies für Hautontimorumenos und Phormio. Mehr möchte ich nicht sagen; es sollten
erst die Untersuchungen des Archäologen Frickenhaus über die griechische Bühne
noch eingehender, als es von Jachmann schon geschehen ist, ergänzt und berichtigt
werden.

Viel spannender aber ist die Frage nach dem, was ich die Bühnenzeit nannte, die

Frage, ob eine menandrische oder terenzische Komödie einen längeren Zeitraum
widerspiegeln kann als die Spanne eines einziges Tages. Die Norm ist ein Tag;
der Hautmtimorumenos aber ist zweitägig. Diese Zweitägigkeit ist eng mit Handlung

und Rede verknüpft: zweimal wird auf das Abend- oder Nachtwerden
hingewiesen, eipmal auf die Morgendämmerung (212. 248. 410) und anderes dieser Art;
vor allem aber das schöne Motiv: Chremes, der Sprecher des 'homo sum, humani
nihil a me alienum puto', hat die ganze Nacht vor Sorge um seinen Nachbar kein
Auge zugemacht und in aller Frühe schon pocht er ans Nachbarhaus (410ff. 491 f.).
Wer hat di^e Handlung auf zwei Tage ausgedehnt, Menander oder Terenz % Ich
kann hier das umstrittene Problem nur andeuten; ein schlüssiger Beweis läßt sich
auch nicht führen. Ein Menander-Fragment weist uns hin auf ein üppiges ägiOTov

(146 K.), und es scheint der menandrische Hautmtimorumenos, gleich wie die

Epitrepontes^ Schmaus und Gelage am heiterhellen Vormittag oder Mittag geboten
zu haben, wie dergleichen ja auch Plautus, sogar auf offener Bühne, vorführte.
Der Hautmtimorumenos spielt zur Zeit der ländlichen Dionysien, und es liegt
nahe, anzunehmen, daß im Menanderstück Glanz und Stimmung des attischen
Festes über Schmaus und Gelage hinaus spürbar war. Bei Terenz ist es eine abendliche

cena, zu der die Nachbarn eingeladen werden, der Dionysien wegen (161 f.

168ff.); erst nachträglich wird erzählt, daß bei der cena die Hetäre, die durch die

Intrige des Sklaven ins Haus kam, sich durch ihre Trinkfestigkeit hervorgetan
habe (455ff.). Terenz hat, so dürfen wir vermuten, das Lokalkolorit der attischen



80 H. Haffter

Dionysien beseitigt, beseitigt auch Schmaus und Zecherei am hellen Tag als ein

zu komödienhaftes, dem realen Leben nicht entsprechendes Element. Der Ersatz
ist bei Terenz die cena, die auf der Bühne aber in keiner Weise gesehen oder gehört
wird und nur in der Vorstellung des Zuschauers lebt, in der Nacht zwischen dem
zweiten und dritten Akt. Wir können auch tatsächlich dem Terenz in seinem

ersten Akt, da wo zu dem Essen eingeladen wird, einen etwas abrupten Gang der

Handlung nachweisen (168-174), Spuren, die uns glauben machen, daß Terenz
in diesem Zusammenhang am Original geändert hat.

Eine cena mitten im Stück mußte die darauffolgende Nacht mit ins Stück
hineinziehen, und es wäre dies also zunächst ein äußerer Anlaß, der den Hauton -

timorumenos bei Terenz zu einem Zweitags-Stück hat werden lassen. Aber sollte
Terenz es nicht gewußt haben, welche Bereicherung das Stück im ganzen durch
die Zweitägigkeit gewinnt Und sollte er nicht aus diesem Wissen die Folgerungen
für die künstlerische Gestaltung gezogen haben Leo hat, noch mit einiger
Zurückhaltung, die Zweitägigkeit dem Terenz zugesprochen und Körte pflichtete
ihm mit Nachdruck bei; der Widerspruch gegen die beiden Forscher geht, mit
einiger Voreingenommenheit, davon aus, daß man doch im Ernst dem Terenz
einen derart selbständigen Schritt nicht zutrauen dürfe. Der Prolog zum Hauton-
timorumenos enthält einen dunklen Vers, der besagt, daß Terenz eine duplex fabula,
ein Doppelstück, aus einem simplex argumentum gemacht habe (6). Daß der Vers

nicht auf Kontamination hinweist, ist heute unbestritten. Die Vermutung von
Leo, daß mit der Duplizität die beiden Tagesaktionen gemeint sein könnten, ist
für mich eine Interpretation des Verses, die noch immer zur Diskussion gestellt
werden darf.

Wir wenden uns zu unserem dritten Teil: Stoff, Inhalt, argumentum, Motive.
Hier werden wir des öfteren ausgehen können vom unmittelbaren Vergleich
Menander-Apollodor einerseits, Terenz anderseits, davon daß wir Menander- und

Apollodorfragmente neben den Terenztext legen. Wie zu erwarten, besitzen wir
Fragmente, die mit dem lateinischen Text genau übereinstimmen; Terenz hat,
wie die großen Züge der Handlung, so auch die Rede der Personen zu einem guten
Teil getreu übernommen: ätäa. ri notrjaoj beginnt der menandrische Eunuchus

(186 K., vgl. Don. Ter. Bun. 46 W.); quid igitur jaciam der terenzische Eunuchus

(46). Das Ausmaß dieser einfach 'übersetzten' Partien können wir an Hand der

griechischen Fragmente nicht bestimmen. Es zu hoch anzusetzen, widerraten uns
die überraschend zahlreichen Fragmente, die wir nirgends in die lateinischen
Stücke einordnen können, und widerraten uns die gleichfalls recht zahlreichen

Fragmente, die sich wohl einordnen lassen, aber mit den entsprechenden lateinischen

Zusammenhängen nur zum Teil übereinstimmen. Diese beiden Gruppen
interessieren uns im folgenden, vor allem die zuletzt genannte.

Am Anfang des Hautontimorumenos, in der Anrede des Chremes an seinen Nachbarn,

den Selbstquäler, können wir - ein seltener Fall - 4 bis 5 griechische (140 K. +
Demianczuk, Suppl. com. p. 54) und lateinische (61-64) Verse nebeneinanderlegen.



Terenz und seine künstlerische Eigenart 81

Die Verse werden uns später nochmals beschäftigen; wir greifen zunächst heraus

die Ortsbezeichnung "AXrjai hei Menander und 'in :his regionibus' bei Terenz.
Menander läßt das Stück spielen in Halai, dem wohl zwei Stunden südlich von
Athen gelegenen, aus wohlhabenden Landgütern bestehenden attischen Küstenort

; hei Terenz ist der Schauplatz eine allgemeine und farblose ländlicheUmgebung.
Terenz hat die attisch-geographische Bezeichnung, die sein Publikum nicht hätte
verstehen können, gestrichen. Gewiß, aber wir müssen von hier aus auch die übrige
terenzische Geographie überblicken (Andros im Stück Andria bleibt außer

Betracht): Äthiopien, Asien, Athen, Karien, Kilikien, Korinth, Zypern, Indien,
Lemnos, Milet, Phrygien, Piräus, Rhodos, Samos, das Vorgebirge Sunion, das ist,
bis auf drei Namen, die ich zurückstelle, die griechische Welt, deren Kenntnis
Terenz in Rom, mit einem mehr oder weniger, wohl voraussetzen konnte. Vielleicht
nicht ebenso vertraut aber werden dem römischen Publikum die drei Namen

Imbros, Mykonos, Rhamnus gewesen sein; in welchen Terenz-Stücken begegnen
sie? In den Erstlingsstücken, der Andria und Hecyra. Unsere Vermutung, es

könnte Terenz die geographischen Dinge in seinen späteren Stücken bewußt

zurückgedrängt haben, wird uns bestätigt, wenn wir mit unserem lateinischen Dichter

nach Athen selbst gehen. Die Komödien des Terenz spielen in Athen, nach der

Konvention, an der kein römischer Palliatendichter rüttelt, der Konvention, die

die Stücke auch im lateinischen Gewand in Griechenland spielen läßt und nicht
nach Rom überträgt. So spricht Terenz denn von 'attischer Bürgerin*, 'attischem
Kaufmann', insbesondere in den Zusammenhängen der Anagnorisis. Über diese

allgemeine Voraussetzung hinaus aber wollte Terenz, wie es scheint, die Zugehörigkeit

zu Athen nicht betont wissen, und hier ist gerade der Vergleich mit Plautus
aufschlußreich: Plautus hat den Stadtnamen 'Athen' durchschnittlich in jedem
Stück zwei- bis dreimal. Er hat Gefallen an der klangvollen Verbindung Athenae

Atticae, bringt den Stadtnamen sogar hinein in seine eigenen witzigen Ausschmük-

kungen und spricht etwa mit römisch-griechischer Mischung von einem dictator
Athenis Atticis. Im ganzen Terenz anderseits der Stadtname 'Athen' nur zweimal:
beidemale hat er keine besondere dramatische oder inhaltliche Funktion und
könnte fehlen; das eine Mal in der Andria (907), das andere Mal in der Hecyra (88).

Dieses Zurückdrängen, dieses Abschwächen des Allzugriechischen, haben wir,
wie in der Geographie, in weiteren Bereichen griechischer privater und öffentlicher
Existenz. Aus einer Reihe von Beispielen greife ich vier heraus. - Phorm. 49: vom
Geburtstag des heranwachsenden Knaben ist die Rede, dann vom Zeitpunkt, da

er in die Mysterien eingeweiht wird. Apollodor spricht von Einweihung in die

samothrakischen Mysterien (14 K.); bei Terenz heißt es nur: 'wenn man ihn (den

Knaben) einweiht' (ubi initiabunt). - Andr. 726: vom Altar sollen die heiligen
Zweige weggenommen werden. Bei Menander ist es ein Altar des Apollon Ayvtaloq
(45 K., vgl. Don. Ter. Andr. 726 W.); bei Terenz, der überhaupt keinen Gott
erwähnt, lesen wir nur: ex ara. - Haut. 63f.: das Grundstück des Selbstquälers in
Halai - wir kennen das Fragment bereits (oben S. 80) - wird bei Menander ge-



82 H. Haffter

kennzeichnet mit äariy.rov, frei von Steinpfeilern, nicht hypothekarisch belastet
und weiter mit iv rolg rgia(v, unter den drei Besten, was gleichfalls eine attischlokale

Anspielung sein muß. Terenz charakterisiert allgemein 'keinen besseren

und wertvolleren Boden' (meliorem neque preti maioris). - Phorm. 91 ff. (eine
Einzelheit aus einer Erzählung): in einem Barbierladen läßt Apollodor (16 K.) den
Barbier den wartenden jungen Leuten mitteilen, er habe einem Mädchen, das die
Mutter verloren, zum Zeichen der Trauer die Haare geschoren; um diesen griechischen,

unrömischen Trauergebrauch des Haarabschneidens zu vermeiden, läßt
Terenz, ohne den Barbier zu erwähnen, einen jungen Menschen die Barbierstube
betreten, der weinend die traurige Botschaft vom verlassenen Mädchen verkündet.
Wie umsichtig Terenz ändern konnte, zeigt sich weiter in den folgenden Versen

(104ff.): es wird das verwaiste Mädchen in ihrer ärmlichen Schönheit geschildert
und dabei verwendet Terenz als erstes gerade die aufgelösten Haare, was bei

Apollodor fehlen mußte.
Zweimal, bei den Mysterien und beim Altar, tilgt Terenz die griechische

Färbung, ohne sie zu ersetzen. Im dritten Beispiel, beim Landgut in Attika, greift
Terenz zu einer allgemein verständlichen Formulierung, ohne jede zeit- oder

ortsgebundene Anspielung. Im vierten Fall, dem Haarabschneiden, wechselt Terenz
die Person: statt des Barbiers ein weinender junger Mann, der mit dem Todesfall
in keiner persönlichen Beziehung steht; wieder eine Wendung vom Spezifischen

weg zum Allgemeinen, zugleich aber auch eine Steigerung des seelischen Gehaltes,
des Pathos, und gerade dieses Beispiel soll uns warnen, gleich an eine Verminderung

der inhaltlichen Substanz zu denken, wenn Terenz das Allzugriechische
abstreift. Was für alle vier Exempel gilt, ist überhaupt die Regel: Terenz ersetzt das

Griechische nicht durch Römisches, und wenn er in der Andria 473 das gebärende
Mädchen nicht mit Menander (40 K.) die Artemis anrufen läßt, sondern die Iuno
Lucina, so ist dies keine Frage der inhaltlichen Auswechslung, sondern nur der

sprachlichen Übertragung.
Was ich mit diesen alleinstehenden Parallelen darlegen wollte, das sei versuchsweise

mit einem etwas größeren Zusammenhang gezeigt. Wir legen nebeneinander:
zwei Fragmente mit insgesamt nur 7 Versen aus Menanders Colax (293. 295 K.
frg. 2. 4 J.), die Szene III 1 aus Terenz' Eunuchtts und die Eröffnungsszene aus
Plautus' Miles. Jedesmal Dialog zwischen dem prahlenden Soldaten und dem
schamlos schmeichelnden Parasiten; das Abhängigkeitsverhältnis zwischen
Menander und Terenz, der ja dies Personenpaar aus dem Colax in seinen Eanuchus

hinübernahm, dürfen wir auf der Seite lassen. Bei Plautus übertrifft der Soldat
den Mars an Tapferkeit (11 f.),kommt in den Augen der Frauen dem Achill an
Schönheit gleich (58ff.), steht im Dienste des Königs Seleucus (75ff.), in Indien
hat er eigenhändig einen Elephanten zerschmettert (25ff.) und er hat seine Kriegstaten

an Orten vollbracht, die mit einer Menge von geographischen Namen belegt
werden (25. 42 ff. 52). Mit all dem ist Plautus ganz attisch - von weiteren
Ausschmückungen in der Plautus-Szene sehe ich ab -, und wir spüren keinen Unter-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 83

schied, wenn wir von Plautus zu Menander hinüberwechseln: bei Menander hat der
Soldat den König Alexander im Trinken besiegt, in Kappadokien ist getrunken
worden, und die Erfolge des Soldaten bei den Frauen werden überzeugend
dargetan durch einen Katalog von fünf namentlich aufgeführten Hetären. Anders
bei Terenz: hier gipfelt die ganze Beschreibung in der unerhörten Vorzugsstellung,
die der Soldat bei seinem Dienstherren, dem König, genießt; dieser König aber

trägt keinen Namen, und die östlich-hellenistische Atmosphäre, in die die Glorie
solcher Komödien-Soldaten nun einmal hineingehört, kommt nur durch einen
neidischen Rivalen, den Kommandanten der indischen Elephanten (412f.), hinzu.

Gerade dieser anonyme König im Eunuchus führt uns hinüber zur zusammenfassenden

Überlegung. Im Hautontimorumenos geht der junge Mann aus
Liebeskummer in den Kriegsdienst 'zum König nach Asien' (in Asiam ad regem-, 117),
im Eunuchus erhält die Hetäre einen Eunuchen geschenkt, wie einzig 'die
Königinnen' solche haben (168). Überall schimmern die hellenistisch-orientalischen
Verhältnisse durch, aber jedes Mal ist der Ausdruck so allgemein, daß geographische

oder historische Kenntnisse nicht mehr nötig sind. Oder gehen wir nach
Athen selbst. Der Hautontimorumenos spielt an den Dionysien; zweimal fällt die

Bezeichnung des Festes (162. 733); es wird, wie wir schon sagten (oben S. 79), des

Festes wegen auf die Nacht zu einer cena eingeladen. Um all dies zu verstehen,
braucht der römische Zuhörer und braucht der moderne Leser nur zu wissen, daß
die Dionysien ein Fest sind. Noch deutlicher vielleicht der Phormio. Die ganze
Intrige beruht auf der rein attischen Einrichtung der emukrjQOQ, der Erbtochter,
und es ist nicht zu zweifeln, daß im Original des Apollodor die attisch-rechtlichen
Details und Termini die ihnen gebührende Rolle werden gespielt haben. Terenz

beseitigt zunächst den Titel, der ihm viel zu belastet ist: Epidikazomenos, ein

Titel, der dem römischen Publikum ohne eine spezielle Rechtsunterweisung nie
hätte verständlich sein können. Die Sache selbst wird im ersten Akt mit etwa
5 Versen erläutert: 'Das Gesetz spricht einer Waise als Mann den zu, der ihr am
nächsten verwandt ist und dasselbe Gesetz verpflichtet den Mann, die Waise zu
heiraten; ich gebe dich als Verwandten des Mädchens aus und fordere dich vor
Gericht; vor den Richtern sage ich, wer ihr Vater war, wer die Mutter und wie das

Mädchen mit dir verwandt ist...' (Worte des Parasiten Phormio, der die Intrige
einfädelt; 125ff.). Damit hat es bei Terenz sein Bewenden. Wir hören im Verlauf
des Stückes davon, daß die Zusprechung der Waise an den jungen Antipho vom
Vater des Antipho bekämpft wird, vielleicht sogar gerichtlich angefochten werden
soll, und wir wissen nicht recht, ob und wieweit wir dahinten noch jene in Athen
immer wiederkehrenden Prozesse greifen können, die die Institution der
Erbtochter mit sich brachte. Gerade das zeigt uns, wie sehr bei Terenz die ganze
Rechtsfrage zu einer allgemein verständlichen, nicht mehr milieugebundenen
Angelegenheit geworden ist.

Es ist etwas Eigenartiges mit dem, was wir bei Terenz in einem weiten Sinne
«Milieu» nennen wollen. Wir haben Örtlichkeiten und Einrichtungen der griechi-



84 H. Haffter

sehen Welt, doch nur solche, die der nicht zu diesem Milieu Gehörige kennt oder

leicht hegreifen kann; daneben Einrichtungen und seltener Örtlichkeiten aus jeder
Bindung gelöst und ins Allgemein-Menschliche umgesetzt. Und gerade dann, wenn
wir hinter diesem Allgemeinen noch die konkreten attischen Bedingtheiten zu

spüren glauben, wird uns deutlich, wie Terenz verallgemeinert hat. Im Eunuchus
steht einer als öffentlicher Wächter im Piräus, custos publice (290); hatte das

Original nicht einen Terminus technicus? In der Andria rennt der Sklave vom
Forum auf einen erhöhten Punkt (excelsum locum), um Ausschau zu halten (356f.);
war das im Original etwa der xoXcovog ayogalo; Und was wird nicht alles an

egavot und iega delnva hinter den farblosen terenzischen convivia und dergleichen
liegen

Wir haben einen lateinischen Autor, der in einer verwandten Weise das Milieu
verallgemeinert. Es ist Seneca in seinen philosophischen Schriften. Natürlich hat
Seneca seine zahlreichen Exempla aus der griechischen und römischen politischen
und kulturellen Geschichte, die er mit dem Namen des betreffenden Griechen oder
Kömers und mit den zugehörigen historischen Einzelzügen bringt, Exempla, die

er gern in Reihen, Griechen und Römer zusammen, aufführt. Daneben aber treffen
wir bei Seneca einen König ganz allgemeiner Färbung, einen Soldaten, den wir
nicht ohne weiteres, weder in Griechenland noch in Rom, unterbringen können,
desgleichen einen Sklaven, einen Klienten, einen Richter. Ähnlich steht es mit
Einrichtungen wie dem Forum, der Kurie, der salutatio, den Strafen, die über den

Verbrecher verhängt werden usw. Hinter der salutatio den römischen Hintergrund
zu finden, ist nicht schwer, auch nicht bei anderen der genannten Figuren und
Institutionen; aber für den unvermittelten Eindruck ist die römische Farbe
verflüchtigt. Terenz und Seneca, so scheint mir, sind in besonderer Klarheit und in
besonderer Stärke Träger jener eigenartigen römischen Fähigkeit, den griechischen
geistigen Schöpfungen das zu nehmen, was uns an ihnen entzückt, ihre Verbundenheit

mit Ort und Zeit (durch die sie ja nicht zeitbedingt wurden), ihnen das
griechische Kolorit zu nehmen und ihnen eine schwächere, dafür allgemeinere Tönung
zu geben, eine Tönung, die die griechischen Schöpfungen zugänglich gemacht hat
nicht nur dem römischen Menschen der Antike, sondern einer weiteren nachantiken
Welt. Terenz aber ist der erste römische Schriftsteller, bei dem wir diese Tätigkeit
des Umwandeins fassen und begreifen können.

Wieder lassen wir uns, um einen neuen Blick zu gewinnen, von zwei Fragmenten
leiten. - Menander 'Eavx. xui. 144 K. (der eine senex zum anderen senex): ml;
Tiarr/Q fuogö;. «Jeder Vater ist töricht.» Bei Terenz sagt Chremes: «du übertreibst,
Menedemus, nach beiden Seiten, bald mit der Freigebigkeit, und bald mit der

Sparsamkeit: und mit beidem wirst du dich täuschen ...» (Haut. 440ff.). Was wir
bei Terenz lesen, stand auch bei Menander, ist uns aber nicht überliefert; die sen-
tentiöse Einleitung bei Menander hingegen «jeder Vater ist töricht» hat Terenz

weggelassen. - Im selben Stück 143 K.: avdgo; yagaxrrjg ex Xoyov yvcogi^exai
«Eines Menschen Charakter erkennt man aus seiner Rede.» Also gnomisch geformt



Terenz und seine künstlerische Eigenart 85

bei Menander. Terenz nimmt den Gedanken unmittelbar in den Dialog hinein,
läßt ihn auf den Angesprochenen bezogen sein: «was du für eine Gesinnung hast,
das hat mir deine Rede gezeigt» {Haut. 384).

Was diese beiden Fragmente uns zeigen, ist lang beobachtet und ausgesprochen,

wenn dies auch nur im allgemeinen und noch zu wenig differenziert geschah. Terenz

streicht oder kürzt aus Prinzip die yviöf.iai, das Sententiöse, die theoretisierenden,
philosophierenden Auslassungen der Originale. Werfen wir einen Blick auf jene

Menanderfragmente der Andria, des Hautontimorumenos, Eunuchus, der Adelphen,
die wir in den terenzischen Bearbeitungen überhaupt nicht finden: etwa die Hälfte
ist gnomischen Inhaltes. Oder blättern wir in den Fragmentsammlungen von
Meineke oder Kock, d. h. in den literarisch überlieferten Menanderfragmenten, die

uns zumeist ja gerade um des gnomischen Inhaltes willen erhalten geblieben sind,
dann wird uns der Unterschied besonders deutlich. Bei Menander können sich
diese Erörterungen in Monolog und Dialog über 10 oder 15 und mehr Verse
erstrecken. Und es sind bei Menander immer und immer wiederkehrende Motive,
Gedanken, die der menandrische Mensch mit sich herumzutragen hat, während
die Figuren des Terenz sich von diesen Dingen unbeschwert fühlen dürfen: Ehe,
Frau, Kinder, mit der üblichen negativen Wertung; Reichtum und Armut; der

Mensch, hinfällig gegenüber der Gottheit, elender oft als das Tier; das Leid des

Alters; das Glück der Freundschaft; die Allmacht der Tyche; der Sinn des yiwßi
aavrov, Polemik gegen Philosophisches und Religiöses; rormog und Xöyog beim
Menschen; und anderes mehr.

Natürlich ist dieses Gnomische bei Terenz nicht immer so kurz abgetan, wie in
den beiden Fällen, von denen ich ausging. Aber das Gnomische ist bei ihm schon

umfangsmäßig stark eingeschränkt gegenüber Menander; eine Gnome über 3 bis
4 Verse ist schon viel bei Terenz. Das Gnomische wird gern aus einer Erfahrung des

Sprechenden abgeleitet, oder kaum hat der Sprecher mit einer Sentenz begonnen,
so biegt er sie schon ab auf seine eigene persönliche Situation. Dann, was mir
besonders wichtig scheint: wir haben bei Terenz längst nicht mehr die Vielfalt der
Motive wie bei Menander. Terenz beschränkt sich fast ganz auf das Menschliche;
menschlich nicht im Sinne des Menschengeschlechtes (Mensch - Gott - Tier),
menschlich nicht im Sinne der sozialen Ordnungen, wie Ehe, Freundschaft usw.,
menschlich nicht im Sinne theoretischer Überlegungen über Charakter,
Verantwortung, Rede, Vernunft und so fort; sondern menschlich in bezug auf Schwächen

und Stärken des Menschen, seine Stimmungen, sein Verhältnis zum einzelnen
Mitmenschen (Vater-Sohn, Schwiegermutter-Schwiegertochter), die Gemeinsamkeiten

eines Alters (adulescentes), eines Standes (die Armen, wobei aber nicht vom
Wesen der Sache, der Armut, gesprochen ist), menschlich-persönlicher, können
wir es auch nennen.

Man könnte die Arbeitsweise des Terenz in eingehender, vergleichender
Interpretation kaum anderswo so gut aufzeigen, wie beim Thema der Gnomik. Wir
haben ja reichliches Vergleichsmaterial, denn zu den Fragmenten der neuen atti-



86 H. Haffter

sehen Komödie dürfen wir den Plautus hinzunehmen, soweit Plautus nicht seinen

eigenen Schnickschnack, seine Auswalzungen hineingebracht hat; Plautus folgt
auf dem Gebiet der Gnomik ziemlich getreu seinen Vorlagen, er ist hier attischer
als Terenz. Ich habe mir aus allen Zusammenhängen, in denen Terenz Gnomisches
in Ansätzen und Andeutungen gibt, diejenigen herausgesucht, die an Umfang und
Inhalt der menandrischen Art am nächsten kommen; es sind dies: Andr. 625ff.
über Freude am Leid des Anderen; Hec. 198ff. über das Zusammenhalten der

Frauen, z. B. aller Schwiegermütter gegenüber den Schwiegertöchtern; Hec.

307ff. über kleine Dinge als Ursachen großen Zornes. Daß Terenz in den Anfangsstücken

das Gnomische noch nicht so konsequent wie später zurückgedrängt hat,
zeigt uns auch ein hübscher Zufall unserer Überlieferung. Für Menanders Eunuchus
ist uns durch Donat ein Gedanke überliefert, den Donat selbst als ddy/ia 'Etiixovqeiov
bezeichnet (zu Andr. 959): «das Leben der Götter ist ewig, weil den Göttern ihr
Glück auf ewig, durch kein Leid getrübt, zu eigen ist» (190 K.). Dies epikureische
Motiv bei Menander sehr wahrscheinlich im Munde des vermeintlichen Eunuchen
nach seinem Liebeserlebnis. Terenz hat das Motiv gleichfalls, aber nicht etwa im
Eunuchus, sondern in der Andria (959f.); die Übernahme aus dem menandrischen
Eunuchus in die Andria bezeugt uns wieder Donat. Terenz hat also für sein

Erstlingsstück Gnomisches noch anderswoher gesucht und geholt.
Wir schauen uns weiter um auf dem Gebiet des Inhaltes, des argumentum, der

Motive, und gehen dieses Mal aus von zwei Stellen in den Prologen; mit beiden
Stellen sind wir in den Auseinandersetzungen des Terenz mit Luscius Lanuvinus,
dem Gegner der Kontamination. Im Prolog zum Hautontimorumenos kreidet
Terenz es seinem Gegner als Fehler (vitium) an, daß er einen rennenden Sklaven
auf die Bühne gebracht habe, dem das Volk auf der Straße habe ausweichen
müssen (30ff.); ein traditionelles lustiges Intermezzo, wie wir es beispielsweise aus
Plautus' Amphitruo (984ff.) und Mercator (llöff.) kennen. Im Prolog zum Phor-
mio rechnet Terenz es sich zum Lobe an, daß er noch nie, wie Luscius Lanuvinus,
in einem seiner Stücke vorgeführt habe einen jungen Menschen, der, dem Wahnsinn

nahe, eine Hirschkuh, verfolgt von Hunden, zu sehen glaubte und zu hören
wähnte, daß die Hirschkuh ihn, den Jüngling, um Hilfe anflehte (6ff.). Beides,
den rennenden Sklaven, dem man ausweicht, und den jungen Menschen in seiner
Vision tragisch-pathetischer Verzückung, hat Luscius Lanuvinus den griechischen
Originalen entnommen; Terenz würde beide Motive nicht zur Darstellung bringen
und damit gegebenenfalls am Original ändern. Was will Terenz vermeiden? Er
sucht zu vermeiden das Komische, Theatermäßige, Spielerische, Unreale. Er will
nicht etwa einer lebhaften, bewegten oder lauten Bühnensituation aus dem Wege
gehen; wir sahen ja, daß er in seine Adelphen die tumulterfüllte Entführungsszene
eingelegt hat (oben S. 75). Nein, seinen Kunstprinzipien widerspricht das, was den
Zuschauer der neuen attischen Komödie hinaushebt über die Wirklichkeit, die
ihn mit der Bühnenhandlung verbindet; noch hinaushebt, müssen wir sagen, denn
so sehr viel lebt ja in der neuen Komödie nicht mehr von dem Zauber der Bühnen-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 87

Unwirklichkeit und groß ist hier der Abstand von der Komödie des Aristophanes
und seiner Zeitgenossen. Aber gerade auch da, wo die neue attische Komödie, in
der Gefolgschaft der mittleren und auch der alten Komödie, tragische Inhalte und
Töne mitführt oder anklingen läßt, wo Plautus oft genug diese Steigerungen mit
lateinischen Sprachmitteln widerzuspiegeln vermochte, da steht Terenz abseits

und versagt sich diese Motive; denken wir an den Jüngling mit seiner Vision von
der Hirschkuh im Phormio-Prolog.

Und nun darf ich Sie erinnern an das, was wir zum Hautontimorumenos
feststellten, als wir über seine Zweitägigkeit sprachen (oben S. 79): Schmaus und
Trunk am Fest der Dionysien, irgendwie hörbar oder sichtbar auf der Bühne, das

ist nicht nach Terenz' Geschmack. Wenn bei Terenz nicht mehr festlich geschmaust
und getrunken wird, und wenn bei ihm vollends kein Opferschmaus und kein
Opfer mehr dem Zuschauer vorgeführt wird, so haben wir damit etwas verloren,
was der neuen Komödie, neben anderem, noch den Charakter des festlich-dionysischen

Spieles gewahrt hat. In den literarisch überlieferten Fragmenten Menanders

haben wir mehrfache Spuren von Opfer-Opferschmaus-Symposion, so etwa
bezeugt für den Colax (292 K. frg. 1 J.), und unvergleichlich ist der Schluß der

Perikeiromene, da der vom Eros zur Verzweiflung gequälte Liebhaber das Mädchen

doch gewinnt, das Mädchen ihm anverlobt wird, während schon zum Opfer
geschlachtet wird und man Kränze vom Altar nimmt und sich aufs Haupt setzt

(413ff.).
Es ist eine weite und bunte Sammlung von Motiven, die ich unter dem Nenner

des 'Theaterspieles', der 'Bühnenunwirklichkeit' zusammenfasse, Motive der

neuen Komödie, die ihre ganz verschiedenartige Herkunft haben mögen, Motive
aber, die Terenz alle nach Möglichkeit abstreift. Ich gebe noch zwei Beispiele,
zuerst ein einfaches Redemotiv und dann ein Motiv wichtigster dramatischer

Funktion, und nenne Ihnen schließlich eine der meistbesprochenen Stellen im
Terenz, die uns zugleich weiterführen wird.

Auch in anderen Literaturzweigen, z. B. der Elegie, begegnet uns die Floskel,
die für die Komödie unentbehrlich scheint: die Brandmarkung, die Verfluchung
des ngcörog evqmv, des Erfinders irgendeines Ungemachs, eines menschlichen

Unglücks (verflucht sei, der zum ersten Mal Die Beliebtheit dieser Pointe zeigt
sich darin, daß man in neuen Variationen neue Wirkungen suchte, natürlich beim

größten Übel, das die Komödie auf dem Menschen lasten sieht, bei der Ehe: so

verfluchen Eubulos (116 K.) und Aristophon (5 K.) nicht den ersten, der geheiratet
hat (der konnte es ja nicht wissen), aber den zweiten...; und Menander verwünscht
nicht nur den ersten, der geheiratet hat, sondern auch den zweiten, dritten, vierten
und so fort (154 K.). Wir haben die Spiegelungen dieser komisch-pathetischen
Verfluchung, gleich welchen Inhaltes, wie bei Menander, so auch bei Plautus (Men.
451 f.), Naevius (com. 19) und in einem lateinischen Fragment strittiger Zuweisung
(Plaut. Boeot. 1, If. L. Aquil. com. If. R.). Im Terenz können wir uns eine

solche Verfluchung nicht vorstellen.



88 H. Haffter

Yon ganz anderem Gewicht die Anagnorisis oder der Anagnorismos, die
Wiedererkennung irgendwie getrennter, ausgesetzter, geraubter Personen durch ihre
nächsten Angehörigen, die Wiedererkennung zwischen Eltern und Kind,
Geschwister und Geschwister, Jüngling und Mädchen, die nach einem ersten
Liebeserlebnis getrennt wurden. Die Anagnorisis, die motivgeschichllich die neue
Komödie eng mit der Tragödie des Euripides verknüpft, ist bei Menander und seinen

Genossen das Hauptstück, der Hebel der äußeren Handlung geworden, angewendet,

soweit wir sehen, nicht von allen diesen Komödiendichtern gleich oft, aber

gerade von Menander mit auffallender Vorliebe und auch mit auffallender
Gleichmäßigkeit oder Ähnlichkeit in der Durchführung von Stück zu Stück; so haben

wir denn auch in allen vier auf Menander zurückgehenden Komödien des Terenz
diese Anagnorisis. Was uns aber hier interessiert, ist nicht die Anagnorisis als

allgemeine dramatische Funktion, sondern die Frage, ob auch bei Terenz die Anagnorisis

in einer eigentlichen Erkennungsszene auf der Bühne gipfeln kann. Wir kennen
sie ja bei Menander, wie bei Plautus, diese Erkennungsszenen, als die Höhepunkte
der Handlung, die die Lösung aller Verwicklungen und Verwirrungen bringen,
Szenen, in denen oft die Schmuckstücke des ausgesetzten Kindes oder der Ring
des beim nächtlichen Fest vergewaltigten Mädchens die Wiedererkennung ermöglichen,

Szenen nach der ernsten Seite hin geformt mit Spannung und Schauer für
den Zuschauer, oder Szenen nach der heiteren Seite hin, wo die Erkennung mit
absichtlicher Komik hinausgezögert wird: ernst in tragischem Tone in der Peri-
keiromene des Menander (338ff.), heiter in der Schlußszene der plautinischen
Menächmen, wo die beiden Zwillinge sich schon erkennen wollen, aber um des

lustigen Effektes willen immer und immer noch nicht sich erkennen dürfen (1062 ff.).
Bei Terenz löst sich in fünf von den sechs Stücken die Handlung durch Anagnorisis,

aber in vier von diesen fünf Anagnorisis-Stücken werden die Vorgänge der

Anagnorisis auf der Bühne nur erzählt, beispielsweise so, daß sich die Erkennung
eben im Hause drin abgespielt hat und dann gleich anschließend auf der Bühne
darüber berichtet wird. Eine Erkennungsszene, die diesen Namen wenigstens
teilweise verdient, haben wir nur einmal auf der Bühne gespielt, in der Andria (906ff.),
und wir werden nicht fehl gehen mit der Annahme, daß Terenz nach seinem

Erstlingsstück die Erkennungsszenen mit ihrem traditionellen Theater-Effekt gänzlich

von seiner Bühne wegzubringen versuchte; Terenz konnte dies ebenso durch die

Auswahl seiner griechischen Vorbilder wie durch Änderungen an seinen Vorbildern
erreichen. In der Andria ist es zwar keine, sagen wir, klassische Erkennung mit
Schmuckstücken oder einem Ring, aber doch ein spannungserfülltes Hin und Her,
bis Chremes aus der Erzählung des Ankömmlings aus Andros die Gewißheit hat,
daß das Mädchen aus Andros seine Tochter ist. - Und von besonderem Interesse

nun die Sachlage im zweiten Stück, der Hecyra. Hier wird die Erkennung, eine

Erkennung mit einem ehemals geraubten Ring, in einem Monolog erzählt (816ff.).
Zu diesem Monolog bemerkt Donat: 'im griechischen Original wird dies gespielt,
nicht erzählt' (zu Hec. 825). Das Problem liegt für uns deshalb nicht so ganz klar,



Terenz und seine künstlerische Eigenart 89

weil Donat seine Bemerkung zu einem Vers mitten im Monologe angebracht hat;
aber es spricht sehr vieles dafür, daß Apollodor tatsächlich die Erkennungsszene
auf der Bühne hatte, daß Terenz diese Szene beseitigte und daß wir dem Terenz
diese Änderung mit Hilfe des Donat noch nachweisen können.

Und nun der vielbesprochene, ja berühmte Schluß der Adelphen. Der eine der
beiden Brüder, Micio, der nachgiebige Adoptivvater, der Vertreter des Grundsatzes

'Leben und lebenlas3en', muß schließlich die unerwünschten Folgen seiner

Prinzipien am eigenen Leibe erfahren, er muß sich, im Alter von 65 Jahren, dazu
bereden lassen, zu heiraten, ein altes altes Weiblein, die Mutter seiner Schwiegertochter

(925ff.). Bei Terenz sträubt sich der Hagestolz des langen und breiten,
und es braucht viel Worte, bis er einwilligt. Bei Menander hat sich der Alte nicht
gesträubt, wie uns der Kommentar des Donat bezeugt (zu Ad. 938; vgl. Men. frg.
p. 7 K.): apud Menandrum senex de nuptiis non gravatur (bei Menander sträubt
sich der Alte nicht gegen die Heirat). Man hat diese Heirat und dieses 'Sich nicht
sträuben dagegen' für Menander nicht wahr haben wollen, seit Lessing, der das

100. Stück seiner Hamburgischen Dramaturgie der Frage widmet. Lessing wollte
den Wortlaut bei Donat (gravatur) anders interpretieren: 'bei Menander fällt man
dem Alten mit der Heirat nicht beschwerlich'; womit wir bei Menander die Heirat
überhaupt nicht hätten. Diese Lessingsche Interpretation ist heute aufgegeben;
das Unbehagen aber über diese eigenartige und ohne Widerspruch aufgenommene
Heirat ist geblieben, und so meint z. B. Leo, daß «Menander diesen Gedanken

(der Heirat) irgendwie vorbereitet und annehmbar gemacht» habe (G.d.r.L. 245).
Das richtige Wort aber hat, denke ich, Wilamowitz im Kommentar zum Schiedsgericht

gesprochen; Wilamowitz sagt dort: «Terenz und Lessing haben die
Absicht Menanders ganz verkannt, wenn sie meinten, wenigstens ein altes Weib
dürfte er sich nicht gutwillig aufschwatzen lassen. In dieser tollen Komik
überstürzen sich die Einfälle, da gibt es kein ritardando, dieser Micio muß ja sagen, und

wenn ihm des Teufels Großmutter angeboten wird. Menander hat seine Komödie
mit einem glänzenden Finale geschlossen, das allerdings beinahe an Aristophanes
streift...» (S. 136f.). Menander hat also am Schluß der Adelphen ein Stück
großartigen Theater-Spuks. Terenz sucht das zu verwischen, sucht die Szene der Realität

des Lebens zu nähern, indem er den Alten sich auflehnen läßt gegen die Heirat;
daß dies dem Terenz sonderlich geglückt sei, wird niemand behaupten, und der
wahre Dichter ist hier gewiß Menander. Das Urteil von Wilamowitz scheint mir
sehr wichtig, nicht nur für die Adelphen, sondern auch für den in verwandter
Weise problematischen Schluß des Eunuchus, und überhaupt wichtig für unsere
Beurteilung des Menander und damit auch des Terenz. Wir haben uns mehr und
mehr daran gewöhnt, den komischen, theaterspielmäßigen, dionysischen Charakter
der menandrischen Komödie zu unterschätzen, unter dem Eindruck unserer
zufälligen Überlieferung: das am besten erhaltene Stück ist ein besonders ruhiges,
gedämpftes Werk, die Epitrepontes. Für die Komik bei Menander möchte ich die

Losung ausgeben: zurück zu Wilamowitz; Wilamowitz hat nicht nur im Kommen-

6 Museum Helveticum



90 H. Haffter

tar zum Schiedsgericht, sondern auch in den früheren Aufsätzen, mit denen er

jeweils die neuen Papyrusfunde begrüßte (gesammelt jetzt im ersten Band der
Kleinen Schriften), darauf hingewiesen, daß die neue Komödie immer «Spiel im
Theater» geblieben ist (Kl. Sehr. I 258).

Dieser berühmte Schluß der Adelphen leitet über zu unsern letzten Bemerkungen

auf dem Gebiet des Stoffes und Inhaltes. Mehrfach war davon die Rede, daß
Terenz das Komische-Theatermäßige beseitigt oder vermindert habe, daß er dafür
aber verstärkt habe den Realismus des Lebens. Diesen Realismus des Terenz
möchte ich Ihnen nun auch noch direkt belegen, mit nur zwei ausgewählten, aber,
wie ich glaube, aufschlußreichen Beispielen.

Am Anfang der Adelphen haben wir auf der Bühne den unbeschwerten
Lebemann Micio, den wir eben kennengelernt haben; nach einem Selbstgespräch sieht
er seinen Bruder herankommen und begrüßt ihn mit betonter Freundlichkeit
(78ff.). Dieser, der bäurische, strenge, rauhe Demea, erwidert den Gruß nicht,
sondern poltert gleich los: 'Ah, sehr gut, dich such ich ...' Bei Menander hat, wie
wir aus Donat wissen, Demea den Gruß erwidert (zu Ad. 81, vgl. Men. frg. p. 7 K.).
Terenz schob an die Stelle der antiken Theatergepflogenheit des gegenseitigen
Grußes ein Stück Leben und gewann damit zugleich für den Demea schon beim
allerersten Auftreten eine treffliche Charakterisierung.

Mit dem zweiten Beispiel gehen wir in den Prolog zum Eunuchus (7 ff.). Wieder
eine Auseinandersetzung des Terenz mit seinem Gegner Luscius Lanuvinus. Es ist
der Zusammenhang, der uns die meisten Aufschlüsse gibt über den Streit, den
Terenz gegen seinen literarischen Widersacher führte. Hier sehen wir, daß es sich
bei diesem Streit nicht nur um die Kontamination handelt, Kontamination im
Sinne unserer modernen wissenschaftlichen Terminologie. Nein, Luscius Lanuvinus
verlangt in allem und jedem getreuen, pedantischen Anschluß ans Original, er
verbietet Übernahme von Szenen aus anderen Stücken, er verbietet aber auch

Umstellungen oder Weglassungen innerhalb des einen Stückes; das Ideal des

Luscius Lanuvinus ist der Übersetzer Wort für Wort. Terenz steht in Opposition
zu diesem ganzen Programm. Dieses scheinbar 'gute, getreue Übersetzen' (bene

vertere) sei in Wirklichkeit ein 'schlechtes Stücke-Schreiben' (male scribere), sagt
Terenz, und er gibt für dieses 'Schreiben von schlechten Stücken durch getreues
Übersetzen' ein Exempel aus dem Werk des Luscius Lanuvinus. Dieses Exempel
ist es nun, das uns für unseren realistischen Terenz interessiert. Luscius Lanuvinus
hat, sagt Terenz, den Thesauros des Menander übersetzt und hat dabei beim
Rechtsstreit um den Schatz zuerst den angegriffenen Besitzer sprechen lassen

und dann erst den Ankläger, zuerst denjenigen, der sein Besitzrecht verteidigt,
und dann erst denjenigen, der Anspruch auf den Besitz erhebt. Was Luscius
Lanuvinus hier im getreuen Anschluß an sein menandrisches Original darstellt,
ist genau dasselbe, was uns im Schiedsgericht, also gleichfalls bei Menander, erhalten

ist (23ff.): beim Streit um den Besitz der Schmucksachen hält zuerst Daos, der
momentane Besitzer der Schmuckstücke, seine Rede; dann kommt Syriskos, der



Terenz und seine künstlerische Eigenart 91

für das aufgenommene Kind den Schmuck herausverlangt, zum Wort, also gleichfalls

zuerst der Angeklagte, dann der Kläger. Menander und Luscius Lanuvinus -
wir müssen hier den großen und kleinen Namen zusammenstellen - halten sich
beide an den Theaterbrauch, an selbstverständliche dramatische Kegeln; im
Theater spricht der an zweiter Stelle, der schließlich Sieger wird, ganz gleich ob

er sachlich Kläger oder Angeklagter ist: «wie wäre denn auch anders Spannung
und Steigerung zu erzielen ?» fragt Ed. Fraenkel, auf dessen Aufsatz im 'Sokrates'
des Jahres 1918 unsere Darlegungen zum Eunuchus-Piolog beruhen. Terenz
beanstandet diese Theaterpraxis, weil sie, wie schon Donat bemerkt (zu Eun. 10f.),
den Rechtsgepflogenheiten des Lebens widerspricht; in einem realen Rechtsstreit
spricht zuerst der Kläger. Terenz hätte also, wenn er den Thesauros oder die

Epitrepontes des Menanders übersetzt hätte, entweder die ProzeßVerhandlung
gestrichen oder jedenfalls kein regelrechtes Rededuell der Parteien zur Darstellung
gebracht oder aber die Reihenfolge geändert und jedes Mal zuerst den Kläger
sprechen und siegen lassen, während bei Menander beide Male der Kläger an zweiter
Stelle spricht und siegt. - Dieses Beispiel aus dem Eunuchus-Tiolog beleuchtet uns
nicht nur den Realismus des Terenz, sondern zeigt uns auch, wie Terenz um dieses

Realismus willen an natürlichen dramatischen Konventionen rüttelt.
Damit beschließen wir unseren Rundgang durch das Gebiet des Stoffes, des

Inhaltes, der Motive. Es mußten viele Einzelheiten und Einzelstellen erörtert werden,

und um nun noch einen etwas geschlosseneren Eindruck zu vermitteln, gehe
ich kurz die beiden besterhaltenen Stücke Menanders, die Epitrepontes und die
Perikeiromene, durch und nenne dabei stichwortartig Zusammenhänge und
Motive, die wir uns bei Terenz wohl ausgeschaltet denken müßten. In den Epitrepontes
gleich der Anfang, soweit der Koch in renommierenden Tiraden sich gefällt
(Wilamowitz, Schiedsgericht S. 48ff.); dann im Redekampf vor dem Schiedsrichter,
wie Syriskos in tragischen Ton übergeht, den Mythos von Neleus und Pelias
beschwört und auf das Theater, wo man dergleichen erfahre, hinweist (103 ff.);
weiter die Anagnorisis-Szene, die Erkennung des Ringes durch den Sklaven
Onesimos (170ff.): dann Vers 222 die Hetäre, die nun gleichsam eine xavrjpogog,
Korbträgerin beim Fest der Athene, sein könnte; gleich anschließend die auf viele
einzelne Verse verteilte Erwähnung des nächtlichen Kultfestes, der Tauropolien-
feier (234ff.); später mit demVers 392 f.ein besonders deutlicherReflex der Schmauserei

und Trinkerei am hellen Tag ('das geht ja bunt bei diesem Frühstück zu');
im vierten Akt Namen attischer Frauenfeste (Z 13f. J.), im fünften Akt die
Belehrung, die der unverschämte Sklave dem alten Smikrines gibt, die lange Rede
über die Götter, die um die Menschen sich nicht kümmern, mit dem berühmten
Passus über den Charakter, den die Götter dem Menschen als Kommandanten
einfügen, den Charakter, der für den Menschen Gott ist (650ff.); und kurz darauf
schließlich die Amme mit ihrem Tragödienzitat über die Erschaffung des Weibes,
die Amme, die bereit ist, den ganzen weiteren Zusammenhang aus der Auge des

Euripides loszudeklamieren (689ff.). - Und aus der Perikeiromene, die uns etwa



92 H. Haffter

zur Hälfte erhalten ist: im Prolog die Not, die der Krieg und die zunehmenden
korinthischen Wirren bringen (5f.); später das scherzhafte Geplänkel zwischen

Herrn und Sklaven mit dem Katalog der Berufe, denen sich der Sklave, frei
geworden, zuwenden könnte (81 ff.); weiter in einem Monolog Klage über die argen
Zeitläufte für alle Griechen (282ff.); insbesondere dann aber die in wunderbar

tragischer Form gehaltene Erkennungsszene, mit den Schmuckstücken, die die
Leute auf der Bühne in den Händen halten, eine doppelte Erkennungsszene, denn

erst erkennen sich Vater und Tochter und dann gibt sich der Sohn, der zunächst

gelauscht hat, zu erkennen (338ff.); und schließlich der Schluß des Stückes, den

wir schon kennen, mit Opfer, Opferkranz und Opferschmaus (oben S. 87).
An vierter Stelle wollten wir 'Sprachliches' behandeln. Schon mit dieser

Bezeichnung sollte angedeutet sein, daß wir bei diesem Abschnitt nicht lange
verweilen würden, obgleich zu Sprache und Stil des Terenz sehr viel zu sagen ^wäre.
Während die altlateinische Stilepoche in vielen ihrer Ausdrucksformen noch ins

erste Jahrhundert vor Christus hineinreicht, bis zu Lukrez, manchen Gedichtgruppen

des Catull, bis Varro und den frühen Reden des Cicero, ist Terenz zwar
ein Teilhaber an dieser Stilepoche und zugleich doch schon ein Wegbereiter des

Späteren. Die Gelöstheit und seelische Spannung seiner Sprache erinnert uns
immer wieder an das Latein, das sich im ersten Jahrhundert herausgebildet hat,
und einfachen lateinischen Ausdruck, d. i. Ausdruck, der nicht im Banne literarischer

Stilgesetze steht, können wir wohl für die republikanische Zeit am ehesten

erkennen, nicht nur in den Briefen Ciceros, sondern auch in den Komödien
des Terenz. Dies Verdienst des Terenz um die lateinische Sprachentwicklung im

ganzen soll uns nicht weiter beschäftigen; gute allgemeine Bemerkungen hierüber
finden sich im Terenz-Artikel von Jachmann in der Realenzyklopädie; es soll uns
dies Verdienst nicht weiter beschäftigen, obwohl es nicht abgetrennt werden kann

von dem, was im besonderen die Leistung und Originalität des Terenz auf dem

sprachlichen Gebiet ausmacht. Ich meine die auffallend starke Hereinnahme

umgangssprachlicher Elemente in seine Dichtersprache. Umgangssprachlich so

aufgefaßt, wie den Ausdruck die moderne Stilforschung verwendet: die Eigentümlichkeiten

der gesprochenen Sprache im Umgang aller Gesellschaftsschichten, also

umgangsprachlich nicht zu verwechseln mit vulgärsprachlich oder volkstümlich.
Die Sprache der neuen attischen Komödie, die Sprache Menanders, steht am

Ende einer jahrhundertealten poetischen Tradition und verdankt der Sublimie-

rung aus dieser Tradition ihre unübertreffliche Ausdruckskraft. Ihre atpeXeia,

ihre Schlichtheit, ist zugleich das Spiegelbild einer fast überempfindlich gewordenen

Kultur und ihrer Gesellschaft. Ein Naturalismus der Sprache, eine wirklich
spürbare Verwendung umgangssprachlicher Formen, war hier gar nicht nötig, was
nicht ausschließt, daß Menander zur Charakterisierung höchster Erregtheit
abgerissene, affektische Rede sehr lebendig nachbilden konnte, wie in der Samia, da
der Alte die Chrysis, das Mädchen aus Samos, fortjagt (154ff.).

Die altlateinische Komödie aber mußte sich, ebenso wie die altlateinische Tra-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 93

gödie und das altlateinische Epos, ihre Dichtersprache erst formen. Für die
Komödie ist, soweit wir erkennen, von allem Anfang an charakteristisch die
Durchsetzung ihrer Sprache mit wesentlichen Bestandteilen lebendiger alltäglicher Rede.
Dieses Umgangssprachliche hat Terenz spürbar verstärkt, im Gegensatz zu Plau-
tus und im Gegensatz zu allen anderen altlateinischen Komödiendichtern. Ein
einfaches, aber deutliches Beispiel: unsere Schulgrammatik lehrt gern, ein deutsches

'Nein' könne lateinisch nicht einfach heißen nem, sondern es müsse das

Verbum aus der Partnerrede wiederholt werden (habesne?:: non habeo). Nun
verwendet das Latein des Alltags ein solches einfaches non durchaus, wenn auch
vielleicht nicht so häufig, wie dies in anderen Sprachen der Fall ist. Plautus gibt in
seinen 20 Stücken 4 Beispiele dieses non, Terenz in seinen nur 6 Stücken aber 15

Beispiele. Das Zahlenverhältnis zwischen Plautus und Terenz ergibt nicht immer
ein so erdrückendes Mehr für Terenz, weist aber stets darauf hin, daß Monolog
und vor allem der Dialog bei Terenz, anders als bei Plautus, wirklich gekennzeichnet

ist durch die subjektiven und affektischen Elemente der Umgangssprache, von
denen ich weiternenne: Akkusativ des Ausrufs (memiserum!); Infinitivus indignan-
tis (Infinitiv der Gemütsbewegung; nil pudere!)-, das weite Gebiet der
Verbalellipsen, Sätze in denen das Verbum des Seins, Sagens, Tims, Gehens weggelassen

ist, und hier besonders bemerkenswert die Auslassung des Bewegungswortes:
quid tu Athenas insolens? 'was kommst Du da nach Athen, wider alle Gewohnheit'

(Andr. 907; Plautus kennt diesen Typus ein einziges Mal). Dann die Aposiopese:
der Sprecher bricht seine Rede mitten im Satz ab, etwa mit einer ergänzenden
Gebärde; die Unterbrechung durch den Gesprächspartner; die Aufnahme von
Bestandteilen der Partnerrede, etwa so, wenn in den Adelphen der eine der Brüder
von corrigere (verbessern) spricht und der andere ihm ein im Moment gebildetes
verächtliches'corrector' (Du Verbesserer) an den Kopf wirft (741 f.). Das sind einige
von den umgangssprachlichen Erscheinungen, die wir mit Namen versehen oder
doch umschreiben können; noch keineswegs ist damit aber die Redeweise der
terenzischen Personen zu Ende charakterisiert: für die weitere Darstellung gibt
reichhaltiges Material, das freilich für einzelne Punkte noch zu sichten ist, das

anregende Büchlein von Hofmann über die lateinische Umgangssprache, und zu
der Frage, wie verschieden Plautus und Terenz die umgangssprachlichen Elemente

rezipiert haben, hat sich der Sprechende ausführlicher, als es hier geschehen soll,
an anderer Stelle geäußert.

Ein ganz klares Bild geben uns schon allein die kleinsten Wörtlein der Sprache,
die von den Theoretikern der Umgangssprache so sehr beachtet werden, die
primären Interjektionen, o au hui ah und dergleichen. Diese gefühlsbetonten Reflexlaute

sind gewiß nicht von Menander (dort muß man schon nach ihnen suchen)

zu Terenz gekommen, und sie können auch nicht eine Eigenart der Konversationssprache

des Scipionenkreises gebildet haben; ich bemerke dies deshalb, weil man
nicht nur inhaltliche Besonderheiten im Terenz, sondern auch solche sprachlicher
Art mitunter allzu unbedenklich vom griechischen Original oder von der geistigen



94 H. Haffter

Umgebung des Dichters herzuleiten versucht und nur ja nicht dem Terenz einen

selbständigen Schritt zutrauen möchte. Terenz hat, relativ auf den Umfang seines

Werkes gerechnet, dreimal mehr primäre Interjektionen als Plautus. Und greifen
wir zwei einzelne Interjektionen heraus: beim wenig nuancierten heus 'heda', 'paß
auf hat Plautus ebenso viele Beispiele wie Terenz. Aber mit dem nachdenklichfragenden

hem, das unserem deutschen hm entspricht, mit dieser Interjektion, die,
wie Hofmann sagt, «wohl die breiteste Skala der Gefühle durchläuft» (S. 21),

kann Plautus nicht viel anfangen, und sein Gebrauch ist dem Terenz gegenüber

zahlenmäßig fast ein Nichts. Terenz aber konnte an einer Stelle der Andria in
dieses hem den Ton einer euphemistischen, zurückhaltenden Beileidsäußerung zu
einem schmerzlichen Todesfall hineinlegen (803).

Wenn wir den neuen Sprachton im Terenz noch stärker von Plautus her
veranschaulichen wollten, dann könnten wir gleich von den primären ,zu den sekundären,

uneigentlichen Interjektionen übergehen, zu den Beteuerungen wie edepol,

zu den erstarrten Imperativen wie age. Hier ist Plautus reicher als Terenz, zwar
nicht bei dem gefühlsbetonten abi 'geh', aber doch sonst im allgemeinen; und von
den sekundären Interjektionen geht es bei Plautus weiter zu den Schimpfwörtern
(vergegenwärtigen wir uns nur, was in der Eröffnungsszene der Mostellaria der
brave Landsklave alles einstecken muß, aber auch seinerseits austeilen kann) und

geht es wieder weiter etwa zu den gleichfalls volkstümlichen Steigerungen wie

insanum bene und stultior stulto. Nun ist im römischen Alltagsleben gewiß nie so

viel geschimpft, beteuert, verwünscht und so viel in Kraftausdrücken geredet
worden, wie dies auf der plautinischen Bühne der Fall ist, und so haben wir denn
die beiden altlateinischen Komiker in ihrer Verschiedenheit. Was Plautus aus der

lebendigen Alltagsrede in seine Stücke hereinnimmt, das soll die Buntheit und

Lustigkeit seiner komischen Theateraktion von der Sprache her beleben und

gehört in gewissem Sinne auch in die Rubrik der Bühnenunwirklichkeit. Was

Terenz in wohlüberlegter Wahl aus der Alltagsrede holte, das soll die Lebensnähe

des Vorganges auf der Bühne verstärken und soll mithelfen, die Empfindung
des Zuhörers für den Bühnenvorgang zu wecken.

Lassen Sie uns nun einen Blick zurückwerfen auf das bisher Besprochene. Wie
steht Terenz mit seinem Werk vor uns Terenz hat sich fortentwickelt nicht nur
von Plautus und der traditionellen römischen Komödie, sondern auch von Men-

ander und der neuen attischen Komödie. Gewiß mutet uns, wenn wir von Plautus

zu Terenz kommen, Terenz menandrischer an als Plautus; aber dieser Eindruck
darf uns nicht sagen lassen, daß Terenz die altlateinische Komödie nur wieder zu
Menander hingewendet hätte. Das Verhältnis des Terenz zu Menander ist weniger
einfach und nicht derart äußerlich, und man könnte es so sagen, daß das, was durch
Menander mit der griechischen Komödie geschehen war, nun durch Terenz sich

fortsetzt, die Entwicklung des irrationalen griechischen Theaterspiels zum realistischen

abendländischen Drama. So ist auch der Einfluß des Menander auf Terenz
ein mehr mittelbarer, und wenn es uns tatsächlich gelingen sollte, bei Menander



Terenz und seine künstlerische Eigenart 95

eine Entwicklungslinie vom derberen, burlesken Spiel zum ruhigeren Charakterstück

aufzuweisen, dann wird auch deutlich, wo Terenz hat lernen können.
Was den Terenz von Menander unterscheidet, hat sich uns schon darin gezeigt,

daß wir mehrfach sagen mußten: hier ist Plautus attischer als Terenz. Wie Terenz
dann durch seinen reinen Theaterdirektoren-Prolog, durch die Unterbindung des

direkten Verkehrs zwischen Schauspieler und Publikum, dadurch daß er keine

Anagnorisis auf die Bühne bringt, dadurch daß er die Gnomik, die räsonnierenden

Erörterungen der Bühnenfiguren zurückdrängt, wie Terenz mit all dem das
Spielerische und Unwirkliche seiner Vorlagen vermindert oder beseitigt hat, das haben
wir gesehen. Und das Bild ließe sich ergänzen, sobald wir uns nicht mehr, wie wir
es bisher halten wollten, an den einzelnen vergleichenden Nachweis gebunden
fühlen: denken wir daran, daß es bei Terenz keinen verliebten Vater mehr gibt,
der auf den Sohn eifersüchtig wird, und daß bei ihm die Hetären nirgends mehr
die raffinierten und eigensüchtigen Personen sind, als die sie auf der komischen
Bühne nun einmal ihren größten Effekt erreichen. Wenn wir hier das antike Urteil
vom halben Menander, dessen comica virtus der Kraft (vis) entbehre, anfügen, dann
werden wir wohl dem antiken Beurteiler wie dem beurteilten Dichter gerecht.

Aber gleichfalls ist uns deutlich geworden, daß dieser Einbuße, wenn wir es

einmal so nennen wollen, etwas Zusätzliches, Eigenes des Terenz gegenübersteht.
Es ist dies zunächst eine gewisse Belebung der Aktion, etwa durch die Erfindung
eines zweiten Liebespaares, mit der Absicht, die Verdoppelung des Liebesmotivs
in möglichst vielen Stücken zur Geltung zu bringen. Dann aber und vor allem
hat Terenz seinen Realismus, der ihn die Bühnenunwirklichkeit abstreifen ließ,
auch mit neuen Erfindungen wirksam gemacht, Erfindungen, zu denen nicht
zuletzt jene alltagssprachliche Redeweise der terenzischen Figuren gehört.

Und eben diese Berufung auf den sermo der terenzischen Männer und Frauen,
Alten und Jungen, Freien und Sklaven, kann uns weiterführen, denn ich glaube,
daß bei Terenz gerade auch der Mensch realistisch gefaßt und aus einer Nähe
gesehen ist, die uns neu erscheint. Wir haben in unseren früheren Ausführungen
gelernt, daß vieles von dem, was dem Terenz wichtig wurde, in den Anfangsstücken
sich erst vorbereitet. So ist es auch beim Gebrauch der Wörter homo und humanus,

nur läuft hier die Entwicklung durch das ganze Werk des Terenz, sofern wir die
beiden am meisten komödienhaften Stücke, Eunuchus und Phormio, ausscheiden,
weil in ihnen wenig Anlaß ist zu Äußerungen über das Thema Mensch. Wir haben
in der Andria nur Ansätze. In der Hecyra aber ist es deutlich da, dieses Menschliche,

wenn auch erst an wenigen Stellen; doch zeigt eine dieser Stellen Terenzens

Selbständigkeit. Im griechischen Original fährt der Mann seine Frau an, sie solle
nicht glauben, er sei dumm wie ein Stein: 'Du hältst mich wohl für einen Stein'
(Apoll. 9 K.). Terenz ergänzt den Satz: 'Du hältst mich wohl für einen Stein, nicht
für einen Menschen' (214). Der Hautontimorumenos, zwei Jahre später geschrieben,
ist nun schon reicher, und er enthält das vielumstrittene homo sum; humani nihil
a me alienum puto (ein Mensch bin ich; nichts dünkt mich fremd, was menschlich



96 H. Haffter

ist; 77); das Sichkümmern um den Anderen, weil er ein Mensch ist, aus positiver
Wertung des Menschen heraus gedacht, nicht aus negativer in dem Sinne, daß
die hinfälligen und schwachen Menschen zusammenhalten müssen. Um diese

Worte des Terenz hat sich vor einigen Jahren ein Miszellen-Streit in unseren
philologischen Zeitschriften entsponnen, im Bemühen, die griechische Vorlage zu
finden oder deren Wortlaut zu rekonstruieren; ich zweifle, daß dies je gelingen wird,
weil ich nicht glaube, daß Menander hier formal und gedanklich dem Terenz
entsprochen hat. Und am Schluß unserer Bntwicklungsreihe die Adelphen, das Stück,
das ich früher schon Stück der humanitas nannte. Abgesehen von der Häufigkeit
der Stellen, nur schon die kurze Rede und Gegenrede im 4. Akt, wo die Brüder
mit demselben, aber verschieden gemeinten hominis est sich darüber streiten, was
in einer bestimmten Situation das richtige menschliche Verhalten ist (733ff.).

Menander wird gepriesen als der große Charakterzeichner, und in der Tat sind es

die menschlichen Figuren der menandrischen Bühne, die uns zu diesem Dichter
hinziehen. Diese Figuren prägen sich uns unvergeßlich ein, weil sie, ohne doch der
Karikatur zu verfallen, jene Gesteigertheit und Umrissenheit haben, die zu einer

Bühnengestalt, wenn sie wirken soll, nun einmal gehören; und weil sie gezeichnet
sind, in die Details hinein, mit jener liebevollen Interessiertheit, die uns entgegentritt

ja auch in den zeitgenössischen philosophischen Bemühungen um den
Menschen, in der Ethik der peripatetischen Schule und insbesondere in dem

vielgenannten Büchlein üher die Charaktere von Theophrast. Denken wir nur, um uns
Menanders Charakterisierungskunst zu vergegenwärtigen, an den Euclio in Plau-
tus' Aulularia, eine Gestalt, die aus einer Fülle von einzelnen Zügen zu einem
wahrhaften Typus des Geizigen gesteigert ist. Etwas Typisches wohnt den
menandrischen Figuren gerne inne, und das ist es, was den Terenz von Menander
unterscheidet. Die Menschen bei Terenz kommen uns mit Recht farbloser vor, sie sind
sich untereinander mehr angeglichen, sie sind weniger typisch, nicht nur im
Vergleich mit Menander, sondern auch im Vergleich mit Plautus, soweit dieser die
Farbe der Originale bewahrt hat. Man kann es sogar zeigen, wie Terenz in einzelnen
Fällen die Detailschilderungen seiner Vorlagen verallgemeinert, dämpft oder wegläßt.

Terenz will offenbar auch hier realistischer sein, denn das Lehen ist auch beim
Menschen weniger typisch als die Bühne. In den Adelphen des Menander will der
Liebhaber aus Liebeskummer Selbstmord begehen (frg. p. 7 K.). Im Terenzstück

hingegen möchte er nur das Land verlassen (274f.), nach einer, wie schon das

weitere Vorkommen des Motivs in der Komödie zeigt (z. B. Haut. 117. Plaut.
Merc. 644ff.), für die hellenistische Welt selbstverständlichen Gepflogenheit, nur
daß eben der Anlaß der Auswanderung auch ein anderer sein kann (vgl. etwa
Ad. 384f., Haut. lllf.). In der menandrischen Andria tritt uns, mit knapp einem
Dutzend erhaltenen Worten (41. 42 K.), eine Amme entgegen, wie sie sein soll, die

gleichsam mit erhobenem Zeigefinger ihre pedantisch-liehevollen Anweisungen
für Bad und Diätnahrung aus Eidotter gibt. Bei Terenz nimmt die Amme beim

Herausgehen aus dem Haus eben noch Bezug auf die Anordnungen, die als drin



Terenz und seine künstlerische Eigenart 97

schon gegeben vorausgesetzt werden, und die Einzelheiten der Diätvorschrift sind

dahingefallen (481 ff.). Daß Terenz nicht bei einer ausmalenden Beschreibung der

Tätigkeit dieser weisen Frau verweilt, gerade so viel, aber nicht mehr, dürfen wir
den Worten seines kleinen Canticums entnehmen (vgl. oben S. 14; denn zur
Stilisierung des Canticums gehören die Doppelungen im Ausdruck, die man weder

positiv noch negativ für eine Wertung der terenzischen Übersetzungsmethode oder
der terenzischen Personendarstellung verwenden darf).

Terenz charakterisiert anders als Menander, er stellt weniger das ganze,
bleibende Wesen eines Menschen vor Augen, sondern sucht ihn zu fassen im einzelnen
Moment und will von da her etwas über ihn aussagen. So ist uns bereits bekannt
der Demea am Anfang der Adelfhen, der nicht nur, ohne den Gruß des Bruders zu
erwidern, auf diesen einredet, sondern auch noch dessen erste Frage überhört
(vgl. oben S. 90). Nicht ein jeder reagiert in starker Erregung um des Sohnes

und seiner moralischen Entwicklung willen - darum handelt es sich im Anfang
der Adelfhen - auf dieselbe Weise, und diese individuelle Reaktion, das ist es, was
den Terenz interessiert. Ein anderes Beispiel, aus dem Phormio (567ff.). Chremes

ist soeben von Lemnos nach Hause zurückgekehrt; er hätte von dort eine Tochter
aus früherer heimlicher Ehe mitbringen sollen und diese dem Sohn seines Bruders

Demipho zur Frau geben wollen. Die intriganten Vorkehrungen des Parasiten
Phormio aber haben, wie es scheint, diese Heirat unmöglich gemacht, und Chremes

glaubt die Liebesepisode von Lemnos nicht mehr länger verheimlichen zu können;
er hat Angst vor seiner resoluten Ehegattin und Angst vor allem vor dem Gerede

der Leute. Chremes muß nun dem Bruder über seine Reise Rede stehen, und wie

tut er es? Sehr einsilbig und zurückhaltend, und wenn er redet, dann sagt er
beispielsweise nicht: 'das Alter des Mädchens war so, daß Mutter und Tochter

wegen meiner Saumseligkeit nicht mehr warten konnten'; sondern: 'das Alter
des Mädchens konnte nicht mehr auf meine Saumseligkeit warten' (570f.). Er
sagt nicht: 'ich war krank'; sondern: 'eine Krankheit hielt mich zurück' (574). Er
sagt nicht: 'deshalb bin ich nun unsicher, wozu ich mich entschließen soll';
sondern: 'diese Tatsache macht mich unsicher in meinen Entschlüssen' (578). Er
sagt nicht: 'der Freund wird nichts ausplaudern, solange er mit mir aufrichtig
befreundet ist'; sondern: 'solange vertraute Freundschaft zwischen uns besteht'
(583). Diese gespreizte substantivische Ausdrucksweise (abstraktes Substantiv als

Subjekt) könnten wir in ihrem schriftsprachlichen Charakter Wendung für Wendung

belegen im Briefstil, für eine einzelne Figurierung sogar im stereotypen Stil
der Empfehlungsschreiben, bei Cicero, Fronto und in der Imitation bei Plautus.
In der gesprochenen Sprache bei Terenz gibt dieser gewundene, unpersönliche
Ton, aus der Situation heraus, einen scharfen Charakterzug dieses schwächlichen
Chremes, der meint, er könne damit all die Unannehmlichkeiten, die ihm über
den Kopf zu wachsen drohen, ungeschehen machen.

Das Verhalten des Menschen ist dem Terenz wichtiger als seine konstante Art.
Die Schwächen und Stärken, Qualitäten und Fehler, Eigenheiten positiv und



98 H. Haffter

negativ, die vielen humana, die es doch gibt, das soll uns bei Terenz deutlich werden.

Und dies um so mehr, als uns die Menschen bei Terenz bloßer, unvermittelter,
mehr auf sich gestellt gegenübertreten als bei Menander. Sie sind ja bei Terenz
schon deshalb keine Griechen mehr, da sie aus ihrem Milieu zu einem beträchtlichen
Teil gelöst sind, Milieu jetzt sehr weit gemeint, über jene lokalen und geographischen

Dinge hinaus, von denen wir sprachen: die Menschen bei Terenz stehen

nicht mehr unter der Allmacht der Tv%r\ und sie haben auch keinen Öai/uov, der
sie als mystischer Führer durchs Leben begleitet (550 K.); es sind berühmte Stellen

aus Menander, an die ich mit diesen Worten anspiele, und es ordnet sich diesen

Worten sehr vieles unter. Bei Menander ist der Mensch ein Problem und die

Eindringlichkeit dieser Problematik ist ergreifend; bei Terenz ist der Mensch in einer
nüchternen und selbstverständlichen Weise einfach da, und es wird ebenso

selbstverständlich an ihn und seine Menschlichkeit der wertende Maßstab angelegt.
Mit diesem Unterschied zwischen Menander und Terenz berühren sich unsere

Erörterungen mit der großen Frage, was der Mensch, was die humanitas, in der
Antike war und dies im besonderen in der Zeit des Überganges vom Griechischen

zum Römischen. Wenn wir heute glauben dürfen, in diesem vielbesprochenen
Fragenkreis wieder einen Schritt weitergekommen zu sein und zuversichtlicher

gerade von Terenz aus und für Terenz zur altrömischen humanitas uns äußern

können, dann verdanken wir dies dem vor einigen Jahren erschienenen Aufsatz
'Humanität und humanitas' von Klingner. Hier wird der griechische und der römische

Anteil klar und gerecht nach beiden Seiten hin angedeutet, ohne daß jener
Bereich spätgriechisch-frührömischer geistiger Beziehung und Beeinflussung, den

wir noch nicht oder vielleicht nie ganz werden ergründen können, im Sinne einer

vorgefaßten Meinung berührt wird. Man hat bisher, und dies trotz eines Warnungszeichens

von Wilamowitz im Kommentar zum Schiedsgericht (S. 99), dem Menander
den Terminus 'Mensch' in einem Sinne zugeschrieben, daß bei ihm in einer reichen
Zitatenfülle (darunter auch alle Terenzzitate) so ziemlich alles da ist, was nur in
philosophischer Lehre oder was erst in späterer Zeit und auf anderem Boden
wachsen konnte. Der wahre Ton bei Menander, wie im Griechischen überhaupt
(von der Lehre der Philosophen, etwa der Stoiker, sehen wir ab), geht überwiegend
in der Richtung des 'nur Menschlichen', der 'Hinfälligkeit des Menschen' und
der vielen sich daraus ergehenden Folgerungen menschlicher Haltung und menschlicher

Verpflichtung, und dies gerade deshalb, sagt Klingner, weil der Grieche

«fast immer den Gegensatz zum (vollkommenen) Göttlichen im Sinn hat, wenn
er etwas menschlich nennt» (S. 27). Das, was der Mensch sein kann oder sein soll,
dafür öffnet sich bei Menander gerade erst der Blick mit begreifendem Staunen
und doch noch mit dem Unterton eines leisen Zweifels: (hg %agiev ear' ävdgmnog,

örav äv&gconog fj, 'was für ein artig Ding der Mensch, wenn Mensch er ist' (761K.).
In der altlateinischen Komödie hören wir diesen Ton des 'nur Menschlichen,

Hinfälligen' wenig; verbunden mit dem Substantiv homo, wie es scheint,
überhaupt nicht, dafür um so mehr den Klang dessen, was die Menschenwürde ver-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 99

langt. Daß damit eine neue, römischem Denken verhaftete Anschauungsweise

beginnt - über ihren Grund oder ihre Entstehung sei nichts ausgesagt geht
daraus hervor, daß Plautus und Terenz mit der humanitas für uns zunächst
dieselbe Sprache sprechen. Doch läßt Plautus diese Wendungen mit homo und
humanus nur so einfließen, wie bei ihm auch andere römische Ausdrucksweisen in
seinen Text eingehen. Bei Terenz aber, der wie in anderem, auch hier schon
Vorhandenes weiterführt und vertieft, begegnen uns diese Wörter um ein mehrfaches

häufiger, scheinen uns mit stärkerer Bewußtheit gesetzt und dem inneren Gehalt
seiner Werke eng verbunden; nehmen wir nur die prägnante, fast sprichwörtliche
Formulierung, die uns Cicero in den Briefen wieder bietet: si esses homo, 'wenn du
ein Mensch wärest', nämlich klug, wie ein Mensch sein soll, oder empfindsam, wie
ein Mensch sein soll (Ad. 107. 934).

Das nahe, persönlich-intime, menschliche Interesse ist im Terenz überall spürbar.

Terenz hat sein besonderes 'wir alle' (nos ornnes); zweimal in der Hecyra
können wir es nachweisen, daß Terenz dieses 'wir alle' einsetzt, wo das Original
nur 'ein jeder' oder 'wir' sagt (Hec. 286f. 380. Apoll. 10. 11 K.). Und was ist bei
Menander etwa der Sinn, wenn er ein solches 'wir alle' verwendet 'Wenn wir uns
alle stets zu Hilfe kämen, keinem, der Mensch ist, fehlte es an Glück' (679 K.);
dieses 'wir alle' geht fast bis zur Menschheit, denn es ist das Los der Menschen,

hilfebedürftig zu sein. Und wie bei Terenz: 'Mögen wir im Alter verständiger
werden, in einem Punkte nicht: wir alle werden übergenau, berechnender, als es

sich gehört' (Ad. 832ff.); dieses 'wir alle' bezieht den Nächsten und Wiedernächsten
ein in einen einzelnen negativen Wesenszug und mit dieser Einbeziehung wird der
kritisierte Wesenszug als humanum, als nun einmal zum Menschen gehörig,
gekennzeichnet. Ich glaube, daß wir nicht fehl gehen, wenn wir dieses 'wir alle' bei
Terenz weit ausspannen und in Zusammenhang bringen auch mit einer Neuerung,
die wir bisher als eine nur dramatische behandelt haben. Terenz beseitigt den alten

Theaterprolog, er gibt seinem Zuschauer kein Vorauswissen mehr, er gibt ihm
keine Überlegenheit mehr über die Figuren auf der Bühne, er erreicht damit, daß

der Zuschauer den Agierenden stärker als Seinesgleichen empfindet oder, wie es

etwa Schadewaldt gesagt hat: «was die Menschen auf der Bühne tun und fühlen,
tut und fühlt der Hörer mit ihnen, und was sie sagen, scheint aus innerer Tiefe zu
kommen und ist ihm mehr zu Herzen gesagt» (Bemerkungen zur Hec. 29). Doch

nun genug dieser Andeutungen - mehr konnte es nicht sein - zum Menschen und
Menschlichen bei Terenz; wir brechen ab.

Ich meine, daß wir den Terenz mit seinem Versuch, dem römischen Drama einen

neuen, realistischen Zug zu geben und zugleich einen neuen Blick auf den
Menschen zu öffnen, nicht isolieren dürfen. Dieses Stück römische Originalität, das

wir bei Terenz feststellen, ist uns in einem verwandten Sinne bekannt aus der
römischen Kunst, der römischen Bildniskunst, dem römischen Portrait. Ich deute

Bekanntes nur mit wenigen Worten an: das griechische Bildnis idealisierend,

typisierend, das bleibende Wesen des Dargestellten erfassend; das römische Bild-



100 H. Haffter

nis realistisch, individualisierend, einen bestimmten Moment des Lebens

herausgreifend. Es sind diese Römerköpfe, die uns mit ihren wirklichkeitsnahen Gesichtszügen

so modern anmuten, uns nahelegen, mit der römischen Kunst die folgende
abendländische Entwicklung beginnen zu lassen. Seit dem Buche von Franz
Wickhoff zur Wiener Genesis ist die römische Kunst und in ihr die römische
Bildniskunst zum Problem geworden, und gerade in den letzt vergangenen Jahren hat
sich die wissenschaftliche Aussprache über die Bildniskunst von neuem belebt;
man ist dabei, soweit ich erkennen kann; zu wesentlichen Einschränkungen
gekommen: den Beginn dieser römischen Menschendarstellung setzt man erst ins

beginnende letzte republikanische Jahrhundert, etwa in sullanische Zeit, und die

Begründer der neuen Kunstbetrachtung sind nicht römische, sondern griechische
Künstler. Wir möchten den Versuch des Terenz mit diesem Zweig römischer Kunst
in Parallele setzen; macht das nun zeitliche Schwierigkeiten? Doch kaum, denn
die Künste folgen ja, auch wenn sie zu yerwandten Resultaten kommen, ihren
eigenen Entwicklungsbedingungen, und zudem ist ja das, was wir vergleichen, in
der Literatur bei Terenz nur erst versucht, während es in der späteren bildenden
Kunst dann aber plötzlich zu vollem Ausdruck kommt.

Und nun das zweite: griechische Künstler Was war denn unser Terenz seiner

Herkunft nach Daß er einem afrikanischen Stamm angehörte, ist belanglos;
entscheidend ist das Carthagine natus, die Geburt in Karthago (Vita Ter. 1). Ist Terenz
als Punisch-Redender nach Rom gekommen, hat dort Lateinisch und Griechisch

gelernt, um als wenig mehr als Zwanzigjähriger in der einen Sprache zu schreiben

und aus der anderen zu übertragen Wie unwahrscheinlich. Die Kultur Karthagos
ist für unser Wissen, aus bekannten Gründen, fast verschollen. Aber doch noch
deutlich wird uns Karthago als Stadt eines starken hellenisch-hellenistischen
Einschlages, als Aufenthaltsort griechischer Flüchtlinge, Kaufleute, Künstler,
Heerführer, als Sitz einer Aristokratie, die sich blutmäßig mit dem Griechentum etwa
Siziliens mischte, als Trägerin einer Kunst, die nicht nur aus importierten
griechischen Stücken besteht, sondern im eigenen Handwerk wesentliche griechische
Einflüsse zeigt, als ein Staatswesen schließlich, das zumindest für seinen Verkehr
nach außen griechische Sprache und Schrift gekannt und gebraucht hat. Terenz
muß als Grieche nach Rom gekommen sein, und damit rückt er für uns zusammen
mit einem anderen Griechen, den unsere Überlieferung den Begründer der
römischen Literatur nennt, mit Livius Andronicus. Aber wichtiger als der Vergleich
mit diesem griechischen Anreger aus einer älteren, doch noch primitiveren Zeit,
ist es uns, den Terenz zusammenzustellen mit den Griechen, die in der Kunst die

neuen Wege gingen, und mit den Griechen, die in anderen Bereichen den Römern
ein neues Wissen um ihre eigene menschliche und geistige Existenz eröffneten, den
Terenz zusammenzustellen auch mit dem Griechen Polybios, dem Polybios jenes
berühmten Gespräches, aus dem die Freundschaft des griechischen Geschichtsschreibers

mit dem jungen Scipio Aemilianus erwuchs (Polyb. 32, 9, 7ff. H.).
Scipio will ja von Polybios keine griechischen Kenntnisse, keine griechische Be-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 101

lehrung - griechische Magister gibt es übergenug in Rom nein, Polybios soll
dem Scipio ein oweQyog, ein Helfer sein, damit Scipio sein eigenes Römertum
begreifen kann. Einen solchen Helfer möchte ich den Terenz nennen, einen Helfer
in der geistigen Entwicklung Roms im Bereiche seiner Dichtung.

A. Barbieri, La vis comica in Terenzio. Arona-Milano 1951. - W. Beare, The Roman stage.
.1 short history of Latin drama in the time of the Republic. London 1950. - E. Bickel,
Menanders Urwort der Humanität. Rh. Mus. 91 (1942) 186ff. (vgl. ders. ebd. 90 [1941] 352).
- E. Bignone, Storia della letteratura latina. Firenze. I2 (1946) 406ff. 590ff.- E. Bigott, Die
Komposition der Andria des Terenz. Diss. Köln 1939. - R. Blum, Studi terenziani, Didascalie
e prologhi. Stud. It. 13 (1936) 106ff. - K. Büchner, Die Andria des Terenz. Habil.-Schr.
Leipzig 1938 (zweiseitiger gedruckter Auszug; maschinenschriftl. Manuskript). - K. Büchner,

Lateinische Literatur und Sprache in der Forschung seit 1937 (zusammen mit J. B.
Hofmann). Bern 1951 (Wissenschaftl. Forschungsberichte, geisteswiss. Reihe 6) 17 ff. - G.
Coppola, Teatro di Terenzio. Bologna 1942. - W. Creizenach-A. Hämel, Geschichte des neueren
Dramas. I-III2. Halle 1911-1923. - B. Croce, Studi su poesie antiche e moderne, I. Intorno
alle commedie di Terenzio. La Critica 34 (1936) 401ff. Poesia antica e moderna. Bari 1941.
Iff.). — J. Demianczuk, Supplementum Comicum. Krakow 1912. - F. Dornseiff, Nichts
Menschliches ist mir fremd. Hermes 78 (1943) llOf. - K. Dziatzko-E. Hauler, Ausgew.
Komödien des Terenz, I Phormio*. Leipzig 1913. - K. Dziatzko-R. Kauer, Ausgew. Komödien
des Terenz, II Adelphoe2. Leipzig 1903. - G. L. Ellspermann, The attitude of the early Christian
Latin writers toward pagan literature and learning. Diss. Cath. Univ. Washington 1949
(Cath. Univ. of Am., Patristic Studies 82). - H. Fischl, Ergebnisse und Aussichten der
Homeranalyse. Wien 1918. — E. Fraenkel, Plautinisches im Plautus. Berlin 1922. - E. Fraenkel,
Zum Prolog des terenzischen Eunuchus. Sokrates 6 (1918) 302ff. - A. Frickenhaus, Die
altgriechische Bühne. Strassburg 1917 (Sehr. d. Wiss. Ges. Straßb. 31). - L. Gestri, Studi
terenziani, La cronologia. Stud. It. 13 (1936) 61 ff. — L. Gestri, Terentiana. Stud. It. 20 (1943)
3ff. - St. Gsell, Histoire ancienne de VAfrique du Nord. I-IV. Paris 1913-1920. -H. Haffter,
Beiträge aus der Thesaurus-Arbeit. Philologus 89 (1934) 451 ff. — H. Haffter, Untersudhungen
zur alflateinischen Dichterspräche. Berlin 1934. - J. B. Hofmann, Lateinische Umgangssprache3.

Heidelberg 1951. — G. Jachmann, Plautinisches und Attisches. Berlin 1931. -
G. Jachmann, P. Terentius Afer, römischer Komödiendichter. RE (2. Reihe) 9. Hlbb. (1934)
598ff. - E. B. Jenkins, Index verborum Terenüanus. Chapel Hill 1932. - Ch. Jensen, Me-
nandri reliquiae in papyris et membranis servatae. Berlin 1929. - R. Kauer-W. M. Lindsay,
P. Terenti Afri comoediae. Oxford 1926. - F. Klingner, Humanität und humanitas. Beitr.
zur geistigen Ueberlieferung, Godesberg 1947, Iff. - U. Knoche, Ueber einige Szenen des
Eunuchus. Nachr. Ges. d. Wiss. Göttingen, Phil.-hist. Kl. (Fachgruppe I), N.F. I 8 (1936).
III 3 (1938). — Th. Kock, Comicorum Atticorum fragmenta. I-III. Leipzig 1880-1888. -
A. Körte, Jachmann Plautinisches u. Attisches Gött. gel. Anz. 195 (1933) 353ff. -
A. Körte, Menandri quae supersunt. I3. Leipzig 1938. - A. Körte, Menandros, Das Schiedsgericht

(übertragen u. ergänzt). Leipzig 1947. — A. Körte, Menandros, Der berühmteste
Dichter der neuen Komödie. RE 29. Hlbb. (1931) 707ff. — A. Körte, Zu Terenz Haut. 77.
Hermes 77 (1942) 101 f. - W. Kraus, «Ad spectatores» in der römischen Komödie. Wien. Stud.
52 (1934) 66ff. — F. Leo, Der Monolog im Drama. Abh. Ges. d. Wiss. Göttingen, Phil.-hist.
Kl., N.F. X 5 (1908). - F. Leo, Geschichte der römischen Literatur, I Die archaische Literatur.
Berlin 1913. - F. Leo, Plautinische Forschungen2. Berlin 1912. - G. E. Lessing, Hamburgische
Dramaturgie. 48. und 100. Stück. — J. Marouzeau, Terence. I—III. Paris 1947-1949. -
G. Norwood, The art of Terence. Oxford 1923. — H. Oppermann, Caecilius und die Entwicklung

der römischen Komödie. Forschungen u. Fortschritte 15 (1939) 196ff. - H. Oppermann,
Zur Andria des Terenz. Hermes 69 (1934) 262ff. — H. Oppermann, Zur Entwicklung der
fahula palliata. Hermes 74 (1939) 113ff. — G. Pasquali, Studi terenziani, Un personaggio e

due scene dell'«Eunuco». Stud. It. 13 (1936) 117ff. - V. Pöschl, Die Dichtkunst Virgils. Bild
u. Symbol in der Aeneis. Innsbruck 1950. - M. Pohlenz, Menander und Epikur. Hermes 78
(1943) 270ff. — M. R. Posani, Originalita artistica dell'«Hecyray> di Terenzio. Atene e Roma
8/42 (1940) 225ff. — M. R. Posani, Sui rapporti tra V«Hecyra» di Terenzio e l'EKYPA di
Apollodorodi Caristo. Atene e Roma 10/44 (1942) 141 ff. — E. Reitzenstein, Terenz als Dichter.
Leipzig 1940 (Albae Yigiliae 4). - Rom und Karthago, Ein Gemeinschaftswerk, hrsg. von
J. Vogt. Leipzig 1943 (ein in seiner Fragestellung zeitbedingtes Werk, das aber die neuere
Literatur umfassend verarbeitet). — A. Saekel, Quaestiones comicae de Terenti exemplaribus
Graecis. Diss. Berlin 1914.—W. Schadewaldt, Bemerkungen zur Hecyra des Terenz. Hermes 66
(1931) Iff. - F. Schöll, Menanders Perinthia in der Andria des Terenz. S.-Ber. Akad. Heidel-



102 H. Haffter: Terenz und seine künstlerische Eigenart

berg, Phil.-hist. Kl., 1912, 7. - B. Schweitzer, Die Bildniskunst der römischen Republik.
Leipzig 1948. — Thesaurus Linguae Latinae VI 3, 2872, 25ff. (homo). 3084, 24ff. (humanus).
3096, 12ff. (humane). 3098, 4ff. (humanitus). - A. Thierfelder, P. Terentius Afer, Andria.
Heidelberg 1951 (Heidelb. Texte, Lat. Reihe 22). — T. B. L. Webster, Studies in Menander.
Manchester 1950. — F. Wehrli, Motivstudien zur griechischen Komödie. Zürich 1936. -
F. Wiokhoff, Römische Kunst (Die Wiener Genesis). Berlin 1912 (Die Schriften F. W.'s III)
- U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Kleine Schriften. Berlin. I (1935) 224ff. 249ff. - U. v. Wi-
lamowitz-Moellendorff, Menander, Das Schiedsgericht. Berlin 1925. - Th. Wilder, Die Frau
aus Andros. Leipzig 1931 (The Woman of Andros).

Terenz ist zitiert nach Kauer-Lindsay, die Fragmente der griechischen Komiker nach
Kock, Menander außerdem nach Jensen.

Uebertragungen aus Menander teilweise nach A. Körte, W. Kranz (Geschichte der
griechischen Literatur, Leipzig 1939), U. v. Wilamowitz-Moellendorff.


	Terenz und seine künstlerische Eigenart

