
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Melancholie und schwarze Galle

Autor: Müri, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Melancholie und schwarze Galle

Von Walter Muri, Bern

Hermann Frey gewidmet

In den Studien der Bibliothek Warburg haben Panofsky und Saxl die Geschichte
der Vorstellungen verfolgt, die in Dürers «Melancholie» eingegangen sind1. Zwei
Zuströme lassen sich bis in die Antike zurück nachweisen, der eine: die Lehre

vom saturnischen Menschen, der andere: die Lehre von der melancholisch

geprägten Persönlichkeit. In einem großen Sprung gehen die Verfasser von Marsilio
Ficino auf eine Schrift zurück, die in den Problemen des Aristoteles erhalten ist
und die sie im Urtext (nach Ruelle) und einer Übersetzung vorlegen.

Von diesem Text in den aristotelischen Problemata aus möchten wir weiter
zurückgehen, vorhandenen Zeugnissen entlang verfolgend, wo die ersten Vorstellungen

über Melancholie - als einer psychischen Erscheinung - sich finden.
Der erwähnte Text (Probl. 30, 1: «Warum sind die außerordentlichen - die

genialen - Menschen Melancholiker ?») ist gleich andern Teilen der Problemata ein

Exzerpt; die ungleichmäßige Ausführlichkeit oder Knappheit in der
Gedankenentwicklung verrät es. Er beruht auf Theophrasts Buch über die Melancholie, das

- als Titel unter den medizinisch-physiologischen Schriften Theophrasts bezeugt -
hier in einem Bruchteil seines ursprünglichen Umfanges erhalten ist. Daß der
Text Theophrasts Schrift wiedergebe, ist, soweit ich sehe, von Valentin Rose bis
auf Regenbogen von allen, die sich näher damit befaßt haben, unbestritten
vertreten worden.

Theophrasts Schrift hat außerhalb der antiken medizinischen Literatur Epoche
gemacht: Cicero, Seneca, Gellius, Plutarch zitieren die Grundthese Theophrasts,
wobei sie freilich - wie wiederum die Gelehrten von Ficino bis Panofsky-Saxl -
die Entdeckung dem Aristoteles zuschreiben. Auch in der antiken medizinischen
Literatur wirkt Theophrast weiter, freilich nur als Ingrediens. Von zwei Ärzten
des 2. Jahrhunderts n. Chr., Soran und Archigenes, liegen abgeschlossene
Krankheitsbilder der Melancholia in ihrem Sinne vor, in die einzelne Züge aus Theophrast
eingegangen sein mögen. Aber es sind Bilder von Erkrankungen und insofern
unterschieden von dem anders gerichteten Interesse Theophrasts, das der Struktur
der Persönlichkeit, der affektiven Ausprägung einer Konstitution gilt und nur
nebenbei und als einen Sonderfall die durch schwarze Galle bedingten Krankheiten
berücksichtigt2.

1 Panofsky-Saxl, Dürers «Melencolia /». Leipzig 1923.
2 Soran: Caelius Aurelianus, Morb. chron. I 6 (Amsterdam 1755) 339f. Archigenes:

Aretaios CMG II, III 5. Vgl. das von Rufus über Melancholie Erhaltene bei Daremberg-
Ruelle; dazu Ilberg, Rujus von Ephesos, Abh. Sachs. Akad. 41 (1930) 35.

fieXayxoUrj war auch schon zu Theophrasts Zeit eine Gattung körperlicher Erkrankungen
2 Museum Helvetieum



22 Walter Müri

In Kürze sei zuerst der Inhalt des Exzerptes aus Theophrast wiedergegeben:

Warum sind die genialen Menschen Melancholiker — Die Melancholiker sind für
melancholische somatische Erkrankungen anfällig; dank ihrer Konstitution weisen sie aber auch
eigentümliche psychische Züge auf. Ähnlich den Veränderungen, die der Wein bei Betrunkenen

bewirkt, indem er den psychischen Habitus gradweise verändert, zeigen die
Melancholiker von Natur aus Veränderungen im seelischen Verhalten. Bei den Melancholikern
wie bei den Betrunkenen ist es die Wärme, welche diese Differenzierungen steuert. Die
schwarze Galle, als eine Mischung von warm und kalt, vermag in beiden Richtungen extreme
Grade anzunehmen. Wiegt in ihr das Kalte vor, so zeigen sich beim konstitutionellen
Melancholiker Lähmungen, Stumpfheit, Depressionen; überwiegt das Warme, so stellen
sich ein: Ausgelassenheit, Verzücktheit, Labilität, Genialität. Wo die melancholische
Anlage gegen die Mitte hin gemildert ist, tritt das Exzentrische zurück und gibt die Fähigkeit
zur außerordentlichen geistigen Leistung frei.

Ein gewisses Schwanken nach der Seite des Traurigen oder des Vergnügten erfährt jeder
Mensch im täglichen Leben, ohne den Grund der jeweiligen Stimmung zu erkennen. Die
melancholische Konstitution, welche die Züge der Persönlichkeit bestimmt, reicht tiefer.
Aber auch sie kann schwanken, und wenn sie ungleichmäßig ist, zeigen sich eben jene
Temperamentsschwingungen, die als Verstimmung usw. nach der einen Seite, als Vergnügtheit

usw. nach der andern hin wahrgenommen werden. Ist aber die an und für sich wechselnd
ungleichmäßige melancholische Konstitution ausgeglichen, so tritt das Außerordentliche
hervor, nicht als Krankheit, sondern als Wirkung einer natürlichen Anlage.

Theophrast unterscheidet melancholische Krankheiten, welche an jedem Teil
des Körpers auftreten können, und krankhafte psychische Erscheinungen mit
melancholischer (schwarzgalliger) Ursache einerseits - die melancholisch bedingte,
zum Außerordentlichen befähigte Persönlichkeit anderseits. Auch diese konstitutionellen

Melancholiker sind ständig von melancholischen Krankheiten bedroht:
«sofern sie sich nicht vorsehen, so neigen sie zu melancholischen Krankheiten,
jeder an einem andern Teil des Körpers» (954 b 28).

Die Ätiologie der körperlichen Erkrankungen beschäftige uns hier nicht; wir
heben diejenigen Aussagen hervor, welche den psychischen Erscheinungen gelten.
Aus ihnen geht hervor, daß der Verfasser beim Melancholiker durch alle psychischen

Wandlungen hindurch, hinter allen Affektschwankungen eine dauernde Einheit

erkennt, für die er eine physiologische Grundlage, eine Anlage postuliert. Der
Melancholiker ist seiner Anlage nach - in der Mischung und Verbindung der

körpereigenen Säfte - bestimmt durch das Vorherrschen der schwarzen Galle. Dank
der Eigentümlichkeit der schwarzen Galle, extreme Grade von Wärme oder Kälte
anzunehmen, ist der Melancholiker zur weitesten Amplitude seelischen Verhaltens

befähigt. Innerhalb des breiten Bogens möglicher Temperamentszüge ist es aber

nur ein schmaler Streifen, der die Genialität gewährleistet. Zwischen der Schlaffheit

und Stumpfheit auf der einen Seite, initiativer Kühnheit und psychischer

mit Unterarten. Das belegt außer Theophrast selbst (exo/ievovi; roig fieXayxoXtxoig 953 b 6;
953 a 29; 954 b 28) Diokles. Galen zitiert aus Diokles (fr. 43 Wellmann) die blähende Melancholie

(<pva&Seg, eine Magenerkrankung) und wirft ihm nachher vor (p. 136, 36 Wellmann),
er habe in der Aufzählung der Symptome die wichtigsten weggelassen, diejenigen Züge,
welche die drei melancholischen Krankheiten charakterisieren. Darum sei es der
Untersuchung wert, nachzuprüfen, weshalb Diokles bei der Schilderung der Krankheit die
Schädigungen des Geistes nicht genannt habe. Soran und Archigenes gegenüber hätte Galen
dieselben Aussetzungen nicht mehr machen müssen, weil, wie ich vermute, diejenigen
Beobachtungen, die für uns bei Theophrast vorliegen, in der Folge in das Bild aller durch die
schwarze Galle «verursachten» Krankheiten eingegangen sind.



Melancholie und schwarze Galle 23

Labilität auf der andern Seite sichert die schmale Mitte die Fähigkeit der
außerordentlichen geistigen Leistung.

Die supponierten Verschiebungen in der Anlage des Melancholikers (in seiner

xQ&aiQ), nach dem Warmen oder Kalten hin, entfalten nun eine Folge von Zügen,
die alle vom Normalen abweichen. Konstitutionelle Melancholiker (Melancholiker
«von Natur») werden in der einen Richtung dieser Abwandlungen deprimiert,
schlaff, stumpf; in der andern Ausschwinguhg verzückt, genialisch, liebestoll, labil
in Affekten und Begierden. Theophrast illustriert - nach seiner physiologischen
Theorie ist es nicht nur Illustration, sondern ein analoger Vorgang aus gleichen
Ursachen - mit den Veränderungen, die der Mensch beim Genuß von Wein erleidet

(953 a 33-b 19). Die hier zu beobachtenden Veränderungen sind allmählich, die
einzelnen Züge gehen ineinander über: von einer Normallage «schweigsam und
uninteressiert» führt der Wein zur Gesprächigkeit, dann macht er die Menschen
beredt und kühn, weiterhin initiativ im Handeln, dann übermütig, dann rasend.
Die gleichen Stufen lassen sich in der gleichsinnigen Entfaltung des melancholischen

Temperamentes erkennen; hier werden weitere Differenzierungen genannt:
Vergnügtheit, Ausgelassenheit, die sich im Singen äußert, übermäßige Verwegenheit,

Verzückung.
Der Zustand, der beim Weingenuß sprunghaft erst jenseits der Raserei sich

einstellt (was wir etwa «das trunkene Elend» nennen3), gehört bei der melancholischen

Konstitution, wenn wir wiederum von einem ruhigen Normalzustand ausgehen,
in eine eigene, wenn man will: absinkende, Folge von Durchgängen und affektiven
Verhaltungsweisen: Depression, Tränenseligkeit, Mitleid, dauernde Schweigsamkeit,

Furcht, Angstzustände, dauernde Depression mit der Gefahr des überraschenden

Selbstmordes oder dann Apathie und Stumpfheit.
Diese zwei Reihen von Veränderungen sind in Theophrasts Schrift je als

zusammengehörige Bogen aufgefaßt, auch wenn die vorher aufgeführten Bezeichnungen

nicht in einer einmaligen, erschöpfenden Reihung vorkommen. Die
Phänomene werden wiederholt besprochen, in jeweils neuen Aspekten, im Zusammenhang

jeweils mit einer weiteren ätiologischen Erklärung. Die genannten Abwandlungen

werden nur auf der manischen Seite ausdrücklich als Durchgangsstadien
einer Entwicklung bezeichnet, eben erläutert an jenem parallelen Vorgang der
zunehmenden Trunkenheit, wo es ausdrücklich heißt, der Wein verändere die
Menschen schrittweise (ex TiQoaaymyfjQ).

Sonst werden die genannten Temperamentsvarianten als Mannigfaltigkeit in
der Ausprägung der melancholischen Konstitution dargeboten und meist nur in
kürzeren Reihen zusammengefaßt, so etwa: gesprächig - erregt - tränenselig
(953 b 10). Aber die einzelnen Nuancen sind zwei verschiedenen Abläufen
zugewiesen, die aus der gleichen Konstitution herausbrechen können, und den Phänomenen,

die auf der Wirkung übermäßiger Kälte (der schwarzen Galle) beruhen,
Depressionen, Angstzuständen, stehen die Wirkung der Gegenursache bewußt

3 <<5 oIvoq) ixXvei xai noiel fuoQovg 953 b 5.



24 Walter Muri

abgehoben gegenüber: ausgelassenes Singen, Verzückung (954 a 21); ein anderes

Mal: schlaff, stumpf einerseits, verzückt, genialisch, liebestoll, labil anderseits
(954 a 31).

Beide Abläufe stellen die möglichen Veränderungen einer und derselben
einheitlichen Persönlichkeit dar. In der melancholischen Konstitution ist ja die Einheit

supponiert, in der Zwienatur der schwarzen Galle die physiologische Grundlage

erkannt, welche die Veränderungen in beiden Bogen möglich macht4.

Keine vor-aristotelische Schrift gibt diesen Reichtum an Beobachtungen über
Affektlagen und zusammenhängende psychische Veränderungen. Der Blick für die
individuellen und die typischen Züge der von den Affekten her geprägten
Persönlichkeit fehlt im 5. Jahrhundert nicht: die rpJoQ- und rpdjrot-Beschreibungen
in der Ethnographie (Schrift über die Umwelt) zeigen es, ebenso das Verständnis
und das Interesse für den pathologischen Ablauf des Wahnsinns, naiv noch im
aeschyleischen Prometheus, wach und differenziert beim späteren Euripides. Der
Einschub in der hippokratischen Schrift über die Epilepsie (cc 14-17, insbesondere

cc 14 und 15), eingehendere Beobachtungen in der hippokratischen Schrift Von
den Säften {Hum.), im 6. Epidemienbuche betreffen Einschlägiges. Aber verglichen

mit solchen zwar aufmerksamen, aber zerstreuten Würdigungen des schwankenden,

von der Erkrankung veränderten Affektlebens zeigt die theophrastische
Schrift gerade ihre Eigentümlichkeit, die unserer Art zu sehen so nahe ist. Zwar
hat sie eine somatische Ätiologie bereit, nimmt aber die psychischen Phänomene
in ihrem eigenen Bereiche und in ihrer zusammenhängenden Entfaltung wahr,
ordnet sie ein in die Einheit der persönlichen Konstitution und beurteilt sie als

Schwankungen und Entstellungen einer dauernden Grundverfassung; sie hat auch
eine differenzierende, reiche Terminologie zur Verfügung.

Noch seltener als psychologische Beobachtungen überhaupt finden sich im
Corpus Hippocraticum die speziellen Bemerkungen über Melancholie als eine

Gemütskrankheit; wir werden doch in diesen zerstreuten Aussagen Vorstufen
dessen erkennen, was in die Schrift von Theophrast eingegangen ist.

Bevor wir aber zu diesen Vorstufen und Anfängen aufsteigen, versuchen wir
noch auszugliedern, was in Theophrasts Lehre nur und erst peripatetisch sein
kann.

Die Fragestellung ist nicht erst aristotelisch. Verallgemeinert, nicht nur auf
die melancholische Konstitution bezogen, zielt sie ja auf das Verhältnis von Genie

und Wahnsinn; in diesem Sinne hat sie Piaton im Phctedrus gestellt. Sie erscheint
bei Theophrast konkreter, eingelagert in ein medizinisches Wissen um eine
besondere Form der Persönlichkeit.

Aristotelisch ist in Theophrasts Betrachtungsweise die Anwendung des peaov-
Gedankens zur Erklärung der höchsten geistigen Leistungsfähigkeit. Wo in einer
melancholischen Konstitution, heißt es, die schwarze Galle in ihrer kalten Form
überwiegt, werden die Menschen schlaff und stumpf, wo sie in ihrer warmen Form

4 Die Ähnlichkeit mit den beiden Phasen der zirkulären Psychosen ist wohl augenfällig.



Melancholie und schwarze Galle 25

vorherrscht, werden sie verzückt, labil usw. «Diejenigen aber, bei denen die allzu
große Wärme der schwarzen Galle gegen die Mitte hin gemildert ist5, sind zwar
immer noch Melancholiker, aber vernünftiger, sie sind weniger exzentrisch und
zeichnen sich in vieler Hinsicht vor den andern Menschen aus, in der Bildung, in
den Künsten, im Staat» (954 a 39).

Die schwarze Galle, in der melancholischen Konstitution dominant, wechselt
im Laufe des Lebens, auch im Laufe eines Tages in ungleichmäßiger Weise; sie

ist bald wärmer, bald kälter. Somit sind auch die Melancholiker ungleichmäßig.
«Da es aber auch möglich ist, daß diese Ungleichmäßigkeit harmonisch (evxQaxog)
sei und ein schönes Verhältnis gewinne, indem die Disposition da, wo es not tut
(z. B. in der Furcht), wärmer ist, und da, wo es not tut, kälter - so sind alle
Melancholiker außerordentlich (genial), nicht im Sinne einer Krankheit, sondern

durch ihre Natur» (955 a 36)6.

5 oooiq d' äv inav&jj xrp> äyav •äegfjtbxryia nqbq xo fibaov. Die bei Panofsky-Saxl
vorgeschlagene Verbesserung inavioco&fj fj äyav &egßoxr]s trifft den zu erwartenden Sinn durchaus,

heilt aher die Stelle nicht, so wenig wie die bei Ruelle zu dieser Stelle wiedergegebenen
Vorschläge. — Eine weitere Konjektur bei Panofsky-Saxl S. 102 A 1 ist unnötig, da der
überlieferte Text verständlich ist: der Satz 955 a 8 «dio ...» ist an dieser Stelle eine Vor
wegnähme dessen, was 955 a 11 f. ausgeführt wird.

6 Eine Theorie mit überraschenden Analogien wird in Vict. I aus physikalischen Qualitäten

entwickelt. Da alles, auch der Mensch in Leib und Seele, aus einer Mischung (ovyxgrjoiq)
von Feuer und Wasser besteht und beide Elemente in je vier qualitativ verschiedenen
Modifikationen vorkommen, ergeben sich durch wechselnde Kombination für den
Verfasser 6 Konstitutionen (tpvoiq), eine ist die gesundeste, eine andere die zweitgesundeste, die
restlichen vier sind wechselnd anfällig. Diese Lehre, in c 32 ausführlich dargestellt, wirkt —

als Denkmodell betrachtet - wie eine phantastische Vorwegnahme der Theorie Galens über
evxgaoia und övaxgaoiai. Sie ist gewissermaßen ein Präludium zur Seelenlehre (c 35,
L VI 512f.), die Intelligenz und Dummheit aus dem Mischungsverhältnis von Feuer und
Wasser in der Seele erklärt und dabei 7 Stufen unterscheidet. Wenn «feuchtes Feuer» (tzvgbg
to vygoxaxov) und «trockenes Wasser» sich vereinigen, besitzt eine solche Seele die höchste
Intelligenz und die größte Gedächtniskraft. Vermischen sich reines, einfaches Feuer und
ebensolches Wasser, so ergeben sich bei stufenweise steigendem Überschuß des Wassers
folgende Variationen:

1. weniger intelligent, beharrlich in der Aufmerksamkeit, träger in der Wahrnehmung.
2. langsamer, im Volksmund: trottelhaft, unfähig mit Auge und Ohr Neues wahrzunehmen.

3. unintelligent, stupid: Manie in der langsameren Form; Weinen, Furcht, Traurigkeit,
alles ohne Grund; unzuverlässige Wahrnehmung.

Überwiegt das Feuer, so ergeben sich je nach dem Verhältnis folgende Stufen:
1. intelligent (sofern der Leib gesund ist), rasche Wahrnehmung, meist beständig.
2. hastiger (öSvxsgrjv tpvygv), weniger beständig, schnell, impulsiv.
3. allzu hastig, halluzinierend oder hypomanisch: ganz nahe bei der Manie.
Von einem idealen Zustand höchster Intelligenz aus durchlaufen die absinkenden Stufen

zwei Bogen, an deren Enden je ein Zustand von Manie droht; in der einen Richtung
verlangsamen sich alle geistigen Kräfte, in der andern steigern sie sich zu einer wirkungslosen
Hast.

Auch wenn auf der Stufe der «langsameren Manie» unbegründetes Weinen, Furcht,
Traurigkeit genannt werden, ist doch nicht an affektive Störungen zu denken. Alle Erscheinungen

werden ausdrücklich der Skala Intelligenz-Dummheit zugerechnet; affektives und
moralisches Verhalten führt dann c 36 in einer besonderen Betrachtung (und mit einer andern
physiologischen Erklärung) auf: Jähzorn, Unbekümmertheit, Verschlagenheit, Offenheit,
Feindseligkeit, Wohlwollen.

Interessant sind an dieser Lehre: die Ordnung der Begabungen in zwei divergierende
Reihen; der Einfluß eines allgemeinen /teaor-Denkens beim Aufbau der Stufen, wobei freilich

sich diese Theorie von jeder peripatetischen dadurch abheht, daß der ideale Mittel-



26 Walter Müri

Peripatetisch ist ferner der Blick für die Zeichnung der Persönlichkeit als einer

geistig-seelischen Einheit mit individuell geprägten Zügen - und zwar einer
Einheit, die sich im Laufe und Wechsel des ganzen Lebens dauernd erhält. Im folgenden

wird iföog mit Persönlichkeit übersetzt. Theophrast spricht vom Verhalten
des Menschen mit melancholischer Anlage in verschiedenen Lebenslagen, z. B.
in der Furcht, ebenso von den Schwankungen seines Verhaltens im Alltag: «Denn
oft steht es so um uns, daß wir traurig sind, ohne sagen zu können, worüber; dann
wieder vergnügt, weshalb aber, ist nicht zu erklären. Solche Veränderungen und
die vorerwähnten erfahren wir alle in einem geringen Maße. Denn allen ist etwas

von dieser Möglichkeit beigemischt. Diejenigen Menschen aber, hei denen es in
die Tiefe reicht (dootg ö' sig ßä&og), sind dann schon in ihrer Persönlichkeit
schärfer gezeichnet (noioi nvsg rä ifth]). Denn wie sie in ihrer körperlichen
Erscheinung nicht schon dadurch andersartig sind, daß sie ein Gesicht haben,
sondern: ein besonderes Gesicht, die einen ein schönes, andere ein häßliches, wieder
andere (ein Gesicht) ohne etwas Auffälliges - diese haben ein durchschnittliches
Aussehen -, ebenso sind diejenigen, die nur wenig von einer solchen Anlage {fiMQa

tfjg toiavrrjg xodaeojg) haben, durchschnittlich; wer aber mehr davon hat, der
unterscheidet sich von der großen Menge» (954 b 16). «Um nun zusammenzufassen:

weil die mögliche Wirkung (övvaßtg) der schwarzen Galle ungleichmäßig ist,
sind auch die Melancholiker ungleichmäßig. Sie wird ja sehr kalt und sehr warm.
Weil sie Einfluß hat auf die Persönlichkeit (dtä to rj&onotog elvat) - denn Wärme
und Kälte haben von dem in uns am meisten Einfluß auf die Persönlichkeit -,
bewirkt sie, daß wir in unserer Persönlichkeit eine bestimmte Eigenart aufweisen,
so wie der Wein, in größerer oder geringerer Menge dem Körper beigemischt, uns
eine bestimmte Eigenart verleiht» (955 a 29)7.

Andere Anklänge an Aristoteles (z. B. der Vergleich mit der Trunkenheit als

einem Prozeß mit psychischen Veränderungen), die Verwendung gleicher oder
ähnlicher Denkformen und Termini übergehe ich, da sie dem, was hier in den

Vordergrund zu rücken war: der Herausarbeitung des sogenannten melancholischen

Temperamentes, ferner liegen8.

zustand sich qualitativ von den andern Stufen unterscheidet, indem Feuer und Wasser in
besonderer Qualität ihn erzeugen; ferner die bewußte Scheidung geistiger Fähigkeiten vom
(affektiv mitbestimmten) praktischen Verhalten zu Mitmensch und Umwelt.

Die errechneten Spielarten gelten alle als pvaig; indessen ist der Verfasser überzeugt, daß
er alle konstitutionellen Fehlbeträge durch eine geeignete Diät auch Traget rr/v rpvaiv (514,16)
zu beheben wisse. - Über die möglichen Quellen solcher Lehre: Fredrich, Hippolcratische
Untersuchungen (1899) 81 f., Jaeger, Paideia II 43-53 (J. datiert Vict. auf die Mitte des
4. Jhdts.). - Hier ging es nicht um Quellen, sondern um eine in manchen Punkten analoge
Konzeption.

7 Das Ähnlichste zu diesen Abschnitten findet sich in den ^^-Beschreibungen im 2. Buche
der aristotelischen Rhetorik.

8 Ein Unterschied sei immerhin noch festgehalten: die fieX.ayxoX.txot sind anderswo in
den Problemata und in den Schriften des Aristoteles als fieXayxoXixol epva^i, also als
konstitutionelle Melancholiker aufgefaßt. Von den Krankheiten, die auf schwarzer Galle beruhen,

wird nur in Probl. 30. 1, also nur von Theophrast, gesprochen. Die aristotelische
Vorstellung von Melancholie ist am Schlüsse noch zu berühren.



Melancholie und schwarze Galle 27

Und nun suchen wir im medizinischen Schrifttum vor Theophrast, was Ärzte
unter schwarzer Galle verstanden und wie sie ihre Wirkung im seelischen Habitus
wahrgenommen haben.

Die Schrift Von der Natur des Menschen (Nat. Horn. Littre VI 32f., wohl um
400 verfaßt) nimmt offensichtlich als erste mit Bewußtsein die schwarze Galle als

einen von vier humores, und zwar als gleichberechtigten, in ein physiologisches
System auf. Der Leib des Menschen enthalte dauernd Blut, Phlegma, gelbe Galle
und schwarze Galle; dank ihrem Vorhandensein und ihrem gegenseitigen Verhältnis

ist der Mensch gesund oder krank. Die vier Säfte sind nicht immer gleichmäßig,
weder in der Menge noch in der Wirkung, sondern je einer hat in seiner - ihm
zugeordneten - Jahreszeit die Oberhand.

Das physiologische Modell, das auf der Zuordnung von vier Säften zu vier
Jahreszeiten und auf der paarweisen Verkoppelung der Qualitäten
warm-kaltfeucht-trocken mit je einem Saft beruht, trägt die Spuren mühsamen

Systemzwanges noch an sich. Die schwarze Galle ist wirklich «faute de mieux», aus dem

Willen zum System darin aufgenommen worden, weil ohne sie die Vierzahl nicht
zu erreichen war. In andern Schriften erscheint nämlich die schwarze Galle nur als

eine Unterart der Galle schlechthin, im Gefolge oder als ein Derivat der gelben
Galle. Das Mühsame, mangelhaft Durchgeführte der neuen Systematik verrät
sich noch an einzelnen Stellen, wo die bisherige Erfahrung und Gewohnheit dem

intendierten System widerstreben. Bisher war dem Phlegma nur die Galle

insgesamt gegenübergestellt worden, und so nennt denn auch die Schrift an mehreren
Stelle nur die drei Säfte Blut, Galle, Phlegma - um sich dann, das System
ausfüllend, wieder zu verbessern:

c 2. Diejenigen Ärzte, die monistisch denken, behaupten, der Mensch bestehe

aus Blut allein, oder Galle allein oder Phlegma allein.
c 5. Die Stoffe, die im Körper vorkommen, lassen sich voneinander sondern

nicht nur nach der Benennung, sondern auch nach ihrer ursprünglichen Gestalt:
«das Phlegma gleicht in nichts dem Blut, noch das Blut der Galle, noch die Galle

dem Phlegma». Im gleichen Kapitel nennt der Autor zu Beginn seine vier Säfte;
wo er aber beweist, daß die Säfte nach Geschmack, Getast und nach ihren
physikalischen Qualitäten nicht zu verwechseln seien, kommt die schwarze Galle nicht

vor, nur Galle schlechthin (vgl. die vorhin zitierte Stelle). Er führt dann einen

Beweis dafür an (L VI 42, 8), daß alle vier Säfte, jeder mit eigener Wirkung und
eigenem Wesen, im Menschen gleichzeitig vorhanden seien: «Gibst du einem
Menschen ein phlegmaführendes Mittel, wird Phlegma erbrochen; gibst du ein
galleführendes Mittel, so wird Galle erbrochen. Im gleichen Sinne wird auch schwarze

Galle purgiert, wenn du ein schwarze-Galle-führendes Mittel gibst. Und wenn du
eine Stelle seines Körpers verletzest, so daß eine Wunde entsteht, wird Blut
ausfließen.» Der Satz über die schwarze Galle, vergleicht man ihn mit den
vorausgehenden, wirkt nach Wortwahl und Wortstellung, ferner durch die ausdrückliche
Bemerkung «im gleichen Sinne» (xarä ravra) wie eine nachgeholte Ergänzung.



28 Walter Müri

In c 6 erscheint wiederum die schwarze Galle nicht so eigenständig und
gleichberechtigt, wie die Theorie des Systems es vorsieht. Wiederum dient das
Erbrochene als Beweis für das, was im Menschen drin sei. Jene, in cc 1 und 2

bestrittenen, monistischen Lehren gingen fehl, weil ihre Vertreter den Patienten
einmal nur Galle, ein anderes Mal nur Phlegma brechen sahen, weil sie ein anderes

Mai den Patienten verbluten sahen (auch hier wiederum nur 3 Säfte berücksichtigt!).

Aber, so lautet die Widerlegung, der Mensch erbricht nie nur Eines, sondern

wenn er ein galleführendes Mittel einnimmt, bricht er zuerst Galle, darauf aber
auch Phlegma; dann bricht er unter Zwang schwarze Galle, schließlich noch
reines Blut. Dasselbe erleiden die Menschen bei phlegmaführenden Mitteln. Jedes

Brechmittel führt zuerst das ihm spezifisch Zugeordnete ab; L VI 46, 3:
«Galleführende Mittel führen zuerst unvermischte Galle, dann vermischte ab; phlegmaführende

Mittel zuerst unvermischtes Phlegma, dann vermischtes; bei Verletzten
fließt das Blut zuerst warm und rot, dann fließt es vermischt mit Phlegma und
Galle.»

Unvoreingenommene Beobachtung wird nach diesen Beispielen sagen dürfen,
daß der Verfasser der Schrift Von der Natur des Menschen die schwarze Galle zu
einem Pair von Galle, Phlegma und Blut erhebt, daß aber, wenn er argumentierend
auf das bisher Übliche und Gültige rekurriert, die schwarze Galle überhaupt
ausfällt oder - als was sie wohl vor ihm schon gegolten hat - nur als eine Unterart
der Galle überhaupt verstanden wird.

Die Verselbständigung der schwarzen Galle findet eine interessante Parallele
in der Differenzierung der Jahreszeiten, die der Galle und der schwarzen Galle als

zugeordnet gelten. Nachdem bis ins 5. Jahrhundert hinein nur drei Jahreszeiten,
%ei[idyv, Sag, depog, gegolten hatten, wird etwa nach der Mitte des 5. Jahrhunderts

vom Sommer der Herbst - bisher als Obstzeit dem Sommer unterstellt - als

eine eigenständige Jahreszeit abgelöst und mit einem eigenen Namen versehen,
so daß auch hier die Vierzahl erreicht ist9. Nicht der Verfasser von Nat. Horn.

hat diese Abgliederung vorgenommen; aber man darf wenigstens sagen, daß sie

seiner Theorie die jahreszeitlichen Rubriken bot, und jedenfalls ist die Abgliederung

des Herbstes vom Sommer eine analoge Differenzierung zur verselbständigenden

Abhebung der schwarzen Galle von der Galle überhaupt, und wer weiß,
ob nicht die wertbetonte Vorstellung der Vierzahl, der Polybos gehorcht, schon

bei der neuen Artikulierung der Jahreszeiten mitgewirkt hat?
In Nat. Horn, läßt nähere Betrachtung einen - für die Folgezeit entscheidenden

-Übergang erkennen: was dann für Galen dank dieser Schrift Doktrin ist, wird in
ihr über zäh - wie sich erweisen ließ - widerstrebenden bisherigen Auffassungen
eben erst in einen neuen, umdeutenden Zusammenhang gezwungen. Indem wir
die schwarze Galle aus dem Zwang des Systems herausholen, wird der Blick freier:
Auffassungen, die denjenigen ähnlich sind, welche sich auf Grund der Formulie-

9 (p&woTimgov zuerst bei Herodot, Hippokrates (Aph.), Thukydides; nerömogov bei Hippo-
krates (Aer.), Thukydides.



Melancholie und schwarze Galle 29

rangen und der Auslassungen in Nat. Horn, als Vorstufe vermuten ließen, kann
man auch anderswo bemerken.

Als eine solche, frühere Auffassung betrachte ich, was in der Schrift über die
Umwelt (Aer.) steht. Diese Schrift kennt den Herbst auch, ordnet aber die Körpersäfte

nicht den Jahreszeiten zu, noch spricht sie sie als alleinige Träger des

Lebensprozesses an, noch bezieht sie sie innerhalb eines Systemrahmens aufeinander.
Aer. unterscheidet an Altersstufen: Kinder, Männer, Frauen, Jüngere, Ältere; sie

kennt Typen, die durch das Vorwalten eines Saftes charakterisiert sind und danach
benannt werden: pXeyfiariai, %oXd)Ö££g, vygoi rag (pvaiag. Beide Gesichtspunkte
der Einteilung können sich auch kreuzen. In solcher Sicht beobachtet nun die
Schrift den Einfluß des Klimaablaufes auf die «Typen»:

c 10: «Sind der Sommer und der Herbst regnerisch, vom Südwind beherrscht,
so bringt der Winter Krankheiten, und die Phlegmatypen (cpXey/rariai) und die
mehr als 40jährigen werden wahrscheinlich von Hitzfiebern, die Galletypen
(XoM>deeg) aber von Pleuresien und Pneumonien befallen» (51, 10 Kw.). «Wird
der Sommer aber vom Nordwind beherrscht, ist er ohne Regen und weder vor
dem Hundsstern (30. Juli) noch unter dem Arkturus (nach dem 18. September)
regnerisch, so kommt er den Phlegmatypen besonders zustatten, ferner denjenigen
mit feuchter «Konstitution» und den Frauen. Für die Galletypen (yoXwdeai) ist
dieser Wetterablauf aber sehr ungünstig. Denn sie werden allzu stark aufgetrocknet

und von trockenen Augenkrankheiten, heftigen und langwierigen Fiebern
befallen, einige auch von [lekay/oMai. Denn das Feuchte und Wäßrige der Galle
wird aufgetrocknet und aufgezehrt, das Dicke und Beißende bleibt zurück, und
beim Blut ebenso. Daraus erwachsen ihnen die genannten Krankheiten. Den

Phlegmatypen kommt all das zugute; denn sie werden aufgetrocknet und kommen
nicht schwammig, sondern eingetrocknet in den Winter» (51, 20 Kw.).

Daß die jueXayyoXiai somatische Krankheiten seien, legen der Zusammenhang
und überhaupt die Perspektive dieser Schrift nahe; welche Krankheit es sei, ist
ungewiß. Aber die Ausführungen zeigen deutlich, daß die schwarze Galle - doch
offenbar die Ursache der fielayypMai - als eine Umwandlung, eine Eindickung
der Galle schlechthin betrachtet wird und nur unter besonderen Bedingungen -
der «Konstitution» und des Klimas - aus ihr hervorgeht.

Anderswo deuten die Bezeichnungen darauf hin, daß die schwarze (oder
vielleicht auch nur die dunkle) Galle nur eine Sonderform der Galle schlechthin ist.
Wo die Epidemienbücher I und III Galliges im Erbrochenen, im Stuhl oder Urin
beobachten, beurteilen sie es - neben der Menge, dem Gerach und Geschmack,
der Konsistenz und dem Grade der Vermischung oder Reinheit-auch nach
Farbnuancen: hellblond, blond, rötlich, rostfarben (oder grünspanfarben?), gesättigtdunkel,

schwärzlich, schwarz. Aber keiner dieser Farbnuancen ist innerhalb dieser

zwei Bücher eine besondere Bedeutung beigemessen; vielfach heißt es von den

Abbaustoffen auch einfach nur: Galle enthaltend10. Wo das Attribut «schwarz»
10 Die Farbnuancen in Epid. I und III, soweit in den Krankengeschichten Galliges mit-



30 Walter Muri

neben «gallig» dem gleichen Stoff zuerkannt ist, ist es nicht unmittelbar an «Galliges»

angelehnt, geschweige damit verbunden; es ist eine unter mehreren
Beobachtungen. Man möchte vermuten, daß die Vorstellungen «Galle» und «schwarz»

für den kritischen Arzt der Epid. noch nicht zu einem einheitlichen Begriffe der

Pathologie vereinigt seien.

Sie sind zu einer Vorstellung vereinigt im Worte fieXayyoXixog-, dieses Wort
führt nun aber in das Gebiet der «Konstitutionstypen»11.

Auch hier wird es gut sein, sich von der Einengung, die Polybos der früheren

Forschung und Spekulation auferlegt hat, zu befreien und den Umblick, der vor
ihm möglich war, in aller Unbefangenheit auszukosten. Unter den «Konstitutionstypen»

kommen schon in den frühesten Schriften (Aer., Morb. Sacr.) die beiden

vor, die nach dem dominierenden Krankheitsstoff benannt sind: der phlegma- und
der gallehaltige qtXeypaxiag oder <pkeyfiaxwdrjg, yoXcuSr/g. Aber konkurrierend treten

neben sie in Aer.: die ihrer Natur nach Feuchten, in Morb. Sacr.: der Phthisi-
ker, der Spleniker; jene zwei ersten - cpXeyp.ax(bdrjg, yoXmdr/g - sind am häufigsten
genannt. Reicher ist die Liste in den beiden Epidemienbüchem I und III, wo in
zwei Kapiteln menschliche Typen zusammengestellt werden, auf Grund der
Beobachtung, welche Typen das eine Mal der Krankheit erlagen, das andere Mal
für die Schwindsucht anfällig waren12.

In Epid. 119 sind es Merkmale der leiblichen Erscheinung oder der Sprechweise,
auch der Gemütsart und Lebensführung, neben der Scheidung nach Geschlecht
und Altersstufe, welche das Kriterium darbieten: Kinder, Jünglinge, Erwachsene,

Glatthäutige, solche mit weißlicher Hautfarbe, solche mit schlichtem Haar,
Schwarzhaarige, Dunkeläugige, solche die unordentlich und leichtsinnig gelebt
haben, solche mit dünner Stimme, mit rauher Stimme, Lispler, Jöhzornige, auch
die meisten Frauen solcher Typen (ix xovxov xov sideog).

In Epid. III 14: «Der Typus (elöog) der Schwindsüchtigen war: glatthäutig,
weißlich, sommersprossig, rötlich, mit glänzendem Auge, mit weißem Phlegma
(Xevxo<pkeyp,axlai), mit herausstehenden Schulterblättern, und die Frauen

ebenerwähnt wird: vTioitav&og, £av&6g, vKeov&noq, tibörjg, xaxaxoQrjg, vxdfieXag, fieXag. Die
Deutung der Farben findet sich in Prog. 11-13, aber auch hier steht fie/.aq allein. - «Schwarz»
und «gallig» kommen als Attribute in der gleichen Krankheitsphase miteinander vor:
207, 16 Kw «rj/ieoe yoXcodea, öXiya, fieXava; 213, 4 rjfisae fieXava, oXiya, %oXmdea; 214, 13

fliayoinri/iara Xenxd, yoXdidm, Saxvwdea, 6"/lya, fieXava, övawdea SirjXd-ev, sonst häufig
schwarz allein oder gallig allein (neben der Angabe über Menge, Konsistenz usw.).
Auffälliger ist, daß yoXöjäng £av&ov, wenn es über den gleichen Stoff ausgesagt wird, unmittelbar

nebeneinander steht; darin verrät sich offenbar die Tendenz zu einer einheitlichen
Vorstellung, welche für gallig und schwarz noch nicht gilt. - In den zusammenfassenden
xaxaoTdaeig, die doch die Theorien enthalten, erscheint fieXag überhaupt nur einmal;
ypXwbr\g ist - wie pXey/iaxwbrjg - selten und nie mit einer Farbbezeichnung versehen.

11 «Konstitutionstypen» — wirklich in Anführungszeichen! Besser wäre, zu sagen:
Dispositionstypen, d. h. Typen der Anfälligkeit für bestimmte Krankheiten. Wie die Listen
zeigen, handelt es sich in der Mehrzahl um beobachtbare oder in der Anamnese feststellbare
Merkmale, welche die Typen charakterisieren. Der Begriff der Konstitution ist erst da
erreicht, wo der <pvaig-Begriff, auf den Organismus angewendet, diesen als eine Ganzheit
eigener Gesetzlichkeit begreifen läßt. Am Schlüsse ist darauf zurückzukommen.

12 Vgl. 225, 7 Kw.: txdaxov Si rdäv bnoysygaftfiivcov elMwv ijaav oi xdfivovrsg.



.Melancholie und schwarze Galle 31

so. Der melancholische und blutreiche Typus: Hitzfieber, Phrenitis und
Dysenterie befielen diese. Krämpfe bei jugendlichen Phlegmatypen (pXey/iarcböeig).

Langwierige Diarrhöe und beißender, fettiger Stuhl bei den Bittergalligen (mxgo-
yokoi).»

Auf einer Ebene erscheinen Typen, die nach sehr verschiedenen Gesichtspunkten
charakterisiert sind; es wäre unangebracht, von einer Konstitutionslehre, sei es

im Sinne einer durchwirkenden Physislehre oder gar in der Tragweite der späteren
Temperamentenlehre zu sprechen. Vor solcher Mannigfaltigkeit sieht sich aber der
Arzt wohl verlockt, Ordnungsprinzipien zu suchen. Eine dieser Ordnungen - und
die für die Folgezeit maßgebende - ist der Systemversuch von Not. Horn. In dem

freieren, noch nicht umzäunten Felde, auf dem sich auch die oben aufgeführten
Typen finden, versucht ein anderer Arzt, die Vielfalt beobachteter Typen zu
ordnen; er bekennt auch gleich die Schwierigkeit eines solchen Versuches.

Der Verfasser des 6. Epidemienbuches, der an anderer Stelle schon über die
methodischen Richtlinien in der Ordnung empirischen Materials reflektiert und
dabei das Kriterium der Ähnlichkeit - Unähnlichkeit herausgestellt hat (Epid.
VI 3, 12), urteilt nun über menschliche Typen (VI 8, 26): «Auch tüchtige Ärzte
werden durch die Ähnlichkeiten in Irrtum und Verlegenheit geführt ...; es ist
schwierig es herauszufinden, auch wenn man die Methoden kennt. Beispielsweise:
wenn ein Patient einen spitzen Kopf hat, eine platte Nase, eine Adlernase, wenn
er gallig ist (yoldjdrjg), mit Mühe erbricht, ein schwarzer Galliger {ypk<i>br\g fxeXag),

jung, wenn er unordentlich gelebt hat - zugleich dies miteinander in Übereinstimmung

zu bringen, ist schwierig.»
Die Typen sind auch hier, wie schon in Epid. III 14 aus den verschiedensten

Perspektiven gesehen (Phrenologie, humorale Physiologie, Lebensalter,
Lebensgeschichte). Spätere Medizin hat unter dem Einfluß der Viersäftelehre, indem sie

zugleich die Phänotypen zu physiologisch verstandenen Konstitutionstypen
vertiefte - bezeichnend der Übergang vom Worte eldog zu xgäaig, undenkbar ohne
die Einwirkung des 9w<xt<;-Begriffes! - das Meiste davon ausgemerzt. Aber vor
dem Beginn des 4. Jahrhunderts darf man die oben erwähnten Galle- und Phlegmatypen

deshalb nicht besonders auszeichnen, weil sie in das später siegreiche System
mitaufgenommen worden sind. Es schiene mir wichtig, den Reichtum der
Beobachtungen, über den die zitierten Ärzte verfügten, gelten zu lassen und die damals
vorhandene Konkurrenz vieler Gesichtspunkte bei der Herausarbeitung der Typen
nicht von einer späteren, vereinfachenden Systematisierung her zu übersehen.

Für unsere Frage bedeutsam ist die Tatsache, daß vor 400 unter vielen Typen
auch der Phlegma-, der Galle-Typ und insbesondere der schwarzgallige vorkommen.

Daß Phlegma und Galle seit mindestens dem Beginn des 5. Jahrhunderts
als Krankheitsstoffe in der Medizin beachtet werden, ist bekannt. Der peXayyoXixog
nimmt sich, gesehen auf der Folie dessen, was über das Vorkommen von yoXmörjg

und jueXag in den Epidemienbüchern I und III festzustellen war, hier nicht wie ein
aus eigener Lehre erwachsenes Theorem aus: er wirkt wie ein Stück übernommener,



32 Walter Müri

von früher her in diese offenere Betrachtungsweise hineinragender Lehre, die schon

verfestigt, mit deutlichen Vorstellungen belegt ist und zu keiner kritischen
Auseinandersetzung Anlaß gibt. Jedenfalls entspringt hier jtiekayxohxog weder
physiologischen noch pathologischen Theorien13.

Welche Vorstellungen sich mit dem Worte pekayxoXtxoq verbunden haben, sei

nun auf dem schmalen Pfade einer Einzelfrage ausgeforscht.
Es wäre wohl nicht müßig zu fragen, wie die Arzte überhaupt auf eine schwarze

Galle gekommen sind. Daß sie ein Derivat der Galle überhaupt sei, ist weiter oben
als eine Theorie (in Aer. c 10) erwähnt worden. Aber welche Erfahrung führte zur
schwarzen Galle Eine Antwort, die mehr als eine Vermutung ist, läßt sich nicht
finden, da die Texte keine Auskunft geben. Immerhin sei auf die Annahme von
Sigerist hingewiesen14. Andere Erklärungen, die auf die symbolische Bedeutung
der schwarzen Farbe, auf die Verfärbung des Gesichtes im Zorne verweisen, führen
ins bloße Psychologisieren, da keine Zeugnisse sie bestätigen15.

Wo die schwarze Galle genannt, d. h. also supponiert wird, gilt sie als ein
Krankheitsstoff - bevor sie dann in Nat. Horn, im Verein mit den andern Säften zur
Grundlage von Krankheit und Gesundheit erklärt wird. Unter den
Krankheitserscheinungen, welche Ärzte auf die Wirkung der schwarzen Galle zurückführen,
werden an körperlichen Leiden genannt: Kopfweh (Acut. Sp. 7), Schwindel (Prorrh.
II 30), Lähmungen (Aph.VI 56. VII40; Acut. Sp. 7; Prorrh. II 9),Verlust der Sprache
(Acut. 7), Erblindung (Aph. VI 56), Tetanus an der Hüfte (Acut. Sp. 37), Krämpfe
(Epid. V 22; Aph. VI 56; Acut. 29), epileptische Anfälle (Acut. Sp. 7; Epid. VI 8,31;
vgl. Aph. III 20 und 22), Dysenterie (Aph. IV 24), Quartanfieber (Nat. Horn. 15);

13 fieXayxoXixoQ in Epid. III 231, 15 und 235, 6 Kw.
14 Antike Heilkunde (München 1927) 25: «Beobachtung des Erbrochenen bei Magenkrebs,

des Stuhles bei blutendem Magengeschwür mag zur Annahme eines solchen Stoffes
geführt haben.»

16 An einer Stelle wird die «schwarze» Farbe des Körpers dadurch erklärt, daß schwarze
Galle in die Adern und in die Haut dringe: Int. c 43, L VII 272; dasselbe später bei Aretaios
CMG II 40, 26, bei Caelius Aurelianus (Amsterdam 1755) 340.

Vielleicht gab es auch eine Theorie, welche die schwarze Galle aus der Zersetzung des
Blutes durch Galle erklärte: Epid. VI 6, 14 «der galle- und blutreiche Körper ist (wird?)
schwarzgallig, wenn er keine Möglichkeit der Entleerung hat». Epid. II 3, 15: «das
Blutreiche und Gallige führt zu saurem Aufstoßen; vielleicht endet es bei diesen (Patienten) in
schwarzer (Galle)». Morb. I 30 (L VI 200): «Die Melancholiker verfallen ihrer Krankheit,
wenn das Blut von Galle und Phlegma verdorben wird ...»

In diesem Zusammenhange sei darauf hingewiesen, daß in Epid. III 14 möglicherweise
die gleiche Auffassung mitwirkt: Der Text 231, 15 xd pelayyo/.ixov xe xat v<pcu/iov (sc.
elöog), wie ihn die Codices außer V geben, scheint mir haltbar aus folgenden Gründen:

1. Wo neue Typen in einer Reihung nacheinander genannt werden, wird sonst der Artikel
wiederholt: 226, 24; 229,14.

2. Kühlewein läßt xe, das die beiden Begriffe peXayyoXixdv und i)<paifiov zu einer
einheitlicheren Vorstellung koppelt, weg, indem er sich V durch Galen bestätigen läßt. Aber
für Galen war xe höchst unbequem, da er in diesem Kapitel alle vier Humoraltypen finden
wollte und der Blutreiche nur dann als Sondertypus gelten konnte, wenn er nicht mit dem
Melancholiker eng verbunden war. Deshalb ist Galen an dieser Stelle als voreingenommener
Zeuge verdächtig. Die Stelle wäre also zu übersetzen: «der sowohl melancholische als auch
blutreiche Typus». - Die Einwände gegen Galen gelten natürlich auch gegen alle, welche
nach ihm und mit ihm diese Stelle als frühestes Zeugnis — vor Polybos - der Viersäftedoktrin
aufgefaßt haben.



Melancholie und schwarze Galle 33

außerdem Nieren-, Leber- und Milzleiden in der knidischen Schrift Int. cc 16,

17, 34.

Auffälliger sind die psychischen Leiden, welche mit schwarzer Galle verbunden
und mit dem Worte pteXayyoXixog aufgerufen werden. Vier Stellen seien im Wortlaute

hergesetzt. Epid. VI 8, 31 «Die Melancholiker werden meistens auch epileptisch,

und die Epileptiker melancholisch. Das eine oder das andere tritt ein je
nach der Stelle, wohin die Krankheit sich wirft: wenn auf den Körper: Epileptiker,
wenn auf den Geist (diavoia): Melancholiker.»

Aph. VI 23: «Wenn Angstvorstellung oder Depression lange Zeit anhalten, ist
so etwas melancholisch» (d.h. eine melancholische Krankheit). Acut. Sp. 16: «Die
meisten Patienten, deren Bauchhöhle feucht und deren Geist (oder: Gemüt yvmprj)
verwirrt ist, lesen Flocken ab, grübeln in der Nase und antworten auf Fragen nur
kurz; von sich aus sagen sie nichts Zusammenhängendes. Solches scheint mir
melancholisch zu sein.»

Die zweite Krankengeschichte in Epid. III 17 schließt mit einem zusammenfassenden

Rückblick: «Die Erscheinungen im Urin durchwegs schwarz, dünn,
wäßrig. Benommenheit begleitete sie (sc. die Patientin) fortwährend;
Appetitlosigkeit, Depression, Schlaflosigkeit, Anfälle von Zorn, Unbehagen, die

Äußerungen am Gemüt melancholisch»: xä>p,a nagemexo, ajiöaixog, a&vfiog, aygvnvog,
ögyai, Övacpogiai, xä negl xrjv yvoj/ur/v fiekayyoXixd.

Weitere Zeugnisse weisen den melancholischen Leiden überhaupt Äußerungen
einer affektiven oder geistigen Störung zu: Jähzorn, Raserei, tollkühne Raserei,
Verrücktheit16. Die Termini piavir), nagavoia, Jtagapgovrjaig, exaxaaig sind nicht
eindeutig und lassen sich nicht gegeneinander abgrenzen, sind auch wohl zum Teil,
auf verschiedene Schriften verteilt, identisch. Es genüge, zusammenfassend von
manischen Zuständen zu sprechen. Immerhin steht fest, daß es sich nicht um das

Delirieren in hohen Fiebern handelt, wofür die gleichen Ausdrücke auch gebraucht
werden. Denn immer heißt es in den einschlägigen Stellen, exaxaaig usw. sei der
Ausdruck einer melancholischen Erkrankung. Daß es ein bestimmtes, eigenes
Krankheitsbild melancholischer Manie gegeben habe, läßt sich erschließen. An
einigen Stellen wird Phrenitis (wohl die Meningitis von heute) in ihren extremen
Formen mit dem als bekannt vorausgesetzten Bilde melancholischer exaxaaig
verglichen: «Die von Phrenitis Befallenen gleichen in ihrer naqdvoia am ehesten
den an Melancholie Leidenden» (Morb. I 30 L VI 200). «Denjenigen, welche in
der Art der Melancholie außer sich geraten» xoiaiv eiioxa/ievoioi pieXay/oXixmg

(Prarrh. I 14, ebenso I 18. II 9; Coac. 93).
Uberblicken wir die psychischen Leiden oder Erscheinungen, welche mit schwarzer

Galle verbunden, unter die melancholischen Leiden gerechnet, da und dort
ausdrücklich als Leiden des Gemütes (oder Geistes) angesprochen werden:
Angstvorstellungen, Depression, Abwendung von der Umwelt, Benommenheit, Anfälle

16 ttgaaemg jianaxgovovxa Prarrh. I 123; nanaipnoaüvrj Acut. Sp. 29; d^v&vßog Epid. II 6,
1; fuuvofievog Epid. V 2; ptavir) Aph. VI 56; exaxaaig Prarrh. I 14, 15, 17, 18.



34 Walter Muri

von Zorn, Jähzorn, mannigfache Stufen von fiav(a bis zum Außersichsein. Diese

Beobachtungen sind in den erhaltenen Texten nirgends als Zusammenfassung oder
in einem Krankheitsbilde gesammelt, und nur an einer Stelle sind die Phänomene
melancholischen Gemütsleidens, die den beiden Richtungen der Melancholie bei

Theophrast (und den beiden Phasen der zirkulären Psychose von heute) entsprechen,

an einem Patienten zugleich beobachtet: Anfälle von Zorn und Depression
(Epid. III 17,2 s. oben).

Die beobachteten Symptome psychischer Veränderung sind nicht nur
Affektstörungen, etwa im Sinne einer heutigen Auffassung affektiver Psychosen.
Vielmehr fällt auf, daß dasjenige, was wir gemeinhin mit den Ausdrücken «geistig»
und «seelisch» auseinanderhalten, noch zusammenliegt und daß man an einzelnen
Stellen ebensogut sagen könnte, /isXayyoXla sei ein Leiden, das die geistigen Fähigkeiten

angreife, wie: ein Leiden des Gemütes.

Die Wahrnehmung eines melancholischen Geistes- oder Gemütsleidens, genauer:
die Verbindung einer Störung, Ver-rückung der innern Fähigkeiten mit «schwarzer
Galle» als ihrer Ursache, ist wohl noch älter, als die dem Corpus Hippocraticum
entnommenen Zeugnisse es direkt belegen.

In den Wolken des Aristophanes (also 423) schilt Pheidippides seinen Sohn, der
dem Vater eben die neueste Weisheit des Sokrates und Chairephon, die Ersetzung
des Zeus durch den Dinos, weitergegeben hat:

«So weit bist du in deiner Verrücktheit gekommen,
daß du den Männern glaubst, welche an der Galle leiden» (832).

«An der Galle leiden», yoXäv, hieße es wörtlich; nach dem Sinn des Textes und
nach den.Scholien ist es aber ein Synonym zu [taiveo&ai: «du glaubst Männern,
welche verrückt sind». Und so noch anderswo bei Aristophanes, nur daß an den

fünf andern Stellen die Verücktheit mit /ueXayyoXäv bezeichnet wird, eigentlich
also «an schwarzer Galle leiden»17. Das Scholion zu PI. 12 bemerkt über /isXayyoXäv:

yoXäv Tiagä rolg 'Arnxoig rd fiaivec&ai. Das Wort gehört also der attischen

Umgangssprache an. /xeXayyoXäv ist, außer bei Aristophanes, bei Piaton, Menander,
in der mittleren und neueren Komödie zu finden18. Uberall, wo der Textzusammenhang

die Bedeutung zu erfassen erlaubt, ist es mit fialveadai aufgefangen oder

von einem ähnlichen Synonym begleitet. Im platonischen Phaedrus läßt Sokrates

in einem vorgestellten Gespräch Sophokles oder Euripides zu einem anmaßenden

Poeten, der seiner Vermessenheit wegen eben vorher als fiawöfievog bezeichnet

wurde, sprechen. Sie würden den Vermessenen aber nicht in grober Art (äyQotxmg)

anfahren: d> /uoydrjQs, /ueXayyoXäg, sondern musisch sanfter ihn anreden: «Mein

Bester, allerdings ist es notwendig ...». Die barsche, herausplatzende Anrede:

17 Eccl. 251, als Steigerung zu napapgoveiv; PI. 12 als Synonym dazu; PL 366, in 372
durch xaxodai{iovg.g gesteigert. Ferner PI. 903, Av. 14. Vgl. die jeweiligen Scholien.

18 yoXäv Menander Epitr. 176; Epikrates 5,7 M., Straton 1, 7 M. fieXayyoXäv Alexis
207 M., Menander Sam. 218; Piaton Phdr. 268 e; Rep. 573 c; Demosthenes 48, 56.



Melancholie und sohwarze Galle 35

Tropf, du leidest an schwarzer Galle, heißt ja augenscheinlich: du bist verrückt,
nicht urteilsfähig19.

Von dieser eindeutigen Verwendung von peXayxoXäv, die wir je nach Stilniveau
wiederzugeben hätten mit «angeschlagen, verrückt, wahnsinnig», finden sich weitere

Zeugnisse in den knidischen Schriften, wo gerade die Paraphrase oder
Verdeutlichung mit 7iaqävoia, fiavixög, juaiveo&ai vorkommt20. Alle die vorher
erwähnten Zeugnisse aus nicht-medizinischen Texten, durch 150 Jahre hindurch
immer dieselbe Bedeutung für peXayxoXäv erweisend, bezeichnen eine Störung
des Urteilsvermögens. Hier, in den Texten außerhalb der koischen Medizin, ist von
psychischen Schädigungen im engern Sinne nicht geredet.

Versucht man von den besprochenen Stellen aus weiter zurückzugehen, so

führen die nächsten Schritte ins Unbezeugte. Aber aus den wenigen deutlichen und
annähernd datierbaren Zeugnissen, nämlich:

(ieXay%oMr) als einer Krankheit, in der jonisch-ethnographischen Schrift um 430;
[leXayyoX&v in der attischen Komödie (um 423 als yoXäv) und in den knidischen

Schriften, vielleicht um 430/20: als Bezeichnung gestörten Geistes;

fisXayxoXixa. im dritten Epidemienbuche der koischen Schule um 410 als Bezeichnung

einer Gemütserkrankung, peXayxoXixov als fixierter «Konstitutionstypus»
im selben Buche,

aus diesen Fixpunkten schließen wir - gewissermaßen rückwärts einschneidend

-, daß die Wortbildung peXayyoX - und die damit verbundene Vorstellung
einer geistigen oder seelischen Störung oder einer Erkrankung im letzten Drittel
des 5. Jahrhunderts schon Überlieferung ist.

Es sei versucht, freilich mit Hilfe eines dünnen Fadens, von der andern Seite
her eine mögliche Deutung zu gewinnen. Die Beobachtung, daß Galle und
Gemütserregung miteinander in Verbindung stehen, hält das früheste Griechisch fest.
Dem jonisch-attischen x°Xij entspricht bei Homer %öAo?: Galle, meist ja mit dem

zugeordneten Affekt: Zorn übersetzt.
XoXog epjieae ihfxcö Galle fiel ihm ins Gemüt, z.B. II. 9,436; Galle dringt (taucht)

in den Meleager; sie läßt auch andern Menschen den Sinn in der Brust schwellen,
II. 9, 553; das Herz schwillt durch den II. 9, 646; Achill versucht den xoXog

zu verdauen (wie eine aufgenommene Speise gar zu machen und so zu überwinden)
II. 9, 565, vgl. 1, 81 - diese Wendungen, die den Zorn und Grimm meinen, deuten
auf innere Vorgänge, die man sich wohl ursprünglich physiologisch vorgestellt
hat. Das von %dAo? abgeleitete Verb x°Xom (ärgern, erzürnen) heißt eigentlich,
nach der Wortbildung, «mit Galle versehen, zu Galle machen». Das häufigere,

12 In einer Stelle der Epitrepontes steht nicht peXayxoXäv, sondern peXaiva xoXr\ 494:
«Beim Apoll, der Mann ist hypomanisch, er ist manisch, er ist in Wahrheit voll Mania,
manisch ist er bei den Göttern. Vom Herrn Charisios spreche ich, schwarze Galle hat ihn
befallen oder so etwas.» Vgl. 509 exaraaig ovxvrj.

20 Morb. I 30, III 13. Auf die Ätiologie ist hier nicht einzugehen. Vgl. in Prorrh. I und
Coac. das i^iataa&ai fisXayxoXixäg. Stimmt die Datierung des Grundbestandes der
knidischen Schriften auf 430/20 (Ilberg, Knidos, Sachs. Akad. 76 [1924]), so liegen hier ähnlich

frühe Zeugnisse vor wie diejenigen aus Aristophanes.



36 Walter Müri

und wohl zuerst gebildete, Intransitivum yoXöo/jiai wäre dann «mit Galle
versehen werden, zu Galle werden», xsyoXco/iai «ganz Galle geworden sein» (II. 1,

217; 16, 61), wie entsprechendes oivoofiai, wvwo&ai «mit Wein versehen sein, ganz
Wein geworden sein» heißt (oivojllevxeq Od. 16, 292, mvw/uevog von Aeschylus und
Herodot an).

XoXöofiai meint wohl das Somatisch-Physiologische und das Psychische, das

seine Folge ist, zusammen, wobei im häufigen und freien Gebrauch in natürlicher
Weise die auf das Psychische zielende Bedeutung sich umfassender entwickelt.
Das Synonym zu yoXoopai — zornig werden, nämlich Dvpoo/iai kommt erst im
5. Jahrhundert vor (Aisch. Ag. 1069); ob es überhaupt erst nach dem Modell

yoXoopai gebildet worden sei, bleibe eine offene Frage. Aber da das Grundwort
&vfiog nur ein Inneres, das affizierbare Gemüt, bezeichnet, hält sich die Bedeutung
des Verbs auch nur in diesem Felde. yoXöofiai hingegen, dem ein eigentlicher
physiologischer Vorgang zu Grunde liegt, zugleich ein wiederholbarer Vorgang - denn
immer wieder konnte infolge eines heftigen Affektes jemandem die Galle ins Blut
treten, konnte er sich gelb oder grün ärgern - mag zu Anfang beides bedeutet
haben: «zu Galle werden» und damit verbunden «gallig, zornig werden»21.

Im Augenblicke, da von der gelben Galle die schwarze Galle abgehoben und
unterschieden wurdet ergab sich auch die Möglichkeit - vielleicht auch das Bedürfnis

- diesem humor eigene psychische Vorgänge zuzuordnen. Wann das geschehen
ist - sofern es so geschehen ist -, entzieht sich unserer Kenntnis. Wir erkennen nur,
daß da, wo das Kompositum «schwarzgallig» auftaucht, eine noch stärkere Affektion

(Verrücktheit in der attischen Umgangssprache, Raserei, Außersichsein in
den knidischen Schriften) ihm zugeordnet sein kann. Ob medizinische Spekulation
die schwarze Galle geschaffen hat, oder ob populärmedizinische Anschauungen

vorangegangen sind (wie bei yoXog), läßt sich nur fragen22.

Der abschließende Überblick, der an zwei Stellen noch Unbesprochenes berührt,
soll den Charakter des Hypothetischen nicht verhüllen.

Die Entdeckung - Hypostasierung - der schwarzen Galle als einer Ursache von
Leiden konnte anknüpfen an die Bedeutung, die man der Galle schlechthin in

21 %oAwto;, das unmittelbar von ;(dAo? abgeleitet sein kann (Debrunner, Oriech. Wort-
bildungslehre § 368) und das nur in einem Formelvers bei Homer vorkommt (II. 4, 241;
16, 210; Od. 22. 26, 225) ergäbe dann «... zankte mit galligen Worten». - Welche Vorstellung
Sophokles mit dem durch die lernäische Schlange vergifteten «schwarzgalligen Pfeil»
verbunden hat (Tr. 573), weiß ich nicht; es ist die einzige Stelle, wo fisÄdyxo/.og vorkommt.

22 Amüsant, wenn auch nicht förderlich, ist die Antwort, die Archigenes gewagt hat.
Denn nach ihm hat schon Homer die Melancholiker beschrieben. Er führt aus: die Menschen,
in denen sich die Wirkung der schwarzen Galle als unbeherrschter Zorn, Trauer und furchtbare

Niedergeschlagenheit auswirkt, nennen wir Melancholiker, «indem mit x°^V 6er Zorn,
mit ßiXaiva seine Größe und Wildheit bezeichnet wird. Zeuge dafür Homer, wo er sagt:

unter ihnen erhob sich
der heldenhafte Atreide, der weithinherrschende Agamemnon,
voll Zorn; mit Grimm füllte sich gewaltig sein 'beidseitig schwarzes'

Zwerchfell;
seine Augen glichen leuchtendem Feuer.

So werden die Melancholiker, so oft sie von ihrem Übel angepackt werden.» Aretaios CMG
II 39.



Melancholie und schwarze Galle 37

ihrer Wirkung auf Leih und Seele beigemessen haben mag. Der Wandel der
Vorstellungen, der sich an der Bedeutungsentwicklung des Stammes yoXo- (als Verb:
gallig, zornig sein) ablesen läßt, bot den Ansatz, der von der Galle schlechthin
abgegliederten schwarzen Galle psychische Veränderungen zuzuschreiben (Psyche
im weitesten Sinne genommen). In der Zeit, da Wortbildungen mit dem Stamme

fieXayyoX- zuerst greifbar werden, bezeichnen sie: als Substantiv eine nicht näher

zu bestimmende Krankheit, als Verb fj,eXay%oXäv eine geistige Schädigung:
Verrücktheit, Unzurechnungsfähigkeit im Denken. In der koischen Medizin verschiebt
und bereichert sich die Bedeutung: Zeugnis dafür jene Stellen, die, das Wort /aeXay-

XoXixog verwendend, von Gemütsstörungen reden. Diese Bedeutungsverschiebung

ist bedingt durch eine differenziertere Erfahrung, der das, was bisher
einfach als Denkvermögen, als Seele in einer mehr rationalen Färbung angesprochen
wurde, in neuer Sicht erscheint. Der Wandel vollzieht sich im letzten Drittel des

5. Jahrhunderts, zu verfolgen z. B. am sich wandelnden Gehalt des Wortes yvoj/urj;
und die neu wahrgenommenen Erscheinungen des menschlichen Innern machen

nun den Gehalt des Wortes Psyche aus23. Die neuen Beobachtungen, soweit sie

als Krankheit - seelische Erkrankung - angesprochen wurden, lagern sich der

Vorstellung an, daß schwarze Galle auch das Innere des Menschen in Mitleidenschaft

ziehe. Krankhaft veränderte oder gesteigerte Affekte werden so von Ärzten
als melancholisch bezeichnet. Von einem Krankheits&fkfe wagt man auf Grund
der kurzen Bemerkungen kaum zu reden, auch wenn man überzeugt sein mag, daß
die Ärzte feste und artikulierte Vorstellungen hatten. Zum «Bilde» der
melancholischen Erkrankung zählen an psychischen Erscheinungen j etzt: Angstzustände,
Depression, Anfälle von Zorn, Schwierigkeit des Kontaktes mit der Umgebung.
Unter den Typen, welche die Ärzte beobachten und einer Ordnung einzufügen
suchen, erscheint auch der ueXayyoXimc,, genannt als der für melancholische
Krankheiten Anfällige. Soviel ist festzustellen ungefähr für die Zeit vor dem
Jahre 400, also vor der neuen und systematischen Lehre humoral verstandener

Konstitutionstypen.
Diese neue Lehre - für uns vertreten durch Polybos in der Schrift Von der Natur

des Menschen - bringt in die Entwicklung einen entscheidenden Einstrom. Die
Theorie, daß Gesundheit und Krankheit von der Mischung, XQäau;, der Säfte

abhänge, ist in jener Schrift allerdings nur so weit geführt, daß sie den Säften eine

die Lebensvorgänge lenkende Steuerung zuerkennt und dabei der schwarzen Galle

gleichen Rang verleiht wie der gelben Galle, dem Phlegma und dem Blut. Sie ist
noch ganz als Physiologie gemeint und stellt keine ausgebildete Konstitutionslehre

dar, die auch das Verhalten des gesunden Menschen oder gar Struktur und
Zeichnung der Persönlichkeit berücksichtigen würde. Aber sie bereitet insofern
eine Lehre der Konstitution vor, als sie den ganzen Menschen einheitlich von den

23 Über diesen Wandel, soweit er auf dem Gebiete wissenschaftlichen Schrifttums sich
verfolgen läßt, vgl. Festschrift Ei. Tische (Barn 1947) 71 f., Mus. Helv. 1947, 255f.; aber
auch der spätere Euripides bezeugt eine neue Sicht auf seelische Phänomene, gerade auch
da, wo sie ins Krankhafte übergehen.

3 Museum Helveticum



38 Walter Müri: Melancholie und schwarze Galle

Säften (oder dem jeweils in einer Jahreszeit oder einem Lebensalter vorherrschenden

Safte) bestimmt sieht. In dem Satze «Was nach meiner Behauptung der
Mensch ist (sc. die vier humores), dieses seihe ist er dauernd» ist diese Konzeption
vorbereitet (Nat. Horn, c 5 L VI 40). Zum Begriff der Konstitution im Sinne

späterer Temperamentenlehre bedurfte es noch der Annahme, daß einer der vier
Säfte in einem Menschen dauernd vorwalte, unabhängig von Jahreszeit und
Lebensstufe. Es ist nicht nachzuweisen, wo und durch wen dieser Schritt getan worden

ist; hei Aristoteles ist um 345 wahrscheinlich, um 325 zuverlässig der
konstitutionelle Melancholiker bekannt, bei Theophrast ist von demjenigen Menschen,
der an schwarzer Galle erkranken kann, derjenige deutlich abgehoben, der von
Natur aus Melancholiker ist. Damit hat sich auch der Begriff der xgäaig verändert.
Während er um 400, bei Polybos, die Mischung der vier Säfte bezeichnet, nennt er
bei Theophrast die dauernd abgetönte, dauernd durch einen Hauptsaft bestimmte

Anlage oder Konstitution, die nicht mehr der ausgeglichenen Mischung der vier
Säfte zur Gesundheit bedarf. Der Ausgleich, als günstige Bedingung geistiger
Leistimgsfähigkeit, ist in den einen Saft verlegt.

Aristoteles kennt den von Natur aus Melancholischen, der in der Jugend schon

/iekay%oXixöi; ist, eine xqäaiQ besitzt, die seinen Leib ständig beißt, so daß er
immer in heftigem Streben ist. An psychischen Zügen nennt er wenig: der
Melancholiker ist konstitutionell unfähig, die Überlegung rechtzeitig einzusetzen, da er

von der impulsiven Heftigkeit seines Strebens immer zu früh hingerissen wird. Er
hat in sich, heißt es in der Endemischen Ethik, ein Prinzip, das mächtiger ist als

Geist und Überlegung: Enthusiasmus; dank dem Enthusiasmus vermag er durch
Divination in blindem Unternehmungstrieb erfolgreich zu sein24. Auch wenn die

wenigen Bemerkungen bei Aristoteles nur eine Facette eines zu vermutenden Bildes
des Melancholikers zeigen, so fällt doch auf, daß nur dasjenige erwähnt wird, was

wir in Theophrasts Monographie dem manischen Bogen zuzuschreiben hatten.
Die depressiven Ausschwingungen, die doch im Corpus Hippocraticum schon
gesichert waren, sind bei Aristoteles nirgends berücksichtigt.

Theophrast übernimmt den Begriff der melancholischen Konstitution ((pvaei

fiehxyypXixdq-, xoäaiQ). Was er an psychischen Zügen schildert, ergibt das Bild
der in ihrem affektiven Verhalten einheitlichen Persönlichkeit, einheitliche
Persönlichkeit auch da, wo Spannung, Ablauf und Entladung des Affektlebens extrem

von normalem Verhalten abweichen. In allen Stimmungen und Verstimmungen
wird eine einheitliche Grundverfassung angenommen.

Die Verknüpfung einer seelischen Artung mit einer physiologisch begründeten
dauernden Anlage, die genaue Konturierung der Affektrichtungen entsprechen
dem, was man später unter einem Temperament25 versteht. Ich vermute, daß der

Melancholiker, wie ihn Theophrast dargestellt hat, als Vorbild für die analoge

Herausarbeitung der seelischen Züge der übrigen Temperamente gedient hat.

24 EE 1248 a 39; EN 1150 b 25; 1152 a 19, 27; 1154 b 11.
25 xoäaig, temperatura, commixtio, complexio.


	Melancholie und schwarze Galle

