Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Melancholie und schwarze Galle
Autor: Muri, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-11560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-11560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Melancholie und schwarze Galle

Von Walter Miiri, Bern

Hermann Frey gewidmet

In den Studien der Bibliothek Warburg haben Panofsky und Saxl die Gteschichte
der Vorstellungen verfolgt, die in Diirers «Melancholie» eingegangen sind!. Zwei
Zustrome lassen sich bis in die Antike zuriick nachweisen, der eine: die Lehre
vom saturnischen Menschen, der andere: die Lehre von der melancholisch ge-
prigten Personlichkeit. In einem groBen Sprung gehen die Verfasser von Marsilio
Ficino auf eine Schrift zuriick, die in den Problemen des Aristoteles erhalten ist
und die sie im Urtext (nach Ruelle) und einer Ubersetzung vorlegen.

Von diesem Text in den aristotelischen Problemata aus mochten wir weiter
zuriickgehen, vorhandenen Zeugnissen entlang verfolgend, wo die ersten Vorstel-
lungen iiber Melancholie — als einer psychischen Erscheinung — sich finden.

Der erwihnte Text (Probl. 30, 1: «Warum sind die auBerordentlichen — die
genialen — Menschen Melancholiker ?») ist gleich andern Teilen der Problemata ein
Exzerpt; die ungleichméBige Ausfiihrlichkeit oder Knappheit in der Gedanken-
entwicklung verrit es. Er beruht auf Theophrasts Buch iiber die Melancholie, das
— als Titel unter den medizinisch-physiologischen Schriften Theophrasts bezeugt —
hier in einem Bruchteil seines urspriinglichen Umfanges erhalten ist. Daf3 der
Text Theophrasts Schrift wiedergebe, ist, soweit ich sehe, von Valentin Rose bis
auf Regenbogen von allen, die sich nidher damit befafit haben, unbestritten ver-
treten worden. '

Theophrasts Schrift hat auBerhalb der antiken medizinischen Literatur Epoche
gemacht: Cicero, Seneca, Gellius, Plutarch zitieren die Grundthese Theophrasts,
wobel sie freilich — wie wiederum die Gelehrten von Ficino bis Panofsky-Saxl] -
die Entdeckung dem Aristoteles zuschreiben. Auch in der antiken medizinischen
Literatur wirkt Theophrast weiter, freilich nur als Ingrediens. Von zwei Arzten
des 2. Jahrhunderts n. Chr., Soran und Archigenes, liegen abgeschlossene Krank-
heitsbilder der Melancholia in ihrem Sinne vor, in die einzelne Ziige aus Theophrast
eingegangen sein mogen. Aber es sind Bilder von Erkrankungen und insofern unter-
schieden von dem anders gerichteten Interesse Theophrasts, das der Struktur
der Personlichkeit, der affektiven Ausprigung einer Konstitution gilt und nur
nebenbei und als einen Sonderfall die durch schwarze Galle bedingten Krankheiten
beriicksichtigt?.

1 Panofsky-Saxl, Diirers «Melencolia I». Leipzig 1923.

2 Soran: Caelius Aurelianus, Morb. chron. 1 6 (Amsterdam 1755) 339f. Archigenes:
Aretaios CMG II, ITI 5. Vgl. das von Rufus iiber Melancholie Erhaltene bei Daremberg-
Ruelle; dazu Ilberg, Rufus von Ephesos, Abh. Sachs. Akad. 41 (1930) 35.

yelayxo}.m war auch schon zu Theophrasts Zeit eine Gattung. korperlicher Erkrankungen

2 Museum Helveticum




22 Walter Miiri

In Kiirze sei zuerst der Inhalt des Exzerptes aus Theophrast wiedergegeben:

Warum sind die genialen Menschen Melancholiker ? — Die Melancholiker sind fiir melan-
cholische somatische Erkrankungen anfillig; dank ihrer Konstitution weisen sie aber auch
eigentiimliche psychische Ziige auf. Ahnlich den Verdnderungen, die der Wein bei Betrun-
kenen bewirkt, indem er den psychischen Habitus gradweise verdndert, zeigen die Melan-
choliker von Natur aus Verinderungen im seelischen Verhalten. Bei den Melancholikern
wie bei den Betrunkenen ist es die Wirme, welche diese Differenzierungen steuert. Die
schwarze Galle, als eine Mischung von warm und kalt, vermag in beiden Richtungen extreme
Grade anzunehmen. Wiegt in ihr das Kalte vor, so zeigen sich beim konstitutionellen
Melancholiker Lahmungen, Stumpfheit, Depressionen; iiberwiegt das Warme, so stellen
sich ein: Ausgelassenheit, Verziicktheit, Labilitdt, Genialitit. Wo die melancholische An-
lage gegen die Mitte hin gemildert ist, tritt das Exzentrische zuriick und gibt die Fihigkeit
zur auBerordentlichen geistigen Leistung frei.

Ein gewisses Schwanken nach der Seite des Traurigen oder des Vergniigten erfihrt jeder
Mensch im téaglichen Leben, ohne den Grund der jeweiligen Stimmung zu erkennen. Die
melancholische Konstitution, welche die Ziige der Personlichkeit bestimmt, reicht tiefer.
Aber auch sie kann schwanken, und wenn sie ungleichméfig ist, zeigen sich eben jene
Temperamentsschwingungen, die als Verstimmung usw. nach der einen Seite, als Vergniigt-
heit usw. nach der andern hin wahrgenommen werden. Ist aber die an und fiir sich wechselnd
ungleichmiflige melancholische Konstitution ausgeglichen, so tritt das AuBerordentliche
hervor, nicht als Krankheit, sondern als Wirkung einer natiirlichen Anlage.

Theophrast unterscheidet melancholische Krankheiten, welche an jedem Teil
des Korpers auftreten koénnen, und krankhafte psychische Erscheinungen mit
melancholischer (schwarzgalliger) Ursache einerseits — die melancholisch bedingte,
zum AuBerordentlichen befihigte Personlichkeit anderseits. Auch diese konstitu-
tionellen Melancholiker sind stindig von melancholischen Krankheiten bedroht:
«sofern sie sich nicht vorsehen, so neigen sie zu melancholischen Krankheiten,
jeder an einem andern Teil des Korpers» (954 b 28).

Die Atiologie der korperlichen Erkrankungen beschiftige uns hier nicht; wir
heben diejenigen Aussagen hervor, welche den psychischen Erscheinungen gelten.
Aus ihnen geht hervor, dall der Verfasser beim Melancholiker durch alle psychi-
schen Wandlungen hindurch, hinter allen Affektschwankungen eine dauernde Ein-
heit erkennt, fiir die er eine physiologische Grundlage, eine Anlage postuliert. Der
Melancholiker ist seiner Anlage nach — in der Mischung und Verbindung der kor-
pereigenen Sifte — bestimmt durch das Vorherrschen der schwarzen Galle, Dank
der Eigentiimlichkeit der schwarzen Galle, extreme Grade von Wérme oder Kilte
anzunehmen, ist der Melancholiker zur weitesten Amplitude seelischen Verhaltens
befihigt. Innerhalb des breiten Bogens moglicher Temperamentsziige ist es aber
nur ein schmaler Streifen, der die Genialitit gewihrleistet. Zwischen der Schlafi-

heit und Stumpfheit auf der einen Seite, initiativer Kithnheit und psychischer

mit Unterarten. Das belegt auBer Theophrast selbst (éyouévovs roic peAayyodixoic 953 b 6;
953 a 29; 954 b 28) Diokles. Galen zitiert aus Diokles (fr. 43 Wellmann) die blahende Melan-
cholie (pvoddes, eine Magenerkrankung) und wirft ihm nachher vor (p. 136, 36 Wellmann),
er habe in der Aufziahlung der Symptome die wichtigsten weggelassen, diejenigen Ziige,
welche die drei melancholischen Krankheiten charakterisieren. Darum sei es der Unter-
suchung wert, nachzupriifen, weshalb Diokles bei der Schilderung der Krankheit die Schdi-
digungen des GQeistes nicht genannt habe. Soran und Archigenes gegeniiber hitte Galen die-
selben Aussetzungen nicht mehr machen miissen, weil, wie ich vermute, diejenigen Beob-
achtungen, die fiir uns bei Theophrast vorliegen, in der Folge in das Bild aller durch die
schwarze Galle «verursachten» Krankheiten eingegangen sind.




Melancholie und schwarze Galle 23

Labilitdt auf der andern Seite sichert die schmale Mitte die Fahigkeit der auBer-
ordentlichen geistigen Leistung. ~

Die supponierten Verschiebungen in der Anlage des Melancholikers (in seiner
#pdoic), nach dem Warmen oder Kalten hin, entfalten nun eine Folge von Ziigen,
die alle vom Normalen abweichen. Konstitutionelle Melancholiker (Melancholiker
«von Natur») werden in der einen Richtung dieser Abwandlungen deprimiert,
schlaff, stumpf; in der andern Ausschwingung verziickt, genialisch, liebestoll, labil
in Affekten und Begierden. Theophrast illustriert — nach seiner physiologischen
Theorie ist es nicht nur Illustration, sondern ein analoger Vorgang aus gleichen
Ursachen — mit den Veréinderungen, die der Mensch beim Genull von Wein erleidet
(953 a 33-b 19). Die hier zu beobachtenden Verinderungen sind allmihlich, die
einzelnen Ziige gehen ineinander iiber: von einer Normallage «schweigsam und
uninteressiert» fithrt der Wein zur Gespriichigkeit, dann macht er die Menschen
beredt und kiithn, weiterhin initiativ im Handeln, dann iibermiitig, dann rasend.
Die gleichen Stufen lassen sich in der gleichsinnigen Entfaltung des melancholi-
schen Temperamentes erkennen; hier werden weitere Differenzierungen genannt:
Vergniigtheit, Ausgelassenheit, die sich im Singen dufBert, iiberméBige Verwegen-
heit, Verziickung. '

Der Zustand, der beim Weingenuf} sprunghaft erst jenseits der Raserei sich ein-
stellt (was wir etwa «das trunkene Elend» nennen3), gehort bei der melancholischen
Konstitution, wenn wir wiederum von einem ruhigen Normalzustand ausgehen,
in eine eigene, wenn man will: absinkende, Folge von Durchgingen und affektiven
Verhaltungsweisen: Depression, Trinenseligkeit, Mitleid, dauernde Schweigsam-
keit, Furcht, Angstzustinde, dauernde Depression mit der Gefahr des iiberraschen-
den Selbstmordes oder dann Apathie und Stumpfheit.

Diese zwei Reihen von Verinderungen sind in Theophrasts Schrift je als zu-
sammengehorige Bogen aufgefafit, auch wenn die vorher aufgefiihrten Bezeich-
nungen nicht in einer einmaligen, erschépfenden Reihung vorkommen. Die Phi-
nomene werden wiederholt besprochen, in jeweils neuen Aspekten, im Zusammen-
hang jeweils mit einer weiteren étiologischen Erklirung. Die genannten Abwand-
lungen werden nur auf der manischen Seite ausdriicklich als Durchgangsstadien
einer Entwicklung bezeichnet, eben erldutert an jenem parallelen Vorgang der
zunehmenden Trunkenheit, wo es ausdriicklich heifit, der Wein verindere die
Menschen schrittweise (éx mgooaywyij).

Sonst werden die genannten Temperamentsvarianten als Mannigfaltigkeit in
der Ausprigung der melancholischen Konstitution dargeboten und meist nur in
kiirzeren Reihen zusammengefaBt, so etwa: gespréichig — erregt — trinenselig
(953 b 10). Aber die einzelnen Nuancen sind zwei verschiedenen Abldufen zuge-
wiesen, die aus der gleichen Konstitution herausbrechen konnen, und den Phéno-
menen, die auf der Wirkung iiberméiBiger Kélte (der schwarzen Galle) beruhen,
Depressionen, Angstzustéinden, stehen die Wirkung der Gegenursache bewuBt

8 (6 olvog) éxlder xal moiei pwgovs 953 b 5.




24 Walter Miiri

abgehoben gegeniiber: ausgelassenes Singen, Verziickung (954 a 21); ein anderes
Mal: schlaff, stumpf einerseits, verziickt, genialisch, liebestoll, labil anderseits
(954 a 31).

Beide Abliufe stellen die moglichen Veridnderungen einer und derselben ein-
heitlichen Personlichkeit dar. In der melancholischen Konstitution ist ja die Ein-
heit supponiert, in der Zwienatur der schwarzen Galle die physiologische Grund-
lage erkannt, welche die Verinderungen in beiden Bogen mdglich macht*.

Keine vor-aristotelische Schrift gibt diesen Reichtum an Beobachtungen iiber
Affektlagen und zusammenhéngende psychische Verdnderungen. Der Blick fiir die
individuellen und die typischen Ziige der von den Affekten her geprigten Per-
sonlichkeit fehlt im 5. Jahrhundert nicht: die 7foc- und tpdmor-Beschreibungen
in der Ethnographie (Schrift iiber die Umwelt) zeigen es, ebenso das Verstéindnis
und das Interesse fiir den pathologischen Ablauf des Wahnsinns, naiv noch im
aeschyleischen Prometheus, wach und differenziert beim spéteren Euripides. Der
Einschub in der hippokratischen Schrift iiber die Epilepsie (cc 14-17, insbesondere
cc 14 und 15), eingehendere Beobachtungen in der hippokratischen Schrift Von
den Sdiften (Hum.), im 6. Epidemienbuche betreffen Einschlagiges. Aber vergli-
chen mit solchen zwar aufmerksamen, aber zerstreuten Wiirdigungen des schwan-
kenden, von der Erkrankung verinderten Affektlebens zeigt die theophrastische
Schrift gerade ihre Eigentiimlichkeit, die unserer Art zu sehen so nahe ist. Zwar
hat sie eine somatische Atiologie bereit, nimmt aber die psychischen Phinomene
in ihrem eigenen Bereiche und in ihrer zusammenhingenden Entfaltung wahr,
ordnet sie ein in die Einheit der personlichen Konstitution und beurteilt sie als
Schwankungen und Entstellungen einer dauernden Grundverfassung; sie hat auch
eine differenzierende, reiche Terminologie zur Verfiigung.

Noch seltener als psychologische Beobachtungen iiberhaupt finden sich im
Corpus Hippocraticum die speziellen Bemerkungen iiber Melancholie als eine
Gemiitskrankheit; wir werden doch in diesen zerstreuten Aussagen Vorstufen
dessen erkennen, was in die Schrift von Theophrast eingegangen ist.

Bevor wir aber zu diesen Vorstufen und Anfingen aufsteigen, versuchen wir
noch auszugliedern, was in Theophrasts Lehre nur und erst peripatetisch sein
kann.

Die Fragestellung ist nicht erst aristotelisch. Verallgemeinert, nicht nur auf
die melancholische Konstitution bezogen, zielt sie ja auf das Verhéltnis von Genie
und Wahnsinn; in diesem Sinne hat sie Platon im Phaedrus gestellt. Sie erscheint
bei Theophrast konkreter, eingelagert in ein medizinisches Wissen um eine be-
sondere Form der Personlichkeit.

Aristotelisch ist in Theophrasts Betrachtungsweise die Anwendung des uéoor-
Gedankens zur Erkldrung der hochsten geistigen Leistungsfihigkeit. Wo in einer
melancholischen Konstitution, heillt es, die schwarze Galle in ihrer kalten Form
iiberwiegt, werden die Menschen schlaff und stumpf, wo sie in ihrer warmen Form

4 Die Ahnlichkeit mit den beiden Phasen der zirkuliren Psychosen ist wohl augenfillig.




Melancholie und schwarze Galle 25

vorherrscht, werden sie verziickt, labil usw. «Diejenigen aber, bei denen die allzu
grole Wirme der schwarzen Galle gegen die Mitte hin gemildert ist5, sind zwar
immer noch Melancholiker, aber verniinftiger, sie sind weniger exzentrisch und
zeichnen sich in vieler Hinsicht vor den andern Menschen aus, in der Bildung, in
den Kiinsten, im Staat» (954 a 39).

Die schwarze Galle, in der melancholischen Konstitution dominant, wechselt
im Laufe des Lebens, auch im Laufe eines Tages in ungleichméBiger Weise; sie
ist bald wirmer, bald kilter. Somit sind auch die Melancholiker ungleichméBig.
«Da es aber auch moglich ist, daB diese UngleichméBigkeit harmonisch (edxpatog)
sei und ein schones Verhiltnis gewinne, indem die Disposition da, wo es not tut
(z. B. in der Furcht), wirmer ist, und da, wo es not tut, kélter — ..., so sind alle
Melancholiker auBerordentlich (genial), nicht im Sinne einer Krankheit, sondern
durch ihre Natur» (955 a 36)8.

5 §ootg & v dnavdy) Ty dyav degudryra medc 1o pécov. Die bei Panofsky-Saxl vorge-
schlagene Verbesserung énavicwdyj 7 dyav depudrns trifft den zu erwartenden Sinn durch-
aus, heilt aber die Stelle nicht, so wenig wie die bei Ruelle zu dieser Stelle wiedergegebenen
Vorschlige. — Eine weitere Konjektur bei Panofsky-Saxl S. 102 A 1 ist unnotig, da der
iiberlieferte Text verstindlich ist: der Satz 955 a 8 «i6 ...» ist an dieser Stelle eine Vorweg-
nahme dessen, was 955 a 11{. ausgefiihrt wird.

6 Eine Theorie mit iiberraschenden Analogien wird in Vict. I aus physikalischen Quali-
titen entwickelt. Da alles, auch der Mensch in Leib und Seele, aus einer Mischung (ody»pnoic)
von Feuer und Wasser besteht und beide Elemente in je vier qualitativ verschiedenen
Modifikationen vorkommen, ergeben sich durch wechselnde Kombination fiir den Ver-
fasser 6 Konstitutionen (pdoic), eine ist die gesundeste, eine andere die zweitgesundeste, die
restlichen vier sind wechselnd anfillig. Diese Lehre, in ¢ 32 ausfiihrlich dargestellt, wirkt —
als Denkmodell betrachtet — wie eine phantastische Vorwegnahme der Theorie Galens iiber
edxpacia und dvoxgacior. Sie ist gewissermafBen ein Priludium zur Seelenlehre (¢ 35,
L VI 5121.), die Intelligenz und Dummheit aus dem Mischungsverhéltnis von Feuer und
Wasser in der Seele erklirt und dabei 7 Stufen unterscheidet. Wenn «feuchtes Feuer» (wvpog
70 Yygdraror) und «trockenes Wasser» sich vereinigen, besitzt eine solche Seele die hichste
Intelligenz und die groBte Gedachtniskraft. Vermischen sich reines, einfaches Feuer und
ebensolches Wasser, so ergeben sich bei stufenweise steigendem UberschuB des Wassers
folgende Variationen:

1. weniger intelligent, beharrlich in der Aufmerksamkeit, triger in der Wahrnehmung.

2. langsamer, im Volksmund: trottelhaft, unfahig mit Auge und Ohr Neues wahrzuneh-
men,

3. unintelligent, stupid: Manie in der langsameren Form; Weinen, Furcht, Traurigkeit,
alles ohne Grund; unzuverlassige Wahrnehmung.

Uberwiegt das Feuer, so ergeben sich je nach dem Verhaltnis folgende Stufen:

1. intelligent (sofern der Leib gesund ist), rasche Wahrnehmung, meist bestandig.

2. hastiger (35vrépny ... pvypijv), weniger bestiandig, schnell, impulsiv.

3. allzu hastig, halluzinierend oder hypomanisch: ganz nahe bei der Manie.

Von einem idealen Zustand hichster Intelligenz aus durchlaufen die absinkenden Stufen
zwei Bogen, an deren Enden je ein Zustand von Manie droht; in der einen Richtung ver-
langsamen sich alle geistigen Krifte, in der andern steigern sie sich zu einer wirkungslosen
Hast.

Auch wenn auf der Stufe der «langsameren Manie» unbegriindetes Weinen, Furcht, Trau-
rigkeit genannt werden, ist doch nicht an affektive Storungen zu denken. Alle Erscheinun-
gen werden ausdriicklich der Skala Intelligenz-Dummbheit zugerechnet ; affektives und mora-
lisches Verhalten fiihrt dann ¢ 36 in einer besonderen Betrachtung (und mit einer andern
physiologischen Erklarung) auf: Jihzorn, Unbekiimmertheit, Verschlagenheit, Offenheit,
Feindseligkeit, Wohlwollen.

Interessant sind an dieser Lehre: die Ordnung der Begabungen in zwei divergierende
Reihen; der EinfluB eines allgemeinen uéoov-Denkens beim Aufbau der Stufen, wobei frei-
lich sich diese Theorie von jeder peripatetischen dadurch abhebt, da der ideale Mittel-




26 Walter Miiri

Peripatetisch ist ferner der Blick fiir die Zeichnung der Pers6nlichkeit als einer
geistig-seelischen Einheit mit individuell geprigten Ziigen — und zwar einer Ein-
heit, die sich im Laufe und Wechsel des ganzen Lebens dauernd erhélt. Im folgen-
den wird 7jo¢ mit Personlichkeit iibersetzt. Theophrast spricht vom Verhalten
des Menschen mit melancholischer Anlage in verschiedenen Lebenslagen, z. B.
in der Furcht, ebenso von den Schwankungen seines Verhaltens im Alltag: « Denn
oft steht es so um uns, daB wir traurig sind, ohne sagen zu kénnen, woriiber ; dann
wieder vergniigt, weshalb aber, ist nicht zu erkliren. Solche Verinderungen und
die vorerwiahnten erfahren wir alle in einem geringen Mafe. Denn allen ist etwas
von dieser Moglichkeit beigemischt. Diejenigen Menschen aber, bei denen es in
die Tiefe reicht (doowc & eig Pddog), sind dann schon in ihrer Personlichkeit
schirfer gezeichnet (wowol twes ta 7). Denn wie sie in ihrer korperlichen Er-
scheinung nicht schon dadurch andersartig sind, daB} sie ein Gesicht haben, son-
dern: ein besonderes Gesicht, die einen ein schones, andere ein hifBlliches, wieder
andere (ein Gesicht) ohne etwas Auffilliges — diese haben ein durchschnittliches
Aussehen —, ebenso sind diejenigen, die nur wenig von einer solchen Anlage (utxpa
.. THjc ToLadTns #pdoews) haben, durchschnittlich; wer aber mehr davon hat, der
unterscheidet sich von der groBen Menge» (954 b 16). «Um nun zusammenzufas-
sen: weil die mogliche Wirkung (ddvagis) der schwarzen Galle ungleichmiBig ist,
sind auch die Melancholiker ungleichmifBig. Sie wird ja sehr kalt und sehr warm.
Weil sie EinfluB hat auf die Personlichkeit (dia 1o %domoros elvar) — denn Wirme
und Kilte haben von dem in uns am meisten EinfluB auf die Personlichkeit —,
bewirkt sie, daBl wir in unserer Personlichkeit eine bestimmte Eigenart aufweisen,
so wie der Wein, in groflerer oder geringerer Menge dem Korper beigemischt, uns
eine bestimmte Eigenart verleiht» (955 a 29)7.

Andere Anklinge an Aristoteles (z. B. der Vergleich mit der Trunkenheit als
einem Prozefl mit psychischen Verdnderungen), die Verwendung: gleicher oder
dhnlicher Denkformen und Termini iibergehe ich, da sie dem, was hier in den
Vordergrund zu riicken war: der Herausarbeitung des sogenannten melancholi-
schen Temperamentes, ferner liegen®.

zustand sich qualitativ von den andern Stufen unterscheidet, indem Feuer und Wasser in
besonderer Qualitit ihn erzeugen; ferner die bewuBte Scheidung geistiger Fahigkeiten vom,
(affektiv mitbestimmten) praktischen Verhalten zu Mitmensch und Umwelt.

Die errechneten Spielarten gelten alle als giois; indessen ist der Verfasser uberzeugt daf
er alle konstitutionellen Fehlbetrige durch eine geeignete Diat auch magad iy piow (514, 16)
zu beheben wisse. — Uber die moglichen Quellen solcher Lehre: Fredrich, Hippokratische
Untersuchungen (1899) 81f., Jaeger, Paideia 11 43-53 (J. datiert Vict. auf die Mitte des .
4. Jhdts.). — Hier ging es nicht um Quellen, sondern um eine in manchen Punkten analoge
Konzeption.

7 Das Ahnlichste zu diesen Abschnitten findet sich in den #4-Beschreibungen im 2. Buche
der aristotelischen Rhetorik.

8 Ein Unterschied sei immerhin noch festgehalten: die uedayyodixol sind anderswo in
den Problemata und in den Schriften des Aristoteles als uelayyolixol @ioet, also als kon-
stitutionelle Melancholiker aufgefat. Von den Krankheiten, die auf schwarzer Galle beru-
hen, wird nur in Probl, 30. 1, also nur von Theophrast, gesprochen. Die anstotehsche Vor-
stellung von Melancholie ist am Schlusse noch zu beriihren,




Melancholie und schwarze Galle 27

Und nun suchen wir im medizinischen Schrifttum vor Theophrast, was Arzte
unter schwarzer (Galle verstanden und wie sie ihre Wirkung im seelischen Habitus
wahrgenommen haben.

Die Schrift Von der Natur des Menschen (Nat. Hom. Littré VI 32f., wohl um
400 verfaBt) nimmt offensichtlich als erste mit BewuBtsein die schwarze Galle als
einen von vier humores, und zwar als gleichberechtigten, in ein physiologisches
System auf. Der Leib des Menschen enthalte dauernd Blut, Phlegma, gelbe Galle
und schwarze Galle; dank ihrem Vorhandensein und ihrem gegenseitigen Verhilt-
nis ist der Mensch gesund oder krank. Die vier Sifte sind nicht immer gleichmifig,
weder in der Menge noch in der Wirkung, sondern je einer hat in seiner —ihm zuge-
ordneten — Jahreszeit die Oberhand.

Das physiologische Modell, das auf der Zuordnung von vier Siften zu vier
Jahreszeiten und auf der paarweisen Verkoppelung der Qualititen warm-kalt-
feucht-trocken mit je einem Saft beruht, trigt die Spuren miihsamen System-
zwanges noch an sich. Die schwarze Galle ist wirklich «faute de mieux», aus dem
Willen zum System darin aufgenommen worden, weil ohne sie die Vierzahl nicht
zu erreichen war. In andern Schriften erscheint nédmlich die schwarze Galle nur als
eine Unterart der Galle schlechthin, im Gefolge oder als ein Derivat der gelben
Galle. Das Miithsame, mangelhaft Durchgefiihrte der neuen Systematik verrdt
sich noch an einzelnen Stellen, wo die bisherige Erfahrung und Gewohnheit dem
intendierten System widerstreben. Bisher war dem Phlegma nur die Galle ins-
gesamt gegeniibergestellt worden, und so nennt denn auch die Schrift an mehreren
Stelle nur die drei Safte Blut, Galle, Phlegma — um sich dann, das System aus-
filllend, wieder zu verbessern: '

¢ 2. Diejenigen Arzte, die monistisch denken, behaupten, der Mensch bestehe
aus Blut allein, oder Galle allein oder Phlegma allein.

¢ b. Die Stoffe, die im Koérper vorkommen, lassen sich voneinander sondern
nicht nur nach der Benennung, sondern auch nach ihrer urspriinglichen Gestalt:
«das Phlegma gleicht in nichts dem Blut, noch das Blut der Galle, noch die Galle
dem Phlegman». Im gleichen Kapitel nennt der Autor zu Beginn seine vier Sifte;
wo er aber beweist, daf die Sidfte nach Geschmack, Getast und nach ihren physi-
kalischen Qualititen nicht zu verwechseln seien, kommt die schwarze Galle nicht
vor, nur Galle schlechthin (vgl. die vorhin zitierte Stelle). Er fiihrt dann einen
Beweis dafiir an (L VI 42, 8), daB alle vier Sifte, jeder mit eigener Wirkung und
eigenem Wesen, im Menschen gleichzeitig vorhanden seien: « Gibst du einem Men-
schen ein phlegmafiihrendes Mittel, wird Phlegma erbrochen; gibst du ein galle-
fithrendes Mittel, so wird Galle erbrochen. Im gleichen Sinne wird auch schwarze
Galle purgiert, wenn du ein schwarze-Galle-fithrendes Mittel gibst. Und wenn du
eine Stelle seines Korpers verletzest, so dal eine Wunde entsteht, wird Blut aus-
flieBen.» Der Satz iiber die schwarze Galle, vergleicht man ihn mit den voraus-
gehenden, wirkt nach Wortwahl und Wortstellung, ferner durch die ausdriickliche
Bemerkung «im gleichen Sinne» (xatra vadrd) wie eine nachgeholte Erginzung.




28 - Walter Miiri

In c 6 erscheint wiederum die schwarze Galle nicht so eigensténdig und gleich-
berechtigt, wie die Theorie des Systems es vorsieht. Wiederum dient das Er-
brochene als Beweis fiir das, was im Menschen drin sei. Jene, in cc 1 und 2 be-
strittenen, monistischen Lehren gingen fehl, weil ihre Vertreter den Patienten
einmal nur Galle, ein anderes Mal nur Phlegma brechen sahen, weil sie ein anderes
Mal den Patienten verbluten sahen (auch hier wiederum nur 3 Sifte beriicksich-
tigt!). Aber, so lautet die Widerlegung, der Mensch erbricht nie nur Eines, sondern
wenn er ein gallefiilhrendes Mittel einnimmt, bricht er zuerst Galle, darauf aber
auch Phlegma; dann bricht er unter Zwang schwarze Galle, schlielich noch
reines Blut. Dasselbe erleiden die Menschen bei phlegmafiithrenden Mitteln. Jedes
Brechmittel fithrt zuerst das ihm spezifisch Zugeordnete ab; L VI 46, 3: «Galle-
fiihrende Mittel fithren zuerst unvermischte Galle, dann vermischte ab; phlegma-
filhrende Mittel zuerst unvermischtes Phlegma, dann vermischtes; bei Verletzten
flieBt das Blut zuerst warm und rot, dann flieBt es vermischt mit Phlegma und
Galle.» '

Unvoreingenommene Beobachtung wird nach diesen Beispielen sagen diirfen,
daBl der Verfasser der Schrift Von der Natur des Menschen die schwarze Galle zu
einem Pair von Galle, Phlegma und Blut erhebt, daf} aber, wenn er argumentierend
auf das bisher Ubliche und Giiltige rekurriert, die schwarze Galle iiberhaupt aus-
fallt oder — als was sie wohl vor ihm schon gegolten hat — nur als eine Unterart
der Galle iiberhaupt verstanden wird.

Die Verselbstéindigung der schwarzen Galle findet eine interessante Parallele
in der Differenzierung der Jahreszeiten, die der Galle und der schwarzen Galle als
zugeordnet gelten. Nachdem bis ins 5. Jahrhundert hinein nur drei Jahreszeiten,
xewpaw, Eap, Pépoc, gegolten hatten, wird etwa nach der Mitte des 5. Jahrhun-
derts vom Sommer der Herbst — bisher als Obstzeit dem Sommer unterstellt — als
eine eigenstindige Jahreszeit abgelost und mit einem eigenen Namen versehen,
so daf} auch hier die Vierzahl erreicht ist®. Nicht der Verfasser von Nat. Hom.
hat diese Abgliederung vorgenommen; aber man darf wenigstens sagen, daf} sie
seiner Theorie die jahreszeitlichen Rubriken bot, und jedenfalls ist die Abgliede-
rung des Herbstes vom Sommer eine analoge Differenzierung zur verselbstindi-
genden Abhebung der schwarzen Galle von der Galle iiberhaupt, und wer wei,
ob nicht die wertbetonte Vorstellung der Vierzahl, der Polybos gehorcht, schon
bei der neuen Artikulierung der Jahreszeiten mitgewirkt hat ?

In Nat. Hom. 148t nihere Betrachtung einen - fiir die Folgezeit entscheidenden
~ Ubergang erkennen: was dann fiir Galen dank dieser Schrift Doktrin ist, wird in
ihr iiber zih — wie sich erweisen liel — widerstrebenden bisherigen Auffassungen
eben erst in einen neuen, umdeutenden Zusammenhang gezwungen. Indem wir
die schwarze Galle aus dem Zwang des Systems herausholen, wird der Blick freier:
Auffassungen, die denjenigen dhnlich sind, welche sich auf Grund der Formulie-

9 pdwinweor zuerst bei Herodot, Hippokrates (Apk.), Thukydides; puerdmweor bei Hippo-
krates (A4er.), Thukydides.




Melancholie und schwarze Galle 29

rungen und der Auslassungen in Nat. Hom. als Vorstufe vermuten lieBen, kann
man auch anderswo bemerken.

Als eine solche, frithere Auffassung betrachte ich, was in der Schrift iiber die
Umwelt (A4er.) steht. Diese Schrift kennt den Herbst auch, ordnet aber die Korper-
siafte nicht den Jahreszeiten zu, noch spricht sie sie als alleinige Tréiger des Lebens-
prozesses an, noch bezieht sie sie innerhalb eines Systemrahmens aufeinander.
Aer. unterscheidet an Altersstufen: Kinder, Ménner, Frauen, Jiingere, Altere; sie
kennt Typen, die durch das Vorwalten eines Saftes charakterisiert sind und danach
benannt werden: gpAeyuariar, yoAddees, vypol Tas @ioias. Beide Gesichtspunkte
der Einteilung konnen sich auch kreuzen. In solcher Sicht beobachtet nun die
Schrift den EinfluB des Klimaablaufes auf die «Typenn:

¢ 10: «Sind der Sommer und der Herbst regnerisch, vom Siidwind beherrscht,
so bringt der Winter Krankheiten, und die Phlegmatypen (pAeyuarior) und die
mehr als 40jdhrigen werden wahrscheinlich von Hitzfiebern, die Galletypen
(xoAdbdees) aber von Pleuresien und Pneumonien befallen» (51, 10 Kw.). ... «Wird
der Sommer aber vom Nordwind beherrscht, ist er ohne Regen und weder vor
dem Hundsstern (30. Juli) noch unter dem Arkturus (nach dem 18. September)
regnerisch, so kommt er den Phlegmatypen besonders zustatten, ferner denj enige'n
mit feuchter «Konstitution» und den Frauen. Fiir die Galletypen (yoAwdeot) ist
dieser Wetterablauf aber sehr ungiinstig. Denn sie werden allzu stark aufgetrock-
net und von trockenen Augenkrankheiten, heftigen und langwierigen Fiebern
befallen, einige auch von uedayyoAiot. Denn das Feuchte und Willrige der Galle
wird aufgetrocknet und aufgezehrt, das Dicke und Beilende bleibt zuriick, und
beim Blut ebenso. Daraus erwachsen ihnen die genannten Krankheiten. Den
Phlegmatypen kommt all das zugute; denn sie werden aufgetrocknet und kommen
nicht schwammig, sondern eingetrocknet in den Winter» (51, 20 Kw.).

Dal} die pedayyoliow somatische Krankheiten seien, legen der Zusammenhang
und iiberhaupt die Perspektive dieser Schrift nahe; welche Krankheit es sei, ist
ungewill. Aber die Ausfithrungen zeigen deutlich, daf die schwarze Galle — doch
offenbar die Ursache der uedayyodiar — als eine Umwandlung, eine Eindickung
der Galle schlechthin betrachtet wird und nur unter besonderen Bedingungen —
der «Konstitution» und des Klimas — aus ihr hervorgeht.

Anderswo deuten die Bezeichnungen darauf hin, daf die schwarze (oder viel-
leicht auch nur die dunkle) Galle nur eine Sonderform der Galle schlechthin ist.
Wo die Epidemienbiicher 1 und IIT Galliges im Erbrochenen, im Stuhl oder Urin
beobachten, beurteilen sie es — neben der Menge, dem Geruch und Geschmack,
der Konsistenz und dem Grade der Vermischung oder Reinheit—auch nach Farb-
nuancen: hellblond, blond, rétlich, rostfarben (oder griinspanfarben ?), gesattigt-
dunkel, schwirzlich, schwarz. Aber keiner dieser Farbnuancen ist innerhalb dieser
zwel Biicher eine besondere Bedeutung beigemessen; vielfach heifit es von den
Abbaustoffen auch einfach nur: Galle enthaltend®. Wo das Attribut «schwarz»

10 Die Farbnuancen in Epid. I und III, soweit in den Krankengeschichten Galliges mit-




30 Walter Miiri

neben «galligr» dem gleichen Stoff zuerkannt ist, ist es nicht unmittelbar an «Gal-
liges» angelehnt, geschweige damit verbunden; es ist eine unter mehreren Beob-
achtungen. Man mochte vermuten, dal die Vorstellungen «Galle» und «schwarz»
fiir den kritischen Arzt der Epid. noch nicht zu einem einheitlichen Begriffe der
Pathologie vereinigt seien.

Sie sind zu einer Vorstellung vereinigt im Worte uedayyodixdc; dieses Wort
fithrt nun aber in das Gebiet der «Konstitutionstypenn»!l.

Auch hier wird es gut sein, sich von der Einengung, die Polybos der friitheren
Forschung und Spekulation auferlegt hat, zu befreien und den Umblick, der vor
ihm méglich war, in aller Unbefangenheit auszukosten. Unter den «Konstitutions-
typen» kommen schon in den friihesten Schriften (der., Morb. Sacr.) die beiden
vor, die nach dem dominierenden Krankheitsstoff benannt sind: der phlegma- und
der gallehaltige pAeyuarioc oder pAeyuatwong, yoAwdns. Aber konkurrierend tre-
ten neben sie in Aer,: die ihrer Natur nach Feuchten, in Morb. Sacr.: der Phthisi-
ker, der Spleniker; jene zwei ersten — pAeyuarddng, yoAwdns — sind am hiufigsten
genannt. Reicher ist die Liste in den beiden Epidemienbiickern I und III, wo in
zwel Kapiteln menschliche Typen zusammengestellt werden, auf Grund der Be-
obachtung, welche Typen das eine Mal der Krankheit erlagen, das andere Mal
fiir die Schwindsucht anféllig waren!2.

In Epid. I 19 sind es Merkmale der leiblichen Erscheinung oder der Sprechweise,
auch der Gemiitsart und Lebensfiihrung, neben der Scheidung nach Geschlecht
und Altersstufe, welche das Kriterium darbieten: Kinder, Jiinglinge, Erwachsene,
Glatthautige, solche mit weilllicher Hautfarbe, solche mit schlichtem Haar,
Schwarzhaarige, Dunkeldugige, solche die unordentlich und leichtsinnig gelebt
haben, solche mit diinner Stimme, mit rauher Stimme, Lispler, J6hzornige, auch
die meisten Frauen solcher Typen (éx Todrov 10T £ideog).

In Epid. 111 14: «Der Typus (eldos) der Schwindsiichtigen war: glatthiutig,
weiBlich, sommersprossig, rotlich, mit glinzendem Auge, mit weilem Phlegma
(AevropAeyuarion), mit herausstehenden Schulterblittern, und die Frauen eben-

erwihnt wird: vndéavdoc, Eavddc, vméovdooc, iddnc, waraxopris, vnduedas, uéias. Die
Deutung der Farben findet sich in Prog. 11-13, aber auch hier steht uéiagc allein. — « Schwarz»
und «gallig»r kommen als Attribute in der gleichen Krankheitsphase miteinander vor:
207, 16 Kw «fjucoe yolddea, dAiya, puélava; 213, 4 fjucce uélava, éAlya, yodddea; 214, 13
duaywofuara Aemrd, yoAwdea, daxvwidea, JdAlya, pélava, Svoddea OuijAdev, sonst haufig
schwarz allein oder gallig allein (neben der Angabe iiber Menge, Konsistenz usw.). Auf-
falliger ist, daBl yoA®dec Eavddv, wenn es iiber den gleichen Stoff ausgesagt wird, unmittel-
bar nebeneinander steht ; darin verrit sich offenbar die Tendenz zu einer einheitlichen Vor-
stellung, welche fiir gallig und schwarz noch nicht gilt. — In den zusammenfassenden
xaragrdoels, die doch die Theorien enthalten, erscheint wélac iiberhaupt nur einmal;
x0AdONs ist — wie pAeyuarddons — selten und nie mit einer Farbbezeichnung versehen.

11 (Konstitutionstypen» — wirklich in Anfiihrungszeichen! Besser wire, zu sagen: Dis-
positionstypen, d. h. Typen der Anfilligkeit fiir bestimmte Krankheiten. Wie die Listen
zeigen, handelt es sich in der Mehrzahl um beobachtbare oder in der Anamnese feststellbare
Merkmale, welche die Typen charakterisieren. Der Begriff der Konstitution ist erst da
erreicht, wo der @doc-Begriff, auf den Organismus angewendet, diesen als eine Ganzheit
eigener Gesetzlichkeit begreifen laBt. Am Schlusse ist darauf zuriickzukommen.

12 Vgl. 225, 7 Kw.: éxdorov d8 Tdw vmoyeygauusvor eidéwv fjcay oi xduvovres.




Melancholie und schwarze Galle 31

so. Der melancholische und blutreiche Typus: Hitzfieber, Phrenitis und Dys-
enterie befielen diese. Krimpfe bei jugendlichen Phlegmatypen (pAeyuardders).
Langwierige Diarrhée und beilender, fettiger Stuhl bei den Bittergalligen (rxod-
x04ot).»

Auf einer Ebene erscheinen Typen, die nach sehr verschiedenen Gesichtspunkten
charakterisiert sind; es wire unangebracht, von einer Konstitutionslehre, sei es
im Sinne einer durchwirkenden Physislehre oder gar in der Tragweite der spiteren
Temperamentenlehre zu sprechen. Vor solcher Mannigfaltigkeit sieht sich aber der
Arzt wohl verlockt, Ordnungsprinzipien zu suchen. Eine dieser Ordnungen — und
die fiir die Folgezeit maBgebende — ist der Systemversuch von Nat. Hom. In dem
freieren, noch nicht umzéunten Felde, auf dem sich auch die oben aufgefiihrten
Typen finden, versucht ein anderer Arzt, die Vielfalt beobachteter Typen zu ord-
nen; er bekennt auch gleich die Schwierigkeit eines solchen Versuches.

Der Verfasser des 6. Epidemienbuches, der an anderer Stelle schon iiber die
methodischen Richtlinien in der Ordnung empirischen Materials reflektiert und
dabei das Kriterium der Ahnlichkeit — Unihnlichkeit herausgestellt hat (Epid.
VI 3, 12), urteilt nun iiber menschliche Typen (VI 8, 26): «Auch tiichtige Arzte
werden durch die Ahnlichkeiten in Irrtum und Verlegenheit gefiihrt ...; es ist
schwierig es herauszufinden, auch wenn man die Methoden kennt. Beispielsweise:
wenn ein Patient einen spitzen Kopf hat, eine platte Nase, eine Adlernase, wenn
er gallig ist (yoAwdnc), mit Miihe erbricht, ein schwarzer Galliger (yoAddne uédag),
jung, wenn er unordentlich gelebt hat — zugleich dies miteinander in Ubereinstim-
mung zu bringen, ist schwierig.»

Die Typen sind auch hier, wie schon in Epid. III 14 aus den verschiedensten
Perspektiven gesehen (Phrenologie, humorale Physiologie, Lebensalter, Lebens-
geschichte). Spitere Medizin hat unter dem Einflul} der Viersiftelehre, indem sie
zugleich die Phénotypen zu physiologisch verstandenen Konstitutionstypen ver-
tiefte — bezeichnend der ﬁberga.ng vom Worte eldog zu »pdoig, undenkbar ohne
die Einwirkung des ¢voic-Begriffes! — das Meiste davon ausgemerzt. Aber vor
dem Beginn des 4. Jahrhunderts darf man die oben erwihnten Galle- und Phlegma-
typen deshalb nicht besonders auszeichnen, weil sie in das spiter siegreiche System
mitaufgenommen worden sind. Es schiene mir wichtig, den Reichtum der Beob-
achtungen, iiber den die zitierten Arzte verfiigten, gelten zu lassen und die damals
vorhandene Konkurrenz vieler Gesichtspunkte bei der Herausarbeitung der Typen
nicht von einer spiteren, vereinfachenden Systematisierung her zu iibersehen.

Fiir unsere Frage bedeutsam ist die Tatsache, dafl vor 400 unter vielen Typen
auch der Phlegma-, der Galle-Typ und insbesondere der schwarzgallige vorkom-
men. Da Phlegma und Galle seit mindestens dem Beginn des 5. Jahrhunderts
als Krankheitsstoffe in der Medizin beachtet werden, ist bekannt. Der uedayyoAixde
nimmt sich, gesehen auf der Folie dessen, was iiber das Vorkommen von yoAddng
und pédag in den Epidemienbiichern I und 111 festzustellen war, hier nicht wie ein
aus eigener Lehre erwachsenes Theorem aus: er wirkt wie ein Stiick iibernommener,




32 Walter Miiri

von friiher her in diese offenere Betrachtungsweise hineinragender Lehre, die schon
verfestigt, mit deutlichen Vorstellungen belegt ist und zu keiner kritischen Aus-
einandersetzung AnlaBl gibt. Jedenfalls entspringt hier pelayyodixds weder phy-
siologischen noch pathologischen Theorien!3,

Welche Vorstellungen sich mit dem Worte uedayyodixds verbunden haben, sei
nun auf dem schmalen Pfade einer Einzelfrage ausgeforscht.

Es wire wohl nicht miiBig zu fragen, wie die Arzte iiberhaupt auf eine schwarze
(talle gekommen sind. Da8 sie ein Derivat der Galle iiberhaupt sei, ist weiter oben
als eine Theorie (in 4er. ¢ 10) erwihnt worden. Aber welche Erfahrung fiihrte zur
schwarzen Galle ? Eine Antwort, die mehr als eine Vermutung ist, 148t sich nicht
finden, da die Texte keine Auskunft geben. Immerhin sei auf die Annahme von
Sigerist hingewiesen!4. Andere Erklirungen, die auf die symbolische Bedeutung
der schwarzen Farbe, auf die Verfirbung des Gesichtes im Zorne verweisen, fithren
ins bloBe Psychologisieren, da keine Zeugnisse sie bestétigen!®.

Wo die schwarze Galle genannt, d. h. also supponiert wird, gilt sie als ein Krank-
heitsstoff — bevor sie dann in Nat. Hom. im Verein mit den andern Séften zur
Grundlage von Krankheit und Gesundheit erklirt wird. Unter den Krankheits-
erscheinungen, welche Arzte auf die Wirkung der schwarzen Galle zuriickfiihren,
werden an korperlichen Leiden genannt : Kopfweh (4cut. Sp. 7), Schwindel (Prorrh.
I130), Lihmungen (Aph. VI 56. VI1 40; Acut. Sp.7; Prorrk.119),Verlust der Sprache
(dcut. T), Erblindung (Aph. VI 56), Tetanus an der Hiifte (4cut. Sp. 37), Krdmpfe
(Eped. V 22; Aph. V1 56; Acut. 29), epileptische Anfille (Acut. Sp. 7; Epid. V1 8,31;
vgl. Aph. I1I 20 und 22), Dysenterie (4pk. IV 24), Quartanfieber (Nat. Hom. 15);

B pedayyolxdc in Epid. 111 231, 15 und 235, 6 Kw.

1 Antike Heilkunde (Miinchen 1927) 25: «Beobachtung des Erbrochenen bei Magen-
krebs, des Stuhles bei blutendem Magengeschwiir mag zur Annahme eines solchen Stoffes
gefiihrt haben.»

15 An einer Stelle wird die «schwarze» Farbe des Korpers dadurch erklart, dal schwarze
Galle in die Adern und in die Haut dringe: Int. ¢ 43, L VII 272; dasselbe spater bei Aretaios
CMG 1II 40, 26, bei Caelius Aurelianus (Amsterdam 1755) 340.

Vielleicht gab es auch eine Theorie, welche die schwarze Galle aus der Zersetzung des
Blutes durch Galle erklarte: Epid. VI 6, 14 «der galle- und blutreiche Korper ist (wird ?)
schwarzgallig, wenn er keine Moglichkeit der Entleerung hat». Epid. I1 3, 15: «das Blut-
reiche und Gallige fiihrt zu saurem AufstoBen; vielleicht endet es bei diesen (Patienten) in
schwarzer (Galle)». Morb. I 30 (L VI 200): «Die Melancholiker verfallen ihrer Krankheit,
wenn das Blut von Galle und Phlegma verdorben wird ...»

In diesem Zusammenhange sei darauf hingewiesen, daf in Epid. ITT 14 moglicherweise
die gleiche Auffassung mitwirkt: Der Text 231, 15 10 uedayyolixdy re xai dpawuov (sc.
gldog), wie ihn die Codices auBler V geben, scheint mir haltbar aus folgenden Griinden:

1. Wo neue Typen in einer Reihung nacheinander genannt werden, wird sonst der Artikel
wiederholt: 226, 24 ; 229,14. :

2. Kiihlewein 1aBt 7e, das die beiden Begriffe uedayyodixdév und Jpaiuov zu einer ein-
heitlicheren Vorstellung koppelt, weg, indem er sich V durch Galen bestatigen 148t. Aber
fir Galen war 7¢ hochst unbequem, da er in diesem Kapitel alle vier Humoraltypen finden
wollte und der Blutreiche nur dann als Sondertypus gelten konnte, wenn er nicht mit dem
Melancholiker eng verbunden war. Deshalb ist Galen an dieser Stelle als voreingenommener
Zeuge verdachtig. Die Stelle wire also zu iibersetzen: «der sowohl melancholische als auch
blutreiche Typus». — Die Einwinde gegen Galen gelten natiirlich auch gegen alle, welche
nach ihm und mit ihm diese Stelle als friihestes Zeugnis — vor Polybos — der Viersiftedoktrin
aufgefaBt haben.




Melancholie und schwarze Galle 33

aullerdem Nieren-, Leber- und Milzleiden in der knidischen Schrift Int. cc 16,
17, 34.

Auffélliger sind die psychischen Leiden, welche mit schwarzer Galle verbunden
und mit dem Worte usiayyodixds aufgerufen werden. Vier Stellen seien im Wort-
laute hergesetzt. Epid. VI 8, 31 «Die Melancholiker werden meistens auch epilep-
tisch, und die Epileptiker melancholisch. Das eine oder das andere tritt ein je
nach der Stelle, wohin die Krankheit sich wirft: wenn auf den Kérper: Epileptiker,
wenn auf den Geist (dudvoea): Melancholiker.»

Aph. VI 23: «(Wenn Angstvorstellung oder Depression lange Zeit anhalten, ist
so etwas melancholisch» (d. h. eine melancholische Krankheit). Acut. Sp. 16: «Die
meisten Patienten, deren Bauchhohle feucht und deren Geist (oder: Gemiit yvaumn)
verwirrt ist, lesen Flocken ab, griibeln in der Nase und antworten auf Fragen nur
kurz; von sich aus sagen sie nichts Zusammenhéingendes. Solches scheint mir
melancholisch zu sein.»

Die zweite Krankengeschichte in Epid. I1I 17 schlieBt mit einem zusammen-
fassenden Riickblick: «Die Erscheinungen im Urin durchwegs schwarz, diinn,
wifrig. Benommenheit begleitete sie (sc. die Patientin) fortwihrend; Appetit-
losigkeit, Depression, Schlaflosigkeit, Anfille von Zorn, Unbehagen, die AuBe-
rungen am Gemiit melancholisch»: xdua mageinero, andoiros, ddvuos, dyeuvrrvog,
ogyai, dvopogiat, Ta el TIY Yvduny pedayyorixd. '

Weitere Zeugnisse weisen den melancholischen Leiden iiberhaupt AuBerungen
einer affektiven oder geistigen Storung zu: Jéhzorn, Raserei, tollkithne Raserei,
Verriicktheit!®. Die Termini uavin, magdvoie, mapagpedvnos, éxoraci sind nicht
eindeutig und lassen sich nicht gegeneinander abgrenzen, sind auch wohl zum Teil,
auf verschiedene Schriften verteilt, identisch. Es geniige, zusammenfassend von
manischen Zustdnden zu sprechen. Immerhin steht fest, daf es sich nicht um das
Delirieren in hohen Fiebern handelt, wofiir die gleichen Ausdriicke auch gebraucht
werden. Denn immer heiflt es in den einschléigigen Stellen, éxoraocic usw. sei der
Ausdruck einer melancholischen Erkrankung. DaB es ein bestimmtes, eigenes
Krankheitsbild melancholischer Manie gegeben habe, 148t sich erschlieBen. An
einigen Stellen wird Phrenitis (wohl die Meningitis von heute) in ihren extremen
Formen mit dem als bekannt vorausgesetzten Bilde melancholischer &xoracis
verglichen: «Die von Phrenitis Befallenen gleichen in ihrer magdrota am ehesten
den an Melancholie Leidenden» (Morb. I 30 L VI 200). «Denjenigen, welche in
der Art der Melancholie auller sich geraten» tolow Eiorauévolor uedayyoldieds
(Prorrh. I 14, ebenso I 18. IT 9; Coac. 93).

Uberblicken wir die psychischen Leiden oder Erscheinungen, welche mit schwar-
zer (ralle verbunden, unter die melancholischen Leiden gerechnet, da und dort
ausdriicklich als Leiden des Gemiites (oder Greistes) angesprochen werden: Angst-
vorstellungen, Depression, Abwendung von der Umwelt, Benommenheit, Anfille

A8 t9gaééwg nagaxgovovra Prorrh. 1 123; nmagapgocvvy Acut. Sp. 29; ¢568vuos Epid. 11 6,
1; pawduevos Epid. V 2; uavin Aph. VI 56; éxoracis Prorrk. 1 14, 15, 17, 18.




34 Walter Miiri

von Zorn, Jahzorn, mannigfache Stufen von ydw’a bis zum AuBersichsein. Diese
Beobachtungen sind in den erhaltenen Texten nirgends als Zusammenfassung oder
in einem Krankheitsbilde gesammelt, und nur an einer Stelle sind die Phinomene
melancholischen Gemiitsleidens, die den beiden Richtungen der Melancholie bei
Theophrast (und den beiden Phasen der zirkulidren Psychose von heute) entspre-
chen, an einem Patienten zugleich beobachtet: Anfille von Zorn und Depression
(Epid. II1 17, 2 5. oben).

Die beobachteten Symptome psychischer Verdnderung sind nicht nur Affekt-
storungen, etwa im Sinne einer heutigen Auffassung affektiver Psychosen. Viel-
mehr fillt auf, daB dasjenige, was wir gemeinhin mit den Ausdriicken «geistig»
und «seelisch» auseinanderhalten, noch zusammenliegt und daB man an einzelnen
Stellen ebensogut sagen kdnnte, uedayyoiia sei ein Leiden, das die geistigen Fahig-
keiten angreife, wie: ein Leiden des Gemiites.

Die Wahrnehmung eines melancholischen Geistes- oder Gemiitsleidens, genauer:
die Verbindung einer Stérung, Ver-riickung der innern Fahigkeiten mit «<schwarzer
Galle» als ihrer Ursache, ist wohl noch élter, als die dem Corpus Hippocraticum
entnommenen Zeugnisse es direkt belegen.

In den Wolken des Aristophanes (also 423) schilt Pheidippides seinen Sohn, der
dem Vater eben die neueste Weisheit des Sokrates und Chairephon, die Ersetzung
des Zeus durch den Dinos, weitergegeben hat: _

«So weit bist du in deiner Verriicktheit gekommen,

dafl du den Ménnern glaubst, welche an der Galle leiden» (832).
«An der Galle leiden», yoAdr, hieBe es wortlich; nach dem Sinn des Textes und
nach den Scholien ist es aber ein Synonym zu uaivesdar: «du glaubst Ménnern,
welche verriickt sind». Und so noch anderswo bei Aristophanes, nur da an den
fiinf andern Stellen die Veriicktheit mit uedayyoddr bezeichnet wird, eigentlich
also «an schwarzer Galle leiden»'”. Das Scholion zu PL. 12 bemerkt iiber pedayyoAdr:
yoAdv maga tois "Attixoic To uaiveoda. Das Wort gehort also der attischen
Umgangssprache an. uedayyoddyist, auBer bei Aristophanes, bei Platon, Menander,
in der mittleren und neueren Komédie zu finden8. Uberall, wo der Textzusammen-
hang die Bedeutung zu erfassen erlaubt, ist es mit paiveodar aufgefangen oder
von einem dhnlichen Synonym begleitet. Im platonischen Phaedrus 148t Sokrates
in einem vorgestellten Gesprich Sophokles oder Euripides zu einem anmafenden
Poeten, der seiner Vermessenheit wegen eben vorher als pawduevos bezeichnet
wurde, sprechen. Sie wiirden den Vermessenen aber nicht in grober Art (dygofxws)
anfahren: & poydneé, uedayyodds, sondern musisch sanfter ihn anreden: «Mein
Bester, allerdings ist es notwendig ...». Die barsche, herausplatzende Anrede:

17 Eccl. 251, als Steigerung zu magaggoveiv; Pl. 12 als Synonym dazu; Pl. 366, in 372
durch xaxodaiuovdc gesteigert. Ferner Pl. 903, Av. 14. Vgl. die jeweiligen Scholien.

18 yoAdv Menander Epitr. 176; Epikrates 5,7 M., Straton 1, 7 M. uelayyoldv Alexis
207 M., Menander Sam. 218; Platon Phdr. 268 e; Rep. 573 ¢; Demosthenes 48, 56.




Melancholie und schwarze Galle 35

Tropf, du leidest an schwarzer Galle, heifit ja augenscheinlich: du bist verriickt,
nicht urteilsfahig!®.

Von dieser eindeutigen Verwendung von uedayyoddr, die wir je nach Stilniveau
wiederzugeben hitten mit «angeschlagen, verriickt, wahnsinnig», finden sich wei-
tere Zeugnisse in den knidischen Schriften, wo gerade die Paraphrase oder Ver-
deutlichung mit magdvoie, pavixds, ueiveodar vorkommt?®, Alle die vorher er-
wihnten Zeugnisse aus nicht-medizinischen Texten, durch 150 Jahre hindurch
immer dieselbe Bedeutung fiir uelayyolddv erweisend, bezeichnen eine Stérung
des Urteilsvermogens. Hier, in den Texten auBerhalb der koischen Medizin, ist von
psychischen Schidigungen im engern Sinne nicht geredet.

Versucht man von den besprochenen Stellen aus weiter zuriickzugehen, so
fithren die ndchsten Schritte ins Unbezeugte. Aber aus den wenigen deutlichen und
annihernd datierbaren Zeugnissen, nimlich: '

uehayyodin als einer Krankheit, in der jonisch-ethnographischen Schrift um 430;

uerayyoddy in der attischen Komodie (um 423 als yoAd») und in den knidischen
Schriften, vielleicht um 430/20: als Bezeichnung gestorten Geistes;

uehayyohied im dritten Epidemienbuche der koischen Schule um 410 als Bezeich-
nung einer Gemiitserkrankung, pedayyodixdv als fixierter «Konstitutionstypus»
im selben Buche,

aus diesen Fixpunkten schlieBen wir — gewissermallen riickwirts einschnei-
dend —, daBl die Wortbildung uedayyod — und die damit verbundene Vorstellung
einer geistigen oder seelischen Storung oder einer Erkrankung im letzten Drittel
des 5. Jahrhunderts schon Uberlieferung ist.

Es sei versucht, freilich mit Hilfe eines diinnen Fadens, von der andern Seite
her eine mogliche Deutung zu gewinnen. Die Beobachtung, daB Galle und Gemiits-
erregung miteinander in Verbindung stehen, hilt das friiheste Griechisch fest.-
Dem jonisch-attischen yoA7] entspricht bei Homer ydlog: Galle, meist ja mit dem
zugeordneten Affekt: Zorn iibersetzt.

x0Ao¢ Euneoe Yvudd Galle fiel ihm ins Gemiit, z. B. I1. 9, 436 ; Galle dringt (taucht)
in den Meleager; sie 1it auch andern Menschen den Sinn in der Brust schwellen,
11. 9, 553 ; das Herz schwillt durch den ydlog, II. 9, 646; Achill versucht den ydAog
zu verdauen (wie eine aufgenommene Speise gar zu machen und so zu iiberwinden)
11. 9, 565, vgl. 1, 81 — diese Wendungen, die den Zorn und Grimm meinen, deuten
auf innere Vorgiinge, die man sich wohl urspriinglich physiologisch vorgestellt
hat. Das von ydioc abgeleitete Verb yoAdw (drgern, erziirnen) heifit eigentlich,
nach der Wortbildung, «mit Galle versehen, zu Galle machen». Das héufigere,

19 In einer Stelle der Epitrepontes steht nicht pedayyoldv, sondern uélawa yois; 494:
«Beim Apoll, der Mann ist hypomanisch, er ist manisch, er ist in Wahrheit voll Mania,
manisch ist er bei den Goéttern. Vom Herrn Charisios spreche ich, schwarze Galle hat ihn
befallen oder so etwas.» Vgl. 509 &xoraocis ovyvij.

20 Mord. I 30, III 13. Auf die Atiologie ist hier nicht einzugehen. Vgl. in Prorrk. I und
Coac. das éioraodar uelayyodixdc. Stimmt die Datierung des Grundbestandes der knid-
ischen Schriften auf 430/20 (Ilberg, Knidos, Sachs. Akad, 76 [1924]), so liegen hier dhn-
lich frithe Zeugnisse vor wie diejenigen aus Aristophanes,




36 Walter Miiri

und wohl zuerst gebildete, Intransitivum yoidouar wire dann «mit Galle ver-
sehen werden, zu Galle werden», xeydAwuar «ganz Galle geworden sein» (I1. 1,
217; 16, 61), wie entsprechendes oivdouat, drddedar «mit Wein versehen sein, ganz
Wein geworden sein» heif3t (olvwdévres Od. 16, 292, dvwuévos von Aeschylus und
Herodot an).

yoAdopatr meint wohl das Somatisch-Physiologische und das Psychische, das
seine Folge ist, zusammen, wobei im hiufigen und freien Gebrauch in natiirlicher
Weise die auf das Psychische zielende Bedeutung sich umfassender entwickelt.
Das Synonym zu yoAdopar = zornig werden, ndmlich dvudoyar kommt erst im
5. Jahrhundert vor (Aisch. Ag. 1069); ob es iiberhaupt erst nach dem Modell
yoAdopar gebildet worden sei, bleibe eine offene Frage. ‘Aber da das Grundwort
Popds nur ein Inneres, das affizierbare Gemiit, bezeichnet, hélt sich die Bedeutung
des Verbs auch nur in diesem Felde. yoAdouar hingegen, dem ein eigentlicher phy-
siologischer Vorgang zu Grunde liegt, zugleich ein wiederholbarer Vorgang — denn
immer wieder konnte infolge eines heftigen Affektes jemandem die Galle ins Blut
treten, konnte er sich gelb oder griin drgern — mag zu Anfang beides bedeutet
haben: «zu Galle werden» und damit verbunden «gallig, zornig werden»?L.

Im Augenblicke, da von der gelben Galle die schwarze (alle abgehoben und
unterschieden wurde; ergab sich auch die Moglichkeit — vielleicht auch das Bediirf-
nis — diesem humor eigene psychische Vorginge zuzuordnen. Wann das geschehen
ist — sofern es so geschehen ist —, entzieht sich unserer Kenntnis. Wir erkennen nur,
daBl da, wo das Kompositum «schwarzgallig» auftaucht, eine noch stirkere Affek-
tion (Verriicktheit in der attischen Umgangssprache, Raserei, AuBersichsein in
den knidischen Schriften) ihm zugeordnet sein kann. Ob medizinische Spekulation
die schwarze (alle geschaffen hat, oder ob populdrmedizinische Anschauungen
vorangegangen sind (wie bei y0los), 148t sich nur fragen??.

Der abschlieBende Uberblick, der an zwei Stellen noch Unbesprochenes beriihrt,
soll den Charakter des Hypothetischen nicht verhiillen.

Die Entdeckung — Hypostasierung — der schwarzen Galle als einer Ursache von
Leiden konnte ankniipfen an die Bedeutung, die man der Galle schlechthin in

21 yoAwrdg, das unmittelbar von yoloc abgeleitet sein kann (Debrunner, Griech. Wort-
bildungslehre § 368) und das nur in einem Formelvers bei Homer vorkommt (I1. 4, 241;
15, 210; Od. 22. 26, 225) ergabe dann «... zankte mit galligen Worten». — Welche Vorstellung
Sophokles mit dem durch die lernaische Schlange vergifteten «schwarzgalligen Pfeil» ver-
bunden hat (7'r. 573), weil ich nicht; es ist die einzige Stelle, wo peidyyoloc vorkommt.

22 Amiisant, wenn auch nicht forderlich, ist die Antwort, die Archigenes gewagt hat.
Denn nach ihm hat schon Homer die Melancholiker beschrieben. Er fithrt aus: die Menschen,
in denen sich die Wirkung der schwarzen Galle als unbeherrschter Zorn, Trauer und furcht-
bare Niedergeschlagenheit auswirkt, nennen wir Melancholiker, «<indem mit yoAs; der Zorn,
mit uélawa seine GroBe und Wildheit bezeichnet wird. Zeuge dafiir Homer, wo er sagt:

unter ihnen erhob sich
der heldenhafte Atreide, der weithinherrschende Agamemnon,
voll Zorn; mit Grimm fiillte sich gewaltig sein ‘beidseitig schwarzes’
Zwerchfell ;
seine Augen glichen leuchtendem Feuer.
So werden die Melancholiker, so oft sie von ihrem Ubel angepackt werden.» Aretaios CMG
II 39.




Melancholie und schwarze Galle 37

ihrer Wirkung auf Leib und Seele beigemessen haben mag. Der Wandel der Vor-
stellungen, der sich an der Bedeutungsentwicklung des Stammes yolo- (als Verb:
gallig, zornig sein) ablesen 14Bt, bot den Ansatz, der von der Galle schlechthin
abgegliederten schwarzen Galle psychische Verdnderungen zuzuschreiben (Psyche
im weitesten Sinne genommen). In der Zeit, da Wortbildungen mit dem Stamme
uedayyod- zuerst greifbar werden, bezeichnen sie: als Substantiv eine nicht nédher
zu bestimmende Krankheit, als Verb ucdayyoddv eine geistige Schidigung: Ver-
riicktheit, Unzurechnungsfihigkeit im Denken. In der koischen Medizin verschiebt
und bereichert sich die Bedeutung: Zeugnis dafiir jene Stellen, die, das Wort ueday-
yorxds verwendend, von Gemaitsstorungen reden. Diese Bedeutungsverschie-
bung ist bedingt durch eine differenziertere Erfahrung, der das, was bisher ein-
fach als Denkvermogen, als Seele in einer mehr rationalen Fiarbung angesprochen
wurde, in neuer Sicht erscheint. Der Wandel vollzieht sich im letzten Drittel des
5. Jahrhunderts, zu verfolgen z. B. am sich wandelnden Gehalt des Wortes yraoun;
und die neu wahrgenommenen Erscheinungen des menschlichen Innern machen
nun den Gehalt des Wortes Psyche aus?. Die neuen Beobachtungen, soweit sie
als Krankheit — seelische Erkrankung — angesprochen wurden, lagern sich der
Vorstellung an, dall schwarze Galle auch das Innere des Menschen in Mitleiden-
schaft ziehe. Krankhaft verinderte oder gesteigerte Affekte werden so von Arzten
als melancholisch bezeichnet. Von einem Krankheitsbilde wagt man auf Grund
der kurzen Bemerkungen kaum zu reden, auch wenn man iiberzeugt sein mag, daf}
die Arzte feste und artikulierte Vorstellungen hatten. Zum «Bilde» der melan-
cholischen Erkrankung zéhlen an psychischen Erscheinungen jetzt: Angstzustédnde,
Depression, Anfille von Zorn, Schwierigkeit des Kontaktes mit der Umgebung.
Unter den Typen, welche die Arzte beobachten und einer Ordnung einzufiigen
suchen, erscheint auch der wedayyodixds, genannt als der fiir melancholische
Krankheiten Anfillige. Soviel ist festzustellen ungefihr fiir die Zeit vor dem
Jahre 400, also vor der neuen und systematischen Lehre humoral verstandener
Konstitutionstypen.

Diese neue Lehre — fiir uns vertreten durch Polybos in der Schrift Von der Natur
des Menschen — bringt in die Entwicklung einen entscheidenden Einstrom. Die
Theorie, dafl Gesundheit und Krankheit von der Mischung, xgdois, der Sifte
abhange, ist in jener Schrift allerdings nur so weit gefiihrt, daB sie den Siften eine
die Lebensvorginge lenkende Steuerung zuerkennt und dabei der schwarzen Galle
gleichen Rang verleiht wie der gelben Galle, dem Phlegma und dem Blut. Sie ist
noch ganz als Physiologie gemeint und stellt keine ausgebildete Konstitutions-
lehre dar, die auch das Verhalten des gesunden Menschen oder gar Struktur und
Zeichnung der Personlichkeit beriicksichtigen wiirde. Aber sie bereitet insofern
eine Lehre der Konstitution vor, als sie den ganzen Menschen einheitlich von den

23 {Tber diesen Wandel, soweit er auf dem Gzbiete wissenschaftlichen Schrifttums sich
verfolgen 1aBt, vgl. Festschrift Ed. Tiéche (Bern 1947) 71f., Mus. Helv. 1947, 255f1.; aber
auch der spitere Euripides bezeugt eine neue Sicht auf seelische Phianomene, gerade auch
da, wo sie ins Krankhafte iibergehen. ,

3 Museum Helveticum

-




38 Walter Miiri: Melancholie und schwarze Galle

Séften (oder dem jeweils in einer Jahreszeit oder einem Lebensalter vorherrschen-
den Safte) bestimmt sieht. In dem Satze «Was nach meiner Behauptung der
Mensch ist (sc. die vier humores), dieses selbe ist er dauernd» ist diese Konzeption
vorbereitet (Nat. Hom. ¢ 5 L VI 40). Zum Begriff der Konstitution im Sinne
spiiterer Temperamentenlehre bedurfte es noch der Annahme, daf} einer der vier
Séfte in einem Menschen dauernd vorwalte, unabhéingig von Jahreszeit und Le-
bensstufe. Es ist nicht nachzuweisen, wo und durch wen dieser Schritt getan wor-
den ist; bei Aristoteles ist um 345 wahrscheinlich, um 325 zuverléssig der kon-
stitutionelle Melancholiker bekannt, bei Theophrast ist von demjenigen Menschen,
der an schwarzer Galle erkranken kann, derjenige deutlich abgehoben, der von
Natur aus Melancholiker ist. Damit hat sich auch der Begriff der »pdois verandert.
Wihrend er um 400, bei Polybos, die Mischung der vier Sifte bezeichnet, nennt er
bei Theophrast die dauernd abgeténte, dauernd durch einen Hauptsaft bestimmte
Anlage oder Konstitution, die nicht mehr der ausgeglichenen Mischung der wvier
Sifte zur Gesundheit bedarf. Der Ausgleich, als giinstige Bedingung geistiger
Leistungsfihigkeit, ist in den einen Saft verlegt.

Aristoteles kennt den von Natur aus Melancholischen, der in der Jugend schon
uelayyodiedg ist, eine xpdoig besitzt, die seinen Leib stéindig beiBt, so dal er
immer in heftigem Streben ist. An psychischen Ziigen nennt er wenig: der Melan-
choliker ist konstitutionell unfihig, die Uberlegung rechtzeitig einzusetzen, da er
von der impulsiven Heftigkeit seines Strebens immer zu friih hingerissen wird. Er
hat in sich, heift es in der Eudemischen Ethik, ein Prinzip, das méchtiger ist als
Geist und Uberlegung: Enthusiasmus; dank dem Enthusiasmus vermag er durch
Divination in blindem Unternehmungstrieb erfolgreich zu sein?. Auch wenn die
wenigen Bemerkungen bei Aristoteles nur eine Facette eines zu vermutenden Bildes
des Melancholikers zeigen, so féllt doch auf, daB nur dasjenige erwihnt wird, was
wir in Theophrasts Monographie dem manischen Bogen zuzuschreiben hatten.
Die depressiven Ausschwingungen, die doch im Corpus Hippocraticum schon ge-
sichert waren, sind bei Aristoteles nirgends beriicksichtigt.

Theophrast tibernimmt den Begriff der melancholischen Konstitution (¢doet
uedayyohxds; xpdois). Was er an psychischen Ziigen schildert, ergibt das Bild
der in ihrem affektiven Verhalten einheitlichen Personlichkeit, einheitliche Per-
sonlichkeit auch da, wo Spannung, Ablauf und Entladung des Affektlebens extrem
von normalem Verhalten abweichen. In allen Stimmungen und Verstimmungen
wird eine einheitliche Grundverfassung angenommen.

Die Verkniipfung einer seelischen Artung mit einer physiologisch begriindeten
dauernden Anlage, die genaue Konturierung der Affektrichtungen entsprechen
dem, was man spéter unter einem Temperament? versteht. Ich vermute, dafl der
Melancholiker, wie ihn Theophrast dargestellt hat, als Vorbild fiir die analoge
Herausarbeitung der seelischen Ziige der iibrigen Temperamente gedient hat.

4 FF 1248 a 39; EN 1150 b 25; 1152 a 19, 27; 1154 b 11.
28 »odotg, temperatura, commmt@o, complea:ao




	Melancholie und schwarze Galle

