
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Terenz und seine künstlerische Eigenart

Autor: Haffter, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-11559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-11559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 10 1953 Fase. 1

Terenz und seine künstlerische Eigenart1

Von Heinz Haffter, Winterthur

Publius Terentius Afer, der jüngere der beiden uns erhaltenen altlateinischen
Komiker, gehört zu den umstrittenen und, wie ich glaube, verkannten Gestalten
der römischen Literatur, verkannt zumindest heute und verkannt in unserem
deutschen Kulturkreis. Die Geschichte seines Ruhmes - wir dürfen voja Ruhm
sprechen - ist nicht geschrieben: Die Vertrautheit, die in den Zitaten Ciceros deutlich

wird, die ungewöhnlich reiche Tätigkeit der antiken Kritiker und Kommentatoren

(der wir die unter dem Namen des Donat stehende wertvolle Kommentarmasse

verdanken), die Nähe, die dem Terenz gegenüber die lateinischen Kirchenväter

empfanden, die auf die Antike zurückweisenden Miniaturen unserer
mittelalterlichen Handschriften, der dramatische Versuch der klösterlichen Dichterin
zu Gandersheim, das Interesse der Humanisten, etwa des Petrarca, das Lob der

großen französischen Denker und Moralisten des 16. und 17. Jahrhunderts, die

Erhellung der altlateinischen Literatur durch den Engländer Bentley am Beginn
unserer modernen Philologie, Lessings Hamburgische Dramaturgie und, in unseren
Tagen, die graziöse Novelle Die Frau aus Andros von Wilder. Diese mit Absicht
bunt gestellte Reihe mag die Vielseitigkeit von Terenz' Wirkung andeuten,
vielleicht auch die Kontinuität dieser Wirkung, Kontinuität gerade im Gegensatz

zu Plautus, den man zeitweilig kaum mehr kannte, dann aber wieder begeistert
ergriff und auch zur Aufführung brachte, und der, stärker als Terenz, mit einzelnen

ganzen Handlungen und einzelnen wirksamen Motiven einzelne große Dramatiker
der Nachwelt inspirierte; nennen wir nur Plautus' Komödie der Irrungen, die

Menächmen, oder die Komödie des Geizigen, die Aulularia. Aber wenn wir an die
dramatische Tradition im gesamten denken, an die Weitergabe der von den Griechen

geschaffenen dramatischen Eormen an das Abendland, dann müssen wir
Terenz mit Seneca zusammenrücken und sie beide als die wesentlichen Vermittler
bezeichnen.

Verkannt ist Terenz heute - so sagte ich schon - bei uns, während er in den
romanischen und angelsächsischen Ländern seine Stellung fester behauptet hat,
Schulschriftsteller geblieben ist und für die Forschung stets ein Autor war, dessen

Kunst und Eigenart man zu untersuchen hat. Freilich geht diese Wertung oft
unbekümmert darüber hinweg, daß Terenz kein frei schöpferischer Dichter war,
daß er griechische Vorbilder in lateinische Form übertragen hat, und es wird bei

1 Gastvorlesungen gehalten an der Universität München im Februar 1951. Für den Druck
wurden lediglich Autoren- und einige Literaturverweise eingefügt und ein auf den Stand
des Jahres 1951 ergänztes Verzeichnis der Literatur, auf die sich die Darstellung stützt
beigegeben.



2 Heinz Haffter

dieser Wertung manches dem Terenz zugeschrieben, was dem Menander oder einem
anderen Dichter der neuen attischen Komödie gehört; so etwa in der Monographie

von Norwood aus dem Jahre 1923. Und doch ist mit dieser außerdeutschen

Wertung die selbstverständliche Gewißheit verbunden, daß im Terenz mehr
enthalten sein muß als die Routine eines geschickten Ubersetzers, und vor allem ist
das Kunstempfinden in den romanischen und angelsächsischen Ländern dem

antiken Originalitätsbegriff näher verwandt, in dem Sinne, daß die Neuheit des

Inhaltes kein Kriterium ist für die Qualität eines Dichterwerkes, und es legitime
dichterische Tätigkeit bedeutet, Geschaffenes aufzunehmen, ihm neue Form zu
geben oder den Geist einer gewandelten Zeit und einer gewandelten Auffassung
in ihm sichtbar zu machen. Wenn wir gewisse Maßstäbe verschieben, dürfen wir
das Schicksal des Terenz mit dem Schicksal Yergils vergleichen: beide stehen sie

bei uns im Schatten ihrer griechischen Vorbilder, und wir können, wieder mutatis
mutandis, auf die Geltung des Terenz eine Reihe von Gedanken anwenden, die

wir jetzt in der Einleitung zum neuen Vergilbuch von Viktor Pöschl über den

deutschen Originalitätsbegriff lesen. Die Unzufriedenheit, die ein Literaturbetrachter

romanischer Zunge über die Mißachtung der terenzischen Komödien empfinden
kann, zeigt sich wohl am hübschesten in einem temperamentvollen Aufsatz von
Benedetto Croce in der von ihm selbst herausgegebenen Zeitschrift 'La Critica'
vom Jahre 1936: Croce ist im besonderen empört darüber, daß einige seiner
italienischen Landsleute unter den klassischen Philologen in der Terenz-Forschung die

kritischen Wege der deutschen Philologie gehen und dabei zu negativen
Werturteilen gelangen. Croce nennt den Terenz den Vergil der römischen Komödie und

spricht bei Terenz von einer «quasi cristiana caritä» (S. 422f.). Der Vergleich mit
christlichen Empfindungen wird für Terenz nicht nur von Croce gezogen, und wir
beachten heute einen solchen Vergleich mehr und anders als früher. Anklang an
Christliches bei einem vorchristlichen lateinischen Autor bedeutet uns nicht
einfach positive Wertung oder ist uns nicht einfach ein Mittel um antike Welt und
moderne Welt im Sinne einer Popularisierung zusammenzuspannen. Nein, wir
haben es von der bildenden Kunst gelernt und suchen es in der Literatur und den

anderen geistigen Bereichen zu erfassen, wie in den antiken Kulturverlauf mit
dem Römischen eine Linie einmündet, die bereits die Brücke schlägt zum Mittelalter

und zur späteren Zeit, die modern-europäisch ist. Dabei ist mitgemeint eine

besondere Nuance in der Auffassung und Darstellung des Menschen, und gerade

in diesem Punkte werden uns die Berührungen mit christlichem Gedankengut -
wenn solche wirklich ernsthaft empfunden werden können - wichtig: ein Fingerzeig

vielleicht, wo wir erneut und vertieft einsetzen müssen, im Bemühen um die

Erkenntnis der römischen Welt.
Von einer besonderen deutschen Terenz-Philologie sprach ich bereits in einer

Andeutung. In der Tat ist die deutsche Terenzforschung, wie wir sie seit einigen
Jahrzehnten kennen, wesentlich Kontaminationsforschung. Auf den langumstrittenen

Begriff des antiken contaminate brauche ich jetzt nicht einzugehen; Terenz



Terenz und seine künstlerische Eigenart 3

hat, wie er selbst in den Prologen bezeugt, mehrfach in die eine griechische
Komödie, die er lateinisch bearbeitete, Teile einer andern griechischen Komödie derart

eingefügt, daß sich der dramatische Aufbau minder oder ftärker veränderte.
Diese und ähnliche Veränderungen will die moderne Kontaminationsforschung
aufspüren, und sie will durch die Feststellung dieser Veränderungen erfassen, wie
Terenz übersetzt, welche Prinzipien er seinen Neubearbeitungen zugrundegelegt
hat. Dazutreten kann, je nach Neigung des Forschers, ein zweiter Zweck: Anhaltspunkte

zu gewinnen für die Rekonstruktion der griechischen Vorlagen, insbesondere

der menandrischen Komödien. Wenn es bei der Kontaminationsforschung
auch nicht immer nach dem Grundsatz ging: 'was gut ist, stammt von Menander
oder Apollodor, also aus der Vorlage; was schlecht ist, hat Terenz dazugetan',
so ist es dem Terenz dabei doch ziemlich schlimm ergangen. Dem Plautus hat die

Kontaminationsforschung nicht geschadet, denn er hat andere anerkannte Qualitäten,

auf die wir noch zu sprechen kommen werden; bei Terenz aber scheint es,
als ob die Analyse Stück um Stück das Bild einer Dichterpersönlichkeit auslösche.

Wenn ich soeben von Analyse bei Terenz sprach, so wollte ich damit erinnern an
ein gewichtiges Kapitel Philologiegeschichte, das an einen größeren Namen
geknüpft ist, an die Analyse bei Homer; auch bei Homer hat ja das Suchen nach den
verschiedenen Dichtern und Redaktoren, nach den Schichten und Kompositionsfugen

die ästhetische Interpretation und Würdigimg nicht aufkommen lassen.

Aber bei Homer hat sich der Protest gegen die Analyse in einer mehr resignierten
als empörten kleinen Schrift ausdrücken können, in der mit österreichischer

Liebenswürdigkeit zum Schluß gesagt wurde, «es werde verstattet sein, sich vor
den Tagsgespenstern der Kritik zu flüchten in die Liebesnacht naiv-traulichen
Vereins mit der Dichtung» (Fischl S. 82); dieser 'naiv-trauliche Verein mit der

Dichtung' ist uns bei Homer, anders als bei Terenz, nie verloren gegangen, und
bei Homer haben wir nun doch in jüngster Zeit starke und fruchtbare Versuche -
teilweise gerade mit den Mitteln der Analyse - die beiden Epen als dichterische

Konzeptionen verständlich und verehrungswürdig zu machen. Auch für Terenz
ist eine Protestschrift in deutscher Sprache geschrieben worden; doch es erschöpft
sich das kleine Buch Terenz als Dichter von Erich Reitzenstein (aus dem Jahre
1940) zu sehr in den Auseinandersetzungen mit einigen Kontaminationsforschern,
als daß es mit seinen vereinzelten feinfühligen Beobachtungen klare Impulse für
eine gerechte Würdigung hätte geben können. Und fördernde neue Interpretationen

sind uns für Terenz noch nicht in demselben Maße oder mit derselben

Eindringlichkeit wie für Homer vorgelegt worden. Aber den Terenz mit denselben

Augen anzuschauen wie den Homer, kann sinnvoll sein: Schadewaldt wollte in
seinem Aufsatz über die Hecyra des Terenz durchaus, wie er sagt, das «bewährte
Sezierbesteck» der Kritik anwenden, hat aber zugleich einen Baustein gelegt für
die Errichtimg eines neuen positiven Terenz-Bildes.

Doch haben wir mit diesen Bemerkungen die besondere Stellung des Terenz in
unserer Wissenschaft noch nicht ganz umschrieben. Vergleichen wir Plautus.

1* Museum Helveticum



4 Heinz Haffter

Cicero den Philosophen, Vergil, Seneca den Tragiker und Philosophen: diese Römer
haben sich, bildhaft ausgedrückt, zu wehren, durchzusetzen gegen ihre griechischen

Vorbilder, Quellen und dergleichen. Für Terenz gilt dasselbe, aber daneben
hat er noch einen Gegner im eigenen, römischen Lager: seinen großen Vorgänger,
den Plautus. Eduard Fraenkel hat uns, in der Nachfolge von Leo, das Plautinische
im Plautus dargestellt, den Plautus als echten Bühnendichter erwiesen, der Gefüge
und Geist der attischen Komödie weitgehend zerstörte, dafür aber ein lebendiges
opernhaftes Schauspiel geschaffen hat, in das italisches Leben, italischer Witz
und alle Töne lateinischer Sprache eingeströmt sind. Diese Neu-Entdeckung des

Plautus hat ihre sehr berechtigten Wirkungen gehabt; dem Terenz hat sie,
indirekt und ungewollt, geschadet. Friedrich Leos Geschichte der römischen Literatur,
ein knappes Jahrzehnt vor dem Plautusbuch Fraenkels erschienen, war den beiden,
Plautus und Terenz, in wohlabgewogener Weise gerecht geworden; das Terenz-

kapitel bei Leo scheint mir das Beste zu sein, was bei uns über diesen Autor
geschrieben wurde, und ist heute kaum in irgendeinem Punkte veraltet. Später aber
wurde und es wird heute Terenz immer und immer wieder einfach an Plautus

gemessen. Es wird der Finger auf das gelegt, was Terenz nicht besitzt gegenüber
einem Ideal altrömischer Komödie, das der große und laute Plautus verkörpert.
Terenz gilt als matt, blaß, farblos, als Mann ohne eigene Einfälle, als nivellierender
Ubersetzer, so recht, wie Caesar (oder ist es Cicero nach der antiken Tradition
gesagt und nach der Auffassung der modernen Terenz-Verächter gemeint haben
soll: ein dimidiatus Menander (Caes. Carm. in Ter. v. 1). Das bekannte Wort von
Wilamowitz über Terenz, den «anpassungsfähigen Semiten ohne eigene Produktivität»,

war in dem Zusammenhang, aus dem es stammt (Schiedsgericht S. 170),
nicht so vernichtend gemeint, wie es dann von Anderen angewendet wurde. Und
auch der Terenz-Artikel in Pauly-Wissowas Realenzyklopädie von Jachmann (eine

Zusammenfassung, die ausgezeichnet über den Stand unserer Kenntnisse
unterrichtet) wird, trotzdem er im einzelnen auch positive Urteile enthält, im ganzen
die verbreitete Neigung zu negativer Bewertung verstärken.

Was ich Ihnen bisher vortrug, sollte nicht einfach ein Überblick sein über den
Stand der Forschung, sollte vielmehr die besonderen Schwierigkeiten zeigen, mit
denen wir es bei Terenz zu tun haben und schon den einen oder anderen Weg
andeuten, den wir beschreiten wollen. Ich möchte versuchen, schon vorliegende
Beobachtungen und Feststellungen mit eigenen Beobachtungen und Interpretationen

zusammenzufassen, zu prüfen, ob sich dabei das Bild einer künstlerischen
Eigenart ergibt. Es wird auch zu fragen sein, wie sich eine solche künstlerische

Eigenart in die römische Entwicklung einordnet und ob schon in altlateinischer
Zeit neben jener italischen Originalität des Plautus auch eine in einem weiteren
Sinn römische Originalität zu spüren ist. Nicht heranziehen möchte ich, jedenfalls
nicht ausdrücklich und ausführlich, die antiken Urteile über Terenz, von denen
wir nicht wenige erhalten haben. Nicht weil sie im Widerspruch stünden zu dem,
was ich ausführe, sondern weil die ja besondere Umsicht erheischende Interpreta-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 5

tion antiker literarischer Urteile gerade für Terenz noch nicht in jedem Punkte zu
einhelliger Auffassung in der Forschung geführt hat; bei dem vorhin genannten
Dictum vom 'halben Menander' ist heute auch die Autorschaft umstritten.

Es liegt in der Natur der Sache, daß wir den Terenz vergleichen, vergleichen
mit der sogenannten neuen attischen Komödie, die um das Jahr 300 ihre Blüte
hatte; dorthin gehören die Originale, die den terenzischen Komödien zugrunde
liegen. Vier der sechs Komödien von Terenz gehen auf Menander zurück; zwei auf
Apollodoros von Karystos, den wir als Nachahmer von Menander erkennen können.
So dürfen wir uns beim Vergleichen im wesentlichen auf Menander beschränken,
von dem einzig größere Teile von Komödien erhalten sind, und wir wollen den

ganzen Menander betrachten, nicht etwa nur den späteren, den wir heute gerne
abheben vom jungen Menander, dem derberen und mehr komödienhaften; denn

es wird wichtig sein, daß wir uns überlegen, aus welcher Fülle Terenz auswählen
konnte und was er tatsächlich ausgewählt hat. Anderseits haben wir den Terenz
einzuordnen in die Tradition der römischen Komödie, genauer gesagt, in die
Tradition der römischen Palliata. Wir müssen und dürfen mit Plautus vergleichen,
denn alle anderen Komiker, die uns in ihren Fragmenten noch einigermaßen deutlich

werden, alle von Naevius bis Turpilius, dichten, im ganzen gesehen, in derselben
Manier wie Plautus; es gilt dies weit hinaus über den Bereich von Sprache und
Stil, der uns naturgemäß in den Fragmenten am eindrücklichsten wird.

Einen Namen jedoch müssen wir aus der Reihe der Palliatendichter
herausgreifen, den des Caecilius Statius, und es sei dabei etwas ausgeholt. Die beiden
Kraftgestalten Naevius und Ennius, die ungefähren Zeitgenossen des Plautus, waren
Epiker, Tragiker und Komiker zugleich; Plautus schon beschränkt sich auf das
eine yevog, und diese Beschränkung setzt sich dann fort und geht mit Pacuvius
auf die Tragödie über. Wir haben Grund anzunehmen, daß bei dieser Wandlung
bald kunst- und literarkritische Überlegungen und Auseinandersetzungen
mitwirkten, wie wir uns überhaupt die Anfänge der lateinischen Literatur je länger
je mehr erfüllt denken müssen von einem kampffreudigen Hin und Her zwischen
Dichter und Publikum, Dichter und Dichter, Dichtwerk und theoretisch-polemischer

Äußerung. Einen Höhepunkt scheint dieses Treiben zur Zeit des Terenz, in
den Jahren zwischen 170 und 160, erreicht zu haben, denn die Prologe des Terenz
leben von Angriff und Verteidigung gegen Widersacher im Komödienfach. Mit
dem Prolog des ältesten Stückes, der Andria vom Jahre 166, verknüpft ist nun
das Problem um den Caecilius Statius, dadurch daß Caecilius in dem Prolog nicht
genannt ist. Es handelt sich um einen in der lateinischen Literaturgeschichte
berühmt gewordenen Schluß ex silentio. Terenz verteidigt sein Kontaminationsverfahren;

wer ihn, sagt Terenz, der Kontamination wegen anklage, der müsse

auch anklagen den Naevius, Plautus und Ennius; dies seien seine «auctares», seine

Vorgänger, auf die er sich berufe (löff.). Zwei Jahre vor der Aufführung der
Andria, im Jahre 168, starb Caecilius, der führende Komiker in den anderthalb
Jahrzehnten nach Plautus Tod und vor dem Auftreten des Terenz. Den Caecilius



6 Heinz Haffter

nennt Terenz nicht als sein Vorbild, wohl aber nennt er den Ennius, der nur ein
Jahr vor Caecilius, im Jahre 169, starb. Also hat, so folgerte Leo, Terenz den
Caecilius nicht genannt, weil er ihn nicht nennen konnte, weil eben Caecilius nicht
kontaminiert hat. Caecilius hat, sagt Leo weiter, nicht nur nicht kontaminiert,
sondern höchstwahrscheinlich auch theoretisch die Forderung vertreten, es

sollten bei der Umsetzung ins Lateinische die griechischen Originale in ihrem
Bestand unangetastet bleiben. Eine solche Forderung konnte Caecilius nach Leo

nur in Prologen von der Art der terenzischen vortragen, also wäre nicht Terenz,
sondern schon Caecilius der Erfinder des literarischen, vom übrigen Stück völlig
gelösten Prologes. Leo gewinnt mit dieser seiner These eine Farbe mehr für die
literarischen Kämpfe der siebziger und sechziger Jahre des 2. Jahrhunderts; mit dem

Ausdruck 'die Caecilianer' sehen wir in Leos Literaturgeschichte eine ganze Gruppe
gleichgesinnter Komiker um den kämpferischen Caecilius geschart. Leo nimmt dem
Terenz ein Stück Originalität, indem er den selbständigen, literarischen Prolog
schon dem Vorgänger Caecilius zuweist; er gibt dem Terenz ein Stück Selbständigkeit,

indem er den Terenz, gegen den gewiß bedeutenden Vorgänger Caecilius, die

Kontamination wieder einführen läßt. Es ist nach Leo, insbesondere von Opper-

mann, versucht worden, die These durch weitere Argumente zu festigen und den

Caecilius zu einem richtigen Weghereiter in der Entwicklung der Komödie in der
Zeit zwischen Plautus und Terenz zu machen (bei allen diesen Überlegungen ist
es, wie ich nebenbei bemerken muß, unwesentlich, ob der Andria-Prolog von
Terenz für eine erste, nicht zustande gekommene Aufführung des Stückes
geschrieben war oder für die bald darauf folgende zweite, geglückte Aufführung).

Mir scheint dies alles doch eine literaturgeschichtliche Konstruktion ohne feste

Basis zu sein. Zunächst braucht kein unmittelbarer Zusammenhang zu bestehen
zwischen einer etwaigen Ablehnung der Kontamination und dem
selbständigliterarischen Prolog. Caecilius konnte durchaus unkontaminierte Stücke auf die
Bühne gebracht haben, ohne dieses Prinzip im Prolog zu verteidigen, wie es dann
Terenz tat; literarische Kämpfe mochten auch außerhalb des Theaters ausgetragen
werden. Gerne würden wir solche Überlegungen ersetzen durch direkte Beweise,
doch ist das wenig beachtete Fragment 62 ff. des Caecilius zu knapp und in der

Überlieferung zu unsicher, als daß wir mit ihm das Vorhandensein des traditionellen

und damit das Fehlen des neuen, literarischen Prologes erschließen dürften:
es ist da die Kede von einem argumentum, also vermutlich von einer Inhaltsangabe,
die aber belauscht würde; vielleicht eine Prologrede, die in der Art Menanders an
zweiter Stelle steht, d. h. eingeschoben, nachdem bereits eine oder mehrere Szenen

des Stückes gespielt sind - Und was nun die Kontamination seihst betrifft, so

läßt es sich doch auch begreifen, warum Terenz im Andria-Prolog unter den

Kontaminationsanhängern neben Naevius und Plautus, den beiden älteren Dichtern,
noch den Ennius nennt, nicht aber den mit Ennius gleichaltrigen Caecilius. Ennius
ist der ganz große, anerkannte Dichter, als Autorität um so mehr geeignet, als die

Komödie nur eine seiner dichterischen Betätigungen neben anderen war und, wie



Terenz und seine künstlerische Eigenart 7

wir noch erkennen können, gar nicht das Feld seiner eigentlichen Wirkung.
Caecilius hingegen, nur Komiker, stand den literarischen Fehden, dem Angegriffensein

und Angreifen, wie es Terenz erlebte, gewiß nahe und wird kaum das

unbestrittene Ansehen gehabt haben, das die römische Mentalität gern mit einem

auctor verbindet. Überhaupt wird man ungern zwischen Caecilius und Terenz
den giftigen Zankapfel der Kontaminationsfrage werfen, zwischen diese beiden

Dichter, die ihre Stücke demselben Theaterdirektor anvertraut haben (was wir im
zweiten Prolog der terenzischen Hecyra erfahren; lOff.) und die durch die Legende
der Terenzvita vielleicht nicht ganz grundlos in einer hübschen Erzählung
verbunden werden (Suet. Vita Ter. 3): auf Anordnung der Aedilen liest der Anfänger
Terenz dem alten Caecilius das Erstlingsstück, die Andria, vor, non sine magna
admiratione auf Seiten des Caecilius. Wir müßten ja den Caecilius auch in den
häßlichen Kontaminationszank der terenzischen Prologe hineinziehen. Terenz

bekämpft dort einen vetus poeta (Andr. 7. Haut. 22. Pharm. 1. 13), dessen Namen

uns Donat mitteilt (z. B. zu Eun. 4. 9. 10), den Luscius Lanuvinus. Contaminari

non decere fabulas, Kontaminationsverbot, sei die Lehre dieses Luscius und seiner

Genossen, heißt es im Andria-Prolog (15f.). Aber der peinliche Anschluß an das

eine griechische Original, den diese Leute proklamieren, sei eine obscura diligentia,
und Terenz bekannt sich für seine Sache, die Kontamination, gerne zur neglegentia
des Naevius, Plautus, Ennius (18ff.). Obscura diligentia, diesen Vorwurf mußte

jeder Hörer mittelbar auch auf Caecilius beziehen, wenn dieser wie Luscius Lanuvinus

Kontaminationsgegner war. Wieder kommen uns da die Bedenken, und es

scheint näher zu liegen, die Kontaminationsgegner als eine kleine, aber sehr
lebhaft agierende und agitierende Gruppe zur Zeit des Terenz zu verstehen, eine

Gruppe, die sich gegen eine feste Tradition auflehnt, vielleicht auch in der
gebildeten öffentlichen Meinung zeitweilig Erfolg hat, angeführt wird eben von Luscius

Lanuvinus, aber keine bedeutenden Dichternamen in ihren Reihen zählt; an der
Zahl der uns erhaltenen Fragmente können wir einigermaßen die Schätzung
ablesen, deren sich die römischen Komödiendichter erfreuten: von Luscius Lanuvinus
besitzen wir ein einziges direktes Fragment (p. 97 R.3).

Den Caecilius gar zum maßgeblichen Wegbereiter in der nachplautinischen
römischen Komödie zu machen, zu einem Dichter, der mit grundsätzlicher Bewußtheit

seine Werke den griechischen Originalen ähnlich zu machen trachtete und
dessen Stücke so sich von den plautinischen wesentlich unterschieden hätten, vor
dieser Annahme sollte uns der unbefangene Blick auf die dramatisch-musikalischsprachliche

Gestalt seiner Stücke bewahren; denn dies alles ist so plautinisch wie

nur möglich. Es läßt sich diese Verwandtschaft mit Plautus schon an den einzelnen

verstreuten Fragmenten erkennen; deutlicher noch durch die berühmte avyxgiaig
bei Gellius. Gellius stellt in seinem zweiten Buch (23, Iff.) Partien aus Menanders
Plokion neben die entsprechenden Versgruppen aus der Bearbeitung des Caecilius.
Aus einer längeren Trimeterpartie des Menander hat Caecilius eine polymetrische
Arie gemacht mit der stilistischen Figurierung, die ein Gesangsstück verlangt;



8 Heinz Haffter

zudem ist noch eine ausgeprägt römische Reminiszenz staatsrechtlichen
Einschlages eingefügt. Eine kleine dialogische Partie, bei Menander wieder in Tri-
metern, übernimmt Caecilius in Senaren, doch statt der Klage über ein drückendes

Weiberregiment haben wir bei Caecilius einen ausgesponnenen Witz, dessen Motiv
erst noch aus Plautus zu stammen scheint. Schließlich eine Monologpartie, gleichfalls

in Trimetern und Senaren, hat Caecilius stark verkürzt, von neun auf vier
Verse, dabei das Gnomische nicht beseitigt, aber in harten, lapidaren altlateinischen
Ausdruck umgesetzt. Gemeinsam ist allen diesen Versreihen bei Caecilius eine

Unbekümmertheit, ja Gleichgültigkeit dem Inhalt des Originals gegenüber; das

Gedankliche, die Charakterisierung ist bei Caecilius verdorben, vergröbert,
unterdrückt. - Und um mit dieser Beobachtung noch einmal zum Problem der Kontamination

zurückzukehren: es wird uns in späteren Ausführungen deutlich werden,
daß Ablehnung der Kontamination bei den Gegnern des Terenz eng zusammengehört

mit der Forderung nach getreuem Anschluß ans Original überhaupt,
Anschluß in allen Einzelheiten, und in dieses Programm kann Caecilius, wie wir ihn
eben kennengelernt haben, nicht hineingehören.

Der Blick auf Caecilius und auf die Geschichte der römischen Komödie in der
ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts hat uns den Weg freigemacht für die Betrachtung

des Terenz. Wir werden den Terenz, wie ich glaube, einfacher und überzeugender

in eine literarische Entwicklung einordnen können und seine Eigenart
wird sich sinnvoller herausheben. Nicht daß wir ihn nun in all und jedem Stück

zum Alleingänger und Neuerer machen wollten: wir werden noch darauf
hinzuweisen haben, wo unser Dichter nur weitergeführt hat und vielleicht der Vollender

war. So tritt ja auch die Neigung, aus Menander mehr als aus anderen attischen
Komödiendichtern die Vorlagen herzuholen, nicht erst bei Terenz, sondern schon
bei Caecilius zutage, wie sie dann nach Terenz noch von Turpilius geteilt wird.
Vielleicht ist es sogar erlaubt, aus der Tatsache, daß Caecilius für die Titel der
Komödien griechische Formen den lateinischen vorzieht und hernach Terenz wie

Turpilius ausschließlich griechische Titel verwenden, auf eine gewisse, von Plautus
her gesehen rückläufige, gräzisierende Bewegung der nachplautinischen Palliata
zu schließen. Und solche Tendenzen, diese Gräzisierung und jene Hinwendung
zu menandrischen Stoffen, Tendenzen, die immer, wie es scheint, die Palliata in
ihrer Gesamtheit, mit allen ihren Vertretern, ergriffen haben, mochten sich
verdichten und verflüchtigen, verdichten in der'Zeit um das Jahrzehnt von 170 bis

160, da das Übersetzen für die altlateinischen Komiker zum öffentlich diskutierten
Problem wird und man, in sehr gegensätzlich gerichtetem Streben, eine nun wirklich

neue Beziehung zum griechischen Vorbild zu gewinnen suchte. Ob sich neben

Luscius Lanuvinus und Terenz noch andere Geister mit eigenen Programmen
hervorgetan haben, können wir nicht sagen, jedenfalls nicht im vornherein verneinen.

Über das Leben des Terenz unterrichtet uns eine antike Lebensbeschreibung,
eine vita des Sueton (Don. Comm. Ter. I p. 3ff. W.), eine vita, die in ihrer Mischung
von glaubhaften Mitteilungen und Legendenbildung typisch ist. Aber der Legen-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 9

denkranz, der diese vita umspinnt, enthält neben einigen stereotypen Erfindungen
kaum die fabulösen und törichten Ausweitungen, wie sie andere antike
Lebensbeschreibungen aufweisen, sondern hat den Reiz des Eigenartigen und Einmaligen
wie das tatsächliche Leben des Dichters selbst. Fast jedem Zug der Legende
möchte man gern reale Existenz geben, wie auch der Episode, die wir schon
berührten, vom jungen Terenz, der dem alten Meister Caecilius zu Füßen sitzt, um
sein Urteil zu vernehmen (oben S. 7). Was ist nun das Feststehende oder zumindest

sehr Wahrscheinliche Geburt in Karthago, doch nicht als Punier, sondern
als Afer, als Angehöriger eines libyschen Stammes. Sklavendienst in jungem Alter
in Rom; Freilassung und Übernahme des Namens seines ehemaligen Herrn
Terentius. Sehr kurzes, nur siebenjähriges Wirken als Komödiendichter. Verbindung

mit kulturell tonangebenden Männern der Nobilität. Früher Tod; doch damit
wir uns diesen frühen Dichtertod nicht zu romantisch vorstellen, die glaubliche
Nachricht, daß Terenz einen kleinen Grund und Boden an der Via Appia besaß

und daß er eine Tochter, die einen Ritter heiratete, hinterließ. Der Tod, wie wir
zu bezweifeln keinen Anlaß haben, auf einer Reise nach Griechenland und Kleinasien;

es ist dies die erste Studienreise eines Römers zu den Bildungsstätten im
Osten, von der wir wissen.

Nun das Hauptstück der Legende. Es ist verknüpft mit dem, was uns Terenz
im Prolog seines letzten Stückes, den Adelphen, selbst bezeugt (15ff.): dem
vertrauten Umgang des Dichters mit sehr hochstehenden Gönnern der adeligen
Gesellschaft und dem Vorwurf, der Dichter habe die Hilfe dieser hohen Herren sogar
bei seiner poetischen Tätigkeit genossen. Terenz lehnt im Adelphen-Prolog mit
sehr überlegt gesetzten Worten diesen Vorwurf fremder Hilfe nur andeutungsweise

ab; er verwandelt seine Worte, bevor sie eine Ablehnung geworden sind, in
ein offenes Bekenntnis zu seiner Verbindung mit geistig führenden Kreisen der
Nobilität. Für die Legende - sie begegnet uns auch außerhalb der suetonischen
vita mehrfach, z. B. bei Cicero, und hat mit diesem Motiv reich gewuchert - ist
die literarische Mitarbeit der vornehmen Herren an den terenzischen Komödien

ganz selbstverständlich, und die Legende möchte natürlich die Namen der homines
nobiles wissen: Scipio Aemilianus und Laelius sind eigentlich etwas zu jung, als
daß Terenz im Prolog der Adelphen an sie gedacht haben könnte; denn dort handelt

es sich um Männer, die von allem Volke verehrt werden und die sich im Krieg
und zu Hause (in hello, in otio, in negotio) auszeichnen. Aber diese Namen waren
zu lockend, und so wurde der Scipionenkreis die geistige Atmosphäre des Terenz,
das dichterische Wollen des Terenz gleichgesetzt den Intentionen der Scipionen,
Terenz gar zum Werkzeug gemacht von philhellenischen Adeligen, die mit eigenen

Dichtungen selbst nicht hätten vor die Öffentlichkeit treten dürfen. Unsere
heutigen Vorstellungen, auch in der Forschung, haben aus der antiken Legende das

Thema 'Terenz der Dichter des Scipionenkreises' weitgehend übernommen und
ihm Glauben geschenkt. Und gewiß hat dieser Glauben viel innere Wahrscheinlichkeit.

Aber vorsichtig wollen wir sein in der Anwendung; so ist es gefährlich,



10 Heinz Haffter

den Stil der terenzischen Komödien kurzerhand mit der Sprache des Scipionen-
kreises gleichzusetzen und etwa zu sagen: Plautus das ist Volkssprache, Terenz
das ist die Ausdrucksweise einer kultivierten Oberschicht. Man wird mit solchen
Formeln nur einzelne sprachliche Erscheinungen herausgreifen können und bald
auf Widersprüche stoßen und bedenkt zu wenig, für Plautus wie für Terenz, daß

es sich beidemale um eine Dichtersprache handelt.

Ungewöhnlich, wie manches im Lebensbild des Terenz, sind auch die

Bedingungen, unter denen uns sein Werk noch heute entgegentritt, wenn wir daran
denken, wie die andern altlateinischen Dramatiker, Tragiker und Komiker, uns
überliefert sind. Das ganze Werk ist erhalten und die Chronologie der sechs
einzelnen Komödien steht fest. Die Chronologie beruht auf den Didaskalien, deren

Angaben wir ergänzen können durch einige Anhaltspunkte aus den Prologen; ein
neuerlicher Versuch, in einer Gemeinschaftspublikation aus dem Seminar von
Pasquali, die Chronologie weiter zu differenzieren oder zu verschieben, bezieht
sich auf mißglückte, erst später zustande gekommene Aufführungen einzelner
Stücke und versucht die Autorität der Didaskalien nur probeweise zu erschüttern,
um wieder davon abzurücken. Sechs Komödien in sieben Jahren von 166-160;
das ist nicht sonderlich viel, etwa im Vergleich mit Caecilius, dessen Fragmente
sich auf über vierzig Komödientitel verteilen, und ein rascher Arbeiter, wie wir es

bei einem bloßen Übersetzer wohl erwarten könnten, war Terenz jedenfalls nicht.
Das erste Stück im Jahre 166 die Andria, die Frau aus Andros, nach einem

Original des Menander. Mit der schönen Eingangsszene, dem Gespräch zwischen

Herrn und Freigelassenem, der Erzählung von der Beisetzung, bei der der adules-

cens das geliebte Mädchen, das dem Feuer zu nahe kommt, zurückreißt und
dadurch die verheimlichte Liebe kundgibt.

Im Jahre 165 die Hecyra, die Schwiegermutter, gearbeitet nach Apollodor. Das
Stück steht im Corpus Terentianum etwas abseits. Besonders empfindsam und
ernst im Ton, ein bürgerliches Schauspiel, wie man es etwa nannte. Der erste

Aufführungsversuch im Jahr 165 mißlingt und nach langer Pause im Jahre 160

auch ein zweiter: das Publikum lief auseinander, das eine Mal, um sich Seiltänzer
und Faustkämpfer, das andere Mal Gladiatoren anzusehen; erst die dritte
Aufführung, wieder im Jahre 160, gelingt. Ähnlich die Wirkung in späterer Zeit: die

Figuren des Stückes werden nicht populär; Cicero hat aus der Hecyra kein einziges
Zitat.

Im Jahre 163 der Hautontimorumenos, der Selbstquäler, nach Menander. Ganz

außergewöhnlich die Ausdehnung der Handlung über zwei Tage; im Vers 410

wird es Morgen mit den Worten: lueiscit hoc iam. Wie mehrfach bei Terenz, ist
auch hier der Eröffnungsdialog von besonderer Feinheit: Chremes der zunächst
Überlegene-Sichere-Leichtere, der Sprecher des berühmten homo sum, humani
nihil a me alienum puto (77); Menedemus, der zunächst in seiner Strenge
Unglückliche-Quälerische-sich-Kasteiende, hinter dem wohl die Gestalt des Laertes, des

Vaters des Odysseus, als Urbild auftauchen soll und der, wenn wir an die Nach-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 11

Wirkung denken, an den Hauswänden von Pompei, gedoppelt aus Name und Titelfigur,

als Menedemerumenos weiterlebte CIL IV 1211 adn.).
Im Jahre 161 der Eunuchus, wiederum nach Menander gearbeitet. Das Stück

mutet uns am meisten komödienhaft an: ein adulescens läßt sich, als Eunuch
verkleidet, in das Haus führen, in dem das Mädchen, in das er sich verliebt hat, weilt,
um ihrer dort habhaft zu werden. Mit dem Eunuchus hatte Terenz seinen größten
Aufführungserfolg; denken wir daneben an das Schicksal der Hecyra, so wird
deutlich, was das große Publikum, zur Zeit des Terenz, noch genau so wie zur Zeit
des Plautus, vor allem zu sehen wünschte.

Gleichfalls im Jahre 161 der Phormio, benannt nach dem Träger der Intrige,
einem Parasiten. Hier hat Terenz, gegen seine sonstige Praxis, den originalen
Titel geändert; Apollodor, auf den das Stück zurückgeht, hatte dieses 'EmdixaCö-

fisvoz benannt und mit diesem Titel auf den Kern der Intrige angespielt: der
Parasit läßt das Gericht eine Waise ihrem Liebhaber als dem angeblich nächsten
Verwandten zusprechen. Donat charakterisiert die Kömodie mit den Worten

prope tota motoria est (Phorm. praef. 1,2), und auch für uns rückt der Phormio
mit dem lebhaften und heiteren Eunuchus näher zusammen.

Im Jahre 160 schließlich die Adelphen, die Brüder, das vierte Stück, das auf
Menander zurückgeht. Das Problem der Erziehung haben unsere modernen
Jahrhunderte hier gefunden. Doch ist dies nur ein Teil des Ruhmes, den dieses Stück
sich errungen. Cum in vita tum in scaena sagt Cicero, da er im Cato maior de

senectute (65) das Bruderpaar des Terenz zum Exempel nimmt, und es ist gerade
die Lebensnähe, die uns in den Adelphen packt, gleich schon im Anfang mit Monolog

und Dialog, wo ein si esses homo (wenn Du ein Mensch wärest; 107) die
Humanitas des Stückes anklingen läßt.

Doch wie steht es - so wird man bei dieser genauen Datierung nun gleich fragen

- mit einer Entwicklung des Dichters durch die sechs Komödien hindurch Oder

fragen: können wir in der einen und andern Komödie noch Spuren oder gar Un-
vollkommenheiten einer Anfängerarbeit erkennen Man hat bisher für das älteste

Stück, die Andria, vereinzelte Abweichungen sprachlicher und metrischer Art
festgestellt. Von diesen einzelnen Abweichungen her wollte und konnte man aber
keine Schlüsse ziehen, und so wurde es mehrfach ausgesprochen, daß Unterschiede
zwischen Früh und Spät bei Terenz nicht bestünden, und daß von einer
schriftstellerischen Entwicklung des Terenz nicht die Rede sein könne. Daran ist richtig,
daß wir eine Unreife, ein Zögern, ein Ausprobieren nirgends greifen können und
daß Terenz aufs Ganze gesehen, in Form und Inhalt, von allem Anfang an eine

klare, einheitliche Linie verfolgte, die er auch stets beibehielt. Dieses klare
künstlerische Wollen mußte aber errungen werden, und Zeichen dieses Suchens und
Ringens können wir nun doch in den beiden Anfangsstücken durch sorgfältige
Beobachtung und Interpretation aufspüren, insbesondere in der Andria, dem

ersten Stück, etwas schwächer, wie zu erwarten, in der Hecyra, dem zweiten Stück.
Und es wird sich im Verlauf unserer Ausführungen erweisen, daß diese Zeichen



12 Heinz Haffter

des Suchens und Ringens gerade dort uns entgegentreten, wo Terenz etwas Neues

schaffen wollte, und wir werden das Neue um so geneigter als Eigentum des Terenz
anerkennen. Denn hätte Terenz in diesen Punkten an eine schon vorhandene
Tradition, an Vorgänger wie den Caecilius sich anschließen können, dann hätte er sich
dies Alles nicht erst in den Anfangsstücken erarbeiten müssen. Glauben wir nun
also an eine Entwicklung bei Terenz, so können die vereinzelten Abweichungen
im Sprachlichen und Metrischen, von denen ich ausging, mithelfen, das Bild
abzurunden, und ich möchte wenigstens zwei von den kleinen Feststellungen, die
schon vorliegen, hier vorwegnehmen. Vom Verbum ferre verwendet Plautus fast
ausschließlich die Perfektstammform tetuli; diese reduplizierte Bildung begegnet

uns auch sonst im Altlatein und als archaisches Element noch bei Lukrez und in
den großen Gedichten des Catull. Terenz bevorzugt bereits die spätere, klassische

Form tuli und verwendet sie über ein dutzend Mal; nur zweimal noch gebraucht er

tetuli, beide Male im Anfangsstück, in der Andria. - Den iambischen Oktonar
baut Plautus überwiegend mit der Dihärese nach dem 4. Fuß, asynartetisch, also

in zwei sich genau entsprechenden Hälften. Der erste Teil des Schlachtberichtes
im Amphitruo ertönt in diesem einförmigen, an die Härte der Saturnier anklingenden

Rhythmus: süperbe nimis ferociter | legdtos nostros increpänt (213). Terenz

verwendet den iambisclien Oktonar weit öfter als Plautus, doch in anderer Manier:

synartetisch, mit Überbrückung des Einschnittes in der Mitte und zumeist mit
der Caesur nach der 5. Senkung: at tu mihi contra nunc videre fortunatus, Phdedrid

(Phorm. 173). Die alte plautinische Art mit dem Einschnitt hat Terenz so spärlich

zugelassen, daß ihre Existenz von der neueren Forschung gegenüber der Skepsis

einiger Metriker wie R. Klotz erst wieder nachgewiesen werden mußte; ganz
gleich, wie man sich zu einzelnen noch strittigen Fällen verhält (mit Rücksicht
darauf vermeide ich Zahlen): wir finden den asynartetischen Typus noch am
klarsten vertreten in der Andria (z. B. nacheinander 612-615).

Und nun lassen Sie uns unmittelbar an das Werk des Terenz herantreten. Es

soll ja keine Erklärung des Einzelnen und Ganzen nach Inhalt und Form werden,
sondern es soll uns mehr und mehr auf das ankommen, was im Terenz terenzisch

ist. Die folgenden Ausführungen seien gleich etwas aufgeteilt, ohne daß diese

Aufteilung mehr als den praktischen Sinn einer Übersicht haben sollte. Wir betrachten
zunächst das Musikalisch-Opernhafte. Dann überlegen wir uns Elemente, die wir
das 'Dramatische' nennen wollen. Drittens: einiges aus dem weiten Gebiet des

Stoffes und der Handlung, was, antik gesprochen, zum argumentum gehört, was
wir als Motive bezeichnen und dergleichen mehr. An vierter Stelle Sprachliches.
Fünftes und abschließend: der Mensch und seine Charakterisierung.

Also zunächst das Opernhafte. Von der Form der neuen attischen Komödie,
der Komödie des Menander und seiner Genossen, haben wir eine ausreichende

Vorstellung; sie war Sprechdrama, die Musik ganz oder fast ganz aus ihr verbannt.
Was uns ein antikes Zeugnis für Menander mitteilt (Heph. Poem. p. 64 C.), haben

uns die Funde bestätigt: eine menandrische Komödie setzt sich zusammen aus



Terenz und seine künstlerische Eigenart 13

iambischen Trimetern und trochäischen Tetrametern. Wie sehr der Trimeter
überwiegt, zeigen die Epitrepontes, die bis heute keine Fragmente im Tetrameter
enthalten. Lyrische Maße, wie Anapäste, hat Menander, wenn nicht alles trügt, nur
ausnahmsweise, mit dem Reiz besonderer schmückender Heraushebung,
zugelassen. Der etwas ältere Diphilos hingegen benutzte die lyrischen Maße in reicherer
Wahl und damit auch öfter; aber wir haben keinen Anlaß anzunehmen, daß seine

Stücke im Prinzip sich von den menandrischen unterschieden hätten, also nicht
auch wesentlich Sprechdramen gewesen wären. Der Chor, müssen wir noch
beifügen, gehört bei Menander ja nicht zur Handlung und bietet nichts anderes als

Zwischenaktsmusik.
Ein ganz anderes Bild oder, besser, ein ganz anderer Ton bei Plautus. Ob wir

sagep 'Mischung von Sprechdrama und Oper' oder 'Spieloper' - unsere modernen

Begriffe decken sich nie ganz mit dem antiken Sachverhalt -, jedenfalls erwecken
wir mit diesen Umschreibungen die richtigen Vorstellungen. Bei Plautus wird im
iambischen Senar einfach gesprochen, in den oft recht umfänglichen Reihen der
iambischen und trochäischen Langverse zur Musikbegleitung gesprochen, also

melodramatisch vorgetragen, und in den Cantica, wohl rezitativähnlich, gesungen.
Wir haben plautinische Stücke, in denen die Partien im musikfreien Sprechvers,
im Senar, nur den vierten oder fünften Teil des Ganzen ausmachen. Die Arien,
Duette oder Terzette sind bei Plautus zumeist keine singspielartigen Zugaben,
sondern fest eingefügt in die Handlung. Diese Komödienoper ist nichts spezifisch
Plautinisches, sondern die Form der altlateinischen Komödie überhaupt; Naevius
kennt sie ebenso wie Caecilius. Ihre Entstehung ist ein bekanntes, für unsere
Auffassung von den künstlerischen Anfängen Roms sehr wesentliches Problem;
aussprechen möchte ich hier nur, daß ich mir eine Lösung der Frage nicht anders
vorstellen kann, als daß die altrömische Komödie mit der altrömischen Tragödie
zusammenbetrachtet wird; in der Tragödie wurde in ähnlicher Weise gesungen
oder zur begleitenden Musik deklamiert. Bei Plautus, um wieder zu ihm
zurückzukehren, tritt uns das Opernhafte nicht nur in der Musik an sich entgegen, in der
Tatsache des Gesanges und der Musikbegleitung: seine Lieder sind auch im sprachlichen

Ausdruck und in der dialogischen Gestaltung gern auf Rhythmus und Ton
hin komponiert und einzelne Figurierungen nur so zu verstehen. Etwa im
kretischen Maß (der trunkene Mann stützt sich auf sein Mädchen): si cades, nan cades,

quin caddm tecum, (Most. 329). Oder zum Beginn eines Begegnungsduettes auf die
Partner verteilt: quis illic est qui contra me dstat? : : quis hie est qui sic contra me
dstat? (Persa 13). Oder wie sich ein plautinisches Stück mit Responsionen wie
babae : : tatae : : papae in Tanz auflöst (Stich. 771). Und dann die Bravourarien
mit ihrem Wortreichtum, der mehrmals dasselbe ausdrückt, mit dem Steigen des

Ausdruckes bis zum Paratragödischen, mit den komisch-pathetischen Übertreibungen,

skurrilen Aufzählungen (diese vielleicht in besonders schnellem Tempo
heruntergesungen) und dergleichen mehr; es sind bei Plautus vor allem die Sklaven,

Parasiten, Kuppler, die sich mit solchen Nummern produzieren.



14 Heinz Haffter

Dem gegenüber nun Terenz. Er steht einerseits drin in der Tradition des

altlateinischen Sprech- und Singdramas, in der Tradition, die, wie wir sahen,
Komödie und Tragödie umfaßte, und um so eher beibehalten werden mußte. Aber
Terenz hat anderseits doch seinen eigenen Weg gefunden. Die Komödie ist bei ihm
mehr Sprechdrama geworden und hat von dem Opernhaften ein gutes Stück
abgestreift. Terenz läßt den musikfreien iambischen Senar stärker hervortreten, als

es Plautus getan hatte. Sie müssen mir erlauben, daß ich Ihnen dies und einiges
Weitere mit Zahlen darlege, so wenig ich sonst ein Freund der Statistik bin. Bei
Plautus umfaßt der iambische Senar ein gutes Drittel des Gesamtversbestandes,
bei Terenz etwas mehr als die Hälfte. Und Terenz gibt im Laufe seiner Produktion
dem Senar fast von Stück zu Stück noch ein wenig Raum dazu: im ersten Stück,
der Andria, errechnen wir für den Senar fünfzig Prozente; im zweiten Stück, der

Hecyra, sinkt die Zahl noch einmal auf 40, steigt dann in den beiden mittleren
Stücken, Hautontimorumenos und Eunuchus, auf je 52 und erreicht mit den beiden
letzten Stücken, Phormio und Adelphan, 57 und 56%. Neben dem iambischen
Senar kennt Terenz fast nur noch die trochäischen und iambischen Langverse,
also Septenare und Oktonare. Die anderen Maße, mit denen Plautus so gern seine

Gesangspartien aufbaut, yrie iambische und trochäische Dimeter oder Kretiker,
sind bei Terenz fast verschwunden. Gewiß nicht zufällig, daß die Andria, das

Erstlingsstück, noch 27 Verse dieser Art hat, während die späteren Stücke nur 4 bis
12 aufweisen. Geschlossene kleine Gesangsstücke aus diesen, bei ihm seltenen

lyrischen Maßen, hat Terenz noch drei gebildet: zweimal in der Andria (481 ff.
625ff.) und einmal als späte Konzession im letzten Stück, den Adolphen (610ff.).
So bestehen die Cantica bei Terenz fast nur noch aus den trochäischen und iambischen

Langversen, die dafür oft in buntem Wechsel von Vers zu Vers auftreten.
Uberhaupt scheint es, als habe Terenz im öfteren Wechsel seiner wenigen
Versmaße, den iambischen Senar eingerechnet, die Möglichkeit gesehen, den auf Ton
und Klang gerichteten Wünschen der römischen Komödientradition zu genügen.
Aber wir sehen, daß dies zwar sein Prinzip bleibt, er es aber nach und nach
abschwächt zu noch vermehrter Einfachheit und Ruhe. Auf ein Stück mit 1000 Versen

umgerechnet haben wir zunächst in der Andria und Hecyra 89- und 85mal
einen metrischen Wechsel, zuletzt aber im Phormio und in den Adelphen noch 63-

und 61mal. Oder wenn wir nur die Senare betrachten: sie sind in der Andria auf
16 große, kleine und kleinste Gruppen aufgeteilt, in den folgenden Stücken dann
auf 11, 9, 11, 8 und zuletzt in den Adelphan auf 7 Gruppen.

Dieses selbe Verfahren, Festhalten an der Tradition, aber zugleich Vereinfachung

und Abschwächung, haben wir nun auch bei all dem, was wir bei Plautus
im weiteren Sinne opernhaft nannten. So kennt Terenz kaum mehr spielerischklangliche

Responsionen zwischen zwei Figuren oder Wortzusammenstellungen,
bei denen wir sagen könnten: hier ist der Ton wichtiger als der Ausdruck. Aber
wir haben noch Monodien, die sich plautinischer Manier wenigstens nähern. So die
Monodie des Sklaven Geta in den Adelphen (299 ff.), die mit allen altlateinischen



Terenz und seine künstlerische Eigenart 15

Wortklängen einsetzt und später mit der Verbenreihe brilliert: ruerem ägerem

rarerem tünderem et prosternerem (319). Oder der Parasit Gnatho im Eunuchus,
der die Parasitenschule der Gnathonici begründen will (232ff.); er setzt ein mit
ennianischen Anklängen und hat gleichfalls eine lustige Aufzählung: cetärii lanii
coqui fartöres piscatores (257). Der Sklave in einem Fall, der Parasit im anderen
Fall: es sind dieselben Gestalten wie bei Plautus, die diese komische Pathetik dem
Publikum darbieten.

Was hat nun diese Abweichung des Terenz von Plautus und damit von der
Tradition der römischen Komödie zu bedeuten Zurück zu Menander, heißt es

meist. Vielleicht aber auch einen Versuch, die römische Komödie vom opernhaften-
unrealen Theater-Spiel wegzuführen hin zu einem mehr realistischen Schauspiel.
Wir lassen dies zunächst auf sich beruhen und wenden uns unserem nächsten
Abschnitt zu, den dramatischen Zusammenhängen.

Zunächst der Prolog. Wie steht es mit dem Prolog bei Plautus Oder besser:
wie beginnen die plautinischen Stücke Teils mit Prolog, teils ohne Prolog. Der
Prolog wird gesprochen von einem menschlichen oder göttlichen Prologsprecher;
so haben wir einen göttlichen Sprecher in der Aulularia mit dem Lar familiaris,
dem Hausgott, oder in der Cistellaria mit dem vergöttlichten Auxilium. Im Prolog
wird etwa das Stück vorgestellt: 'ich bringe Euch einen Plautus' heißt es im
Menaechmen-Prolog (3). Dann wird die Vorgeschichte erzählt, die zu wissen der
Zuschauer zum Verständnis des Stückes nötig hat, oder es wird auch noch darüber
hinaus weitererzählt und die Handlung vorweggenommen. Dieser Prolog mit der

Erzählung der Vorgeschichte geht in jeder Beziehung zurück auf die griechischen
Vorlagen der neuen attischen Komödie, gehört literaturgeschichtlich zusammen
mit dem euripideischen Prolog und entspricht so recht antiker Theatergepflogenheit,

die dem Zuhörer durch sein Vorauswissen eine Überlegenheit gibt über die
Personen des Spieles; denn der antike Dramatiker versprach sich - um mit Lessing
zu reden - «die Rührung, die er hervorbringen wollte, nicht sowohl von dem, was
geschehen sollte, als von der Art, wie es geschehen sollte». Erzählt wird in der
Aulularia die Vergewaltigung eines Mädchens, in den Menaechmen der Raub eines

Knaben, und damit wird die Anagnorisis, ein Hauptstück der neuen attischen
Komödie, vorbereitet. Nach der formalen Seite hin ist noch wichtig, zu sagen, daß

der Prolog nicht immer unmittelbar am Anfang steht, sondern nach dem Anfang
eingeschoben sein kann, wie in der Cistellaria, wo der Prolog des göttlichen Auxilium

erst nach einer Gesprächsszene und einer Monologszene folgt. Soweit die
plautinischen Stücke mit Prolog. Für den prologlosen Typus nehmen wir die Mostellaria.
Sie beginnt mit einem Dialog zwischen zwei Sklaven, und die sogenannte
Exposition, die anderweitig der Prolog gibt, ist in dieses Gespräch hineingelegt. Wir
erfahren, was wir für die Situation des Stückes wissen sollen: der Herr des Hauses
ist seit drei Jahren abwesend; der Sohn hat mit Hilfe des einen der beiden Sklaven
ein Lotterleben begonnen und ruiniert den väterlichen Besitz. Von den beiden
Sklaven des Eröffnungsdialoges erscheint der eine nur hier, im weiteren Stück



16 Heinz Haffter

nicht mehr; er ist ein jiQÖaamov jiooxarixov, ein beliebtes Requisit solcher

Eröffnungsszenen.

Plautus geht, wie wir zu wissen glauben, mit allen seinen Eröffnungen, den

prologlosen wie denen mit Prolog, auf die griechischen Vorlagen zurück, und wir
müssen die Prolog-Verhältnisse der neuen attischen Komödie - hei unserer
trümmerhaften direkten Überlieferung - in der Hauptsache aus Plautus
rekonstruieren. Was wir von Menander erhalten haben, entspricht dem einen plautini-
schen Typus. In der Perikeiromene, dem Heros, der sogenannten Florentiner
Komödie und in einem weiteren unbekannten Stück tritt, wie in der plautimschen
Cistellaria, nach der Eröffnungsszene eine göttliche Figur als Prologsprecher auf;
in der Perikeiromene ist es die "Ayvoia, die Unwissenheit, die ihren langen Prolog
damit beschließt, daß sie das Publikum um geneigte Aufmerksamkeit bittet (50f.);
für die Epitrepontes postulieren Wilamowitz und Jensen gleichfalls einen
eingeschobenen Götterprolog, und auch Körte hat sich, nach langem Widerstreben und
nachdem er die Entbehrlichkeit des Prologes in seiner deutschen und ergänzten
Ausgabe des Stückes gleichsam praktisch zu erweisen versucht hatte, dieser
Auffassung angeschlossen (in der letzten Auflage des Teubner-Textes). Als sicheren
weiteren Beleg können wir noch die plautinische Cistellaria hinzufügen, die ja auf
Menander zurückgeht. Damit haben wir - und das ist uns besonders wichtig -
bei Menander die offenbar nicht selten angewendete Praxis, daß die Handlung
kurz nach dem Beginn unterbrochen wird, das Publikum über die Vorbedingungen
der Handlung unterrichtet oder auch über den bevorstehenden Verlauf der Handlung

aufgeklärt wird, und daß dann die Handlung wieder einsetzt. Während der
Unterbrechung durch den Prolog hat der Zuschauer, in den uns bekannten Fällen,
auf der Bühne eine Figur vor sich, die nicht zum Personenkreis gehört, der in die

Handlung verwickelt ist. Die Illusion, daß ein Stück Leben auf der Bühne
ablaufen soll, ist nicht gesucht; gerade der Prolog an zweiter Stelle zeigt, daß die

neue attische Komödie noch Spiel, noch Theaterzauber sein will.
Nichts aber von diesem Theaterzauber in bezug auf den Prolog bei Terenz. Er

hat die ausgesprochene, vom Stück getrennte Theaterdirektoren-Vorrede;
tatsächlich ist ja auch der Prolog zum Hautontimorumenos und der zur Hecyra vom
Theaterunternehmer, Ambivius Turpio, gesprochen worden, und mindestens diese

beiden Prologe hat Terenz für diesen seinen Theaterunternehmer geschrieben. Es
wird in den terenzischen Prologen das Stück mit seinem Titel vorgestellt, am
Schluß wird das Publikum um sein Wohlwollen gebeten und, abgesehen von diesen

traditionellen Formeln, die wenig Verse beanspruchen, sind die Prologe erfüllt
von den literarischen Tageskämpfen über Verhältnis zum Original, Kontamination
und dergleichen. Kein Wort aber über die Vorgeschichte der Handlung, keine

Andeutung über den Verlauf der Handlung; es wird kein argumentum erzählt.
Es begegnet uns bei Terenz eine prinzipielle Haltung: der Prolog gehört nicht zum
Stück; nur innerhalb der Handlung des Stückes soll der Zuhörer das erfahren, was

zur Handlung gehört. Diese vom Stück gelösten Prologe, die nichts über das Stück



Terenz und seine künstlerische Eigenart 17

aussagen, sind zu Terenz' Zeit keine Selbstverständlichkeit, denn in zweien seiner

Prologe spricht Terenz es aus, daß der Prolog keine Erläuterung zum Inhalt des

Stückes, kein argumentum bringen soll; in den Adelphen heißt es sogar: ne exspec-
tetis argumentum fabulae, und das Publikum wird an die Personen verwiesen, die

zu Beginn des Stückes auftreten (22ff.). Das Prinzipielle, die Ablehnung des

exponierenden, inhaltserklärenden Prologes, und die gleichmäßige Durchführung
dieses Prinzips, das scheint dem Terenz zu gehören. Denn Stücke ohne exponierenden

Prolog gab es bei Plautus und wohl schon in der neuen attischen Komödie
und damit also auch Stücke, die der Zuhörer ohne ein Vorauswissen über die Handlung

aufnahm. Und bei Plautus haben wir in einigen Prologen Formulierungen,
die schon anklingen an die Art, wie Terenz das Eintreten auf das argumentum, auf
eine Inhaltsangabe, ablehnt. Im Trinummus wird einiges zur Eingangssituation
mitgeteilt, dann aber mit einem 'ne exspectetis', wie wir es in den Adelphen hatten,
abgebrochen und gleichfalls wie in den Adelphen auf die Personen verwiesen, die
zuerst auftreten werden (16f.). In der Asinaria heißt es, weitere Angaben zum
argumentum, außer dem Titel des Stückes, seien nicht nötig (7ff.). In der Vidularia
schließlich lassen die Fragmente aus dem Codex Ambrosianus einen Wortlaut
erkennen, der dem des Trinummus ähnlich ist (lOf.); nur scheint in der Vidularia

gar nichts zum argumentum mitgeteilt zu sein. Wohl möglich, daß Terenz eine

Entwicklung, die bei Plautus gerade anfängt, zu Ende geführt hat, daß die Frage
der Prologform zu den theoretischen Auseinandersetzungen der römischen
Komödiendichter im beginnenden zweiten Jahrhundert gehört. Warum wir dem
Caecilius in dieser Entwicklung keinen entscheidenden Platz geben möchten, ist
früher gesagt worden.

Hätte Terenz für die neue Prologform schon an eine feste Praxis seiner Vorgänger
sich anschließen können, dann hätte ihm diese neue Prologform wohl nicht in
ihrer Anwendung noch die Schwierigkeiten gemacht, die wir zu erkennen glauben.
Alle Stücke des Terenz mit Ausnahme der Adelphen beendigen ihre Konflikte durch
Anagnorisis, die Wiedervereinigung unwissentlich getrennter Figuren, und es ist
im vorneherein wahrscheinlich, daß alle diese Stücke im Original einen vorbereitenden,

exponierenden Prolog hatten. Was das griechische Original dem Zuhörer im
Prolog mitteilte, Vorbedingungen, die der Zuhörer zum Verständnis der Handlung
wissen muß, das hat Terenz irgendwo im Stück in die Handlung hineinverwoben.
Dieses Hineinverweben glauben wir in mehreren Stücken noch zu spüren an Stellen,
die etwas unvermittelt formuliert, nicht ganz ausgeglichen sind. Und greifen können

wir es noch, auf Grund der Nachweise, die Oppermann und Schadewaldt

gegeben haben, in den beiden Anfangsstücken, stärker in der Andria, weniger in
der Hecyra, und wieder sehen wir, wie Terenz sich seine Art und sein Verfahren
erst erarbeitet. Im ersten Akt der Andria (215ff.) geht der Sklave in einem Monolog

von den Langversen für eine Weile zu Senaren über (an sich schon ein Zeichen,
daß eine narratio einsetzt), schildert, was das liebende Paar erfinden könnte, um
die Heirat und die Anerkennung des Kindes zu erzwingen, mit den Stichworten:



18 Heinz Haffter

Schiffbruch, Waisenkind, attische Bürgerin. Der Sklave schiebt das alles als

fabulae, als Täuschungsmanöver, beiseite, und wir sehen, wie geschickt Terenz

an sich eine solche Einfügung vornimmt. Aber: das Publikum ist auf ein Stück
Vorgeschichte gestoßen worden, das es wissen muß, und das bei Menander gewiß
im Prolog erzählt war. Die kleine Senarpartie kann den Anschein, als sei sie

unmittelbar zum Publikum gesprochen, nicht ganz verwischen, vor allem wegen der
einleitenden Formel: audire est operae pretium (217), einer Formel, die wir als

Auftakt effektvoller Berichte mehrfach belegen können. - In der Hecyra wird ein
Stück Vorgeschichte, ein Stück argumentum, gleichfalls in einem Monolog
nachgetragen (Vergewaltigung, Raub des Ringes; 572ff.). Nur drei Verse sind es,
metrisch nicht abgesetzt, durch keine Formel als kleiner Bericht gestempelt,
unterschieden vom Zusammenhang nur durch den Ton und die abrupte Beifügung des

dritten Verses. Terenz ist, gegenüber der Andria, in seiner Geschicklichkeit beim
Einfügen einen Schritt weiter.

Aber auch allgemeinere Erwägungen führen dazu, die neue Prologform, die
völlige Abtrennung des Prologes vom Stück, in ihrer Vollendung mit Terenz zu
verbinden. Denn dieser Bruch mit altem, unrealem Theaterbrauch paßt ganz zu
weiteren Intentionen des Terenz, denen wir uns zuwenden. Der alte Prolog, der
den Leuten die Vorgeschichte erzählt, und der die Leute auf den Zuschauerbänken
auch ansprechen kann, gehört zum weiten Gebiet ad spectatores, dem direkten
Verkehr der Spieler auf der Bühne mit den Zuhörern vor der Bühne. Bei Menander,
wie bei Plautus, ist die Anrede ans Publikum ganz selbstverständlich, zumeist in
der 2. Person Pluralis ('ihr'). Bei Menander für uns erhalten nicht nur im Prolog
der Perikeiromene (7f. 50f.), sondern auch sonst im Monolog mit der üblichen
Anrede ävögeg; besonders hübsch in der Samia 54: 'das Kind von welchem Vater
von ihm oder von nicht auszusprechen' (ov keyco &, ävdoeg, nqdq v/uäg tout' iyd>).
Bei Terenz nichts von dieser Art, keine Anrede mit spectatores, keine einzige
Hinwendung in der 2. Person Pluralis. Einzelne Stellen, die in unseren Kommentaren

als zum Publikum gesprochen bezeichnet werden (zumeist in Monologen),
entfallen bei richtiger Interpretation, Interpretation vor allem des

Sprachgebrauches, etwa eines isti putant, dem wir eine echt lateinische Nuance nehmen,

wenn wir es aufs Publikum beziehen (Ad. 43). Und wenn irgendwo doch noch ein
Zweifel bleibt, dann sind es Stellen in der Andria und Hecyra (361 ff.), und das

_

sind für uns die Ausnahmen, die die Regel bestätigen; die Andria-Stelle hatten wir
ja im Zusammenhang des Prologes bereits berührt (oben S. 17).

Von besonderer Art ist der Verkehr zwischen Bühne und Publikum, wenn von
den agierenden Personen der Bühne Bemerkungen fallen über Theaterdinge,
zunächst einmal über Verlauf und Einrichtung des im Gang befindlichen Stückes,
also die Illusion durchbrochen wird. In den Epitrepontes (33ff. Petrop.) und der
Perikeiromene (71 f.) sagt eine Person des Stückes vor dem Aktschluß, daß sie sich

jetzt zurückziehe vor der Schar angetrunkener Burschen, und weist damit hin
auf die aufziehende Zwischenaktsmusik; bei Plautus wird im Stichus der Flöten-



Terenz und seine künstlerische Eigenart 19

spieler, also gleichsam das Orchester, zum Mittrinken aufgefordert (715ff. 757ff.).
Beides hei Terenz unvorstellbar. Am Schluß des Stückes kann bei Plautus die

Person, die zuletzt spricht, oder auch zwei Personen, die zuletzt sprechen, das

Publikum noch in die Handlung hereinziehen, etwa im Mercator, wo die Lehre
des Stückes als lex für das Publikum festgesetzt wird (1015ff.). Bei Terenz haben
wir zum Abschluß regelmäßig nur das 'vos miete et plaudite', das nicht von einer

Figur des Stückes selbst ausgesprochen wird. Mit einer Ausnahme: am Schlüsse

der Andria wendet sich der Sklave ans Publikum mit den Worten: 'wartet nicht
darauf, daß sie wieder aus dem Haus kommen; drinnen ist jetzt Verlobung und
anderes mehr' (980f.). Nach seinem ersten Auftreten, nach der Andria, hat Terenz
auch für den Schluß des Stückes die klare Form, die die Illusion wahrt, gefunden.

Nun können die Spieler aber auch ganz allgemein in ihrer Rede Theater-Dinge
vorbringen, einen Moment der Handlung mit einem Theatermotiv in Beziehung
setzen; so besonders amüsant in der Mostellaria bei Plautus die Worte des

triumphierenden Sklaven, der seinen Herrn überlistet hat und erklärt: 'wenn Du den

Diphilos und Philemon zu Freunden hast, dann erzähle ihnen, wie Du übertölpelt
wurdest; und sie werden neuen Stoff für ihre Komödien haben' (1149ff.). Witze
dieser Art suchen wir im Terenz vergeblich. Was bei ihm an Theaterdinge rührt,
ist stets so ausgedrückt, daß man zunächst zweifeln kann, ob die Illusion
durchbrochen und mit dieser Durchbrechung das Publikum erheitert werden soll, oder
ob die Theateranspielung einfach hineingehört in die von Terenz dargestellte
Alltagsrede oder Alltagshandlung. Wenn also eine terenzische Figur sagt: 'es brauchen

jetzt nicht alle alles zu wissen, wie in einer Komödie' (ut in comoediis), kann das

dann nicht Alltagsrede eines theaterfreudigen antiken Volkes sein Drei Stellen
sind es bei Terenz, die in dieser und ähnlicher Weise Theater-Dinge tangieren;
wenn ich Ihnen sage, daß diese Stellen in der Andria (490f.), der Hecyra (866f.)
und dem Phormio (848) begegnen, so werden Sie in zweien leicht die Konzessionen
des Anfängers Terenz erkennen, wenn die Stellen wirklich mit dem Blick aufs
Publikum gesprochen sind.

In einem weiteren Sinn zum Gebiet ad spectatores gehört die Technik des
Lauschers und des Beiseitesprechers. Hier wird die Aufmerksamkeit des Zuschauers

gewissermaßen in zwei Linien auf die Bühne gelenkt. Der Lauscher: ein Monolog
oder Dialog wird von einer weiteren, unbemerkt auf der Bühne weilenden Figur
angehört und es macht dieser Lauscher seine Bemerkungen über das Gehörte, zu
sich, für das Publikum; natürlich kann auch ein Lauscherpaar im Dialog auftreten.
Der Beiseitesprecher: im Dialog läßt der eine der Unterredner einzelne
Bemerkungen vom Partner ungehört sein, er spricht zu sich, für das Publikum. Zunächst
die Häufigkeit der beiden Motive bei Terenz: Lauscherszenen in der Andria 11;
im lebhaften Eunuchus 10; in allen anderen Stücken durchschnittlich 5. Stärker
noch hebt sich die Andria als Anfangsatück heraus beim Beiseitesprecher: in der
Andria etwa 25 beiseitegesprochene Bemerkungen, in den folgenden Stücken
durchschnittlich etwa 12. Terenz versucht die Bühnenunwirklichkeit des Lauschers



20 Heinz Haffter: Terenz und seine künstlerische Eigenart

und des Beiseitesprechers einzuschränken. Nun mag es gerade heim Lauscher und
Beiseitesprecher etwas bedauerlich sein, den Gebrauch des Terenz nur mit Zahlen

zu messen und nicht zu interpretieren. Aber wir können gerade hier den Terenz

nicht mit seinen Vorlagen, nicht mit Menander vergleichen, weil das Vergleichsmaterial

bei Menander zu spärlich und zu unsicher ist. Wir könnten aber den

Umweg über Plautus nehmen, aus Plautus den Gebrauch der attischen Komödie
rekonstruieren, und es steht mir fest, daß ein Unterschied zwischen Terenz und
seinen Vorlagen deutlich würde: bei Terenz sind die Bemerkungen des Lauschers

ganz mit der Handlung verbunden, persönliche Reaktionen des Lauschers auf das,

was er hört und was ihn dabei bewegt; diese Bemerkungen führen kein komischskurriles

Sonderleben. Die neue attische Komödie aber hat gewiß gerade den

Lauscher noch teilnehmen lassen am 'Spiel im Theater', und auch bei Menander

hat das Publikum gewiß von den spottenden Bemerkungen des Lauschers etwas

zur eigenen Ergötzung erwartet. Am Anfang der Epitrepontes belauscht der junge
Chairestratos zunächst allein, dann zusammen mit seinem Freunde, den alten
Smikrines (5 ff. Petrop.); schon diese, gar nicht sonderlich ausgeschmückten,
höhnischen Auslassungen sind vielleicht das Maximum, was Terenz übernehmen
und nachbilden würde.

Nun fragen wir nach dem Monolog bei Terenz. Auch hier ist Plautus attischer
als Terenz. Die komische Bühne der Antike läßt den Monolog zum Publikum
gesprochen sein, dem Publikum kann die Bühnenfigur in ihrer Einsamkeit ihre Nöte
oder Freuden mitteilen; wie bei Menander die Hinwendung zum Publikum mit der
Anrede ävÖQeg und in der 2. Person Pluralis vor sich gehen kann, haben wir
schon angedeutet (oben S. 18). Bei Terenz soll der Monolog auf der Bühne bleiben,
Selbstgespräch sein, wie auch der Dialog nur die Mitredenden der Bühne umfaßt.
Das wird deutlich auch durch eine stilistische Differenz zwischen Plautus und
Terenz. Beide halten sie ja ihre Senarpartien in einem einfacheren Stil als die
Partien im Langvers und als die Cantica; die Langverse und Cantica sind erfüllt -
bei Plautus schwelgerisch, bei Terenz gemessener - von den altlateinischen
Stilmitteln der Alliteration und sonstigen Klangfiguren und der synonymen Doppelung.

Plautus kann seine Monologe auch im Senarmaß aufstreben lassen zu diesem

höheren Stil, sind seine Monologe doch fast wie die Prologe Reden ans Publikum;
bei Terenz hingegen unterscheiden sich die Monologe im Senarmaß stilistisch in
keinem Punkt von den Dialogen im Senarmaß, während die Prologe des Terenz,
die ans Publikum gerichtet sind, bekanntlich ein besonders kunstvolles stilistisches

Gepränge aufweisen.
Terenz hat überhaupt eine gewisse Abneigung gegen den Monolog. Vielleicht

weil ihm der Monolog zu theatermäßig, zu wenig realistisch vorkam. Wahrscheinlicher

noch deswegen, weil er, im Vergleich zu seinen Originalen, eine Belebung
der Handlung anstrebte.

(Fortsetzung folgt)


	Terenz und seine künstlerische Eigenart

