Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 10 (1953)

Heft: 1

Artikel: Terenz und seine kinstlerische Eigenart
Autor: Haffter, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-11559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-11559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Yol. 10 1953 Fasc. 1

Terenz und seine kiinstlerische Eigenart?!

Von Heinz Haffter, Winterthur

Publius Terentius Afer, der jiingere der beiden uns erhaltenen altlateinischen
Komiker, gehort zu den umstrittenen und, wie ich glaube, verkannten Gestalten
der romischen Literatur, verkannt zumindest heute und verkannt in unserem
deutschen Kulturkreis. Die Geschichte seines Ruhmes — wir diirfen von-Ruhm
sprechen —ist nicht geschrieben: Die Vertrautheit, die in den Zitaten Ciceros deut-
lich wird, die ungewohnlich reiche Tatigkeit der antiken Kritiker und Kommen-
tatoren (der wir die unter dem Namen des Donat stehende wertvolle Kommentar-
masse verdanken), die Nihe, die dem Terenz gegeniiber die lateinischen Kirchen-
viter empfanden, die auf die Antike zuriickweisenden Miniaturen unserer mittel-
alterlichen Handschriften, der dramatische Versuch der klosterlichen Dichterin
zu Gandersheim, das Interesse der Humanisten, etwa des Petrarca, das Lob der
groBen franzosischen Denker und Moralisten des 16. und 17. Jahrhunderts, die
Erhellung der altlateinischen Literatur durch den Englinder Bentley am Beginn
unserer modernen Philologie, Lessings Hamburgische Dramaturgie und, in unseren
Tagen, die graziose Novelle Die Frau aus Andros von Wilder. Diese mit Absicht
bunt gestellte Reihe mag die Vielseitigkeit von Terenz’ Wirkung andeuten, viel-
leicht auch die Kontinuitét dieser Wirkung, Kontinuitédt gerade im Gegensatz
zu Plautus, den man zeitweilig kaum mehr kannte, dann aber wieder begeistert
ergriff und auch zur Auffiihrung brachte, und der, stirker als Terenz, mit einzelnen
ganzen Handlungen und einzelnen wirksamen Motiven einzelne grofle Dramatiker
der Nachwelt inspirierte; nennen wir nur Plautus’ Komédie der Irrungen, die
Mendichmen, oder die Komodie des Geizigen, die Aulularia. Aber wenn wir an die
dramatische Tradition im gesamten denken, an die Weitergabe der von den Grie-
chen geschaffenen dramatischen Formen an das Abendland, dann miissen wir
Terenz mit Seneca zusammenriicken und sie beide als die wesentlichen Vermittler
bezeichnen.

Verkannt ist Terenz heute — so sagte ich schon — bei uns, wihrend er in den
romanischen und angelsichsischen Léndern seine Stellung fester behauptet hat,
Schulschriftsteller geblieben ist und fiir die Forschung stets ein Autor war, dessen
Kunst und Eigenart man zu untersuchen hat. Freilich geht diese Wertung oft
unbekiimmert dariiber hinweg, dall Terenz kein frei schopferischer Dichter war,
da@ er griechische Vorbilder in lateinische Form iibertragen hat, und es wird bei

1 Gastvorlesungen gehalten an der Universitat Miinchen im Februar 1951. Fiir den Druck
wurden lediglich Autoren- und einige Literaturverweise eingefiigt und ein auf den Stand
des Jahres 1951 erganztes Verzeichnis der Literatur, auf die sich die Darstellung stiitzt
beigegeben.




2 Heinz Haffter

dieser Wertung manches dem Terenz zugeschrieben, was dem Menander oder einem
anderen Dichter der neuen attischen Komédie gehort ; so etwa in der Monographie
von Norwood aus dem Jahre 1923. Und doch ist mit dieser auBerdeutschen
Wertung die selbstverstindliche GewiBheit verbunden, daBl im Terenz mehr ent-
halten sein muB als die Routine eines geschickten Ubersetzers, und vor allem ist
das Kunstempfinden in den romanischen und angelsichsischen Lindern dem
antiken Originalitdtsbegriff ndher verwandt, in dem Sinne, daf} die Neuheit des
Inhaltes kein Kriterium ist fiir die Qualitit eines Dichterwerkes, und es legitime
dichterische Titigkeit bedeutet, Geschaffenes aufzunehmen, ihm neue Form zu
geben oder den Geist einer gewandelten Zeit und einer gewandelten Auffassung
in ihm sichtbar zu machen. Wenn wir gewisse Maflstdbe verschieben, diirfen wir
das Schicksal des Terenz mit dem Schicksal Vergils vergleichen: beide stehen sie
bei uns im Schatten ihrer griechischen Vorbilder, und wir kénnen, wieder mutatis
mutandis, auf die Geltung des Terenz eine Reihe von (Giedanken anwenden, die
wir jetzt in der Einleitung zum neuen Vergilbuch von Viktor Péschl iiber den
deutschen Originalitdtsbegriff lesen. Die Unzufriedenheit, die ein Literaturbetrach-
ter romanischer Zunge iiber die Milachtung der terenzischen Komédien empfinden
kann, zeigt sich wohl am hiibschesten in einem temperamentvollen Aufsatz von
Benedetto Croce in der von ihm selbst herausgegebenen Zeitschrift ‘La Critica’
vom Jahre 1936: Croce ist im besonderen empért dariiber, daB einige seiner italie-
nischen Landsleute unter den klassischen Philologen in der Terenz-Forschung die
kritischen Wege der deutschen Philologie gehen und dabei zu negativen Wert-
urteilen gelangen. Croce nennt den Terenz den Vergil der romischen Komédie und
spricht bei Terenz von einer «quasi cristiana carita» (S. 4221.). Der Vergleich mit
christlichen Empfindungen wird fiir Terenz nicht nur von Croce gezogen, und wir
beachten heute einen solchen Vergleich mehr und anders als frither. Anklang an
Christliches bei einem vorchristlichen lateinischen Autor bedeutet uns nicht ein-
fach positive Wertung oder ist uns nicht einfach ein Mittel um antike Welt und
moderne Welt im Sinne einer Popularisierung zusammenzuspannen. Nein, wir
haben es von der bildenden Kunst gelernt und suchen es in der Literatur und den
anderen geistigen Bereichen zu erfassen, wie in den antiken Kulturverlauf mit
dem Roémischen eine Linie einmiindet, die bereits die Briicke schligt zum Mittel-
alter und zur spiteren Zeit, die modern-europiisch ist. Dabei ist mitgemeint eine
besondere Nuance in der Auffassung und Darstellung des Menschen, und gerade
in diesem Punkte werden uns die Berithrungen mit christlichem Gedankengut —
wenn solche wirklich ernsthaft empfunden werden konnen — wichtig: ein Finger-
zeig vielleicht, wo wir erneut und vertieft einsetzen miissen, im Bemiihen um die
Erkenntnis der romischen Welt.

Von einer besonderen deutschen Terenz-Philologie sprach ich bereits in einer
Andeutung. In der Tat ist die deutsche Terenzforschung, wie wir sie seit einigen
Jahrzehnten kennen, wesentlich Kontaminationsforschung. Auf den langumstrit-
tenen Begriff des antiken contaminare brauche ich jetzt nicht einzugehen; Terenz




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 3

hat, wie er selbst in den Prologen bezeugt, mehrfach in die eine griechische Ko-
modie, die er lateinisch bearbeitete, Teile einer andern griechischen Komodie der-
art eingefiigt, daf sich der dramatische Aufbau minder oder stirker verinderte.
Diese und dhnliche Verdnderungen will die moderne Kontaminationsforschung
aufspiiren, und sie will durch die Feststellung dieser Verinderungen erfassen, wie
Terenz iibersetzt, welche Prinzipien er seinen Neubearbeitungen zugrundegelegt
hat. Dazutreten kann, je nach Neigung des Forschers, ein zweiter Zweck : Anhalts-
punkte zu gewinnen fiir die Rekonstruktion der griechischen Vorlagen, insbheson-
dere der menandrischen Komddien. Wenn es bei der Kontaminationsforschung
auch nicht immer nach dem Grundsatz ging: ‘was gut ist, stammt von Menander
oder Apollodor, also aus der Vorlage; was schlecht ist, hat Terenz dazugetan’,
so ist es dem Terenz dabei doch ziemlich schlimm ergangen. Dem Plautus hat die
Kontaminationsforschung nicht geschadet, denn er hat andere anerkannte Quali-
tédten, auf die wir noch zu sprechen kommen werden; bei Terenz aber scheint es,
als ob die Analyse Stiick um Stiick das Bild einer Dichterpersonlichkeit auslésche.
Wenn ich soeben von Analyse bei Terenz sprach, so wollte ich damit erinnern an
ein gewichtiges Kapitel Philologiegeschichte, das an einen grofleren Namen ge-
kniipft ist, an die Analyse bei Homer; auch bei Homer hat ja das Suchen nach den
verschiedenen Dichtern und Redaktoren, nach den Schichten und Kompositions-
fugen die dsthetische Interpretation und Wiirdigung nicht aufkommen lassen.
Aber bei Homer hat sich der Protest gegen die Analyse in einer mehr resignierten
als emporten kleinen Schrift ausdriicken konnen, in der mit Osterreichischer
Liebenswiirdigkeit zum SchluB gesagt wurde, «es werde verstattet sein, sich vor
den Tagsgespenstern der Kritik ... zu fliichten in die Liebesnacht naiv-traulichen
Vereins mit der Dichtung» (Fischl S. 82); dieser ‘naiv-trauliche Verein mit der
Dichtung’ ist uns bei Homer, anders als bei Terenz, nie verloren gegangen, und
bei Homer haben wir nun doch in jiingster Zeit starke und fruchtbare Versuche —
teilweise gerade mit den Mitteln der Analyse — die beiden Epen als dichterische
Konzeptionen versténdlich und verehrungswiirdig zu machen. Auch fiir Terenz
ist eine Protestschrift in deutscher Sprache geschrieben worden ; doch es erschopft
sich das kleine Buch Terenz als Dichter von Erich Reitzenstein (aus dem Jahre
1940) zu sehr in den Auseinandersetzungen mit einigen Kontaminationsforschern,
als dafl es mit seinen vereinzelten feinfithligen Beobachtungen klare Impulse fiir
eine gerechte Wiirdigung hitte geben konnen. Und férdernde neue Interpreta-
tionen sind uns fiir Terenz noch nicht in demselben Mafle oder mit derselben Ein-
dringlichkeit ‘wie fiir Homer vorgelegt worden. Aber den Terenz mit denselben
Augen anzuschauen wie den Homer, kann sinnvoll sein: Schadewaldt wollte in
seinem Aufsatz liber die Hecyra des Terenz durchaus, wie er sagt, das «bewihrte
Sezierbesteck» der Kritik anwenden, hat aber zugleich einen Baustein gelegt fiir
die Errichtung eines neuen positiven Terenz-Bildes.

Doch haben wir mit diesen Bemerkungen die besondere Stellung des Terenz in
unserer Wissenschaft noch nicht ganz umschrieben. Vergleichen wir Plautus.

1* Museum Helveticum




4 Heinz Haffter

Cicero den Philosophen, Vergil, Seneca den Tragiker und Philosophen: diese Rémer
haben sich, bildhaft ausgedriickt, zu wehren, durchzusetzen gegen ihre griechi-
schen Vorbilder, Quellen und dergleichen. Fiir Terenz gilt dasselbe, aber daneben
hat er noch einen Gegner im eigenen, romischen Lager: seinen groen Vorginger,
den Plautus. Eduard Fraenkel hat uns, in der Nachfolge von Leo, das Plautinische
im Plautus dargestellt, den Plautus als echten Biihnendichter erwiesen, der Gefiige
und Geist der attischen Komoédie weitgehend zerstorte, dafiir aber ein lebendiges
opernhaftes Schauspiel geschaffen hat, in das italisches Leben, italischer Witz
und alle Tone lateinischer Sprache eingestromt sind. Diese Neu-Entdeckung des
Plautus hat ihre sehr berechtigten Wirkungen gehabt; dem Terenz hat sie, in-
direkt und ungewollt, geschadet. Friedrich Leos Geschichte der romischen Literatur,
ein knappes Jahrzehnt vor dem Plautusbuch Fraenkels erschienen, war den beiden,
Plautus und Terenz, in wohlabgewogener Weise gerecht geworden; das Terenz-
kapitel bei Leo scheint mir das Beste zu sein, was bei uns iiber diesen Autor ge-
schrieben wurde, und ist heute kaum in irgendeinem Punkte veraltet. Spiter aber
wurde und es wird heute Terenz immer und immer wieder einfach an Plautus
gemessen. Es wird der Finger auf das gelegt, was Terenz nicht besitzt gegeniiber
einem Ideal altromischer Komédie, das der grofle und laute Plautus verkorpert.
Terenz gilt als matt, blaB, farblos, als Mann ohne eigene Einfille, als nivellierender
Ubersetzer, so recht, wie Caesar (oder 1st es Cicero ?) nach der antiken Tradition
gesagt und nach der Auffassung der modernen Terenz-Veridchter gemeint haben
soll: ein demidiatus Menander (Caes. Carm. in Ter. v. 1). Das bekannte Wort von
Wilamowitz iiber Terenz, den «anpassungsfihigen Semiten ohne eigene Produk-
tivitdt», war in dem Zusammenhang, aus dem es stammt (Schiedsgericht S.170),
nicht so vernichtend gemeint, wie es dann von Anderen angewendet wurde. Und
auch der Terenz-Artikel in Pauly-Wissowas Realenzyklopédie von Jachmann (eine
Zusammenfassung, die ausgezeichnet iiber den Stand unserer Kenntnisse unter-
richtet) wird, trotzdem er im einzelnen auch positive Urteile enthilt, im ganzen
die verbreitete Neigung zu negativer Bewertung verstéirken.

Was ich Thnen bisher vortrug, sollte nicht einfach ein Uberblick sein iiber den
Stand der Forschung, sollte vielmehr die besonderen Schwierigkeiten zeigen, mit
denen wir es bei Terenz zu tun haben und schon den einen oder anderen Weg
andeuten, den wir beschreiten wollen. Ich méchte versuchen, schon vorliegende
Beobachtungen und Feststellungen mit eigenen Beobachtungen und Interpreta-
tionen zusammenzufassen, zu priifen, ob sich dabei das Bild einer kiinstlerischen
Eigenart ergibt. Es wird auch zu fragen sein, wie sich eine solche kiinstlerische
Eigenart in die romische Entwicklung einordnet und ob schon in altlateinischer
Zeit neben jener italischen Originalitéit des Plautus auch eine in einem weiteren
Sinn rémische Originalitat zu spiiren ist. Nicht heranziehen mochte ich, jedenfalls
nicht ausdriicklich und ausfiihrlich, die antiken Urteile iiber Terenz, von denen
wir nicht wenige erhalten haben. Nicht weil sie im Widerspruch stiinden zu dem,
was ich ausfiihre, sondern weil die ja besondere Umsicht erheischende Interpreta-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 5

tion antiker literarischer Urteile gerade fiir Terenz noch nicht in jedem Punkte zu
einhelliger Auffassung in der Forschung gefiihrt hat; bei dem vorhin genannten
Dictum vom ‘halben Menander’ ist heute auch die Autorschaft umstritten.

Es liegt in der Natur der Sache, dall wir den Terenz vergleichen, vergleichen
mit der sogenannten neuen attischen Komédie, die um das Jahr 300 ihre Bliite
hatte; dorthin gehoren die Originale, die den terenzischen Komddien zugrunde
liegen. Vier der sechs Komodien von Terenz gehen auf Menander zuriick; zwei auf
Apollodoros von Karystos, den wir als Nachahmer von Menander erkennen kénnen.
So diirfen wir uns beim Vergleichen im wesentlichen auf Menander beschrinken,
von dem einzig grofere Teile von Komodien erhalten sind, und wir wollen den
ganzen Menander betrachten, nicht etwa nur den spiteren, den wir heute gerne
abheben vom jungen Menander, dem derberen und mehr komédienhaften; denn
es wird wichtig sein, dal wir uns iiberlegen, aus welcher Fiille Terenz auswihlen
konnte und was er tatsichlich ausgewihlt hat. Anderseits haben wir den Terenz
einzuordnen in die Tradition der rémischen Komodie, genauer gesagt, in die Tra-
dition der romischen Palliata. Wir miissen und diirfen mit Plautus vergleichen,
denn alle anderen Komiker, die uns in ihren Fragmenten noch einigermafen deut-
lich werden, alle von Naevius bis Turpilius, dichten,im ganzen gesehen, in derselben
Manier wie Plautus; es gilt dies weit hinaus iiber den Bereich von Sprache und
Stil, der uns naturgemé8 in den Fragmenten am eindriicklichsten wird.

Einen Namen jedoch miissen wir aus der Reihe der Palliatendichter heraus-
greifen, den des Caecilius Statius, und es sei dabei etwas ausgeholt. Die beiden Kraft-
gestalten Naevius und Ennius, die ungefdhren Zeitgenossen des Plautus, waren
Epiker, Tragiker und Komiker zugleich; Plautus schon beschrinkt sich auf das
eine yévog, und diese Beschrinkung setzt sich dann fort und geht mit Pacuvius
auf die Tragédie iiber. Wir haben Grund anzunehmen, daf bei dieser Wandlung
bald kunst- und literarkritische Uberlegungen und Auseinandersetzungen mit-
wirkten, wie wir uns iiberhaupt die Anfinge der lateinischen Literatur je linger
je mehr erfiillt denken miissen von einem kampffreudigen Hin und Her zwischen
Dichter und Publikum, Dichter und Dichter, Dichtwerk und theoretisch-polemi-
scher AuBerung. Einen Héhepunkt scheint dieses Treiben zur Zeit des Terenz, in
den Jahren zwischen 170 und 160, erreicht zu haben, denn die Prologe des Terenz
leben von Angriff und Verteidigung gegen Widersacher im Komddienfach., Mit
dem Prolog des iltesten Stiickes, der Andria vom Jahre 166, verkniipft ist nun
das Problem um den Caecilius Statius, dadurch da8 Caecilius in dem Prolog nicht
genannt ist. Es handelt sich um einen in der lateinischen Literaturgeschichte
beriihmt gewordenen Schlul ex silentio. Terenz verteidigt sein Kontaminations-
verfahren; wer ihn, sagt Terenz, der Kontamination wegen anklage, der miisse
auch anklagen den Naevius, Plautus und Ennius; dies seien seine «auctores», seine
Vorginger, auf die er sich berufe (15ff.). Zwei Jahre vor der Auffithrung der
Andria, im Jahre 168, starb Caecilius, der fiihrende Komiker in den anderthalb
Jahrzehnten nach Plautus Tod und vor dem Auftreten des Terenz. Den Caecilius




6 Heinz Haffter

nennt Terenz nicht als sein Vorbild, wohl aber nennt er den Ennius, der nur ein
Jahr vor Caecilius, im Jahre 169, starb. Also hat, so folgerte Leo, Terenz den
Caecilius nicht genannt, weil er ihn nicht nennen konnte, weil eben Caecilius nicht
kontaminiert hat. Caecilius hat, sagt Leo weiter, nicht nur nicht kontaminiert,
sondern hochstwahrscheinlich auch theoretisch die Forderung vertreten, es
sollten bei der Umsetzung ins Lateinische die griechischen Originale in ihrem
Bestand unangetastet bleiben. Eine solche Forderung konnte Caecilius nach Leo
nur in Prologen von der Art der terenzischen vortragen, also wire nicht Terenz,
sondern schon Caecilius der Erfinder des literarischen, vom iibrigen Stiick vollig
gelosten Prologes. Leo gewinnt mit dieser seiner These eine Farbe mehr fiir die lite-
rarischen Kédmpfe der siebziger und sechziger Jahre des 2. Jahrhunderts; mit dem
Ausdruck ‘die Caecilianer’ sehen wir in Leos Literaturgeschichte eine ganze Gruppe
gleichgesinnter Komiker um den kimpferischen Caecilius geschart. Leo nimmt dem
Terenz ein Stiick Originalitdt, indem er den selbsténdigen, literarischen Prolog
schon dem Vorginger Caecilius zuweist ; er gibt dem Terenz ein Stiick Selbsténdig-
keit, indem er den Terenz, gegen den gewil bedeutenden Vorgénger Caecilius, die
Kontamination wieder einfithren 1d8t. Es ist nach Leo, insbesondere von Opper-
mann, versucht worden, die These durch weitere Argumente zu festigen und den
Caecilius zu einem richtigen Wegbereiter in der Entwicklung der Komédie in der
Zeit zwischen Plautus und Terenz zu machen (bei allen diesen Uberlegungen ist
es, wie ich nebenbei bemerken mul}, unwesentlich, ob der Andria-Prolog von
Terenz fiir eine erste, nicht zustande gekommene Auffithrung des Stiickes ge-
schrieben war oder fiir die bald darauf folgende zweite, gegliickte Auffithrung).
Mir scheint dies alles doch eine literaturgeschichtliche Konstruktion ohne feste
Basis zu sein. Zunichst braucht kein unmittelbarer Zusammenhang zu bestehen
zwischen einer etwaigen Ablehnung der Kontamination und dem selbsténdig-
literarischen Prolog. Caecilius konnte durchaus unkontaminierte Stiicke auf die
Biihne gebracht haben, ohne dieses Prinzip im Prolog zu verteidigen, wie es dann
Terenz tat; literarische Kdmpfe mochten auch auBerhalb des Theaters ausgetragen
werden. Gerne wiirden wir solche Uberlegungen ersetzen durch direkte Beweise,
doch ist das wenig beachtete Fragment 62ff. des Caecilius zu knapp und in der
Uberlieferung zu unsicher, als daB wir mit ihm das Vorhandensein des traditio-
nellen und damit das Fehlen des neuen, literarischen Prologes erschlieBen diirften:
esist da die Rede von einem argumentum, also vermutlich von einer Inhaltsangabe,
die aber belauscht wiirde; vielleicht eine Prologrede, die in der Art Menanders an
zweiter Stelle steht, d. h. eingeschoben, nachdem bereits eine oder mehrere Szenen
des Stiickes gespielt sind ? - Und was nun die Kontamination selbst betrifft, so
148t es sich doch auch begreifen, warum Terenz im Andria-Prolog unter den Kon-
taminationsanhdngern neben Naevius und Plautus, den beiden #lteren Dichtern,
noch den Ennius nennt, nicht aber den mit Ennius gleichaltrigen Caecilius. Ennius
ist der ganz grofle, anerkannte Dichter, als Autoritéit um so mehr geeignet, als die
Komédie nur eine seiner dichterischen Betidtigungen neben anderen war und, wie




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 7

wir noch erkennen konnen, gar nicht das Feld seiner eigentlichen Wirkung.
Caecilius hingegen, nur Komiker, stand den literarischen Fehden, dem Angegriffen-
sein und Angreifen, wie es Terenz erlebte, gewill nahe und wird kaum das unbe-
strittene Ansehen gehabt haben, das die romische Mentalitit gern mit einem
auctor verbindet. Uberhaupt wird man ungern zwischen Caecilius und Terenz
den giftigen Zankapfel der Kontaminationsfrage werfen, zwischen diese beiden
Dichter, die ihre Stiicke demselben Theaterdirektor anvertraut haben (was wir im
zweiten Prolog der terenzischen Hecyra erfahren; 10£f.) und die durch die Legende
der Terenzvita vielleicht nicht ganz grundlos in einer hiibschen Erzéihlung ver-
bunden werden (Suet. Vita Ter. 3): auf Anordnung der Aedilen liest der Anfinger
Terenz dem alten Caecilius das Erstlingsstiick, die Andria, vor, non sine magna
admiratione auf Seiten des Caecilius. Wir miiliten ja den Caecilius auch in den
hiflichen Kontaminationszank der terenzischen Prologe hineinziehen. Terenz
bekdmpift dort einen vetus poeta (Andr. 7. Haut. 22. Phorm. 1. 13), dessen Namen
uns Donat mitteilt (z. B. zu Eun. 4. 9. 10), den Luscius Lanuvinus. Contaminar:
non decere fabulas, Kontaminationsverbot, sei die Lehre dieses Luscius und seiner
Genossen, heiBt es im Andria-Prolog (15£.). Aber der peinliche AnschluB an das
eine griechische Original, den diese Leute proklamieren, sei eine obscura diligentia,
und Terenz bekannt sich fiir seine Sache, die Kontamination, gerne zur neglegentia
des Naevius, Plautus, Ennius (18ff.). Obscura diligentia, diesen Vorwurf muBte
jeder Horer mittelbar auch auf Caecilius beziehen, wenn dieser wie Luscius Lanu-
vinus Kontaminationsgegner war. Wieder kommen uns da die Bedenken, und es
scheint niher zu liegen, die Kontaminationsgegner als eine kleine, aber sehr leb-
haft agierende und agitierende Gruppe zur Zeit des Terenz zu verstehen, eine
Gruppe, die sich gegen eine feste Tradition auflehnt, vielleicht auch in der gebil-
deten 6ffentlichen Meinung zeitweilig Erfolg hat, angefithrt wird eben von Luscius
Lanuvinus, aber keine bedeutenden Dichternamen in ihren Reihen zéhlt; an der
Zahl der uns erhaltenen Fragmente konnen wir einigermaflen die Schitzung ab-
lesen, deren sich die romischen Komodiendichter erfreuten: von Luscius Lanuvinus
besitzen wir ein einziges direktes Fragment (p. 97 R.3).

Den Caecilius gar zum maflgeblichen Wegbereiter in der nachplautinischen
romischen Komodie zu machen, zu einem Dichter, der mit grundsitzlicher Bewuft-
heit seine Werke den griechischen Originalen dhnlich zu machen trachtete und
dessen Stiicke so sich von den plautinischen wesentlich unterschieden hétten, vor
dieser Annahme sollte uns der unbefangene Blick auf die dramatisch-musikalisch-
sprachliche Gestalt seiner Stiicke bewahren; denn dies alles ist so plautinisch wie
nur moglich. Es 148t sich diese Verwandtschaft mit Plautus schon an den einzelnen
verstreuten Fragmenten erkennen; deutlicher noch durch die berithmte avyxpioic
bei Gellius. Gellius stellt in seinem zweiten Buch (23, 1{f.) Partien aus Menanders
Plokion neben die entsprechenden Versgruppen aus der Bearbeitung des Caecilius.
Aus einer lingeren Trimeterpartie des Menander hat Caecilius eine polymetrische
Arie gemacht mit der stilistischen Figurierung, die ein Gesangsstiick verlangt;




8 Heinz Haffter

zudem 1st noch eine ausgepridgt romische Reminiszenz staatsrechtlichen Ein-
schlages eingefiigt. Kine kleine dialogische Partie, bei Menander wieder in Tri-
metern, iitbernimmt Caecilius in Senaren, doch statt der Klage iiber ein driickendes
Weiberregiment haben wir bei Caecilius einen ausgesponnenen Witz, dessen Motiv
erst noch aus Plautus zu stammen scheint. SchlieBlich eine Monologpartie, gleich-
falls in Trimetern und Senaren, hat Caecilius stark verkiirzt, von neun auf vier
Verse, dabei das Gnomische nicht beseitigt, aber in harten, lapidaren altlateinischen
Ausdruck umgesetzt. Gemeinsam ist allen diesen Versreihen bei Caecilius eine
Unbekiimmertheit, ja Gleichgiiltigkeit dem Inhalt des Originals gegeniiber; das
Gredankliche, die Charakterisierung ist bei Caecilius verdorben, vergrobert, unter-
driickt. — Und um mit dieser Beobachtung noch einmal zum Problem der Kontami-
nation zuriickzukehren: es wird uns in spiteren Ausfilhrungen deutlich werden,
dafl Ablehnung der Kontamination bei den Gegnern des Terenz eng zusammen-
gehort mit der Forderung nach getreuem Anschlufl ans Original iiberhaupt, An-
schluB in allen Einzelheiten, und in dieses Programm kann Caecilius, wie wir ihn
eben kennengelernt haben, nicht hineingehéren. ‘

Der Blick auf Caecilius und auf die Geschichte der rémischen Komodie in der
ersten Halfte des 2. Jahrhunderts hat uns den Weg freigemacht fiir die Betrach-
tung des Terenz. Wir werden den Terenz, wie ich glaube, einfacher und iiberzeu-
gender in eine literarische Entwicklung einordnen kénnen und seine Eigenart
wird sich sinnvoller herausheben. Nicht daB wir ihn nun in all und jedem Stiick
zum Alleingéinger und Neuerer machen wollten: wir werden noch darauf hinzu-
weisen haben, wo unser Dichter nur weitergefiihrt hat und vielleicht der Vollender
war. So tritt ja auch die Neigung, aus Menander mehr als aus anderen attischen
Komédiendichtern die Vorlagen herzuholen, nicht erst bei Terenz, sondern schon
bei Caecilius zutage, wie sie dann nach Terenz noch von Turpilius geteilt wird.
Vielleicht ist es sogar erlaubt, aus der Tatsache, dal Caecilius fiir die Titel der
Komédien griechische Formen den lateinischen vorzieht und hernach Terenz wie
Turpilius ausschlieBlich griechische Titel verwenden, auf eine gewisse, von Plautus
her gesehen riickldufige, grizisierende Bewegung der nachplautinischen Palliata
zu schlieBen. Und solche Tendenzen, diese Grézisierung und jene Hinwendung
zu menandrischen Stoffen, Tendenzen, die immer, wie es scheint, die Palliata in
threr Gesamtheit, mit allen ihren Vertretern, ergriffen haben, mochten sich ver-
dichten und verfliichtigen, verdichten in der Zeit um das Jahrzehnt von 170 bis
160, da das Ubersetzen fiir die altlateinischen Komiker zum 6ffentlich diskutierten
Problem wird und man, in sehr gegensitzlich gerichtetem Streben; eine nun wirk-
lich neue Beziehung zum griechischen Vorbild zu gewinnen suchte. Ob sich neben
Luscius Lanuvinus und Terenz noch andere Geister mit eigenen Programmen her-
vorgetan haben, konnen wir nicht sagen, jedenfalls nicht im vornherein verneinen.

Uber das Leben des Terenz unterrichtet uns eine antike Lebensbeschreibung,
eine vita des Sueton (Don. Comm. Ter. I p. 3ff. W.), eine vita, die in ihrer Mischung
von glaubhaften Mitteilungen und Legendenbildung typisch ist. Aber der Legen-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 9

denkranz, der diese vita umspinnt, enthilt neben einigen stereotypen Erfindungen
kaum die fabulosen und torichten Ausweitungen, wie sie andere antike Lebens-
beschreibungen aufweisen, sondern hat den Reiz des Eigenartigen und Einmaligen
wie das tatsdchliche Leben des Dichters selbst. Fast jedem Zug der Legende
mochte man gern reale Existenz geben, wie auch der Episode, die wir schon be-
rithrten, vom jungen Terenz, der dem alten Meister Caecilius zu Fiiflen sitzt, um
sein Urteil zu vernehmen (oben S. 7). Was ist nun das Feststehende oder zumin-
dest sehr Wahrscheinliche ? Geburt in Karthago, doch nicht als Punier, sondern
als Afer, als Angehoriger eines libyschen Stammes. Sklavendienst in jungem Alter
in Rom; Freilassung und Ubernahme des Namens seines ehemaligen Herrn
Terentius. Sehr kurzes, nur siebenjdhriges Wirken als Komodiendichter. Verbin-
dung mit kulturell tonangebenden Méinnern der Nobilitéit. Frither Tod ; doch damit
wir uns diesen friilien Dichtertod nicht zu romantisch vorstellen, die glaubliche
Nachricht, dal Terenz einen kleinen Grund und Boden an der Via Appia besa8
und daf er eine Tochter, die einen Ritter heiratete, hinterlie. Der Tod, wie wir
zu bezweifeln keinen Anlafl haben, auf einer Reise nach Griechenland und Klein-
asien; es ist dies die erste Studienreise eines Romers zu den Bildungsstétten im
Osten, von der wir wissen.

Nun das Hauptstiick der Legende. Es ist verkniipft mit dem, was uns Terenz
im Prolog seines letzten Stiickes, den Adelphen, selbst bezeugt (15ff.): dem ver-
trauten Umgang des Dichters mit sehr hochstehenden Gonnern der adeligen Ge-
sellschaft und dem Vorwurf, der Dichter habe die Hilfe dieser hohen Herren sogar
bei seiner poetischen Titigkeit genossen. Terenz lehnt im Adelphen-Prolog mit
sehr iiberlegt gesetzten Worten diesen Vorwurf fremder Hilfe nur andeutungs-
weise ab; er verwandelt seine Worte, bevor sie eine Ablehnung geworden sind, in
ein offenes Bekenntnis zu seiner Verbindung mit geistig fithrenden Kreisen der
Nobilitét. Fiir die Legende — sie begegnet uns auch auBerhalb der suetonischen
vita mehrfach, z. B. bei Cicero, und hat mit diesem Motiv reich gewuchert — ist
die literarische Mitarbeit der vornehmen Herren an den terenzischen Komé&dien
ganz selbstverstéindlich, und die Legende mochte natiirlich die Namen der homines
nobiles wissen: Scipio Aemilianus und Laelius sind eigentlich etwas zu jung, als
daf Terenz im Prolog der Adelphen an sie gedacht haben konnte; denn dort han-
delt es sich um Ménner, die von allem Volke verehrt werden und die sich im Krieg
und zu Hause (in bello, ©n otio, ©n negotio) auszeichnen. Aber diese Namen waren
zu lockend, und so wurde der Scipionenkreis die geistige Atmosphére des Terenz,
das dichterische Wollen des Terenz gleichgesetzt den Intentionen der Scipionen,
Terenz gar zum Werkzeug gemacht von philhellenischen Adeligen, die mit eigenen
Dichtungen selbst nicht hitten vor die Offentlichkeit treten diirfen. Unsere heu-
tigen Vorstellungen, auch in der Forschung, haben aus der antiken Legende das
Thema ‘Terenz der Dichter des Scipionenkreises’ weitgehend itbernommen und
ihm Glauben geschenkt. Und gewill hat dieser Glauben viel innere Wahrschein-
lichkeit. Aber vorsichtig wollen wir sein in der Anwendung; so ist es gefihrlich,




10 Heinz Haffter

den Stil der terenzischen Komodien kurzerhand mit der Sprache des Scipionen-
kreises gleichzusetzen und etwa zu sagen: Plautus das ist Volkssprache, Terenz
das ist die Ausdrucksweise einer kultivierten Oberschicht. Man wird mit solchen
Formeln nur einzelne sprachliche Erscheinungen herausgreifen kénnen und bald
auf Widerspriiche stoBen und bedenkt zu wenig, fiir Plautus wie fiir Terenz, dal
~ es sich beidemale um eine Dichtersprache handelt.

Ungewohnlich, wie manches im Lebensbild des Terenz, sind auch-die Bedin-
gungen, unter denen uns sein Werk noch heute entgegentritt, wenn wir daran
denken, wie die andern altlateinischen Dramatiker, Tragiker und Komiker, uns
iberliefert sind. Das ganze Werk ist erhalten und die Chronologie der sechs ein-
zelnen Komaédien steht fest. Die Chronologie beruht auf den Didaskalien, deren
Angaben wir ergéinzen konnen durch einige Anhaltspunkte aus den Prologen; ein
neuerlicher Versuch, in einer Gemeinschaftspublikation aus dem Seminar von
Pasquali, die Chronologie weiter zu differenzieren oder zu verschieben, bezieht
sich auf mifgliickte, erst spéter zustande gekommene Auffiithrungen einzelner
Stiicke und versucht die Autoritit der Didaskalien nur probeweise zu erschiittern,
um wieder davon abzuriicken. Sechs Komédien in sieben Jahren von 166-160;
das ist nicht sonderlich viel, etwa im Vergleich mit Caecilius, dessen Fragmente
sich auf iiber vierzig Komddientitel verteilen, und ein rascher Arbeiter, wie wir es
bei einem bloBen Ubersetzer wohl erwarten konnten, war Terenz jedenfalls nicht.

Das erste Stiick im Jahre 166 die Andria, die Frau aus Andros, nach einem
Original des Menander. Mit der schénen Eingangsszene, dem Gesprich zwischen
Herrn und Freigelassenem, der Erzahlung von der Beisetzung, bei der der adules-
cens das geliebte Mddchen, das dem Feuer zu nahe kommt, zuriickreit und da-
durch die verheimlichte Liebe kundgibt.

Im Jahre 165 die Hecyra, die Schwiegermutter, gearbeitet nach Apollodor. Das
Stiick steht im Corpus Terentianum etwas abseits. Besonders empfindsam und
ernst im Ton, ein biirgerliches Schauspiel, wie man es etwa nannte. Der erste -
Auffiihrungsversuch im Jahr 165 miflingt und nach langer Pause im Jahre 160
auch ein zweiter: das Publikum lief auseinander, das eine Mal, um sich Seiltédnzer
und Faustkdmpfer, das andere Mal Gladiatoren anzusehen; erst die dritte Auf-
fithrung, wieder im Jahre 160, gelingt. Ahnlich die Wirkung in spiterer Zeit: die
Figuren des Stiickes werden nicht populér; Cicero hat aus der Hecyra kein einziges
Zitat. _

Im Jahre 163 der Hautontimorumenos, der Selbstquéler, nach Menander. Ganz
auBergewohnlich die Ausdehnung der Handlung iiber zwei Tage; im Vers 410
wird es Morgen mit den Worten: luciscit hoc 1am. Wie mehrfach bei Terenz, ist
auch hier der Er6ffnungsdialog von besonderer Feinheit: Chremes der zunéchst
Uberlegene-Sichere-Leichtere, der Sprecher des beriihmten homo sum, humani
nihil @ me alienum puto (77); Menedemus, der zunéchst in seiner Strenge Ungliick-
liche- Quilerische-sich-Kasteiende, hinter dem wohl die Gestalt des Laertes, des
Vaters des Odysseus, als Urbild auftauchen soll und der, wenn wir an die Nach-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 11

wirkung denken, an den Hauswiéinden von Pompei, gedoppelt aus Name und Titel-
figur, als Menedemerumenos weiterlebte ( CIL IV 1211 adn.).

Im Jahre 161 der Eunuchus, wiederum nach Menander gearbeitet. Das Stiick
mutet uns am meisten komodienhaft an: ein adulescens lift sich, als Eunuch ver-
kleidet, in das Haus fiihren, in dem das Midchen, in das er sich verliebt hat, weilt,
um ihrer dort habhaft zu werden. Mit dem Eunuchus hatte Terenz seinen grofften
Auffithrungserfolg; denken wir daneben an das Schicksal der Hecyra, so wird
deutlich, was das grofie Publikum, zur Zeit des Terenz, noch genau so wie zur Zeit
des Plautus, vor allem zu sehen wiinschte.

Gleichfalls im Jahre 161 der Phormio, benannt nach dem Triger der Intrige,
einem Parasiten. Hier hat Terenz, gegen seine sonstige Praxis, den originalen
Titel gedndert; Apollodor, auf den das Stiick zuriickgeht, hatte dieses > Entducalo-
uevog benannt und mit diesem Titel auf den Kern der Intrige angespielt: der
Parasit 148t das Gericht eine Waise ihrem Liebhaber als dem angeblich néchsten
Verwandten zusprechen. Donat charakterisiert die Koémodie mit den Worten
prope tota motoria est (Phorm. praef. 1, 2), und auch fiir uns riickt der Phormeo
mit dem lebhaften und heiteren Eunuchus niher zusammen.

Im Jahre 160 schlieflich die Adelphen, die Briider, das vierte Stiick, das auf
Menander zuriickgeht. Das Problem der Erziehung haben unsere modernen Jahr-
hunderte hier gefunden. Doch ist dies nur ein Teil des Ruhmes, den dieses Stiick
sich errungen. Cum n vita tum in scaena sagt Cicero, da er im Cato maior de
senectute (60) das Bruderpaar des Terenz zum Exempel nimmt, und es ist gerade
die Lebensnihe, die uns in den Adelphen packt, gleich schon im Anfang mit Mono-
log und Dialog, wo ein st esses homo (wenn Du ein Mensch wiirest; 107) die Hu-
manitas des Stiickes anklingen la8t.

Doch wie steht es — so wird man bei dieser genauen Datierung nun gleich fragen
— mit einer Entwicklung des Dichters durch die sechs Komddien hindurch ? Oder
fragen: konnen wir in der einen und andern Komddie noch Spuren oder gar Un-
vollkommenheiten einer Anfingerarbeit erkennen ? Man hat bisher fiir das élteste
Stiick, die Andria, vereinzelte Abweichungen sprachlicher und metrischer Art
festgestellt. Von diesen einzelnen Abweichungen her wollte und konnte man aber
keine Schliisse ziehen, und so wurde es mehrfach ausgesprochen, dafl Unterschiede
zwischen Friith und Spit bei Terenz nicht bestiinden, und dafl von einer schrift-
stellerischen Entwicklung des Terenz nicht die Rede sein kénne. Daran ist richtig,
daBl wir eine Unreife, ein Zogern, ein Ausprobieren nirgends greifen konnen und
daBl Terenz aufs Ganze gesehen, in Form und Inhalt, von allem Anfang an eine
klare, einheitliche Linie verfolgte, die er auch stets beibehielt. Dieses klare kiinst-
lerische Wollen mullte aber errungen werden, und Zeichen dieses Suchens und
Ringens konnen wir nun doch in den beiden Anfangsstiicken durch sorgfiltige
Beobachtung und Interpretation aufspiiren, insbesondere in der Andria, dem
ersten Stiick, etwas schwicher, wie zu erwarten, in der Hecyra, dem zweiten Stiick.
Und es wird sich im Verlauf unserer Ausfithrungen erweisen, dafl diese Zeichen




12 Heinz Haffter

des Suchens und Ringens gerade dort uns entgegentreten, wo Terenz etwas Neues
schaffen wollte, und wir werden das Neue um so geneigter als Eigentum des Terenz
anerkennen. Denn hétte Terenz in diesen Punkten an eine schon vorhandene Tra-
dition, an Vorgénger wie den Caecilius sich anschlieBen kénnen, dann hitte er sich
dies Alles nicht erst in den Anfangsstiicken erarbeiten miissen. Glauben wir nun
also an eine Entwicklung bei Terenz, so konnen die vereinzelten Abweichungen
im Sprachlichen und Metrischen, von denen ich ausging, mithelfen, das Bild ab-
zurunden, und ich mochte wenigstens zwei von den kleinen Feststellungen, die
schon vorliegen, hier vorwegnehmen. Vom Verbum ferre verwendet Plautus fast
ausschlieBlich die Perfektstammform tetuls; diese reduplizierte Bildung begegnet
uns auch sonst im Altlatein und als archaisches Element noch bei Lukrez und in
den grol3en Gedichten des Catull. Terenz bevorzugt bereits die spéitere, klassische
Form tult und verwendet sie iiber ein dutzend Mal; nur zweimal noch gebraucht er
tetult, beide Male im Anfangsstiick, in der Andria. — Den iambischen Oktonar
baut Plautus iiberwiegend mit der Dihérese nach dem 4. Ful}, asynartetisch, also
in zwei sich genau entsprechenden Hilften. Der erste Teil des Schlachtberichtes
im Amphitruo ertont in diesem einférmigen, an die Hirte der Saturnier anklingen-
den Rhythmus: supérbe nimis ferdcitér | legdtos néstros increpdnt (213). Terenz
verwendet den iambischen Oktonar weit; 6fter als Plautus, doch in anderer Manier:
synartetisch, mit Uberbriickung des Einschnittes in der Mitte und zumeist mit
der Caesur nach der 5. Senkung: at ti mihi contra mine vidére fortundtus, Phdedrid
(Phorm. 173). Die alte plautinische Art mit dem Einschnitt hat Terenz so spér-
lich zugelassen, da8 ihre Existenz von der neueren Forschung gegeniiber der Skep-
sis einiger Metriker wie R. Klotz erst wieder nachgewiesen werden mulite; ganz
gleich, wie man sich zu einzelnen noch strittigen Féllen verhilt (mit Riicksicht
darauf vermeide ich Zahlen): wir finden den asynartetischen Typus noch am
klarsten vertreten in der Andria (z. B. nacheinander 612-615).

Und nun lassen Sie uns unmittelbar an das Werk des Terenz herantreten. Es
soll ja keine Erklirung des Einzelnen und Ganzen nach Inhalt und Form werden,
sondern es soll uns mehr und mehr auf das ankommen, was im Terenz terenzisch
ist. Die folgenden Ausfiithrungen seien gleich etwas aufgeteilt, ohne dafl diese Auf-
teilung mehr als den praktischen Sinn einer Ubersicht haben sollte. Wir betrachten
zunichst das Musikalisch-Opernhafte. Dann iiberlegen wir uns Klemente, die wir
das ‘Dramatlsche nennen wollen. Drittens: einiges aus dem weiten Gebiet des
Stoffes und der Handlung, was, antik gesprochen, zum argumentum gehort, was
wir als Motive bezeichnen und dergleichen mehr. An vierter Stelle Sprachliches.
Fiinftes und abschliefend: der Mensch und seine Charakterisierung.

Also zuniichst das Opernhafte. Von der Form der neuen attischen Komédie,
der Komodie des Menander und seiner Genossen, haben wir eine ausreichende
Vorstellung; sie war Sprechdrama, die Musik ganz oder fast ganz aus ihr verbannt.
Was uns ein antikes Zeugnis fiir Menander mitteilt (Heph. Poem. p. 64 C.), haben
uns die Funde bestitigt: eine menandrische Komédie setzt sich zusammen aus




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 13

iambischen Trimetern und trochédischen Tetrametern. Wie sehr der Trimeter iiber-
wiegt, zeigen die Epatrepontes, die bis heute keine Fragmente im Tetrameter ent-
halten. Lyrische MaBle, wie Anapéste, hat Menander, wenn nicht alles triigt, nur
ausnahmsweise, mit dem Reiz besonderer schmiickender Heraushebung, zuge-
lassen. Der etwas dltere Diphilos hingegen benutzte die lyrischen MaBe in reicherer
‘Wahl und damit auch 6fter; aber wir haben keinen Anlall anzunehmen, daf} seine
Stiicke im Prinzip sich von den menandrischen unterschieden hétten, also nicht
auch wesentlich Sprechdramen gewesen wiren. Der Chor, miissen wir noch bei-
fiigen, gehort bei Menander ja nicht zur Handlung und bietet nichts anderes als
Zwischenaktsmusik.

Ein ganz anderes Bild oder, besser, ein ganz anderer Ton bei Plautus. Ob wir
sagen ‘Mischung von Sprechdrama und Oper’ oder ‘Spieloper’ — unsere modernen
Begriffe decken sich nie ganz mit dem antiken Sachverhalt —, jedenfalls erwecken
wir mit diesen Umschreibungen die richtigen Vorstellungen. Bei Plautus wird im
lambischen Senar einfach gesprochen, in den oft recht umfénglichen Reihen der
iambischen und trochiischen Langverse zur Musikbegleitung gesprochen, also
melodramatisch vorgetragen, und in den Cantica, wohl rezitativihnlich, gesungen.
Wir haben plautinische Stiicke, in denen die Partien im musikfreien Sprechvers,
im Senar, nur den vierten oder fiinften Teil des Ganzen ausmachen. Die Arien,
Duette oder Terzette sind bei Plautus zumeist keine singspielartigen Zugaben,
sondern fest eingefiigt in die Handlung. Diese Komddienoper ist nichts spezifisch
Plautinisches, sondern die Form der altlateinischen Komaédie iiberhaupt; Naevius
kennt sie ebenso wie Caecilius. Thre Entstehung ist ein bekanntes, fiir unsere Auf-
fassung von den kiinstlerischen Anfingen Roms sehr wesentliches Problem; aus-
sprechen mochte ich hier nur, dal ich mir eine Losung der Frage nicht anders
vorstellen kann, als daB die altromische Komédie mit der altromischen Tragodie
zusammenbetrachtet wird; in der Tragddie wurde in dhnlicher Weise gesungen
oder zur begleitenden Musik deklamiert. Bei Plautus, um wieder zu ihm zuriick-
zukehren, tritt uns das Opernhafte nicht nur in der Musik an sich entgegen, in der
Tatsache des Gesanges und der Musikbegleitung: seine Lieder sind auch im sprach-
lichen Ausdruck und in der dialogischen Gestaltung gern auf Rhythmus und Ton
hin komponiert und einzelne Figurierungen nur so zu verstehen. Etwa im kreti-
schen MaB (der trunkene Mann stiitzt sich auf sein Midchen): s/ cadés, nén cadés,
quin caddm técum (Most. 329). Oder zum Beginn eines Begegnungsduettes auf die
Partner verteilt: qus illic ést qui contra me dstat? : : quis hic est qui sic contra me
astat? (Persa 13). Oder wie sich ein plautinisches Stiick mit Responsionen wie
babae : : tatae : : papae in Tanz auflost (Stick. 771). Und dann die Bravourarien
mit ihrem Wortreichtum, der mehrmals dasselbe ausdriickt, mit dem Steigen des
Ausdruckes bis zum Paratragddischen, mit den komisch-pathetischen Ubertrei-
bungen, skurrilen Aufzihlungen (diese vielleicht in besonders schnellem Tempo
heruntergesungen) und dergleichen mehr; es sind bei Plautus vor allem die Skla-
ven, Parasiten, Kuppler, die sich mit solchen Nummern produzieren.




14 Heinz Haffter

Dem gegeniiber nun Terenz. Er steht einerseits drin in der Tradition des alt-
lateinischen Sprech- und Singdramas, in der Tradition, die, wie wir sahen, Ko-
modie und Tragodie umfaBte, und um so eher beibehalten werden muBlte. Aber
Terenz hat anderseits doch seinen eigenen Weg gefunden. Die Komddie ist bei ihm
mehr Sprechdrama geworden und hat von dem Opernhaften ein gutes Stiick ab-
gestreift. Terenz 1408t den musikfreien iambischen Senar stérker hervortreten, als
es Plautus getan hatte. Sie miissen mir erlauben, dal ich Thnen dies und einiges
Weitere mit Zahlen darlege, so wenig ich sonst ein Freund der Statistik bin. Bei
Plautus umfaft der iambische Senar ein gutes Drittel des Gesamtversbestandes,
bei Terenz etwas mehr als die Halfte. Und Terenz gibt im Laufe seiner Produktion
dem Senar fast von Stiick zu Stiick noch ein wenig Raum dazu: im ersten Stiick,
der Andria, errechnen wir fiir den Senar fiinfzig Prozente; im zweiten Stiick, der
Hecyra, sinkt die Zahl noch einmal auf 40, steigt dann in den beiden mittleren
Stiicken, Hautontimorumenos und Eunuchus, auf je 52 und erreicht mit den beiden
letzten Stiicken, Phormio und Adelphen, 57 und 56%,. Neben dem iambischen
Senar kennt Terenz fast nur noch die trochéischen und iambischen Langverse,
also Septenare und Oktonare. Die anderen MaBe, mit denen Plautus so gern seine
Gesangspartien aufbaut, wie iambische und trochéische Dimeter oder Kretiker,
sind bei Terenz fast verschwunden. GewiB nicht zufillig, daB die Andria, das Erst-
lingsstiick, noch 27 Verse dieser Art hat, wihrend die spiteren Stiicke nur 4 bis
12 aufweisen. Geschlossene kleine Gesangsstiicke aus diesen, bei ihm seltenen
lyrischen MaBen, hat Terenz noch drei gebildet: zweimal in der Andria (4811f.
625ff.) und einmal als spidte Konzession im letzten Stiick, den Adelphen (6101f.).
So bestehen die Cantica bei Terenz fast nur noch aus den trochéischen und iambi-
schen Langversen, die dafiir oft in buntem Wechsel von Vers zu Vers auftreten.
Uberhaupt scheint es, als habe Terenz im 6fteren Wechsel seiner wenigen Vers-
maBe, den iambischen Senar eingerechnet, die Moglichkeit gesehen, den auf Ton
und Klang gerichteten Wiinschen der rémischen Komédientradition zu geniigen.
Aber wir sehen, dall dies zwar sein Prinzip bleibt, er es aber nach und nach ab-
schwiicht zu noch vermehrter Einfachheit und Ruhe. Auf ein Stiick mit 1000 Ver-
sen umgerechnet haben wir zunichst in der Andria und Hecyra 89- und 85mal
einen metrischen Wechsel, zuletzt aber im Phormio und in den Adelphen noch 63-
und 61mal. Oder wenn wir nur die Senare betrachten: sie sind in der Andria auf
16 grofle, kleine und kleinste Gruppen aufgeteilt, in den folgenden Stiicken dann
auf 11, 9, 11, 8 und zuletzt in den Adelphen auf 7 Gruppen.

Dieses selbe Verfahren, Festhalten an der Tradition, aber zugleich Vereinfa-
chung und Abschwéichung, haben wir nun auch bei all dem, was wir bei Plautus
im weiteren Sinne opernhaft nannten. So kennt Terenz kaum mehr spielerisch-
klangliche Responsionen zwischen zwei Figuren oder Wortzusammenstellungen,
bei denen wir sagen konnten: hier ist der Ton wichtiger als der Ausdruck. Aber
wir haben noch Monodien, die sich plautinischer Manier wenigstens nihern. So die
Monodie des Sklaven Geta in den Adelphen (2991f.), die mit allen altlateinischen




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 15

Wortkldngen einsetzt und spéiter mit der Verbenreihe brilliert: ruerem dgerem
rdperem tinderem ét prostérnerém (319). Oder der Parasit Gnatho im Eunuchus,
der die Parasitenschule der Gnathonici begriinden will (2321f.); er setzt ein mit
ennianischen Anklingen und hat gleichfalls eine lustige Aufzahlung: cetdri/ lani/
coqué fartéres piscatéres (257). Der Sklave in einem Fall, der Parasit im anderen
Fall: es sind dieselben Gestalten wie bei Plautus, die diese komische Pathetik dem
Publikum darbieten. \

Was hat nun diese Abweichung des Terenz von Plautus und damit von der
Tradition der romischen Komédie zu bedeuten ? Zuriick zu Menander, heiflt es
meist. Vielleicht aber auch einen Versuch, die rémische Koméodie vom opernhaften-
unrealen Theater-Spiel wegzufiihren hin zu einem mehr realistischen Schauspiel.
Wir lassen dies zunichst auf sich beruhen und wenden uns unserem nichsten Ab-
schnitt zu, den dramatischen Zusammenhéingen.

Zunichst der Prolog. Wie steht es mit dem Prolog bei Plautus? Oder besser:
wie beginnen die plautinischen Stiicke ? Teils mit Prolog, teils ohne Prolog. Der
Prolog wird gesprochen von einem menschlichen oder gottlichen Prologsprecher;
so haben wir einen gottlichen Sprecher in der Aulularia mit dem Lar familiaris,
dem Hausgott, oder in der Cistellaria mit dem vergéttlichten Auxilium. Im Prolog
wird etwa das Stiick vorgestellt: ‘ich bringe Euch einen Plautus’ heiit es im

Menaechmen-Prolog (3). Dann wird die Vorgeschichte erzihlt, die zu wissen der

Zuschauer zum Verstdndnis des Stiickes notig hat, oder es wird auch noch dariiber
hinaus weitererzihlt und die Handlung vorweggenommen. Dieser Prolog mit der
KErzéhlung der Vorgeschichte geht in jeder Beziehung zuriick auf die griechischen
Vorlagen der neuen attischen Komédie, gehort literaturgeschichtlich zusammen
mit dem euripideischen Prolog und entspricht so recht antiker Theatergepflogen-
heit, die dem Zuhorer durch sein Vorauswissen eine Uberlegenheit gibt iiber die
Personen des Spieles; denn der antike Dramatiker versprach sich — um mit Lessing
zu reden — «die Rithrung, die er hervorbringen wollte, nicht sowohl von dem, was
geschehen sollte, als von der Art, wie es geschehen sollte». Erzdhlt wird in der
Aulularia die Vergewaltigung eines Médchens, in den Menaechmen der Raub eines
Knaben, und damit wird die Anagnorisis, ein Hauptstiick der neuen attischen
Komdédie, vorbereitet. Nach der formalen Seite hin ist noch wichtig, zu sagen, dal3
der Prolog nicht immer unmittelbar am Anfang steht, sondern nach dem Anfang
eingeschoben sein kann, wie in der Cistellaria, wo der Prolog des gottlichen Auxi-
lium erst nach einer Gespréiichsszene und einer Monologszene folgt. Soweit die plau-
tinischen Stiicke mit Prolog. Fiir den prologlosen Typus nehmen wir die Mostellaria.
Sie beginnt mit einem Dialog zwischen zwei Sklaven, und die sogenannte Ex-
position, die anderweitig der Prolog gibt, ist in dieses Gesprich hineingelegt. Wir
erfahren, was wir fiir die Situation des Stiickes wissen sollen: der Herr des Hauses
ist seit drei Jahren abwesend ; der Sohn hat mit Hilfe des einen der beiden Sklaven
ein Lotterleben begonnen und ruiniert den viterlichen Besitz. Von den beiden
Sklaven des Eroffnungsdialoges erscheint der eine nur hier, im weiteren Stiick




16 Heinz Haffter

nicht mehr; er ist ein mpdowmor mooTarixdy, ein beliebtes Requisit solcher Eroff-
nungsszenen.

Plautus geht, wie wir zu wissen glauben, mit allen seinen Eréffnungen, den
prologlosen wie denen mit Prolog, auf die griechischen Vorlagen zuriick, und wir
miissen die Prolog-Verhiltnisse der neuen attischen Komddie — bei unserer
triimmerhaften direkten Uberlieferung — in der Hauptsache aus Plautus rekon-
struieren. Was wir von Menander erhalten haben, entspricht dem einen plautini-
schen Typus. In der Perikeiromene, dem Heros, der sogenannten Florentiner
Komodie und in einem weiteren unbekannten Stiick tritt, wie in der plautinischen
Chstellaria, nach der Eréffnungsszene eine gottliche Figur als Prologsprecher auf;
in der Perikeiromene ist es die “Ayvoia, die Unwissenheit, die ihren langen Prolog
damit beschlieBt, daB sie das Publikum um geneigte Aufmerksamkeit bittet (501.);
fiir die Epitrepontes postulieren Wilamowitz und Jensen gleichfalls einen einge-
schobenen Gétterprolog, und auch Kérte hat sich, nach langem Widerstreben und
nachdem er die Entbehrlichkeit des Prologes in seiner deutschen und ergénzten
Ausgabe des Stiickes gleichsam praktisch zu erweisen versucht hatte, dieser Auf-
fassung angeschlossen (in der letzten Auflage des Teubner-Textes). Als sicheren
weiteren Beleg konnen wir noch die plautinische Cistellaria hinzufiigen, die ja auf
Menander zuriickgeht. Damit haben wir — und das ist uns besonders wichtig —
bei Menander die offenbar nicht selten angewendete Praxis, dafl die Handlung
kurz nach dem Beginn unterbrochen wird, das Publikum iiber die Vorbedingungen
der Handlung unterrichtet oder auch iiber den bevorstehenden Verlauf der Hand-
lung aufgeklirt wird, und daf dann die Handlung wieder einsetzt. Wihrend der
Unterbrechung durch den Prolog hat der Zuschauer, in den uns bekannten Fillen,
auf der Biihne eine Figur vor sich, die nicht zum Personenkreis gehort, der in die
Handlung verwickelt ist. Die Illusion, daB ein Stiick Leben auf der Biihne ab-
laufen soll, ist nicht gesucht; gerade der Prolog an zweiter Stelle zeigt, daBl die
neue attische Komodie noch Spiel, noch Theaterzauber sein will.

Nichts aber von diesem Theaterzauber in bezug auf den Prolog bei Terenz. Er
hat die ausgesprochene, vom Stiick getrennte Theaterdirektoren-Vorrede; tat-
sichlich ist ja auch der Prolog zum Hautontimorumenos und der zur Hecyra vom
Theaterunternehmer, Ambivius Turpio, gesprochen worden, und mindestens diese
beiden Prologe hat Terenz fiir diesen seinen Theaterunternehmer geschrieben. Es
wird in den terenzischen Prologen das Stiick mit seinem Titel vorgestellt, am
SchluBl wird das Publikum um sein Wohlwollen gebeten und, abgesehen von diesen
traditionellen Formeln, die wenig Verse beanspruchen, sind die Prologe erfiillt
‘von den literarischen Tageskdmpfen tiber Verhiltnis zum Original, Kontamination
und dergleichen. Kein Wort aber iiber die Vorgeschichte der Handlung, keine
Andeutung iiber den Verlauf der Handlung; es wird kein argumentum erzihlt.
Es begegnet uns bei Terenz eine prinzipielle Haltung: der Prolog gehort nicht zum
Stiick ; nur innerhalb der Handlung des Stiickes soll der Zuhérer das erfahren, was
zur Handlung gehért. Diese vom Stiick gelosten Prologe, die nichts iiber das Stiick




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 17

aussagen, sind zu Terenz’ Zeit keine Selbstverstindlichkeit, denn in zweien seiner
Prologe spricht Terenz es aus, daf der Prolog keine Erliuterung zum Inhalt des
Stiickes, kein argumentum bringen soll; in den Adelphen heilt es sogar: ne exspec-
tetvs argumentum fabulae, und das Publikum wird an die Personen verwiesen, die
zu Beginn des Stiickes auftreten (22ff.). Das Prinzipielle, die Ablehnung des ex-
ponierenden, inhaltserklirenden Prologes, und die gleichmiBige Durchfiihrung
dieses Prinzips, das scheint dem Terenz zu gehéren. Denn Stiicke ohne exponieren-
den Prolog gab es bei Plautus und wohl schon in der neuen attischen Komodie
und damit also auch Stiicke, die der Zuhorer ohne ein Vorauswissen iiber die Hand-
lung aufnahm. Und bei Plautus haben wir in einigen Prologen Formulierungen,
die schon anklingen an die Art, wie Terenz das Eintreten auf das argumentum, auf
eine Inhaltsangabe, ablehnt. Im Trinummus wird einiges zur Eingangssituation
mitgeteilt, dann aber mit einem ‘ne exspectetis’, wie wir es in den Adelphen hatten,
abgebrochen und gleichfalls wie in den Adelphen auf die Personen verwiesen, die
zuerst auftreten werden (16f.). In der Asinaria heilit es, weitere Angaben zum
argumentum, auler dem Titel des Stiickes, seien nicht notig (7{f.). In der Vidularia
schlieBlich lassen die Fragmente aus dem Codex Ambrosianus einen Wortlaut er-
kennen, der dem des Trinwummus dhnlich ist (10£.); nur scheint in der Vidularia
gar nichts zum argumentwm mitgeteilt zu sein. Wohl moglich, dal Terenz eine
Entwicklung, die bei Plautus gerade anfingt, zu Ende gefiihrt hat, dal die Frage
der Prologform zu den theoretischen Auseinandersetzungen der romischen Ko-
modiendichter im beginnenden zweiten Jahrhundert gehort. Warum wir dem
Caecilius in dieser Entwicklung keinen entscheidenden Platz geben méochten, ist
frither gesagt worden.

Hitte Terenz fiir die neue Prologform schon an eine feste Praxis seiner Vorgéinger
sich anschlieBen konnen, dann hitte ihm diese neue Prologform wohl nicht in
ihrer Anwendung noch die Schwierigkeiten gemacht, die wir zu erkennen glauben.
Alle Stiicke des Terenz mit Ausnahme der Adelphen beendigen ihre Konflikte durch
Anagnorisis, die Wiedervereinigung unwissentlich getrennter Figuren, und es ist
im vorneherein wahrscheinlich, daB alle diese Stiicke im Original einen vorbereiten-
den, exponierenden Prolog hatten. Was das griechische Original dem Zuhérer im
Prolog mitteilte, Vorbedingungen, die der Zuhorer zum Verstindnis der Handlung
wissen mul}, das hat Terenz irgendwo im Stiick in die Handlung hineinverwoben.
Dieses Hineinverweben glauben wir in mehreren Stiicken noch zu spiiren an Stellen,
die etwas unvermittelt formuliert, nicht ganz ausgeglichen sind. Und greifen kon-
nen wir es noch, auf Grund der Nachweise, die Oppermann und Schadewaldt
gegeben haben, in den beiden Anfangsstiicken, stirker in der Andria, weniger in
der Hecyra, und wieder sehen wir, wie Terenz sich seine Art und sein Verfahren
erst erarbeitet. Im ersten Akt der Andria (2151f.) geht der Sklave in einem Mono-
log von den Langversen fiir eine Weile zu Senaren iiber (an sich schon ein Zeichen,
daB eine narratio einsetzt), schildert, was das liebende Paar erfinden kénnte, um
die Heirat und die Anerkennung des Kindes zu erzwingen, mit den Stichworten:




18 g Heinz Haffter

Schiffbruch, Waisenkind, attische Biirgerin. Der Sklave schiebt das alles als
fabulae, als Tiuschungsmandver, beiseite, und wir sehen, wie geschickt Terenz
an sich eine solche Einfiigung vornimmt. Aber: das Publikum ist auf ein Stiick
Vorgeschichte gestoen worden, das es wissen muB}, und das bei Menander gewil3
im Prolog erzéhlt war. Die kleine Senarpartie kann den Anschein, als sei sie un-
mittelbar zum Publikum gesprochen, nicht ganz verwischen, vor allem wegen der
einleitenden Formel: audire est operae pretium (217), einer Formel, die wir als
Auftakt effektvoller Berichte mehrfach belegen kénnen. — In der Hecyra wird ein
Stiick Vorgeschichte, ein Stiick argumentum, gleichfalls in einem Monolog nach-
getragen (Vergewaltigung, Raub des Ringes; 572ff.). Nur drei Verse sind es, me-
trisch nicht abgesetzt, durch keine Formel als kleiner Bericht gestempelt, unter-
schieden vom Zusammenhang nur durch den Ton und die abrupte Beifiigung des
dritten Verses. Terenz ist, gegeniiber der Andria, in seiner Geschicklichkeit beim
Einfiigen einen Schritt weiter.

Aber auch allgemeinere Erwigungen fithren dazu, die neue Prologform, die
vollige Abtrennung des Prologes vom Stiick, in ihrer Vollendung mit Terenz zu
verbinden. Denn dieser Bruch mit altem, unrealem Theaterbrauch pa8t ganz zu
weiteren Intentionen des Terenz, denen wir uns zuwenden. Der alte Prolog, der
den Leuten die Vorgeschi/chte erzihlt, und der die Leute auf den Zuschauerbénken
auch ansprechen kann, gehort zum weiten Gebiet ad spectatores, dem direkten Ver-
kehr der Spieler auf der Biihne mit den Zuhérern vor der Biithne. Bei Menander,
wie bei Plautus, ist die Anrede ans Publikum ganz selbstverstdndlich, zumeist in
der 2. Person Pluralis (‘ihr’). Bei Menander fiir uns erhalten nicht nur im Prolog
der Perikeiromene (71. 501.), sondern auch sonst im Monolog mit der iiblichen
Anrede dvdpes; besonders hiibsch in der Samia 54 : ‘das Kind von welchem Vater ?
von ihm oder von ... nicht auszusprechen’ (09 Aéyw &, dvdoes, mpds Duds Tovr’ éyd).
Bei Terenz nichts von dieser Art, keine Anrede mit spectatores, keine einzige
Hinwendung in der 2. Person Pluralis. Einzelne Stellen, die in unseren Kommen-
taren als zum Publikum gesprochen bezeichnet werden (zumeist in Monologen),
entfallen bei richtiger Interpretation, Interpretation vor allem des Sprach-
gebrauches, etwa eines istv putant, dem wir eine echt lateinische Nuance nehmen,
wenn wir es aufs Publikum beziehen (A4d. 43). Und wenn irgendwo doch noch ein
Zweifel bleibt, dann sind es Stellen in der Andria und Hecyra (3611f.), und das

_sind fiir uns die Ausnahmen, die die Regel bestéitigen ; die Andria-Stelle hatten wir
Ja im Zusammenhang des Prologes bereits beriihrt (oben S. 17).

Von besonderer Art ist der Verkehr zwischen Biihne und Publikum, wenn von
den agierenden Personen der Biihne Bemerkungen fallen iiber Theaterdinge,
zunichst einmal iiber Verlauf und Einrichtung des im Gang befindlichen Stiickes,
also die Illusion durchbrochen wird. In den Epitrepontes (331f. Petrop.) und der
Perikeiromene (711.) sagt eine Person des Stiickes vor dem AktschluB, da8 sie sich
jetzt zuriickziehe vor der Schar angetrunkener Burschen, und weist damit hin
auf die aufziehende Zwischenaktsmusik; bei Plautus wird im Stichus der Floten-




Terenz und seine kiinstlerische Eigenart 19

spieler, also gleichsam das Orchester, zum Mittrinken aufgefordert (715£f. 7571f.).
Beides bei Terenz unvorstellbar. Am Schlul des Stiickes kann bei Plautus die
Person, die zuletzt spricht, oder auch zwei Personen, die zuletzt sprechen, das
Publikum noch in die Handlung hereinziehen, etwa im Mercator, wo die Lehre
des Stiickes als lex fiir das Publikum festgesetzt wird (1015{f.). Bei Terenz haben
wir zum Abschlufl regelméiBig nur das ‘vos valete et plaudite’, das nicht von einer
Figur des Stiickes selbst ausgesprochen wird. Mit einer Ausnahme: am Schlusse
der Andria wendet sich der Sklave ans Publikum mit den Worten: ‘wartet nicht
darauf, daB sie wieder aus dem Haus kommen; drinnen ist jetzt Verlobung und
anderes mehr’ (9801.). Nach seinem ersten Auftreten, nach der Andria, hat Terenz
auch fiir den Schlul} des Stiickes die klare Form, die die Illusion wahrt, gefunden.

Nun konnen die Spieler aber auch ganz allgemein in ihrer Rede Theater-Dinge
vorbringen, einen Moment der Handlung mit einem Theatermotiv in Beziehung
setzen; so besonders amiisant in der Mostellaria bei Plautus die Worte des trium-
phierenden Sklaven, der seinen Herrn iiberlistet hat und erklart: ‘wenn Du den
Diphilos und Philemon zu Freunden hast, dann erzédhle ihnen, wie Du iibert6lpelt
wurdest; und sie werden neuen Stoff fiir ihre Komodien haben’ (11491f.). Witze
dieser Art suchen wir im Terenz vergeblich. Was bei ihm an Theaterdinge riihrt,
1st stets so ausgedriickt, daBl man zunichst zweifeln kann, ob die Illusion durch-
brochen und mit dieser Durchbrechung das Publikum erheitert werden soll, oder
ob die Theateranspielung einfach hineingehort in die von Terenz dargestellte All-
tagsrede oder Alltagshandlung. Wenn also eine terenzische Figur sagt: ‘es brauchen
jetzt nicht alle alles zu wissen, wie in einer Koméodie’ (ut én comoediis), kann das
dann nicht Alltagsrede eines theaterfreudigen antiken Volkes sein? Drei Stellen
sind es bei Terenz, die in dieser und &hnlicher Weise Theater-Dinge tangieren;
wenn ich Thnen sage, daBl diese Stellen in der Andria (4901.), der Hecyra (8661.)
und dem Phormio (848) begegnen, so werden Sie in zwelen leicht die Konzessionen
des Anfidngers Terenz erkennen, wenn die Stellen wirklich mit dem Blick aufs
Publikum gesprochen sind.

In einem weiteren Sinn zum Gebiet ad spectatores gehort die Technik des Lau-
schers und des Beiseitesprechers. Hier wird die Aufmerksamkeit des Zuschauers
gewissermallen in zwei Linien auf die Bithne gelenkt. Der Lauscher: ein Monolog
oder Dialog wird von einer weiteren, unbemerkt auf der Biithne weilenden Figur
angehért und es macht dieser Lauscher seine Bemerkungen iiber das Gehorte, zu
sich, fiir das Publikum ; natiirlich kann auch ein Lauscherpaar im Dialog auftreten.
Der Beiseitesprecher: im Dialog 148t der eine der Unterredner einzelne Bemer-
kungen vom Partner ungehort sein, er spricht zu sich, fiir das Publikum. Zunéchst
die Héaufigkeit der beiden Motive bei Terenz: Lauscherszenen in der Andria 11;
im lebhaften Funuchus 10; in allen anderen Stiicken durchschnmittlich 5. Stirker
noch hebt sich die-Andria als Anfangsstiick heraus beim Beiseitesprecher: in der
Andria etwa 25 beiseitegesprochene Bemerkungen, in den folgenden Stiicken
durchschnittlich etwa 12. Terenz versucht die Biihnenunwirklichkeit des Lauschers




20 Heinz Haffter: Terenz und seine kiinstlerische Eigenart

und des Beiseitesprechers einzuschridnken. Nun mag es gerade beim Lauscher und
Beiseitesprecher etwas bedauerlich sein, den Gebrauch des Terenz nur mit Zahlen
zu messen und nicht zu interpretieren. Aber wir konnen gerade hier den Terenz
nicht mit seinen Vorlagen, nicht mit Menander vergleichen, weil das Vergleichs-
material bei Menander zu spérlich und zu unsicher ist. Wir kénnten aber den
Umweg iiber Plautus nehmen, aus Plautus den Gebrauch der attischen Komédie
rekonstruieren, und es steht mir fest, daBl ein Unterschied zwischen Terenz und
seinen Vorlagen deutlich wiirde: bei Terenz sind die Bemerkungen des Lauschers
ganz mit der Handlung verbunden, personliche Reaktionen des Lauschers auf das,
was er hort und was ihn dabei bewegt; diese Bemerkungen fiihren kein komisch-
skurriles Sonderleben. Die neue attische Komodie aber hat gewi gerade den
Lauscher noch teilnehmen lassen am ‘Spiel im Theater’, und auch bei Menander
hat das Publikum gewil von den spottenden Bemerkungen des Lauschers etwas
zur eigenen Krgotzung erwartet. Am Anfang der Epitrepontes belauscht der junge
Chairestratos zunédchst allein, dann zusammen mit seinem Freunde, den alten
Smikrines (5ff. Petrop.); schon diese, gar nicht sonderlich ausgeschmiickten,
hohnischen Auslassungen sind vielleicht das Maximum, was Terenz iibernehmen
und nachbilden wiirde.

Nun fragen wir nach dem Monolog bei Terenz. Auch hier ist Plautus attischer
als Terenz. Die komische Biihne der Antike 148t den Monolog zum Publikum ge-
sprochen sein, dem Publikum kann die Bithnenfigur in ihrer Einsamkeit ihre Néte
oder Freuden mitteilen; wie bei Menander die Hinwendung zum Publikum mit der
Anrede drdgoes und in der 2. Person Pluralis vor sich gehen kann, haben wir
schon angedeutet (oben S. 18). Bei Terenz soll der Monolog auf der Biihne bleiben,
Selbstgesprich sein, wie auch der Dialog nur die Mitredenden der Biihne umfaft.
Das wird deutlich auch durch eine stilistische Differenz zwischen Plautus und
Terenz. Beide halten sie ja ihre Senarpartien in einem einfacheren Stil als die
Partien im Langvers und als die Cantica; die Langverse und Cantica sind erfiillt —
bei Plautus schwelgerisch, bei Terenz gemessener — von den altlateinischen Stil-
mitteln der Alliteration und sonstigen Klangfiguren und der synonymen Doppe-
lung. Plautus kann seine Monologe auch im Senarmal} aufstreben lassen zu diesem
hoheren Stil, sind seine Monologe doch fast wie die Prologe Reden ans Publikum;
bei Terenz hingegen unterscheiden sich die Monologe im Senarmaf stilistisch in
keinem Punkt von den Dialogen im Senarmaf}, wihrend die Prologe des Terenz,
die ans Publikum gerichtet sind, bekanntlich ein besonders kunstvolles stilistisches
Gepriinge aufweisen. ,

Terenz hat iiberhaupt eine gewisse Abneigung gegen den Monolog. Vielleicht
weil ihm der Monolog zu theatermiBig, zu wenig realistisch vorkam. Wahrschein-
licher noch deswegen, weil er, im Vergleich zu seinen Originalen, eine Belebung

der Handlung anstrebte.
(Fortsetzung folgt)




	Terenz und seine künstlerische Eigenart

