
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 9 (1952)

Heft: 1

Artikel: Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De
oratore

Autor: Steidle, Wolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-10689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-10689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Gceros Schrift
De oratore

Von Wolf Steidle, Würzburg

Felix Jacoby zum 75. Geburtstag (19. März 1951)

Wer über Ciceros rhetorische Schriften spricht, behandelt ein vernachlässigtes
Thema. Nicht etwa nur, weil der moderne Leser von vornherein dem für das antike
Geistesleben grundlegenden Phänomen der Rhetorik mit einer gewissen Fremdheit
gegenübertritt. Der Gegenstand selbst ist spröde, trotz allem schriftstellerischen
Reiz, den Cicero gerade über De oratore, man möchte sagen, mehr als über alle
anderen Schriften gebreitet hat. Seit dem 4. Jahrhundert, ja im Grunde seit ihrem
Entstehen, hat sich die Rhetorik, die eine griechische réxvrj ist, mehr und mehr
zu einem differenzierten, mit einer Fülle difficiler Einzelvorschriften ausgestatteten

Lehrgebäude entwickelt. Cicero, der mitten in einer Jahrhunderte alten Tradition

stehend aus der souveränen Sicherheit eines intimen Vertrautseins mit dieser

schaltet, setzt eine ebensolche Vertrautheit bei seinem Leser voraus. Ähnlich
voraussetzungsreich sind die sogenannten philosophischen Partien des Werks, in
denen zu dem alten Streit zwischen Rhetorik und Philosophie um den Primat in
der antiken Bildung Stellung genommen und die Frage erörtert wird, ob und
inwieweit Kenntnis der Philosophie für den praktischen Redner vonnöten sei.

Trotz diesen Schwierigkeiten ist die Beschäftigung gerade mit De oratore in
besonderem Maße lohnend. Jeder, der über das scholastisch-dornige Regelwerk
der normalen ré%vr] hinaus etwas Grundsätzliches über dieses selbst und über die

Stellung der Rhetorik im römischen, aber auch im griechischen Leben erfahren

will, findet hierüber in erster Linie bei Cicero Aufschluß. Da dieser außerdem
seinen politischen Aufstieg und seine Bedeutung für die lateinische Literatur vor
allem der Beredsamkeit verdankt, so sind seine rhetorischen Schriften zugleich
der Niederschlag einer in Jahrzehnten gesammelten forensischen Erfahrung und
ein unschätzbares Zeugnis für seine eigene Bildungsgeschichte sowie darüber hinaus

für die Art und Weise, in der sich Rom des griechischen Bildungsgutes
bemächtigt hat.

Die Probleme, die De oratore stellt, sind vielfältig und weitgehend ungelöst. Vor
allem fehlt ein Kommentar, der durch einen Vergleich mit der sonstigen rhetorischen

Lehrtradition und durch eine neue Interpretation der philosophischen
Partien1 die Eigenart des Römers sowohl im ganzen als auch im einzelnen deutlich

1 Die letzten Arbeiten hiezu (K. Prümm, Quaestionum Tullianarum specimen, Diss.
Münster 1927 und - sehr viel besser - H. Throm, Thesis, Rhet. Studien 17 [1932])



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 11

machen würde. Nicht einmal die Erforschung der äußeren Form, des Dialogstils,
die für die philosophischen Werke Ciceros wichtige Ergebnisse zeitigte2, ist auf
diesen frühesten Dialog ausgedehnt worden. Von diesem Punkt wird hier
ausgegangen. Im Anschluß daran soll dann die grundsätzliche Umbildung einiger
wesentlicher Begriffe der griechischen Rhetorik behandelt werden, an der man den
Einfluß römischen Lebens und Denkens am ehesten aufzuzeigen vermag.

Mit De oratore übernimmt Cicero zum' ersten Mal die damals nur noch wenig
gebräuchliche Kunstform des Dialogs. Der Gesamtverlauf des Gesprächs scheint
dabei - trotz vielfacher Anspielungen auf Piaton - eher an die uns verlorenen
Dialoge des Aristoteles zu erinnern. Auch bei diesem entwickeln die Hauptpersonen
ebenso wie bei Cicero in längerer zusammenhängender Rede und nicht mit Hilfe
von Frage und Antwort wie bei Piaton ihre Gedanken. Das Milieu freilich ist bei
Cicero ganz römisch: Eine Gesellschaft befreundeter Politiker trifft sich in den
Ferien auf einer Villa, und aus ihrem zwanglosen Gespräch entwickelt sich dann
die theoretische Erörterung, für die während der Geschäfte in Rom keine Zeit
bliebe. Diese dem Leben entstammende, in den späteren Schriften immer
wiederkehrende Grundsituation ausgestaltet zu haben, ist ohne Frage Ciceros eigene

Leistung, mag auch die Wahl des Gesprächsortes z. B. in einer Unterweisungsschrift

vorgebildet sein, die der eine Generation ältere Rechtsgelehrte M. Junius
Brutus an seinen Sohn richtete3. Für die frühesten Dialoge De oratore, De re publica
sowie für Cato maior und Laslius, wo überall Personen der römischen Vergangenheit

auftreten und mit dem römischen Leben zusammenhängende Themen behandelt

werden, lassen sich indes noch genauere Bestimmungen geben. Überall sind
hier vornehme junge Römer, die sich am Beginn ihrer politischen Laufbahn
befinden, die um Beginn und Fortführung des Gesprächs stets aufs neue bemühten
Zuhörer. Sie treten zu zweien oder in noch größerer Zahl auf und gehören zur
ständigen Umgebung der Hauptredner, älterer, erfahrener Politiker4. Hier ist
eine feste altrömische Institution nachgebildet. Am Beginn ihrer politischen Laufbahn

schließen sich die jungen nobiles als amici oder comités5 entweder selbst an
führende Persönlichkeiten an oder sie werden ihnen von ihren Vätern durch den

Akt der sogenannten deductio zugeführt. Auf diese Weise werden sie zu Zeugen
des praktischen Wirkens der Politiker auf dem Forum, im Senat oder auch in
deren Privathaus und lernen so das politische Leben, die Gerichtspraxis, die Rechtshaben

viele Probleme offen gelassen und lassen auch in ihren Ergebnissen noch manchen
Zweifeln Raum. Für Ciceros Verhältnis zur rhetorischen Lehrtradition gibt es jetzt zwei
bedeutsame Aufsätze von F. Solmsen in Class. Ph. 1938, 390ff. und A.J.Ph. 1941, 35ff. 169ff.

2 Vgl. zuletzt E. Becker, Technik und Szenerie d. ciceronischen Dialogs, Diss. Münster
1939; dort weitere Literatur.

3 Schanz-Hosius, Gesch. d. röm. Literatur I4 (1927) 237ff.
4 De orat. : P. Sulpicius Rufus, C. Aurelius Cotta ; De rep. : P. Rutilius Rufus, Q. Aelius

Tubero, C. Fannius, Q. Mucius Scaevola; Cato Maior: C. Laelius Sapiens, P. Cornelius
Scipio Afr. Minor; Lael.: C. Fannius, Q. Mucius Scaevola.

5 Es gibt hier keine feste Terminologie, und die beiden Begriffe decken bekanntlich auch
noch eine Reihe anderer sozialer Bindungen. Um so nötiger wäre es, sie einmal zusammenfassend

zu untersuchen.



12 Wolf Steidle

beratung usw. aus eigener Anschauung ganz von den Einzelheiten her, aber
zugleich von Grund auf kennen. Die nahe menschliche Bindung, die mindestens

gelegentlich hier entstehen kann und die oft über das sogenannte tirocinium fori
hinaus viele Jahre andauert, in jedem Fall aber ein Pietätsverhältnis begründet6,
charakterisiert Cicero folgendermaßen: ego autem a patre ita eram deductus ad
Scaevolam sumpta virili toga, ut quoad possem et liceret a senis latere numquam dis-
cederem : itaque multa ab eo prudenter disputata, multa etiam breviter et commode

dicta memoriae mandabam fierique studebam eius prudentia doctior7. Es versteht
sich von selbst, daß es bei solchem Zusammensein auch zu einer zwanglosen Form
direkter Belehrung kommen muß, daß das Alter eigene Observationen mitteilt,
Fehlgriffe der Jugend rügt, Mahnungen ausspricht oder sich dazu herbeiläßt,
Fragen zu beantworten, und so entspricht es durchaus auch römischer Auffassung,
wenn Cicero es in De officiis (I 122,3) als eine Hauptpflicht des Alters bezeichnet,
die Jugend durch Autorität und guten Rat zu leiten, und als Hauptpflicht der

Jugend, sich die Erfahrung des Alters zunutze zu machen8. In den Dialogen
erscheinen die jungen Leute dementsprechend darum bemüht, aliquid memoria

dignum excipere, audire aliquid, wie es immer wieder beinahe formelhaft heißt9.

Die hier in einer Einzelsituation zutage tretende Sorge um die Erziehung ist ein
altes Anliegen der Römer, das sie, soweit wir sehen können, von allem Anfang an
den Griechen zur Seite stellt10. Sie findet zwar nicht wie in Griechenland in Form
einer bestimmten, öffentlich anerkannten Unterrichtsdisziplin einen festen
Niederschlag, ist überhaupt nicht einheitlich und außerdem ganz zwanglos, was

Polybios und Plutarch Anlaß zu strengem Tadel gibt (Cic. De rep. 4, 3; Plut.
Numa 26, 4ff.), aber sie wirkt dafür mit stiller Gewalt im Leben, zuerst im Elternhaus11

und dann in dem als selbstverständlich erachteten Anschluß und Umgang

6 Zum tirocinium fori, das für diese Beziehungen indes nur den häufigen (so etwa bei
Cicero selbst) Ausgangspunkt bildet; vgl. jetzt auch H. I. Marrou, Histoire de Véducation
dans Vantiquité (1948) 319/20.

7 Lael. 1; De or. 1, 97: ego enim, qui ab ineunte aetate incensus essem studio utriusque
vestrum, Crassi vero etiam amore, cum ab eo nusquam discederem Die Worte nusquam dis-
cedere stimmen mit Lael. 1 überein; möglicherweise liegt eine formelhafte Wendung
zugrunde, die das Verhältnis zu bezeichnen pflegt. Weitere Beispiele für dieses: De rep. 2,.l
(Scipio-Cato); Cato Maior 10 und Plut. Cato Maior 3, 5 (Cato - Fabius Maximus).

8 Die Färbung des Abschnittes ist trotz der zugrundeliegenden griechischen Quelle ganz
römisch. Vgl. außerdem die ebenfalls römischen §§ 28f. des Cato Maior: quid enim est iucun-
ditis senectute stipata studiis iuventutis? an ne tales quidem vires senectuti relinquamus, ut
adulescentes doceat, instituât, ad omne officii munus instruat? quo quidem opere quid potest
esse praeclarius? mihi vero et Cn. et P. Scipiones et avi tui duo, L. Aemilius et P. Africanus,
comitatu nobilium iuvenum fortunati videbantur; außerdem Lael. 101.

9 Vgl. z. B. Lael. 1. 16. 33; De or. 1, 96f. 101. 131. 148. 160. 205; 2, 363; De rep. 1, 33.
34f.; Cato Maior 6. - Tadel von Fehlern etwa: De or. 1, 97; 2, 88f. 96. 118. 305; 3, 46. -
Natürlich ist etwa äxQoäaftai, èoonâv oder n&évai (ein Thema stellen) zugleich ein
Terminus griechischer Unterrichtspraxis; vgl. hiezu z. B. De or. 2, 28; De nat. deor. 1, 8;
De fato 4; De fin. 5, 8; Tusc. 1, 7. An den zuerst angeführten Stellen liegt aber unzweideutig
und in erster Linie das untechnische zwanglose römische Erziehungsmilieu zugrunde.

10 Das Problem selbst und die verstreuten Äußerungen römischer Schriftsteller hiezu
müssen einmal im Zusammenhang behandelt werden.

11 Die Rolle des Vaters ist bekannt; vgl. z. B. R. Harder, Über Ciceros Somnium Scipionis
(1929) 140f. ; bedeutsame Belege Plut. Cato maior 20ff. ; Aem. 6, 8ff. Nach Cic. Verr. 2,



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 13

mit Älteren, Erfahreneren. Frühzeitig kommt sie dementsprechend auch in der
Literatur zum Ausdruck. Das Werk des Cato Censorius, um nur einiges zu nennen,
ist ohne die Rücksicht auf die Jugend, und zwar nicht bloß auf den eigenen Sohn,
dem verschiedene Werke gewidmet sind, nicht zu denken12. Sallusts Vorschläge
zu einer sittlichen Reform beschäftigen sich in besonderem Maße mit der Jugend13,
und in den historischen Schriften ist Aufstieg und Verfall des Staates an ihrem
Verhalten am deutlichsten zu erkennen14. Cicero selbst veröffentlicht zur Förderung

der rhetorischen Studien der Jugend seine Konsulatsreden {Ad Att. 2, 1, 3),

an sie wendet er sich mit seinem politischen Programm in der Rede Pro Sestio

(96ff.), und auf sie will er, wie eine charakteristische Ausführung von De divina-
tione zeigt (2, 4), mit seiner philosophischen Schriftstellerei Einfluß nehmen. Zahlreich

sind auch die jugendlichen Adressaten in den Episteln des Horaz15. Im
Gespräch der ciceronischen Dialoge treten freilich die jungen Leute, wie es römischer
Zucht im Gegensatz zu der freieren griechischen Art der platonischen Dialoge
entspricht, deutlich zurück, wenn auch die Belehrung, die ihnen zuteil wird, keineswegs

altväterisch steif ist, sondern durchaus Raum für Urbanen Scherz und Heiterkeit

läßt16. Immerhin ist es die Jugend, an die sich zu Beginn und Ende von
De oratore, De re publica, Laelius und Cato maior eine ernste und in ihrem Ethos
durchaus römische Mahnung der Hauptredner wendet17 und die, wie schon gesagt,
das Gespräch in Gang bringt und seine Fortführung sichert18. Formelhaft heißt
es dabei immer wieder - und dies gilt auch für die anderen philosophischen
Schriften: quid sentias, quaerimus oder sententiam tuam sdscitamur, und die

stereotype Antwort lautet: respondeo oder dicam, quid sentiam19. Die Lehre des

Alters, die im übrigen als eine Gunst, als ein qratum facere erbeten und gegeben
wird20, hat somit den Charakter des responsum, des Rechtsgutachtens der Juristen,

3, 161 ff. wird eine elterliche Erziehung der Jugend für den Staat von diesem selbst gefordert;

die Censoren üben außerdem eine Art Aufsicht über die elterliche Erziehung aus
(E. Schmähling, Die Sittenaufsicht d. Censoren, Würzb. Stud. 12 [1938] 35ff.). Zur Bedeutung

der Mutter: Plut. Gracch. 1, 6ff.; Nik. Damask., F. Gr. Hist. 90 F 127, 6. 10; pass.;
Sen. Dial. 6, 24, 1; Tac. Dial. 28.

12 Zur Bedeutung Catos vgl. F. Klingner, Rom. Geisteswelt (1943) 45 Antike 10,
252ff.); zur Frage der catonischen Enzyklopädie jetzt K. Barwick, Würzb. Jb. 1948, 117ff.
Mit der Widmung ad filium in literarischen Werken hat Cato bekanntlich geradezu eine
Tradition begründet.

13 Ep. ad Caes. 1, 5, 5. 6, 1. 6, 4; vgl. Verf., Hermes 1943, 95.
14 De coniur. Cat. 7, 4; 12, 2; 13, 4; 14, 5; 16, 1; 17, 6; 37, 7; vgl. auch Hist. I fr. 16 M.
15 Ep. 1, 2. 3. 8. 9. 17. 18; 2, 2.
16 Es ist sehr bezeichnend, daß in De orat. innerhalb der eigentlichen Erörterung Scaevola

und Catulus und nicht Cotta und Sulpicius die Rolle des Dialogpartners haben. Ähnlich
scheint es in De re publica gewesen zu sein, wo Laelius, Philus, Mummius vor den jüngeren
Teilnehmern hervortreten.

17 De orat. 1, 30ff.; 3, 230ff.; De rep. 1, 32; 6, 29; Lael. 17. 104; vgl. auch De orat. 1, 19;
105. 246 und eine Reihe von Stellen im 2. Buch von De orat.

18 De orat. 1, 96. lOlff. 133ff. 148. 160ff. 207; 2, 366ff.; De rep. 1, 31. 33; 2, 64;
Cato 4. 6; Lael. 7. 16. 25f.

19 Zum Beispiel De orat. 1, 98. 105. 107. 113. 119. 148. 172. 207L; 2, 29. 40. 146; 3,
25. 86; De rep. 1, 34. 70; Lad. 16; vgl. auch S. 15 A. 27. Die abschließende Formel haec
habui quae dicerem gehört ebenfalls in diesen Zusammenhang: Cato 85; Lael. 104; vgl.
De orat. 1, 159; 2, 350; 361; 3, 228.

20 De orat. 1, 98. 106. 110. 164; De rep. 1, 34; 3, 32; Cato 6; Lael. 16; vgl. auch De fato 4.



14 Wolf Steidle

oder den der sententia, der autoritativen Meinungsäußerung, wie sie dem
Gutachten des Senators oder dem Urteilsspruch des Richters eigen ist21. Zusammenfassend

läßt sich nunmehr sagen: Cicero hat in den genannten Dialogen in schöpferischer

Nachahmung Piatons, dessen Dialoge in der Begegnung des Sokrates mit
der Jugend-eine erzieherische Grundsituation des griechischen Lebens spiegeln22,

dieser die entsprechende römische Form der Berührung von Alter und Jugend
gegenüber gestellt. Er hat so aus platonischem Geist etwas genuin Römisches
geschaffen. Die aristotelische Dialogform und die humane Weise der Gesprächsführung,

um deren Erkenntnis sich die moderne Forschung bisher mit so viel
Erfolg bemüht hat, sind demgegenüber etwas mehr Äußerliches. Sie treffen noch
nicht den ursprünglichen Kern des ciceronischen Dialogs.

Aus dem Ausgeführten ergeben sich auch für die Schriften, in denen Cicero

selbst Gesprächsperson ist, wichtige Beobachtungen: Zunächst einmal findet sich
in ihnen ebenfalls das Motiv der Berücksichtigung der jüngeren Generation, zwar
nicht mit derselben Konstanz und Ausführlichkeit, aber doch mit einer deutlichen

Betonung. In den ersten zwei Büchern von De finibus ist der junge Triarius
interessierter Zuhörer; im dritten Buch geben Cicero und Cato vor Beginn der
philosophischen Erörterung ihrer Sorge um die Erziehung des verwaisten unmündigen
Sohnes von L. Lucullus Ausdruck; im fünften Buch schließlich erhält ein junger
Verwandter Ciceros von dem viel älteren Pupius Piso Belehrung, und es fehlt
dabei weder die nun schon bekannte cohortatio an die Jugend noch die allgemeine
Bemerkung, daß die Älteren zur Erziehung der Jüngeren beitragen müssen23. Die
Tusculanen zeigen Cicero auf seinem Landgut umgeben von lerneifrigen familiäres
(1, 7 ; 3, 6), in De fato gilt die Belehrung Hirtius, der zwar designierter Konsul ist,
aber immer noch mit dem um vieles älteren Cicero rhetorische Übungen treibt
(2ff.). De officiis schließlich ist zwar kein Dialog, aber Cicero spricht doch fast
ununterbrochen in der eigenen Person mahnend und erklärend zu seinem Sohn,
das heißt also zu einem Gegenüber, das erzogen werden soll. Ebenso wenden sich

die Schriften Brutus und Orator mehrfach mahnend, ja beschwörend an den

späteren Cäsarmörder und mit ihm an die rhetorikbeflissene jüngere Generation

Roms, die zeitlich früheren Partitiones oratorios aber gelten wieder dem eigenen
Sohn. An römische Weise erinnert weiter, daß überall in den philosophischen und
rhetorischen Schriften, vor allem natürlich bei ethischen und politischen Fragen
Ciceros eigener sententia, seinem indicium ein beträchtliches Gewicht zukommt24.

Dies gilt, obwohl Cicero an sich, der Skepsis der neueren Akademie folgend,
geflissentlich und immer wieder die Zurückhaltung des eigenen Urteils betont25. So

21 Bedeutsam sind in diesem Zusammenhang auch die Worte adsentiri und adprobare
für die Zustimmung der anderen Gesprächspersonen; z. B. De orat. 1, 80. 110. 122. 126;
2, 51. 130; De rep. 1, 34; 5, 11.

22 Das vom Verf., Mus. Helv. 7 (1950) 141 ff. zu den Frühdialogen Bemerkte bedarf der
Weiterführung im Hinblick auf die späteren Werke.

23 1, 13. 26f.; 2, 21 f. 117; 3, 8f.; 5, 6. 8. 27. 71. 75. 86.
24 Vgl. Cic. Tusc. Disp. erkl. v. M. Pohlenz I (1912) 15.
23 Pohlenz a. O. 11 ff.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 15

sagt er etwa in De fin. 1, 6: tuemur ea, quae dicta surd ab iis, quos probamus, eisque

nostrum indicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus. Am Ende von De fin. 2

wird, um nur Weniges anzuführen, die Ablehnung der Lustlehre Epikurs nicht mit
letzter Entschiedenheit ausgesprochen, zu Beginn des 3. Buches aber ist sie

vorausgesetzt. In De nat. deor. 1, 10 heißt es ebenso wie sonst gelegentlich, für die
Erkenntnis der Wahrheit komme es nicht auf die auctoritas des Redenden, sondern

auf die Beweisgründe an26, am Schluß des Buches aber gibt Cicero doch -
bezeichnenderweise ohne Begründung und ohne eigentliche Veranlassung - seine eigene

Stellung an (3, 95) ; diese bildet dann ihrerseits den Ausgangspunkt für De divina-
tione (1, 8)27.

Aus all dem ergibt sich: Auch Cicero hat in höherem Alter, wie es an sich ganz
natürlich ist, die eigene Stellung zur jüngeren Generation in typisch römischer
Weise aufgefaßt bzw. bei seinen Meinungsäußerungen immer wieder die auctoritas
des Alters ins Spiel gebracht. Die Schriften sind dabei zugleich ein Abbild des

Lebens. In Ciceros Kreis gehört z. B. Caelius, der ihm, wie Quintilian ausdrücklich

sagt, von seinem Vater zugeführt wurde, dann die Cäsarianer Dolabella, Hirtius
und Pansa, mit denen er Rhetorik treibt (Inst. 12, 11, 6), schließlich auch Brutus.
Im übrigen freilich folgen etwa die Partitiones mit ihrem schulmäßigen Wechsel

von Frage und Antwort ganz griechischem Unterrichtsbrauch und in den Tuscu-
lanen und in De fato werden Themen gestellt, gegen und über die sich Cicero nach
der Weise der mittleren und neueren Akademie28 bzw. des Peripatos äußern soll29.

Nun ist zwar auch schon in De oratore - bezeichnenderweise aber mehr scherzhaft-
gelegentlich von scholae und einem svburbanum gymnasium die Rede30, in den

eben genannten Schriften aber und in seinem eigenen Leben31 geht Cicero weit
über De oratore oder De re publica hinaus: Er hält geradezu rhetorische und
philosophische Übungen und Kurse ab. Das griechische Unterrichtselement ist somit
hier viel stärker in das zwanglose und dabei doch belehrende Zusammensein der
römischen nobiles hereingenommen, als es dort der Fall ist, wo nicht Cicero selbst,
sondern Personen der römischen Vergangenheit das Gespräch führen.
Nichtsdestoweniger hat Cicero in all diesen Schriften ein Stück altrömischen Wesens

und altrömischer Erziehungsform literarisch gemacht. Als belehrender senex tritt
er bald in der Maske des Crassus, Scipio, Cato, Laelius, bald in eigenem Namen vor
die Jugend schlechthin - und vor das römische Volk.

28 Es ist schon ganz bezeichnend für die römische Situation, daß Cicero sich überhaupt
dem Wunsch gegenüber gestellt sieht, er möchte zu den philosophischen Fragen seine eigene
- autoritative — Meinung abgeben (1, 6).

27 Auch in der Erörterung selbst kommt die auctoritas der Sprechenden immer wieder
einmal ins Spiel: De nat. deor. 3, 5; De fin. 1, 72; Duc. 63; zur Rolle der auctoritas in De
officiis vgl. 1, 4. - Zu sententia, sentire in den oben behandelten Dialogen: De leg. 1, 14;
De fin. 1, 7. 22. 72; 3, 11; De nat. deor. 2, 2; 3, 6; Luc. 148.

28 Zur Methode vgl. De fin. 2, 2; dazu 5, 10.
29 Vgl. auch Titsc. 1, 7 : ut iam etiam Scholas Graecorum more habere auderemus.
30 1, 98; 2, 14; vgl. dazu 2, 15ff.
31 Vgl. etwa Tusc. 2, 9 ; De fato 3 f.; Orat. 144.



16 Wolf Steidle

Vor das römische Volk. Dieser letzte Punkt bedarf noch der Erklärung. Nach
altrömischer Auffassung ist nämlich der senex, der sich nach beendetem cursus
bonorum in das otium des Privatlebens zurückzieht, noch keineswegs aller
Verpflichtungen gegenüber der Gemeinschaft ledig. Abgesehen von der Teilnahme

am Senat und damit einer intensiven Teilnahme am politischen Leben überhaupt
ist es für ihn Pflicht und Bedürfnis, durch eine dauernde private Beratung seiner

Mitbürger noch weiter für deren Wohl tätig zu sein. Cicero faßt diese Tätigkeit
gern unter dem Bild des alten Rechtsgelehrten, der in solio sedens jedem, der ihn
fragt, seine Kenntnisse zur Verfügung stellt, und er verfehlt dabei nicht, darauf
hinzuweisen, daß sich bei den maiores diese Beratung, die ein bedeutsamer
Ausdruck erworbener auctoritas ist, nicht bloß auf rechtliche, sondern darüber hinaus
auf alle praktischen Lebensfragen erstreckte32. Von der Sehnsucht nach altrömischer

Lebensform und einem nobile otium als Abschluß des durchlaufenen cursus
bonorum erfüllt, gibt er dem Wunsch nach einer solchen Tätigkeit schon in den fünfziger

Jahren Ausdruck, als er - entgegen der Tatsache, daß er bereits senex ist33 und
den cursus bonorum vollendet hat - noch durch die Ungunst der Verhältnisse im
Dienste der advokatorischen und politischen Aufgaben des Tages auf dem Forum
festgehalten wird34. Erst recht wurde dieser Wunsch stark, als der Sieg Caesars ihm
jede Teilnahme am Staat verwehrte. Von hier aus ist es verständlich, wenn er

nun seine ganze schriftstellerische Tätigkeit als eine Belehrung der Mitbürger zu

32 De leg. 1, 10; De orat. 1, 199f.; 2, 143 ; 3, 133. - R. Till, N. Jb. 1940, 170f. meint, das
Alter des Römers sei ursprünglich durchaus tatenlos gewesen (Cic. 26: languida atque iners
senectus) ; erst der alte Cato habe es in seinem rastlosen Tätigkeitsdrang für ein Wirken im
Dienst der Bürger ausgenützt und deshalb den berühmten Ausspruch über das otium getan
(Cic. Pro Plancio 26). Es ist aber unwahrscheinlich, daß Cato seine persönliche Eigenart
ohne weiteres als Vorbild für alle senes der Nobilität hätte hinstellen können, wenn nicht
schon vorher das Greisenalter als durchaus noch zu praktischer Tätigkeit bestimmt
angesehen worden wäre. Man denke nur an die markanten Greisengestalten des Appius Claudius
und Fabius Maximus; auch dürfte für Pontifikat und Augurât in alter Zeit ein höheres
Alter mindestens in der Regel die Voraussetzung gewesen sein; vgl. etwa Cato maior 22;
nicht umsonst heißt es schließlich ebenda 61 : apex est enim senectutis auctoritas: vgl. außerdem

De leg. 1, 10: ego aetatis potius vacationi confidebam, cum praesertim non recusarem,
quominus patrio more sedens in solio consulentibus responderem senectutisque non inertis
grato atque honesto fungerer munere. Die Gestalt des einflußreichen senex stellt - ganz
abweichend von den Griechen, die das Alter sehr anders sehen - einen Grundtypus im Aufbau

des römischen Lebens dar; vgl. auch S. 28.
33 Cic. Cato 46:... cuius inter primum et sextum consulatum sex et quadraginta anni fuerunt.

Ita quantum spatium aetatis maiores ad senectutis initium esse voluerunt
34 Vgl. außer De leg. 1, 10 bes. De orat. 1, lf. Das otium, das hier gemeint ist, ist etwas

ganz anderes als der griechische ßiog üecogr/Tixog oder überhaupt ein unpolitisches Leben.
Diese beiden hat Cicero niemals erstrebt; vgl. M. Kretzschmar, Otium, studia litterarum und
ßiog &£Ojor]Tix6ç, Diss. Leipzig 1938, über deren Feststellungen man noch wesentlich
hinauskommen kann. Nach römischer Auffassung braucht das Leben des Politikers nach
vollendetem cursus honorum zwar nicht mehr im selben Maße vom infinitus rerum forensium
labor und der ambitionis occupatio (De orat. 1, 1) des noch in der Karriere Stehenden erfüllt
zu sein, anderseits aber soll es den gesicherten Besitz und die Ausübung wohlerworbener
auctoritas bieten (ad Q. fr. 3, 5, 4). Von dieser Grundlage aus sind Ciceros Äußerungen in den
fünfziger Jahren, seine Enttäuschimg und das immer neue Pochen auf die Leistungen des
Konsulats zu verstehen, ebenso der illusionäre Glaube, er könnte durch sein bloßes
autoritatives Wort auf die politischen Verhältnisse Einfluß nehmen.

1



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 17

ihrem Nutzen35 und als eine Pflicht gegenüber der Heimat auffasst36. In De div.

2,7 erscheint ihm die Schriftstellerei geradezu als eine Fortsetzung seines Wirkens
auf dem Forum und im Senat 36a. So bestimmt der erzieherische Gedanke auch in
den Schriften, in denen er nicht mehr so direkt und ausführlich zum Ausdruck
kommt, wenigstens den Plan der Schriftstellerei im Ganzen. Natürlich soll nicht
verkannt werden, daß eine Reihe rein persönlicher Gründe - Unzufriedenheit mit
der politischen Gegenwart, der Tod Tullias- Ciceros ausgedehnte literarische Tätigkeit

mit veranlaßt hat37 ; daneben aber ist eines der hauptsächlichen, bisher kaum
gewürdigten Motive dies, daß er auch imAlter demVorbild der maiores entsprechend
imd in einer ihnen ähnlichenWeise ratgebend und belehrend zum öffentlichenWohl
beizutragen wünscht. In diesem Sinn versteht auch QuintilianCiceros Streben, wenn
er unter deutlicher Anspielung auf De orat. 1, 200, das vom alten Rechtsgelehrten
handelt38, die Tätigkeit seines Orator nach Abschluß des Wirkens auf dem Forum
folgendermaßen darstellt (Inst. 12,11,4 ff. : autillemonumentarerumposteris38^,aut,
ut L. Crassus in libris Ciceronis destinât (De or. 1,190), iura quaerentibus reddetaut

eloquentiae compmiet artem aut pulcherrimis vitae praeceptis dignum os dabit. fre-

quenlabunt vero eins domum optimi iuvenes more veterum et vere dicendi viarn velut

ex oraculo petent. hos ille formabit quasi eloquentiae parens ac nescio an eumtunc
beatissimum credi oportet, cum iam secretus et consecratus, liber invidia, procul
contentionibus famam in tuto collocarit et ssntiet vivos earn, quae post fata praestari
magis solet, venerationem et quid apud posteros futurus sit videbit.

Die Aufnahme griechischer Gehalte in die römische Form des Unterweisens
vollzieht sich freilich bei Cicero nicht ohne Schwierigkeiten. Bekanntlich muß er
sich immer wieder des Vorwurfs erwehren, daß seine rhetorische und philosophische

Schriftstellerei - zumal in ihrem Umfang - und ebenso die mündliche Belehrung

auf diesen Gebieten eines römischen Senators unwürdig sei39 ; bezeichnenderweise

ist diese Problematik der Jugendschrift De inventione noch ganz fremd.
Die Argumente, deren er sich dabei im einzelnen bedient, können hier außer
Betracht bleiben; wichtig ist nur, daß er im Orat. 140ff. die rhetorische Unterweisung
mit der Parallele des Rechtsunterrichts und in De fin. 1, 11 ff. die philosophische

35 De fin. 1, 7. lOf.; Ac. 11; Luc. 7; Tusc. 1, 5; De nat. deor. 1, 8; De div. 2, 1. 4;
De off. 1, 5; 2, 5; 3, 5. Für den Römer muß sieh jede Art von literarischer Tätigkeit durch
ein praktisches Bedürfnis oder einen Nutzen rechtfertigen. Die trefflichen Ausführungen
D. van Berchems, Mus. Helv. 5(1948) 143ff. lassen sich unter diesem Gesichtspunkt noch
beträchtlich erweitern. Vgl. dementsprechend, um nur ein Beispiel anzuführen, Hör. Ep.
2, 1, 162f. : et post Punica bella quietus quaerere coepit (sc. Romanus), quid Sophocles et
Thespis et Aeschylus utile ferrent.

36 De fin. 1,10 -, De leg. 1, 5; 8; an der letzten Stelle erscheint ein Werk über die Geschichte
Roms als Pflicht des Greisenalters.

36a Aus dem freilich ziemlich anders gefassten Gedanken von De rep. 1,12 mag man
ausserdem auf eine zusätzliche griechische Anregung schließen.

37 In De nat. deor. 1,9 erscheint die aegritudo aber bezeichnenderweise nur als ein zusätzliches

Motiv.
38 est enim sine dubio domus iuris consulti totius oraculum civitatis.
38a Vgl. S. A. 36.
39 Or. 140ff.; Luc. 5f.; De fin. 1, 1. 11 f. — Vgl. auch De or. 2, 364.

2 Museum Helvetlcum



18 Wolf Steidle

Schriftstellern mit der Parallele der juristischen Literatur verteidigt. Beide sind
genuin römische, in ihrer Nützlichkeit unbestrittene und ganz auf die Praxis
ausgerichtete Beschäftigungen von belehrender bzw. beratender Art, beide seit
je eine Domäne des Senatorenstandes. Speziell die Belehrung in Jurisprudenz
vollzieht sich damals noch fast ganz im Rahmen des eben charakterisierten
Nahverhältnisses von Alter und Jugend, und zwar indem der Jurist die jungen Leute,
die bei ihm lernen wollen, bei seiner Respondententätigkeit zuhören läßt40. Cicero

gibt also durch die Parallelen hinreichend zu erkennen, daß er sein Wirken als

etwas mit altrömischer Art Ubereinstimmendes verstanden wissen will.
Entsprechend der Tatsache aber, daß der Rechtsunterricht ganz praktisch und
untheoretisch ist41, läßt er im Orator, wo er seinen eigenen «Rhetorikunterricht»
verteidigt, diesen in der Hauptsache auf den zwanglosen Formen von Mahnung,
Ermunterung, Frage und Gedankenaustausch beruhen ; das einem wirklichen
Unterrichten näherstehende gemeinsame Lesen, Vortragen und Zuhören sowie das eigentliche

Belehren erwähnt er nur mit Zurückhaltung.
Mit diesen Feststellungen ist im Grunde schon gesagt, daß der griechische Stoff in

der ciceronischen Form der Darbietung eine tiefe innere Umwandlung erfahren muß,
und zwar je mehr die altrömische Form des Unterweisens auch auf die Gestaltung
des Dialogs Einfluß gewinnt, das heißt also vor allem in De oratore, De re publica,
Cato und Laelius.Das Gespräch ist hier zunächst einmal infolge des deutlich
herausgestellten NahVerhältnisses der Dialogteilnehmer fast durchgehend von einem
Fluidum persönlich-intimer Wärme erfüllt42. Das Alter läßt der Jugend seine

väterliche cura angedeihen, und die Jugend gibt immer wieder der Begeisterung
für den Lehrer Ausdruck, einer Begeisterung, die nicht wie bei Sokrates ironisch
zurückgewiesen oder auf den Gegenstand des Studiums abgeleitet wird, sondern die

persönlicheVerbundenheit stärkt, die schon unabhängigvon der gemeinsamen Sache

besteht. Nicht nur gegenüber der nüchternen rhetorischen oder philosophischen
Fachschrift - da wäre es selbstverständlich -, sondern auch gegenüber dem platonischen

Dialog mit seiner kühlen, immer wieder hergestellten Distanz von allem Nur-
Persönlichen ist hier ein neuer, väterlicher, römischer Ton in dem Bereich der
antiken Erziehung angeschlagen, der der Pädagogik des Abendlandes nicht mehr
verloren gegangen ist. Ebenso römisch ist die enge Verbindung, die das sachliche
Belehren mit dem Medium der belehrenden Person eingeht ; als Parallelen späterer
Zeit seien nur Horaz und Senecas Briefe an Lucilius genannt43. Da die altrömische

40 Brut. 306; Or. 143.
41 Vgl. B. Kubier, RE I A 394f. s. v. Becktsunterricht; dem entspricht vielfach die

Rechtsliteratur, die Responsa-Sammlungen gibt, auch wenn sie didaktische Zwecke
verfolgt (De or. 2, 142).

42 Vgl. hiezu auch Lad. 101 hac nos adulescentes benevolentia series illos, L. Paulum,
M. Catonem, C. Oalum, P. Nasicam, Ti. Gracchum, Scipionis nostri socerum, dileximus
vicissim autem senes in adulescentium caritate adquiescimus, ut in vestra, ut in Q. Tuberonis ;
Cato 26; De or. 1, 97.

43 In den Geschichten, die Diogenes Laertios von den Schülerverhältnissen griechischer
Philosophen erzählt, ist kaum einmal die Person des Lehrers in ihrer besonderen Eigenart
für den pädagogischen Zweck in gleichem Maße wie bei den Römern wichtig. — Zu Seneca



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 19

Erziehung weiterhin immer vom konkreten Fall ausgeht, an diesem zunächst mit
allen seinen Einzelheiten haften bleibt und ohne Rücksicht auf Systematik und
Theorie einseitig auf das Leben und die Praxis ausgerichtet ist44, so haben die

Gesprächsführer der genannten Dialoge alle Mühe, den theoretischen Charakter der

griechischen Lehren zu verhüllen bzw. zu rechtfertigen. Nur widerstrebend lassen sie

sich zu zusammenhängenden Erörterungen herbei, verspotten oder übertreiben
ironisch den schulmeisterlichen Ton griechischer Unterweisung, und immer wieder
heißt es, sie sprechen in erster Linie auf Grund ihrer Erfahrungen als Römer, ut unus
e togatorum numéro, non tamquam magistev45. Immer wieder finden sich auch
persönlich bedingte Abschweifungen oder Mitteilungen über eine spezifisch römische

Erfahrung. Schon die Form der Fragestellung, quid sentias de ea re, quaerimus,
deutet im Grund hierauf. Sie ist nicht logisch präzis, verlangt keine sachlich

erschöpfende Auskunft oder Definition, wie es griechischer Art naheliegen würde,
sondern eine im Belieben des Antwortenden stehende, nach Umfang und Art je
nachdem verschiedene gutachtliche Orientierung46. Alle diese römischen
Charakteristika werden nun besonders deutlich in De oratore. Hier mußte für den Aufbau
weiter Teile wohl oder übel das System der griechischen ré%vr] bestimmend sein,
und Cicero mußte sich deshalb noch stärker als sonst um die Aufrechterhaltung
römischer Unterweisungsart bemühen. Die Hauptpersonen des Dialogs, die Redner

Crassus und Antonius, reden dementsprechend nicht über die Redekunst als

Disziplin, sondern über ihre eigene Fähigkeit und über ihr eigenes Verfahren47.

Sie disponieren und deduzieren nicht mit logischer Schärfe, sondern verfahren

zwanglos, eklektisch und in der Ausführlichkeit wechselnd48; auch verweilen sie

vgl. R. Heinze, Vom Geist d. Römertums (1938) 250: «Wenn Seneca einen Menschen zur
sittlichen Persönlichkeit erziehen will, glaubt er dies nur dadurch erreichen zu können,
daß er ihn an seiner eigenen Selbsterziehung teilnehmen läßt.» Hier ist die Rolle des
Persönlichen also noch wichtiger. Ähnliches gilt für Horaz und Marc Aurel, wie Heinze
hervorhebt, weniger dagegen, wie mir scheint, für Epiktet, den Heinze ebenfalls nennt. - Zur
Rolle des Lehrers vgl. auch R. Harder, Eigenart der Griechen (1949) 34ff.

44 Vgl. das oben zum Rechtsunterricht Gesagte; außerdem etwa Hör. Serm. 1, 405ff.;
Plin. min. Ep. 8, 14, 5ff. (omnem denique senatorum morem, quod fidissimum praecipiendi
genus, exemplis docebantur [sc. adulescentesj) ; H. Volkmann, Das neue Bild d. Antike 2
(1942) 255ff. ; H. Kornhardt, Exemplum, Diss. Gött. (1936) 26ff.; Neigung zur konkreten
Einzelheit als römischer Wesenszug: Vf., Sueton u. d. antike Biographie, Zetemata 1 (1951)
113ff.

45 De or. 1, 111. 132. 159; De rep. 1, 36; eine ähnliche Bemerkung im späteren De fato 4,
als Cicero sich dazu entschließt, in ganz griechischer Weise tiqoç êéoiv zu disputieren ; vgl.
auch Lael. 25 (Scheidung von römischer und griechischer Erörterungsweise).

46 Höchst bezeichnend in diesem Betracht auch die allgemeine Formulierung von De or.
1, 98; 2, 29; 3, 25 (de universo genere dicendi) zu Beginn der Ausführungen des Crassus und
Antonius; ebenso 3, 81. Die Feststellung gilt, obwohl beide Redner an sich über den
Rahmen der rèxvr} hinausgreifen.

47 1, 5. 97. 135ff. 161. 208; 2, 33. 72. 87. 117. 175. 180. 204. 294. 315. 340; vgl. auch
die Frage des Cotta an Crassus 1, 133: ut explices, quidquid est istud, quod tu in dicendo
potes.

48 In diesem Punkt muß ein durchgehender Vergleich mit den anderen Terrae durchgeführt
werden. Daß Cicero außerdem nicht einfach den üblichen Lehrstoff bietet, zeigt -

gegen W. Kroll, Rh. Mus. 1903, 553. 598-F. Solmsen, Class. Ph. 1938, 390ff.; AJPh 1941,
35 ff. 169ff.



20 Wolf Steidle

immer mit besonderer Vorliebe bei Beispielen römischer Beredsamkeit49. Die
Verbindlichkeit der Vorschriften wird dadurch indes in keiner Weise eingeschränkt,
nur beruht sie mehr als auf der theoretischen Richtigkeit auf der durch Erfahrung
bestärkten Autorität und Vorbildlichkeit50. Mitunter ersetzt - echt römisch - das

persönliche exemplum geradezu das praeceptum, so wenn Antonius bei Besprechung
der Tiàfîrj, die der Redner bei seinen Hörern erwecken soll, bemerkt : hie ego quid
dicarn me artern aliquam adhibuisse? quid fecerim, narrabo; si placuerit, vos meam
defensionem in aliquo artis loco reponetis (2, 198), und wenn Sulpicius darauf
erwidert: quae cum abs te commemorarentur, equidem nulla praecepta desiderabam;

ipsam tarnen istam demonstrationem defensionum tuarum doctrinam theoretische

Belehrung) esse nan mediocrem putosl. Auch wo technische praecepta vorgetragen
werden, können sie ohne weiteres als Ergebnis rednerischer Erfahrung bezeichnet

werden, so etwa die Topik für die epideiktische Rede oder die Vorschriften zur
Erregung der Affekte (2, 45 ff. 204 ff.); mindestens erhält das praeceptum die
gewichtige Zustimmung, die die Erfahrung zu vergeben hat52. Auf diese Weise wird
die griechische reyvrj in ihrem Wesen verwandelt, und diese Verwandlung ist
zugleich der Ausdruck einer bestimmten sozialen Einschätzung der Rhetorik
und der Rhetoren. Da die Rhetorik als Disziplin ein Teil des Jugendunterrichts
ist, so gilt sie ebenso wie die von ihr verwendete Unterrichtsmethode dem
praktischen Römer als schulisch und primitiv (puerilis), die Rhetoren aber, die keine

praktischen Redner sind, als Schulmeister53. Bestärkt wird diese römische Haltung
durch die griechische Philosophie, die der Rhetorik den Charakter einer wirklichen
ré'/vrj bestreitet, ihr inhaltliche Dürftigkeit, vor allem den Mangel an politischen
und ethischen Gehalten vorrückt und schließlich den nicht philosophisch
gebildeten Redner als operarius, als Banausen bezeichnet54. Cicero, der in der Akademie

49 Mitunter überwuchern diese geradezu das theoretische Gerüst der Erörterung, so etwa
bei Behandlung des ndûog (2, 185ff.), bei den ziemlich stark römisch gefärbten Ausführungen

über den Witz (2, 217ff.) und - noch bezeichnender - außerhalb des Rahmens der
réxvr) beim Nachweis, daß juristische Kenntnisse für den Redner nötig sind (1, 166ff.).

50 Am deutlichsten zu fassen am Beginn des 2. Buches: bei Diskussion der Frage, ob eine
umfassende griechische eruditio für den künftigen Redner nützlich sei, sagt Cicero zu seinem
Bruder: si homines (gemeint sind Crassus und Antonius) non eruditi summam essent pru-
dentiam atque incredibilem eloquentiam consecuti, inanis omnis noster labor et stultum in
nobis erudiendis patris nostri Studium. Vgl. etwa auch Pro Archia 16 und De rep. 6, 1;
Quint. Inst. 10, 3, 1 (auctoritas in De oratore).

51 Als Parallele vgl. etwa Cic. Pro Sestio 14: de quo quidem tribunatu ita dictum est a Q.
Hortensio, ut eius oratio videretur memoria dignam iuventuti rei publicae capessendae
auctoritatemjlisciplinamque praescribere. — Zur römischen Vorliebe für exempta Quint. Inst.
12, 2, 30: quantum enim Oraeci praeceptis valent, tantum Romani, quod est maius, exemplis;
der Gedanke selbst liegt bereits bei Cicero vor Tusc. 1, Iff.) ; nur verbindet er sich dort mit
der Hoffnung, daß die Römer künftig auch auf theoretischem Gebiet die Griechen
überflügeln möchten.

52 Hiefür bietet besonders die Rede des Antonius im 2. Buch eine Reihe von Beispielen ;
grundsätzlich 2, 362ff. ; schon der bloße Akt der Übernahme einer griechischen Lehre enthält
somit ein Urteil.

53 1, 20. 102. 163; 2, 18. 75. 78ff. 100. 108. 130. 139. 162; 3, 75. 81.
54 1, 90ff. - 1, 84. 86 - 1, 83; vgl. 1, 46f. 52. Hinter dem Vorwurf «operarius» steht

natürlich letztlich der Einfluß von Piatons Theaitet-Exkurs.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 21

gebildet ist, wo seit Philon auch Rhetorikkurse abgehalten werden (Tusc. 2, 9),
nimmt auf diese Wertung in dem berühmten Satz Bezug: fateor me oratorem

non ex rhetorum officinis, sed ex Academiae spatiis exstitisse (or. 12)55. Er läßt
dementsprechend die philosophischen Argumente gegen die Rhetorik mit
Zustimmung referieren, bezeichnenderweise mißt er aber nur dem zweiten56, nicht
dem ersten, «wissenschaftstheoretischen)), eine wirkliche Bedeutung bei57. Außerdem

wird in De oratore auch die rhetorische Lehre, die der Peripatetiker Staseas

geben könnte, obwohl sie doch von einem Philosophen stammt, als cotidiana lo-

qnacitas sine usu et ex scholis cantilena charakterisiert (1, 104f.; vgl. 102)58.

Ausgangspunkt von Ciceros Kritik ist eben nicht der griechische Schulstreit zwi
sehen Philosophie und Rhetorik, sondern die von keiner griechischen Maxime beeinflußte

forensische Erfahrung. In diesem Sinne erzählt Catulus gewissermaßen

programmatisch zu Beginn der eigentlich technischen Vorschriften des 2. Buches
die Geschichte des Peripatetikers Phormio, der in Gegenwart des alten Hannibal
einen Vortrag über Strategie zu halten wagt und von diesem darob arg verspottet
wird (2, 75 ff.).

Welches ist nun die Folge der Kritik an der ré%vr) Zunächst und vor allem :

Sie wird dadurch keineswegs schlechthin entwertet; Crassus und Antonius
betonen vielmehr beide wiederholt und mit Nachdruck, daß der Redner sie sehr

genau kennen muß59. Lediglich ihre Grenzen werden stärker als in anderen rhe-

thorischen Schriften betont, und sie erhält außerdem auch deswegen eine sekundäre

Rolle, weil ihre Lehren nicht mehr eigentlich als Gegenstand des Unterrichts
wichtig sind - als solcher sind sie vorausgesetzt -, sondern als ein Mittel, mit dem
der praktische Redner die eigenen Fähigkeiten und Leistungen richtiger zu
beurteilen und sich vor Fehlgriffen zu schützen vermag60. In diesem Zusammenhang
verwendet De oratore die historisch richtige Einsicht der Griechen, daß die
Rhetorik als Lehre nicht aus der Theorie, sondern durch Beobachtung des spontan sich

entwickelnden usus der Redner entstanden ist61. Bedeutsam ist ferner, daß
Antonius vor Beginn der eigentlichen praeeepta eine tiefgehende Kritik der wichtigsten

technischen Regeln gibt (2, 78ff.). Er bemerkt dabei unter anderem (letztlich

55 In diesen Zusammenhang gehört, daß Cicero an der Akademie besonders die Weite
der Interessen und der Bildung sowie Weitläufigkeit und Lebensnähe bewundert; das zeigt
deutlich De fin. 4, 3ff. und 5, 7, obwohl dort natürlich - in einer übrigens sehr freien
Formung-griechische Gedanken wiedergegeben werden (Die Frage «philonische oder antiochi-
sche Akademie» ist in diesem Betracht ohne Bedeutung).

66 z. B. 1, 93; 2, Iff.; 3, 75. - Zu operarius vgl. 1, 263; 2, 40.
67 1, 102. 107; 2, 30ff. 356; Brut. 25 (die Frage gilt als untergeordnet oder wird

offengelassen); vgl. aber auch 2, 232 und A. 61.
58 Von hier aus erklärt sich, weshalb Crassus und Antonius sich bemühen, das bei den

Griechen Gelernte zu verbergen (1, 99; 2, 4. 29. 153); vgl. außerdem Crassus' Befürchtung
die Ausführung über den Prosarhythmus könne puerilis sein (3, 173), und seine Reaktion
auf die Frage von 1, 102.

59 Vgl. 1, 109. 137. 149; 2, 85. 262.
80 z. B. 1, 145; 2, 84; Brut. 263.
81 1, 109. 146; 2, 32. 232.



22 Wolf Steidle

im Anschluß an Piaton und Aristoteles62, wie er selbst aber betont, aus eigener
Erfahrung schöpfend) die Vorschrift, daß das Prooemium den Hörer geneigt,
gelehrig und aufmerksam stimmen, und die weitere, daß die darauffolgende
Erzählung wahrscheinlich, kurz und klar sein solle, sei zwar nicht zu tadeln, in Wahrheit

aber handle es sich um Vorschriften, die in der ganzen Rede zu beachten seien.

Hier äußert sich vorweg und ostentativ, was beides den Griechen nicht im selben

Maße eigentümlich ist, eine grundsätzliche Kritik an der scholastischen
Einteilungssucht der Rhetoren und eine Besinnung auf den lebensmäßigen Sinn der

Regeln. Sie sind nur Hilfsmittel und keine strengen Vorschriften, und so kommt es

zu einer weitgehenden Vereinfachung des technischen Regelwerks, vor allem auf
dem Gebiet der inventio, das in der Theorie den umfangreichsten und kompliziertesten

Teil ausmacht, zu dessen Beherrschung aber auch die rednerisch-advokatori-
rische Praxis am meisten beizutragen vermag. So erklärt etwa Antonius, aus der
Einsicht in die allgemeine Art des Rechtsfalles (status causae) ergebe sich, wenn
man nur natürliche Klugheit besitze, ohne weiteres und ohne die subtilen Deduktionen

der Rhetoren der jeweilige Streitpunkt, d. h. der Punkt, dessen Wegfall
den Rechtsstreit unmöglich machen würde (2,132)63. Immer wieder heißt es auch,
der erfahrene Redner werde an der und der Stelle ohne besondere Regel nach

Analogie seiner sonstigen Kenntnisse sinngemäß verfahren64, oder es bedürfe

überhaupt keiner Vorschrift, sondern nur eines mittelmäßigen Verstandes (medio-
cris intellegentia), um das Richtige zu finden65. Beide Hinweise, der auf die Analogie

und der auf den Verstand des Schülers, entstammen zwar an sich, wie leicht
zu erkennen, der technischen Unterweisung und damit der Schule66, speziell
ciceronisch aber ist, daß auf diese Weise eine Reihe wichtigster Dinge übergangen
oder dem eigenen Studium des Redners überlassen wird, so etwa ein großer Teil
der argumentatio und der dazu gehörigen Topoi, daneben aber auch bestimmte
stilistische praecepta67. Die so zustande kommende Lösung von der scholastischen

Einzelheit, der eine auch sonst mehrfach zutage tretende Neigung zu kurzer
Zusammenfassung entspricht68 und die auch dem Ton der Ausführungen nach auf
einem eigenen Urteil Ciceros beruhen muß, macht aber nun den Blick auf das

Grundsätzliche und für die praktische Wirkung des Redners Wesentliche frei,
und Cicero bemüht sich deshalb in weit höherem Maße als das sonst in den
rhetorischen Lehrschriften üblich ist, die natürlichen Grundlagen der einzelnen Regeln

62 Plat. Phaidr. 266 d ff.; Aristot. Rhet. 3, 14, 9; 16, 4.
63 Vgl. die parallele Formulierung in 2, 104; außerdem 2, 147.
64 2, 44f. 47. 49. 69. 174. 291. Daß es sich hier zum Teil um Dinge handelt, die nicht

direkt in den Bereich der ré%vr} fallen, ist gleichgültig; bezeichnend ist die Sicherheit, mit
der Cicero auf die Erfahrung des Redners vertraut.

65 2, 119 (120). 132. 133ff. 146. 175. - 2, 84 ist für diese Vorstellung die Voraussetzung.
Das Urteil Ciceros wirkt nach in Quintilians Bemerkung, Cicero hätte die minora mit
Absicht ausgelassen (Inst. 3, 1, 20).

66 Vgl. etwa Cic. De inv. 2, 13; 44.
67 2, 117. 127. 130. 175; vgl. auch 1, 203; 2, 162. 172. 174. 178. 291.
68 So kürzt Cicero etwa auch bei Behandlung der Jurisprudenz und setzt Kenntnisse voraus

(1, 190).



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 23

deutlich zu machen. Der Gedanke z. B., daß eine übermäßige Verwendung
derselben stilistischen Schmuckmittel Überdruß beim Hörer hervorruft, findet sich
auch in anderen rhetorischen Schriften69, aber nur Cicero hat es, soweit wir sehen,
für nötig gehalten, ihn mit Belegen aus allen Sinneserfahrungen als eine empirische
Gesetzlichkeit aufzuweisen und ihn dann programmatisch den gesamten
Ausführungen über den Schmuck der Rede voranzustellen (3, 98 ff.). Natürlich ist
hier wieder philosophischer Einfluß im Spiel70, das dritte Buch, das den Stil
behandelt, macht immer wieder die natürlichen Grundlagen der Regeln sichtbar
und verweist etwa beim Prosarhythmus geradezu auf peripatetische Quellen

(3, 182. 184. 187). Auf der anderen Seite aber entspricht diese Haltung,
die auf der Erfahrung fußt und unter Ablehnung der schulisch-technischen
Einzelheit das Wichtige herausstellt, auch Ciceros eigener Überzeugung. So

tritt in der Wahl der Quellen zugleich Ciceros Eigenstes zutage. Man braucht die
entsprechenden Ausführungen des zweiten und dritten Buches, ja überhaupt die

ganze Schrift nur zu lesen, um zu erkennen, daß hier nicht etwa bloß nüchtern
Quellen referiert werden - so etwas findet sich erst in den philosophischen Schriften

der vierziger Jahre -, sondern daß hier das Hochgefühl eines Mannes spricht,
der, was er sagt, erlebt hat und von den Aufgaben seines Berufes zutiefst erfüllt
ist. Eines der schönsten Beispiele hiefür gibt die Lehre von der Erregung der
Affekte des Hörers durch die Rede. Während die damals übliche Theorie lediglich
bei der Behandlung von Epilog oder Prooemium Topen anzugeben pflegt, durch
deren Ausnutzung die affektische Wirkung erzielt werden kann - Mitleid z. B.
wird nach alter Regel dadurch ausgelöst, daß der Schilderung des augenblicklichen
Elends die des früheren Glücks gegenübergestellt oder daß eine Mißhandlung der

Tugend vorgeführt wird - sichert Antonius zunächst einmal dem 7iddoç (und dem

rjfioç) dadurch einen bedeutsamen Platz, daß er es aristotelischer Tradition folgend
im Zusammenhang der nîcrteiç behandelt (2, 180 ff.); außerdem zieht er ausführlich

die im Peripatos ausgebildete Lehre von der av/undêeia, d. h. der spontanen
Affektübertragung heran, alles Dinge, an die sich der normale rhetorische Lehrgang

nicht gewagt hat71. Des weiteren schärft Antonius dann mit immer neuen
Rückgriffen auf eigene Erfahrung und indem er - ganz römisch - ein Bild des

pathetisch wirkenden Redners als exemplum hinstellt, seinen Hörern die untech-

89 Im Zusammenhang mit der tractatio: Cic. De inv. 1, 76; Part. or. 47; De or. 2, 177;
Or. 123; Ad Herenn. 2, 18, 27. Eine noch nähere Parallele bietet Ad Herenn. 4, 11, 16, das
den Gedanken im Zusammenhang mit der Aé£iç bringt, und zwar im Anschluß an die
figurae, mit denen die Schrift diesen Abschnitt beginnt (anders W. Kroll a. O. 569). De
oratore unterscheidet sich hievon jedoch durch die betonte Voranstellung des Gedankens
und durch seine Ausdehnung auf den ganzen Bereich des ornatum.

70 Dabei ist fraglich, ob Cicero selbst ältere philosophisch-peripatetische Quellen zur
Rhetorik beizog oder ob ihm dies Gut durch die Rhetorikkurse der zeitgenössischen
Akademie vermittelt wurde. F. Solmsen, Class. Ph. 1938, 399 entscheidet sich für das erstere,
die Frage bedarf aber noch einer ausführlicheren Untersuchung.

71 De or. 1, 87; 2, 201; Part. or. 8; Philod. Rhet. 1, 370. Die Abweichung von der damals
geläufigen Rhetoriktradition ist von Solmsen a. O. 390ff. nachgewiesen (vgl. indes auch
Dion. Hal. De Lys. 19, p. 30, 21 Us.-Rad.), ebenso daß Cicero eine allgemeine 7ïd#oç-Lehre
gibt, während die übliche Rhetorik sich auf indignatio und conquestio beschränkt.



24 Wolf Steidle

nische, aber für die Praxis entscheidende Regel ein, daß der Redner selbst den

Affekt empfinden muß, wenn er auf sein Publikum wirken will (2, 188ff. 194 ff.
197ff. 202ff.); die technischen Topen, die übrigens wieder als Ergebnis eigener

Erfahrung bezeichnet werden (204ff.), treten dadurch in den Hintergrund. Wie
stark hier aber auch griechische Lehre mit der Atmosphäre des Forums erfüllt
sein mag, Cicero hat noch eine weitere Nuance bereit, die ganz untechnisch und
römisch ist, und so bemerkt er gleich zu Beginn: Beim Prozeß steht für den
Anwalt das Ansehen seines Talents (ingenium) und seine Berufsehre (fides, officium,
diligentia) auf dem Spiel; es ist daher unmöglich, daß ihm das Leid seines Klienten
nicht zu Herzen dringt, daß er diesen, mag er ihm auch noch so fern stehen,
weiter als einen fremden Menschen ansehen kann (2, 192).

Wie tief einschneidend die Veränderung der réxvrj ist, zeigt schließlich beispielhaft

das erste praeceptum des Antonius im 2. Buche, wo die im strengen Sinn
technische Erörterung beginnt. Antonius erzählt hier von seiner Begegnung mit
dem jungen Sulpicius anläßlich von dessen erstem Auftreten als Anwalt in einem
Prozeß und den Ratschlägen, die er ihm dabei erteilte (2, 88ff.). Dann fährt er
fort : ergo hoc sit primum in praeceptis meis, ut demonstremus, quem imitetur. Hier
ist unter völliger Mißachtung der Disposition der Lehrschriften das praeceptum
über die Nachahmung (fitfir\auimitatio) und die dazugehörige Übung, (2, 90.96)72

an den Beginn der ganzen Unterweisung gestellt, während es eigentlich erst dann

zur Sprache kommen kann, wenn der Adept der Rhetorik die allgemeinen,
grundlegenden und für jeden verbindlichen Regeln gelernt hat. Sachlich möglich und
sinnvoll ist das Verfahren Ciceros nur dadurch, daß er sich an jemand wendet, der
die Rhetorik im Sinne der Schulregeln bereits kennt und sich nunmehr der Praxis
als Redner zuwendet. Die Unterweisung, die De watore gibt, ist somit etwas

grundsätzlich Anderes als die der gewöhnlichen Lehrschrift. Während der übliche
Rhetorikkurs ein Element der antiken Schulbildung und darüber hinaus der

allgemeinen Bildung ist, so daß der Absolvent dadurch noch keineswegs zum
praktischen Redner wird oder dieses Ziel auch nur anzustreben braucht, ist in De ora-

tore, wie Antonius sagt, das Forum die Schule73. Mit dieser Gestaltung, die natürlich

eng mit der Hereinnahme der Rhetorik in den Bereich römisch-praktischer
Erziehung zusammenhängt und sich daraus ergibt, steht Ciceros Schrift unter
den rhetorischen Fachschriften, die alle den Geruch der Schulstube an sich haben74,

als etwas Einzigartiges da, und man kann diese Eigenart auch kaum auf eine

philosophische Quelle zurückführen. Nur Tacitus' Dialogus, der aber die eigentliche
réxvrj nicht behandelt, steht hier in der Tradition Ciceros. Er allein redet in c. 34

ausführlich von der Unterweisung durch berühmte Redner als Fortführung der

72 Vgl. Quint. Inst. 10, 1, Iff.
73 2, 89: et eurn sum cohortatus, ut forum sibi ludum putaret esse ad discendum, magi-

stratum autem, quem vellet, eligeret ...; vgl. auch 3, 74.
74 Dies gilt auch für Quintilian, der sich zwar vielfach an Cicero anschließt, aber doch

eine Anleitung zur Beredsamkeit von Grund auf und in aller Ausführlichkeit geben will;
vgl. etwa Inst. 3, 1, 20.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 25

eigentlichen Schulbildung, von der praktischen Schulung in deren Gefolge auf dem

Forum - bezeichnenderweise taucht der Begriff der deductio auf75 -, er selbst hat
schließlich Aper und Secundus, die bedeutendsten Redner seiner Zeit, nicht nur
auf dem Forinn gehört, sondern war auch in der Öffentlichkeit und privat ihr
ständiger Begleiter, damit er auf diese Weise ihre Kunst ganz und gar in sich

aufnehme (c. 2). Aus Tacitus aber wird auch deutlich, daß De oratore die Situation

der Berufswahl und Berufsbildung zugrunde liegt, was der rhetorischen
Fachschrift ebenfalls ganz fern liegt. Aus diesem Grund prüft Antonius vor aller

Unterweisung die Fähigkeiten des jungen Adepten und rät ihm je nachdem zum
Rednerberuf zu oder von ihm ab (2, 85ff.); aus diesem Grund fragt Sulpicius,
als Crassus die vielfältigen Voraussetzungen einer vollkommenen rednerischen

Leistung enthüllt hat: num tu igitur ...me aut hunc Cottam ius civile aut rem, mili-
tarem iubes discere (1, 31) Die leidenschaftliche Anteilnahme der jungen Leute am
Gespräch enthüllt sich jetzt als Ausdruck eines typisch römischen Berufsethos,
das Crassus selbst 1, 134 in denkwürdigen Worten charakterisiert. Es ist deshalb

kein Wunder, daß von den cohortationes des Crassus und Antonius an (1, 30 ff. ;

2, 33ff.) den ganzen Dialog eine gewaltige protreptische Energie erfüllt. Dadurch
aber daß Crassus und Antonius sowohl in bezug auf die réxvr] als auch auf die
außerhalb derselben liegenden Forderungen keine ausführliche Darlegung, sondern

nur Hinweise geben76, wird sie noch weiter gesteigert, und Scaevola kann deshalb
Crassus' Rede im 1. Buch geradezu mit den Gesprächen des Sokrates vergleichen,
der zu sagen pflegte, perfectum sibi opus esse, si qui satis esset condtatus cohortatione

sua ad Studium cognoscendae percipiendaeque virtutis (1, 204). Im übrigen
unterstreicht die Tatsache, daß die Nachahmung an der Spitze aller Vorschriften steht,
noch nachträglich die Bedeutung, die die Dialogsituation für die Schrift hat: Die

jüngeren Politiker schließen sich an die älteren als an ein Vorbild an, cuius vestigia

persequi cupiunt (1, 105); Nachahmung eines Vorbildes aber ist bekanntlich eine

tief eingewurzelte Eigentümlichkeit des römischen Lebens. Die griechische pi/urjoiç-
Theorie steht also hier zugleich im Dienst eines spezifisch römischen Anliegens,
sie erhält dadurch einen tieferen, umfassenden Sinn.

Eine ähnlich bedeutsame Umgestaltung findet sich zu Beginn des 3. Buches.

Hier beginnt der Abschnitt «Stilistische Darstellung» mit einer Ausführung über
die verschiedenen Möglichkeiten des Stils, gibt aber dabei nicht die geläufige
Lehre von den drei Stilarten, dem genus grande, medium und tenue, mit der etwa
Ad Herenn. 4,8 beginnt, die aber in De oratore 3, 199 erst nach den virtutes und

75 iuvenis itle, qui foro et eloquentiae parabatur, refertus honestis studiis deducebatur
a pâtre vel a propinquis ad eum aratorem, qui principem in civitate locum optinebat. hunc
sectari, hunc prosequi, huius omnibus dictionibus interesse sive in iudiciis sive in contionibus
adsuescebat; vgl. auch die kurze Bemerkung bei Quint. Inst. 10, 5, 19. — Daß Tacitus'
Dialogperson Messalla hier von einem Brauch der Vorfahren spricht und ihn dem entarteten
Deklamationsbetrieb der eigenen Zeit gegenüberstellt, kann hier außer Betracht bleiben.

78 Vgl. S. 22. Der Mangel an Vollständigkeit ist übrigens zugleich Reminiszenz an Piatons
Dialoge.



26 Wolf Steidle

dem Rhythmus kurz gestreift wird77, sondern begründet weit ausgreifend und mit
Analogien aus anderen Künsten, daß es bei gleichem Grad künstlerischer
Vollkommenheit verschiedene Arten derselben geben könne (3, 25ff.). Hieraus leitet
dann Crassus für sich das Recht ab, nur die Stilform zu behandeln, der er persönlich
den Vorzug-gibt (3, 37). Damit ist wieder die allgemein gehaltene Fachschrift im
Kern verwandelt : Crassus verfährt - das würde auch eine Prüfung der Einzelvorschriften

lehren - nach individuellem Urteil, er stellt sein eigenes Stilideal dar.
Dieses ist zugleich das des Cicero, und indem Cicero es Crassus in den Mund legt,
verleiht er ihm die Autorität eines römischen exemplum. Cicero hat die prinzipielle
Umgestaltung der te%vt] übrigens durchaus - das sei bereits hier gesagt - als eine

eigene Leistung und als Anpassung an die römischen Verhältnisse empfunden.
Zeugnis dafür sind die Urteile der Gesprächsteilnehmer über Antonius' und
Crassus' Ausführungen (2, 362 ; 3, 228), ebenso auch die programmatischen Worte
von 3,9578, die auf Ciceros Lehrtätigkeit vorausweisen, wie sie dieser dann selbst

in dem schon behandelten Orat. 140ff. zeichnet79.

In den eben behandelten Zusammenhang gehört der auf die Person zielende
Titel De oratore, dem der des zehn Jahre später geschriebenen Orator zur Seite steht.
Er ist im Zusammenhang der rhetorischen Fachschriften durchaus ungewöhnlich.
Zwar gibt es für Fachschriften aller Art eine geläufige Disposition nach den

Gesichtspunkten TÉyvrj - TeyvLTïjç, und der Teyvixrjç - Teil pflegt dabei die nicht im
strengen Sinn technischen Voraussetzungen, Bedingungen und Ziele zu behandeln,

die der reyvhrjç zu erfüllen bzw. im Auge zu behalten hat80. Von einer
solchen Disposition findet sich aber bei Cicero keine Spur. Bedeutsamer könnte scheinen,

daß manche Lehrer der Rhetorik - auch Cicero selbst gehört zu ihnen - die
dem Schaffensvorgang des Redners folgenden Teile der réyvrj inventio, dispositio,
elocutio, memoria, actio als Leistungen des Redners (opera oratoris) und nicht als

Teile des Systems (partes rhetorices) bezeichnen81. Trotz der Herausstellung des

Begriffs «Redner», die dieser Terminologie eignet, handelt es sich aber lediglich
um eine der Formulierungsfinessen, an denen die rhetorische Literatur so reich
ist: Auch da nämlich, wo von den officia oder opera oratoris die Rede ist, z. B. in

77 Ad Herenn. ist hierin und in dem Abweichen von dem theophrastischen System der
vier virtutes modern, während Cicero auf ältere Tradition zurückgreift; vgl.hiezuF. Solmsen,
AJPh 1941, 181.

78 Vgl. außerdem 2, 87. - Vom Willen Ciceros, eine römische zu schaffen, handelt
bereits das allerdings nur kurz andeutende Referat von J. Stroux, Ber. über d. 55. Philol.
Vers. (1925) 28.

79 Vgl. S. 17 f.
80 Vgl. den grundlegenden Aufsatz von E.Norden, Hermes 1905, 481 ff., der indes in

der Rückführung der Gliederung auf Schriften des eisagogischen Typus irrte. Zur Rhetorik
bes. K. Barwick, Hermes 1922,1 ff. 58ff. In der Poetik wurde die Gliederung vielleicht zuerst
von Herakleides Pontikos angewandt, der 7isqi noirjTixrjg xai rdöv jzoitjrcöv schrieb
(Diog. Laert. 5, 88; C. Jensen, Philodemos über d. Gedichte, 5. Buch [1923] 127); für die
Rhetorik will O. Immisch, Horazens Epistel über d. Dichtkunst, Philol. Suppl. 24, 3 (1932)
10 das erste Beispiel in der Rhetorik des Anaximenes erkennen.

81 Vgl. De or. 1, 142. 264; Gr. 44; Part. or. 3ff. Anders dagegen Deinv. 1, 9 und vor allem
Quint. Inst. 4, 3,11, der eine treffende Kritik der auch von Cicero bevorzugten Auffassung
gibt.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 27

Ciceros Partitionnes oratoriae (3ff.) oder in den Rhetorica ad Herennium (1,2.3. 4),
steht die Person des Redners nirgends im Mittelpunkt. In De oratore aber ist dies

der Fall. Schon das hymnenartige Preisen der Beredsamkeit, mit dem Crassus und
Antonius einer alten Gepflogenheit rhetorischer Literatur folgend82 das 1. und
2. Buch eröffnen (1, 30ff. ; 2, 33ff.), gilt weniger dieser als vielmehr dem Redner83.

Im Verlauf der Erörterung aber reden nicht nur Crassus und Antonius immer
wieder von sich selbst, sondern auch die Person des zu bildenden Redners wird
nicht aus dem Blick verloren84. Pointiert formuliert darf man sagen: De oratore
hat weniger die technische Unterweisung als vielmehr die Bildung eines bestimmten

Menschentypus zum Ziel. Damit sind wir erneut im Bereich römischer
Vorstellungen : In Rom ist nämlich in alter Zeit orator geradezu die Bezeichnung des

Staatsmanns, der im Frieden mit seiner sapientia die Geschicke des Staats lenkt.
In einem berühmten Fragment von Ennius' Annalen (268ff. V.) und in dem Zeugnis

über die für uns älteste römische Leichenrede aus dem Jahr 221 (Plin. Hist,
not. 7, 140) wird entsprechend der römischen Zweiteilung der Lebensbereiche

in die Bezirke domi - militiae der orator dem miles bzw. bellator gegenübergestellt

und ebenso taucht der Begriff sapientia in seiner altrömischen
Bedeutung von politischer Klugheit auf85. Cicero kann daher an eine
überlieferte Auffassung anknüpfen, wenn er die griechische Anschauung übernimmt,

82 Vgl. etwa die praeteritio Brut. 25.
83 Richtig erkannt von H. K. Schulte, Orator, Frankf. Stud. 1 (1935) 12ff. 37ff. Daß

dies Buch indes im ganzen unfruchtbar ist, hat F. Solmsen, AJPh 1938,108 zutreffend
bemerkt.

84 2, 41. 85ff. 99 (bezeichnend die ungeduldige Formulierung des Praktikers: ut ali-
quando ad causas deducamus illum 123f. 162.

85 Vgl. auch Naev. Praetext. 8 bei Cic. Cato Maior 20; Cic. Pro Murena 30; zum Redner
als Politiker vgl. auch Cic. Post. red. ad Quir. 20; De or. 3, 122; De off. 2, 66; Q. Cicero,
Comm. pet. cons. 2ft.; auch die Geschichte der römischen Beredsamkeit, die Cicero im
Brutus entwickelt, beruht auf der stillschweigenden Voraussetzung, daß der Staatsmann
in Altrom durch die Kraft des autoritativen Wortes wirkt (bes. 52ff.); vgl. außerdem etwa
Pro Murena 24. - Daß der Einfluß des Staatsmanns auf der Rede beruht, ist auch
Überzeugung der attischen Demokratie des 5. Jahrhunderts (vgl. etwa Eur. Hik. 409 ff. oder
die Darstellung des Perikles bei Thukydides oder Plutarch; die rhetorische Ausbildung,
die die Sophisten geben, soll politische Führer heranbilden). Zur Erklärung dieser auffallenden

Parallele gibt es zwei Möglichkeiten: Entweder haben ähnliche Verhältnisse - insbesondere

die Struktur des antiken Stadtstaates mit seinen Institutionen von Gericht und
Volksversammlung - unabhängig voneinander ähnliche Anschauungen entstehen lassen,
oder aber es liegt eine Stufe griechischen Einflusses aus der vorliterarischen Zeit Roms vor,
so daß die Römer die einmal übernommene Anschauung zugleich als etwas Römisches
ansehen konnten. Daß sie das ist, kann schon auf Grund der Antithese und des ganzen
Tons der frühen Belege unmöglich bestritten werden. Außerdem ist der römische und der
griechische Begriff staatsmännischer Weisheit ein ziemlich verschiedener: Für den Römer
ist wichtig eine genaue Kenntnis von instituta, exempta und consuetudo des eigenen Staates,
da sich an der Sitte der Vorfahren das eigene Verhalten immer wieder orientiert. Dem Griechen

dagegen sind jiaoaöeiy/.iara zwar keineswegs gleichgültig (K. Jost, Beispiel u. Vorbild
b. d. attischen Rednern, Rhet. Stud. 19 [1936]), aber sie stellen sich eher in Form einer
allgemeinen Lehre dar. Außerdem legt der Grieche - weniger beschwert durch Tradition - den
Hauptnachdruck auf rà ôéovra Myeiv xal Tigdrreiv, das heißt also auf die Erfassung der
xaiQoi. Das zeigen etwa, um nur wenige Beispiele zu nennen, das Geschichtswerk des Thukydides,

die Reden des Isokrates oder auch die ethisch-politischenSchriften des Aristoteles;
sein Schüler Theophrast schrieb gar Ilohrixà tcooç tovç xaioovç. Vgl. im übrigen auch
S. 29 A. 94.



28 Wolf Steidle

daß die Redegabe in jedem freien, geordneten Staat die erste Rolle spiele86 und
wenn er, einem Anspruch griechischer Rhetoren folgetid, auf der sapientia des

Redners das Wohl des gesamten Staates beruhen läßt und diese von vornherein
als einen selbstverständlichen Besitz für den Redner in Anspruch nimmt87. In der
nahen Verbindung von Redner und Politiker87® spricht Cicero übrigens zugleich
aus eigener Erfahrung. Der politische Aufstieg des homo novus aus Arpinum und
dessen Erfolg als Konsul beruhen ja in der Hauptsache auf dem rednerischen
Wirken88, und so stellt er denn in dem bekannten Vers cédant arma togae, concédât

laurea linguae (fr. 16 p. 72 M.) ganz altrömisch Krieger und Redner gegeneinander,

um freilich dabei - und das ist nicht mehr altrömisch89 - dem Redner vor dem

Krieger den Vorzug zu geben. Daneben macht er auch das Wohl der meisten
Privatleute vom Wirken des Redners abhängig {De or. 1,34), er denkt ihn sich also,
wie das im Grund selbstverständlich ist, als Gerichtspatron. Mit den Begriffen
orator und patronus, die sachlich nicht scharf zu trennen sind, fassen wir nun
Beispiele einer soziologischen Typenbildung, die, in ihrer Gesamtheit bisher noch
niemals richtig gewürdigt, den Aufbau des römischen Lebens weithin bestimmt
und für die als weitere Beispiele etwa imperator, magistratus, senator, iurisconsultus,

princeps, pater familias, senex, amicus und andere angeführt werden könnten.
In Typen dieser Art tritt dem Römer leibhaft eine ganze Welt persongebundener
Werte entgegen, nicht individueller, versteht sich, denn der Typus ist es, der das

Individuum prägt und ihm das persönliche Gewicht verleiht. Alle diese Typen
haben durch die Sitte der Vorfahren festgelegte Punktionen und Verpflichtungen,
die nicht so sehr amtlich oder durch rechtliche Bestimmungen fixiert als vielmehr
von menschlich-moralischem Charakter sind. Es wird deshalb gegenüber diesen

Typen ein bestimmtes Verhalten von Seiten der Umgebung gefordert, der
Beamte fordert es vom Privatmann, der pater familias von den Familienangehörigen,
der Gerichtspatron vom Klienten, der Freund vom Freund. An dieser Stelle liegt
der tiefste Grund für die Orientierung von De oratore auf den Redner hin und ihre
Betitelung. Was speziell die Pflicht des patronus angeht, so heißt sie fides90, und
seine Aufgabe ist vor allem der Schutz der Unglücklichen und Schwachen91,
daneben auch die Anklage der Bösen, eine Wendung, die formelhaft in mehreren

88 1, 30; 2, 33; Auct. Jisoi vipovç 44, 2 êxelvœ toj ÛQvXovfiéva) ...); Tac. Dial. 36ff.; 40,
2ff. - Natürlich soll damit nicht behauptet sein, daß es im alten Rom eine Redekunst im
eigentlichen Sinn des Wortes gegeben habe.

87 De or. 1, 34. Der Gedanke selbst ist mindestens so alt wie die Sophistik. -Daß Cicero
mit diesen Thesen nicht etwa unter dem Einfluß der Akademie mit ihren Rhetorikkursen
steht, zeigt die Polemik von Seiten aller Philosophen, der sich Crassus in De or. 1 sofort zu
erwehren hat (1, 81ff.).

87a Sie gilt nicht schlechthin, sondern nur für den perfectus orator (1, 34), was vorläufig
außer Betracht bleiben kann; vgl. S. 34.

88 Vgl. Q. Cic. Comm. pet. 2ff.
89 De off. 1, 74; Pro Murena 30ff.
90 Vgl. bes. R. Heinze, V. Geist d. Römertums (1938) 47ff. und schon vorher M. Geizer,

Die Nobilität d. röm. Republik (1912) 49ff.
91 Hauptaufgabe des römischen patronus ist die Verteidigung: De or. 1, 32. 169; De inv.

1, 5; De off. 2, 66; Hör. Carm. 2, 1, 13; Laus Pis. 30.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 29

Schriften Ciceros auftaucht und offenbar geläufige Anschauungen widergibt92.
Bezeichnenderweise hat dieselben Aufgaben auch der Staatsmann und außerdem
sind - entsprechend der Durchdringung des römischen öffentlichen Lebens mit
moralischen Prinzipien93 - der Schutz der Schwachen und die Niederringung der
Bösen grundlegende Maximen römischer Politik im Umgang mit fremden Völkern94.

Es ist durchaus verständlich, daß angesichts dieser römischen Verbindung von
Redekunst und politischem Führertum und der moralischen Gegebenheiten des

Patronats das griechische Problem des Verhältnisses zwischen Rhetorik, der Kunst des

Überredens, und den Grundsätzen der Moral, das Piaton zuerst mit aller Schärfe
aufwarf und das in der Folge nicht mehr zur Ruhe kam, für Cicero nicht im
selben Maße brennend ist95. Dagegen läßt er im 2. Buch Antonius mehrfach Dinge
ausführen, die nur von der Vorstellung des Patronats her verständlich werden. Gleich

zu Beginn seiner Rede (99ff.) fordert Antonius, der Redner müsse sich mit dem

von ihm zu behandelnden Rechtsfall genau und sorgfältig vertraut machen. Das
ist keine Schulregel, wie ausdrücklich gesagt wird; in der Tat gibt es hier nichts
zu lernen, sondern es wird eine Haltung verlangt, die der Sorgfaltspflicht des

patronus (2, 99) entspricht. Erfüllt er sie nicht, so steht das Ansehen seines Talents
auf dem Spiel und er unterliegt allgemeinem Tadel wegen Nachlässigkeit
(negligentia), eventuell sogar wegen Verletzung der Treupflicht (perfidia). Das sind
Gesichtspunkte, die schon bei der Behandlung des nâdoç aufgetaucht sind96; sie

zeigen, daß der Patron sich wirklich mit seiner ganzen Person für den Klienten
einzusetzen hat. An dieser Stelle wendet sich Cicero speziell gegen eine damals

eingerissene und noch zu Quintilians Zeit bestehende Unsitte (Inst. 12, 8, 1),
daß Anwälte durch eine ostentative Vielgeschäftigkeit sich den Anschein einer

großen Praxis und einer entsprechenden Berühmtheit zu geben suchen, dabei aber

92 Cic. Div. in Caec. 70: accusare improbos et miseros calamitososque defendere; Verr. 2,
4, 81; De or. 1, 202; 2, 35; De leg. 1, 62.

93 Vgl. etwa Sail. Cat. 54, 4, wo bei der Charakteristik Caesars und Catos dem ersten der
Schutz der Unglücklichen, dem zweiten das Vorgehen gegen die Bösen zugewiesen und auf
diese Weise die Einseitigkeit beider Politiker herausgestellt wird. Zur Verbindung von
severitas und dementia jetzt auch E. Bux, Würzb. Jb. 1948, 201ff.

94 Vgl. etwa Sali. Bell. lug. 14; Verg. Aen. 6, 851 ff.; Cic. Div. in Caec. 66; Bux. a. O.;
H. Haffter, Stud. It. 1940, 97ff. ; R. Harder, Hermes 1934, 64ff. (zur dementia als
altrömischer Adelstugend). Obwohl am römischen Charakter dieser Vorstellungen kaum je
ein Zweifel geäußert wurde und wohl auch kaum geäußert werden kann, besteht die
beunruhigende Tatsache, daß etwa in De leg. 1, 62 und De or. 2, 35 in einem ohne Frage
griechisch bestimmten Zusammenhang der Schutz der Unglücklichen und der Kampf gegen die
Bösen als Aufgabe des yévoç ôixavwôv bezeichnet werden und daß diese beiden Punkte
außerdem zugleich ein essentieller Bestandteil der Ideologie der attischen àgyr\ sind (Thuky-
dides, Epitaphien, Isokrates). Wir kommen damit wieder auf die schon S. 27 A. 85
angeschnittene Frage zurück, ob und inwieweit griechische Einflüsse auf das Rom der
vorliterarischen Zeit gewirkt haben. Als ein zentrales historisches Problem ist sie zuerst von
F. Altheim gesehen und in seinen Forschungen zur politischen und religiösen Frühgeschichte
Roms auch wesentlich gefördert worden.

95 Vgl. etwa De or. 2, 85, das mit den Worten vir bonus an die bekannte Definition des
Redners durch den alten Cato erinnert (S. 80 Nr. 14 J.); außerdem Quint. Inst. 12, 1, 24
(12, 1, 1 bietet wieder das Cato-Zitat).

96 Vgl. S. 24.



30 Wolf Steidle

nicht genügend Zeit für den einzelnen Fall aufwenden97. Wie untechnisch und
römisch Cicero an dieser Stelle vorgeht, zeigt die folgende Vorschrift. Nach einer

Orientierung über den Fall durch den Klienten selbst - auch das ist damals in
Rom nicht selbstverständlich - soll der Patronus sofort in einer Auswahl der

günstigen Und ungünstigen Punkte des Rechtsfalls den Stoff für sein Plädoyer
zusammenstellen. Die reyvrj nennt diese Tätigkeit iudicium (xqioiç), läßt ihr
aber - sachlich mit Recht - die inventio vorangehen97a. Diese hat zunächst einmal
die Art des Rechtsfalles {status causae) festzustellen und im Anschluß daran die

Beweise mit Hilfe der äußeren Gegebenheiten des Falles und einer differenzierten

Beweistopik zu ermitteln. Cicero läßt dieses ganze Feld hier außer Betracht. Es

kommt ihm nämlich nur darauf an, durch die Forderung einer gründlichen Prüfung

der einzelnen Punkte die weitere einleuchtend zu machen, daß die

Stoffbehandlung von der Vorbereitung des Plädoyers, d. h. also der stilistisch-darstellerischen

Seite getrennt werden muß. Der Anwalt soll sich nicht, wie das damals

oft vorkam, erst kurz vor der Verhandlung über den Fall oberflächlich orientieren
und dann ohne Kunst drauflos improvisieren (103)97b. Hier ist wieder der Gesichtspunkt

der diligentia des patronus, und er deckt diesmal - für Cicero sehr bezeichnend

- eine Forderung, die zugleich eine künstlerische ist98; in diesem Zusammenhang

pflegt als Begründung anderwärts das Prinzip durchgehender oratorischer

Vollendung angeführt zu werden99. Die diligentia als Grundtugend des Redners

tritt im 2. Buch dann noch mehrfach beherrschend hervor. In 2, 147, angesichts
der Forderung, daß der Redner die Topoi, aus denen jeweils die Beweise zu
entnehmen sind, im Kopf haben muß, ehe er an die Behandlung der einzelnen Fälle

herangeht - auch dies wieder ein praktischer Wink, nicht eine technische
Vorschrift - stimmt Antonius geradezu einen Hymnus auf sie an. Er kommt nämlich
hiebei in einer Art Exkurs auf das Verhältnis der drei Grundfaktoren «Begabung,

Belehrung, Übung {q>voiç, ôiôaoxaXîa, äaxrjoig) » für das Zustandekommen der
rednerischen Leistung zu sprechen, das seit Protagoras immer wieder verhandelt
wird. Wie nicht anders zu erwarten, beschränkt Antonius dabei die Rolle der
ôiôaoxaXia {réyvri) gegenüber den anderen Faktoren stark100. Für aoxr/Otg

(yv/iivaoia), dem im Griechischen /ueXerr) zur Seite stehen kann, was stärker als

die Übung den Eifer im Betreiben einer Sache bezeichnet, verwendet er aber das

lateinische Wort diligentia101. Damit erhält die ganze Ausführung einen neuen
97 U. E. Paoli, Leben im alten Rom (1948) 203ff. meint zu Unrecht, es habe damals in

Rom keine Rechtsanwälte gegeben, die ihren Beruf nicht ernst genommen hätten.
97a Or. 48; Quint. Inst. 6, 5.
97b Auf Grund der Ablehnung der Improvisation wird schon in De orat. 1, 18 besonderer

Nachdruck auf die memoria (ftvrj/ir?) gelegt; zur Notwendigkeit derselben bei sorgfältiger
Ausarbeitung - Alkid. Ileol rätv oocpiarätv 18.

98 Ähnlich 1, 129, wo Cicero die diligentia des Schauspielers als Vorbild für eine entsprechende

Bemühung des Redners um die actio anführt.
99 Zum Begriff der perfectio S. 34 ff.
100 Schon die Formulierung bei Protagoras B 3 D.-Kr.5 scheint eine solche Einschränkung

vorauszusetzen.
101 acumen, das zuerst für ingenium auftaucht, ist natürlich durch den Zusammenhang

der inventio veranlaßt.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 31

Sinn. Eine Reihe von Forderungen, die alle nichts mit der gerade hier zur Erörterung

stehenden nach Kenntnis der Beweistopik zu tun haben und über den

vorliegenden Zusammenhang hinaus in einer allgemeinen Weise die Prozeßführung
betreffen, dabei aber nicht in den Bereich der Übung, sondern den der Sorgfalt
fallen, kommen zur Sprache. Dabei tauchen die der diligentia verwandten Tugenden

cura, attentio animi, vigilantia, adsiduitas, labor auf. Sie stehen der àaxrjaiç
oder fieXérr}, die überhaupt keine Tugend ist, durchaus fern, sind aber Teilaspekte
der römischen Grundtugend, der aktiv-energisch und mit Umsicht ins Leben
eingreifenden virtus, die hier in ihrer Anwendung auf den Redner und unberührt von
griechischer Spekulation dem Leser vor Augen tritt. Antonius kann deshalb mit
Recht sagen, was für die griechische âaxrjaiç-/j,eXérrj unmöglich wäre: com-

plectar uno verbo, quo semper iam usi sumus, diligentia: qua, una virtute omnes vir-
tutes reliquae continentur (150). Im selben Sinn, aber mit einer eigenartigen Wendung

verwendet den Begriff schließlich Catulus: Am Schluß von Antonius' Rede
hebt er hervor, daß dieser sich völlig beschlagen in griechischer doctrina gezeigt
habe (2, 362), und fährt dann fort: neque eo minus eloquentiam tuam102 et multo

magis virtutem et diligentiam admiror. Die Beschäftigung mit den Griechen beweist
also in Catulus' Augen, daß Antonius seine Pflichten als römischer Sachwalter
ernst nimmt103.

Der Begriff der Eloquenz greift bei Cicero weit über den engeren Bereich des

rhetorischen Lehrsystems hinaus. Sie ist ein artificium, unermeßlich größer als die
anderen (2, 83), maius quiddam quam homines opinantur et pluribus ex
artibus studiisque conlectum (1, 16). Ihre Bedeutung läßt sich von den Lehrern
der Rhetorik überhaupt nicht und auch von Crassus nicht in Kürze
darstellen (1, 203), sie ist die schwierigste und bedeutendste aller Disziplinen
(1, 16; 3, 84). Im Brutus 25 heißt es gar, jeder der fünf Teile der Rhetorik
(inventio usw.) mache für sich eine eigene ars aus. Für diese Bedeutungserweiterung

und Erhöhung der re%viq, die zwar in der Selbstreklame griechischer
Sophisten ihre Wurzel hat103a, dabei aber doch nach dem Maßstab griechischer

Begrifflichkeit eigentümlich unpräzis ist, gibt es mehrere Gründe:
Zunächst wird neben dem eigentlichen rhetorischen Lehrgang die Beschäftigung mit
weiteren studia und artes für nötig erachtet, vor allem Philosophie, daneben etwa
Rechtswissenschaft und Geschichte, schließlich die Schauspielkunst. Außerdem
erscheint Cicero, der die Forderungen der griechischen Rhetorik vor dem Hinter-

102 Vgl. hiezu S. 21 A. 58.
103 In einer ähnlichen Weise römisch gefärbt ist 2, 291-306, wo das indicium (xQiaiç)

behandelt wird. Zwar bieten für die 1. Vorschrift von 294 Or. 49 und An. Seg. 108 (I 371 Sp.),
für 304 Ad Herenn. 2, 43 und Cic. De inv. 1, 92 - allerdings in anderem technischen
Zusammenhang - parallele Vorschriften, aber in De oratore tauchen daneben wieder das Prestige
des Redners (z. B. 302: turpius) sowie perfidia und diligentia, das heißt also moralische
Gesichtspunkte auf. Auch eine Reihe von Einzelheiten ist römisch und das Prinzip
allseitiger Sicherung nicht bloß dem immer in erster Linie auf Verteidigung eingestellten
römischen Advokaten, sondern auch speziell Antonius eigen; vgl. 3, 32: praemunitum et
ex omni parte causae saeptum ; 2, 296.

i03a Vgl. etwa Plat. Qorg. 448C; 451C.



32 Wolf Steidle

grund der zeitgenössischen römischen Redepraxis mißt (1, 118), auch eine Anzahl
der spezifisch technischen Vorschriften als etwas Ungewöhnliches, ja Großartiges.
Er erfüllt sie zwar selbst104, aber als allgemeine Forderung sind sie für Rom zum
mindesten in diesem Ausmaß und in dieser Strenge ein Novum. Auf diese Weise
kommt schon innerhalb der xEyviq eine durch die römischen Verhältnisse bedingte
Schwergewichtsverteilung zustande, für die es in den übrigen rhetorischen Schriften

keine Analogie gibt. Gleich im Prooemium des 1. Buches werden alle diese

Forderungen programmatisch nebeneinander aufgeführt (17ff.)105. Innerhalb der

XEyvr} sind besonders wichtig Jid&oç106 und Witz107, dann eine kunstvolle Auswahl
und Fügung der Worte, der Rhythmus, schließlich das tadellose Auftreten des

Redners108 und überhaupt der Vortrag. Um die Dringlichkeit dieser spezifisch
künstlerischen Forderung zu unterstreichen, wird die Eloquenz mit Dichtimg109
und Schauspielkunst in Parallele gesetzt, d. h. also mit Künsten, in quibus non
utilitas quaeritur necessaria, sed animi libera quaedam delectatio (1, 118). Eine
solche Zielsetzung für die Rede erinnert an Isokrates, gilt aber sonst nur für eine

der drei Redegattungen, die epideiktische, nicht aber für Gerichts- und politische
Rede. Geläufiger Meinung entsprechend110 wird zwar von Cicero nicht bestritten,
daß einwenigervollkommenerRedner immer noch eher vomPublikum ertragenwird
als ein ebensolcher Schauspieler oder Dichter (1,118 ; 3,198), auf der anderen Seite

aber merkt dieses doch auch hier den Verstoß sehr deutlich (3, 198), und Antonius
erklärt sogar, ein wirklicher Fehler finde beim Redner weniger leicht Verzeihung
als beim Künstler, weil nur beim patronus das Ansehen der ganzen Person
fortwährend auf dem Spiele stehe (1, 124)111. Es muß deshalb die diligentia des

Schauspielers, der - obwohl in artificio perquam tenui et levi - nur mit einer vollkommenen

Leistung sich zufrieden gibt, auch für den Redner, der ja dieselbe Tugend zu
bewahren hat112, vorbildlich sein (1, 129). Unter diesen Umständen sind eingehende
Übungen (exercitationes) erforderlich (1, 147)113. In dem von Cicero gewünschten
Umfang sind auch sie in Rom etwas Neues, vor allem der allein eine genaue
Ausarbeitung garantierende und schon wegen des Rhythmus nötige (3, 190) stilus

(1,150; 2, 96). Der Römer verläßt sich lieber für Übung (1,150) und Ernstfall aufs

Improvisieren114, was Cicero ebenso wie Isokrates scharf ablehnt. Er betont viel-

101 Vgl. Brut. 317ff.
105 Vgl. außerdem De or. 1, 158; Brut. 322ff. ; Or. 113ff.
los ygj Qr 128. Daß demgegenüber die inventio im Sinne des eigentlichen Beweisverfahrens

zurücktritt, wurde schon S. 22 gesagt.
107 Als besondere Domäne Ciceros - Tiro legte bekanntlich eine Sammlung seiner Witze

an - erhält er eine ganz ausführliche Behandlung (2, 216-290).
108 Cicero ist hier ausführlicher als die Griechen (1, 131), sehr begreiflich, da er ja auf die

Praxis schaut, wo dieser Punkt ebenso wichtig sein kann wie das ganze Beweisverfahren.
109 Der Vergleich entstammt bekanntlich bereits der Sophistik und ist etwa Isokrates

ganz geläufig. Weitere Belege in Ciceronis Orator erklärt v. W. Kroll 1913, zu Or. 62.
110 Vgl. etwa De or. 1, 259; Hör. Ep. ad Pis. 366ff.
111 quotiens enim dicimus, totiens de nobis iudicatur.
112 Vgl. S. 30.
113 Vgl. auch 1, 257; 2, 90; Brut. 309. 315. 321.
114 Zur Improvisation vgl. S. 30.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 33

mehr umgekehrt, daß die dauernde schriftliche Übung auch die Fähigkeit zur
Improvisation stärke, so daß diese dann so vollkommen wie eine ausgearbeitete Rede

zu wirken vermöge (1, 153). Im übrigen zeigt die Tatsache, daß die einzelnen
exercitationes schon im 1. Buch und somit vor der ausführlichen Behandlung der
ré%vr) zur Sprache kommen, aufs neue, daß De oratore dem gewöhnlichen Unterricht,

der ja zuerst die Darstellung der Regeln geben müßte, durchaus fern steht.
Der griechische Stoff ist auch in diesem Punkt ganz nach Ciceros römischen
Tendenzen geordnet.

Unter den besonderen studia steht, wie gesagt, an der Spitze die Philosophie.
Sie ist nach Cicero, der hier einer Lehre zeitgenössischer Philosophen folgt, schon

für die Erfüllung bestimmter technischer Forderungen, etwa die Erregung der
Affekte und die Behandlung der xoivol röjrot115, ebenso aber darüber hinaus

unumgänglich. Ihre ganze Bedeutung für die Bildung des Redners und die Gestaltung

von De oratore muß in einem eigenen Aufsatz behandelt werden, zumal
Cicero immer wieder betont, sein Rednertum stamme weniger aus rhetorischer

Schulung als aus der Akademie116. Was die übrigen studia anbelangt, so sind sie

nicht bloß um der vollkommenen rednerischen Leistung willen, sondern auch

wegen bestehender römischer Mißstände nötig; diese stehen im Widerspruch zur
tatsächlichen oder vermeintlichen Sitte der Väter und fordern deshalb eine Rückkehr

zu dieser. Schon die Vorschrift, daß der Redner mit dem usus des öffentlichen
Lebens, seinen instituta und exempla und überhaupt mit der antiquitas vertraut
sein müsse (1,18. 159; 2, 68. 131), die auch der griechischen Rhetorik nicht fremd
ist, trägt eine römische Nuance. Anders als im Griechischen setzt es nämlich eine

sehr beträchtliche und damals auch keineswegs mehr selbstverständliche Bemühung

voraus, wenn der junge Römer die verwickelte Verfahrenspraxis und das

Formelwesen im Geschäftsverkehr, vor Gericht, in der Volksversammlung und
im Senat sowie schließlich die magistratischen Befugnisse oder gar die römische
Geschichte mit ihrer Unzahl der für die Folgezeit verbindlichen exempla
erlernen soll116a. Des jüngeren Cato sorgfältiges Studium der Amtsobliegenheiten
des Quästors als Vorbereitung für dieses Amt war zu seiner Zeit etwas Ungewöhnliches

(Plut. Cato min. 16,2)117. Cicero klagt in De leg. 3, 48, daß sich die Magistrate

115 1, 52ff. ; 3, 124ff. ; Or. 121ff.
116 Vgl. S. 21.
ne» pür die griechische Rhetorik vgl. etwa Dion. Hal. Ad Pomp. Gem. 6 p. 784: ...rtç ovy

ôfiokoyrjoei roïç âaxovoi rfjv <piX6oo<pov grjrogtxrjv âvayxalov elvai TioXXà fièv ëîh) xai ßagßägcov
xat 'EXXgvojv êxpa&eîv, noXXovç ôè vôpovç àxovaai noXireicâv Te axrpwxa, xal ßiovg àvôgœv
xai nga^eig xai réXr) xai rvyag ; Bezeichnenderweise zielt indes der Grieche auf eine
umfassende Welt- und Lebenserfahrung, er will wissen, wie die Menschen und ihr Leben
überhaupt ist, der Römer dagegen beschränkt sich auf den eigenen Staat. Er will die Erfahrung
auch nicht in dieser Weite, sondern in den zahllosen Einzelheiten, die er praktisch
verwerten kann. Erst im Or. 120 richtet sich bei der Forderung der Geschichtskenntnisse der
Blick über Rom hinaus, aber selbst hier heißt es: cognoscat... rerum gestarum et memoriae
veteris ordinem maxime scilicet nostrae civitatis, sed etiam imperiosorum populorum et regum
illustrium (also nicht der ganzen Menschheit!). Nicht umsonst kennen die Römer auch keine
Universalgeschichte.

117 Vgl. auch 12, 2; 18, 9; 19, 4.

3 Museum Helvet'cum



34 Wolf Steidle

von den Apparitores über ihre Aufgaben belehren lassen müssen, und eine noch

allgemeinere Klage erhebt De or. 3,136 oder Sali. Dp. ad Caes. 2,10, 9U7a. Ausführlich

verbreitet sich Crassus auch über die mangelnde Vertrautheit mit dem
bürgerlichen Recht (1, 18. 166ff.), wobei - echt römisch - einerseits bloß dessen

sachliche Notwendigkeit für den Redner durch Beispiele dargetan, andererseits
inertia und impudentia der rechtsunkundigen patroni getadelt werden (1, 172.

175. 184f.). Wenn auf allen diesen Gebieten Kenntnisse vom Redner gefordert
werden118, so wird dabei erneut deutlich, daß in ihm zugleich der Staatsmann

gebildet werden soll. Im Hintergrund steht der Wunsch, der Redner-Staatsmann
möchte wie in alter Zeit die römische sapientia, d. h. eine umfassende und ins
Einzelne gehende Erfahrung im römischen Leben besitzen, während jetzt eine

Zersplitterung in Jurisprudenz, Rednertum, Militärwesen herrscht. Als Beispiel
für die alte Vereinigung dieser Fähigkeiten in einer Person wird unter anderen
Cato maior genannt (3, 134). Die entsprechende Ausführung steht zwar inmitten
einer griechisch-philosophisch bestimmten Erörterung über die allmählich
eingetretene Zersplitterung der artes, d. h. der Berufe und Beschäftigungen. Daß Cicero
aber nicht bloß für die griechischen Verhältnisse eine künstlich erfundene

Analogie bieten, sondern auch hier in griechisch bestimmter Formulierung ein
spezifisch römisches Problem behandeln will, zeigt der in 1, 170 zitierte, auf
eine Verbindung von Rechtskunde und Redekunst dringende Ausspruch des

P. Crassus Mucianus, zeigen die ebenda angeführten exempla Cato und Q.
Scaevola (c. 95) sowie schließlich Cicero Cato maior 10ff. Hier schildert der
Gesprächsführer Cato den Fabius Maximus Cunctator als Inhaber der eben
charakterisierten römischen sapientia, die also auch für Ciceros Zeit noch eine durchaus

lebendige Vorstellung war.
Nur wer die genannten Vorschriften erfüllt, ist ein vollkommener Redner (;per-

fectus)u9 und darüber hinaus Staatsmann. Cicero greift mit diesem Begriff, der
sich schlagwortartig durch die ganze Schrift zieht, auf einen alten geläufigen
Terminus griechischer Fachschriftstellerei zurück120: TeÄeioq re^vkrjq ist, wer
alle Forderungen des Handwerks erfüllt. Perfectus und perfectio tritt nun bei Cicero

in Gegensatz zu den verschiedensten Möglichkeiten römischer Eloquenz, so etwa
zum declamator, der sich ohne alle Erfahrung lediglich auf seine Schulkenntnisse

verläßt, geschweige denn daß er irgendeine höhere eruditio besitzt121. Wichtiger
noch ist der Gegensatz zu der eine Stufe tiefer stehenden, geläufigen
Forumroutine, die in 3, 92 als armselig und bar aller griechischen eruditio charakterisiert

n'a Vgl. auch Gellius 14, 7, Iff. über Varros Commentarium eîoaycoyixôv für den Consul
Pompeius.

118 1, 18. 159; Brut. 322; Or. 120.
119 Vgl. z. B. 1, 6ff. 34. 197. 202; 2, 33; natürlich taucht derselbe Begriff auch häufig

im Orator auf, z. B. 55. 61. 100. 103.
120 Er entstammt wohl der Sophistik; Piaton setzt ihn Phaidr. 269 bd (Rhetorik) bereits

voraus. Auf die Geschichte des Begriffs einzugehen ist hier nicht möglich.
121 Or. 47; De or. 1, 73; vgl. auch De or. 3, 54. 70. 138.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 35

wird, d. h. also, daß sie nicht einmal über die Schulregeln verfügt122. Noch der
Brutus mahnt den Adressaten, er möge sich über dieses vulgus patronorum
erheben (332) und Redner dieses Schlags werden als causidici, rabulae oder clama-
tares bezeichnet (De or. 1,202)123. An anderer Stelle (3,93) läßt Crassus durchblicken,
daß die Latini rhetares, dieser ludus impudentiae, eine Praxis von solcher Art
zur Voraussetzung haben. Ihr Verbot durch den Censor Crassus ist also zwar nicht
mehr als Faktum, wohl aber in seinem inneren Sinn auch für die Zeit von De oratore
durchaus aktuell. Indes, so tief diese Gegensätze sind, die eigentlichen Schwierigkeiten

für die Durchsetzung oratorischer perfectio in Rom kommen von einer
anderen Seite. Schon Cicero selbst gibt im Prooemium des 1. Buches zu (21 ff.), daß
die vielfachen Verpflichtungen, die den Römer von Jugend auf in Anspruch
nehmen (occupatio urbis ac vitae), selbst bei denen, die guten Willens sind, eine

so umfassende Ausbildung wie die geforderte in hohem Maße erschweren. Darüber
hinaus hält dann Antonius im 1. Buch mit derselben Begründung124 eine Reihe
der von Cicero und im Dialog von Crassus aufgestellten Forderungen für zu
weitgehend. Seine Rede wird zwar sofort von Crassus (1, 283) und später auch von
Antonius selbst (2,40) als nicht ernst gemeint bezeichnet, außerdem mußte für
römische Leser entscheidend sein, daß allein Crassus, der die weitergehenden
Forderungen vertritt, das letzte Wort behält und im ganzén Dialog unbestritten
die höhere auctoritas verkörpert. Nichtsdestoweniger, und obwohl Antonius in
bezug auf die Notwendigkeit der Philosophie, die in der Rede abgelehnt wird,
anderwärts eine durchaus positive Stellung einnimmt (1, 80. 93), hat die Rede
ihren guten Sinn. Zeigt sie doch gewissermaßen paradigmatisch, daß Crassus'

Rednerideal weit über das hinausgeht, was nach Ansicht gebildeter Römer für
den Redner nötig ist. Antonius selbst und ebenso Crassus betonen nämlich mehrfach,

daß in dieser Rede ein gewisses Mindestmaß, ein necessarium, die Richtschnur
für die rednerische Leitung ist125. Crassus nennt zwar von seinem Standpunkt aus
einen Redner dieser Qualität remigem aliquem aut baiulum, inopem quendam
humanitatis atque inurbanum (2,40; vgl. 1,263), in Wahrheit aber steht dieser schon
wesentlich höher als der gewöhnliche Forumredner. Es geht unter anderem daraus
hervor, daß Antonius im 1. Buch die strengen rhetorischen Übungen, die Crassus

vorher forderte und die für Rom ungewöhnlich sind, als beinahe unumgänglich
ansieht (256)126, in der Hauptsache also nur gegen den Umfang der für den Redner
nach Crassus nötigen eruditio polemisiert. Es ist unmöglich, auf die einzelnen Punkte
der 1. Antoniusrede127 oder auch auf die von ihm ernstgemeinten Ausführungen
des 2. Buches einzugehen, die zwar ein Ideal der perfectio anstreben (2, 33), im

122 Ygi_ auch us.
123 Vgl. De or. 2, 86; Or. 47.
124 Vgl. 1, 81. 94. 118; 3, 74.
125 1, 250. 251. 254. 264; vgl. schon 218. 219.
126 Bezeichnenderweise hebt Antonius auch in 2, 34 das Künstlerische an der Leistung

des Redners besonders hervor. Zu den exercitationes vgl. S. 32.
127 Daß die gegen die Notwendigkeit philosophischer Bildung gerichteten Ausführungen

des Antonius auf Grund von 1, 80 und 1, 93 vom aufmerksamen Leser von vornherein nicht



36 Wolf Steidle

Umfang der geforderten eruditio aber doch noch weit hinter Crassus zurückbleiben.
Nach Antonius soll der Redner im Grunde nicht über das hinausgehen, was
römischem common sense erreichbar ist (2, 68. 131). In der Folge zeigt freilich dann
auch Antonius seine philosophische Bildung (2, 153 ; vgl. 2, 363) ; im ganzen aber
bleit er weit mehr als Crassus in den Grenzen römischer Erfahrungen und
des römischen Lebens, und es ist deshalb ganz bezeichnend, daß er im 3. Buch

völlig zurücktritt. Cicero hat somit in den beiden Hauptpersonen römische

Eloquenz auf zwei verschiedenen Stufen ihrer Annäherung an die Griechen dargestellt,
wozu die Gestalten des Scipio und Laelius in De re publica und ihr Verhältnis
zu griechischer doctrina eine genaue Parallele bieten. Trotzdem wird aber in
beiden Dialogen das Ziel, das die den Griechen näher stehende Person vertritt,
fest im Auge behalten, und so werden denn in De oratore geringere rednerische

Leistungen immer wieder als bloße Vorstufe zu der schlechthin vollkommenen

aufgefaßt. Für die Begriffe perfectus und perfectio, die sich wie gesagt durch die

ganze Schrift hindurchziehen, ergibt sich aus all dem eine wichtige Konsequenz :

Sie haben nicht anders als die Begriffe der Redekunst und des Redners eine römische

Umbildung erfahren. Dienen sie doch dazu, die Forderungen, die sich aus der
in aller Breite und auf allen Stufen dargestellten konkreten Situation der
römischen Eloquenz ergeben, zu decken. Sie verlieren dadurch zwar \ iel von ihrem
technischen Charakte", we den aber dafür zu tragenden Grundbegriffen einer
die ganze Schrift beherrschenden aktuellen Kritik und Programmatik.

Aber die Umbildung reicht noch weiter. Dazu ist es nötig, etwas weiter auszuholen.

Die von Crassus erhobenen Forderungen geben bekanntlich ein Bild des

ciceronischen Rednerideals und seines eigenen Rednertums, wie das am klarsten
die Selbstcharakteristik am Schluß des Brutus beweist (315ff.). Es ist eine sehr

gewählte Form der Rede, ein exquisitum genus dicendi, das Cicero vertritt, und

er hat, wie er selbst sagt, die bis dahin wenig empfindlichen Ohren des römischen
Publikums hierdurch gewonnen, ja er hat sie eigentlich erst gebildet128. Von hier
aus könnte es schwierig, ja unberechtigt erscheinen, daß er sein Rednerideal den

mißverstanden bzw. als letzter Ernst genommen werden können, wurde schon gesagt.
Ähnliches gilt für die Polemik gegen die Jurisprudenz; schon 1, 172 heißt es, nur Antonius
könne e° sich infolge seines Scharfsinns leisten, auf Rechtskenntnis zu verzichten. Daß
nichtsdestoweniger in 234ff. zunächst einmal das Gefühl der Überlegenheit des Redners
gegenüber dem Juristen zum Ausdruck kommt, das etwa auch Pro Murena 23ff. beseelt,
ist nicht zu bestreiten (vgl. auch Or. 141 ; auf die sachlichen Gründe ist hier nicht
einzugehen; vgl. vor allem J. Stroux, Summa ius summa iniuria [1928], jetzt in Rom.
Rechtswissenschaft u. Rhetorik [1949]). Trotzdem ist aber auch hier der Gegensatz zu Crassus
nicht ganz radikal. Schon 1, 248 fordert Antonius Erfahrung in communi vita et vulgari
hominum consuetudine und betrachtet nur die vollkommmene Beherrschung des Fachs als
unnötig. Die Rede des 2. Buches, die ganz ernst zu nehmen ist, erweitert dann diese
Forderung noch (131 ; vgl. 2,86), indem sie außer dem rerum usus noch consuetudo civitatis,
exempta und instituta nennt (vgl. 2, 68). Darin ist ein guter Teil der Rechtsmaterie, so etwa
Bestimmungen zum Geschäftsverkehr, Prozeß- und andere Rechtsformeln, Befugnisse der
Richter usw. enthalten. Selbst Crassus, der die Notwendigkeit juristischer Kenntnisse
vertritt, sagt (natürlich übertreibend) : omnia sunt posita ante oculos, conlocata in usu cotidiano,
in congressione hominum atque in foro (1, 192).

128 Brut. 321 f.; Or. 106ff.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 37

bereits den in den achtziger Jahren aus dem Leben geschiedenen Rednern Crassus

und Antonius in den Mund legt. Die Erklärung gibt auch hier wieder der Brutus.
Nach ihm kann man in Rom zuerst bei Crassus und Antonius von einer Beredsamkeit

im höheren Sinne reden, von einer Beredsamkeit, die den Vergleich mit den
Griechen nicht mehr gänzlich zu scheuen braucht (138)129. Weder Crassus noch
Antonius war die griechische Bildung fremd {De or. 2, lff.)129a. Beide sind also
Vorläufer Ciceros. Dies kommt auch in der Gestaltung von De oratore deutlich
zum Ausdruck. Nicht nur Antonius lehnt es von vornherein ab, selbst als perfectus
orator angesehen zu werden, und erklärt: disertos cognosse me non nullos, eloquentem

adhue neminem?30 ; auch Crassus, der die mit dem perfectum zusammengehörigen

Forderungen in ihrem weitesten Ausmaß als seine eigenen vertritt, nimmt diese

Haltung ein131. Die anderen Gesprächsteilnehmer aber, einschließlich des Antonius,
sagen zu ihm: «Wenn einer vollendet ist, so bist es du, Crassus», oder: «Wenn in
Zukunft einmal einer die Vollendung erreicht, wird er dir ähnlich sein müssen»13ia.

Daß die römische Eloquenz über die beiden hinweg höher schreiten wird, zeigt
schließlich auch der abschließende Hinweis auf die künftige Größe des Hortensius,
mit dem Cicero ein Motiv des platonischen Phaidros umdeutet (3, 228f.)132.
Diese von Cicero schon in De oratore gezeichnete Entwicklung hat ihre Bedeutung
aber nun weit über das bloß Historische hinaus. Da für den Römer Sitte und Urteil

der Vorfahren in allen Dingen ausschlaggebend sind, so wird durch Crassus

und Antonius Ciceros Rednerideal, das vor ihm selbst noch gar nicht verwirklicht
war, in einer für den römischen Leser maßgeblichen Weise gebilligt133. Dabei
weisen römische Autoritäten zugleich grundsätzlich und fast paradox darauf hin,
daß man mit der Aneignung des griechischen Bildungsgutes weit über sie selbst

hinausgehen müsse134. Mit dieser Entwicklungsgeschichte will Cicero indes,

- hier wie im Brutus - nicht nur auf sich selbst als den Gipfel der römischen

129 In diesem Zusammenhang ist F. Solmsens Nachweis wichtig (TAPA 1938, 542ff.),
daß Cicero in seinen frühesten eigenen Reden von der griechischen réjjvrç abweicht und einer
rhetorischen Tradition folgt, die in den Reden des Crassus und Antonius nachzuweisen ist.

129.1 Ygj_ 2, 121 : Crassus hat zuerst das ornatum aufgebracht.
130 1, 94. Bekanntlich ist das ein mehrfach wiederholtes Zitat aus dem libellus des

Antonius zur Beredsamkeit, den Cicero im Brutus 163 als sane exilis bezeichnet. Zu seiner
Charakteristik vgl. auch De or. 1, 208: ipsaque ilia, quae in commentarium meum rettuli,
sunt... non aliqua mihi doctrina tradita, sed in rerum usu causisque tractata. Es könnte nach
dieser Charakteristik wohl sein, daß die Emanzipation, die De or. gegenüber den technischen
griechischen Schriften zeigt, mit durch diese kunstlose kleine Schrift angeregt wurde.

131 Vgl. z. B. 1, 71. 78; 3, 74. 83f. 90.
131 a z. B. 1, 76. 95; 3, 82. 90.
132 Zu Hortensius' Leistungen vgl. Brut. 301 ff.
133 Daneben werden für andere Forderungen andere auctoritates angeführt. 1,72 : Lucilius ;

1, 170: Crassus Mucianus; der Scipionenkreis. An einer Stelle tauchen sogar -
allerdings im Mund des Philhellenen Catulus - die klassischen Griechen, im Gegensatz
zu den zeitgenössischen, als Vorbilder für das römische Leben auf (2,19ff.).

134 Darin ist die Ansicht enthalten, daß diese Aneignung eine Aufgabe von mehreren
Generationen ist. Es wäre wichtig zu wissen, ob diese Ansicht tatsächlich schon vor Cicero
vertreten wurde und ob sie weiter verbreitet war. Auch die Idealisierung des alten Cato
und des Scipionenkreises durch Cicero erhält von hier aus neues Licht.



38 Wolf Steidle

Eloquenz deuten135. Einer solchen Auffassung widerspricht schon die ganz auf die
Erziehung der Jugend, d. h. also auf eine Weiterwirkung bedachte Haltung von
De oratore, es widerspricht weiter die zu Beginn in eigenem Namen an diese

gerichtete Mahnung (^1,19), und es widerspricht schließlich die Tendenz der beiden

späteren Schriften Brutus und Orator. Auch sie sorgen sich um die rednerische

Bildung der jüngeren Generation, und vor allem hofft Cicero hier, in dem späteren
Caesarmörder Brutus - der zwar ein anderes stilistisches Ideal vertritt, mit dem er
sich aber durch die gemeinsame Schulung in der Akademie verbunden weiß-für
seine Auffassung zu gewinnen und damit einen Nachfolger in seinen eigenen
Bemühungen zu finden. Wie Cicero soll er sich durch ein exquisitum genus dicendi

vom großen Haufen der Gerichtspatrone unterscheiden (Brut. 332)136. Der Kampf
gegen die geläufige Forumpraxis wird also auch hier noch geführt ; Ciceros Wunsch
für die Zukunft der römischen Beredsamkeit aber läßt sich am besten mit den
Worten Quintilians wiedergeben (Inst. 12, 11, 4): nemo enim minui velit id, in
quo maximus fuit. Was nun den perfectîtm-Begrïîî anbelangt, von dem

ausgegangen wurde, so wird er durch die Verbindung mit der Geschichte der römischen

Eloquenz auch selbst historisiert, historisiert freilich in dem Sinn, daß er zugleich
mit einer gewaltigen protreptischen Energie geladen wird. Im Zusammenhang
mit der Geschichte der rèyyai ist er nämlich auch den Griechen nicht fremd. Es
ist vor allem der Peripatos gewesen, unter dessen geistigem Einfluß die Geschichte
aller möglichen re%vai als eine Entwicklung von der inventio zur schließlichen

perfectio dargestellt wurde137. Ein Niederschlag dieser Verwendung des perfectum-

Begriffs zeigt sich gerade auch im Brutus bei der Darstellung der griechischen
Eloquenz, die für die der römischen das Vorbild abgegeben hat (26ff.), wie denn
in derselben Schrift die bildenden Künste und in De oratore die Geschichtsschreibung

unter diesem Aspekt behandelt werden138. So wichtig dies Vorbild aber für
Cicero ist, der perfectum-Begriii als Leitgedanke der Geschichte ist, soweit
wir sehen können, und auch wesensmäßig ein rein deskriptiver : Er dient dazu, eine
bereits abgeschlossene Entwicklung nachträglich als sinnvoll darzustellen. Cicero

dagegen schmeichelt sich zwar, daß mit ihm der Gipfel römischer Eloquenz
erreicht sei, aber er gibt sich damit nicht zufrieden. Schon in De oratore sorgt er sich

um die Zukunft, und im Brutus, nach dem Tod des Hortensius, bezeichnet er sich

135 Diese Meinung wird vor allem in bezug auf den Brutus auch heute noch vielfach
vertreten.

136 Daß Cicero mit dem Brutus zugleich mahnend wirken will, sagt er selbst in Or. 23.
137 Ohne den Terminus perfeetum (teXeiov) wendet Aristoteles dieses Prinzip schon

in der Poetik anläßlich der Entwicklungsgeschichte der Tragödie an (1449 a 13: xai jioXMç
fiETaßokag fieraßalovaa tj TQayqjôîa etiavaaro, stieI ëa%e rr/v avrrjç <pv<nv). Für die Rhetorik
(und alle re'^vat) vgl. auch Soph, elench. 34, 183 b. Der Begriff perfeetum findet sich in
diesem Zusammenhang dann im Brut. 26. 71. Natürlich bedürfte das ganze Problem einer
ausführlichen Untersuchung.

138 Brut. 70; De or. 2, 51 ff. Die Lücke, die bei der römischen Geschichtsschreibung bleibt,
hat bekanntlich Cicero selbst ausfüllen wollen; vgl. bes. De leg. 1, 5ff.; S. Haefner, D. literar.
Plaene Ciceros, Diss. München (1928) 79ff. - Für die Geschichte der bildenden Künste vgl.
B. Schweitzer, Xenokrates von Athen (1932). Durch eine vergleichende Betrachtung der



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 39

als tutor der verwaisten Eloquenz, d. h. er fühlt sich für ihr künftiges Schicksal
verantwortlich (330). Die Wurzel dieser Sorge aber ist schon in De oratore sein
römisches Nationalgefühl, das eine perfectio auch der rednerischen Leistung
fordert. In 3, 92 wird sie mit den munera der Ädilen verglichen, und es heißt deshalb :

apparatu nobis opus est et rebus exquisitis ...; anders kann man dem römischen
Volk nicht Genüge leisten. «Der Redner darf sich nicht mit dem begnügen, was
die Notwendigkeit der Prozesse von ihm fordert, er muß, besonders in unserem
Staat, über jedes Schmuckmittel der Rede verfügen» (1, 264). Mit solchen

Äußerungen ist Cicero meines Wissens der erste, der auf geistigem Gebiet von den
Römern eine Leistung fordert, die der Bedeutung des von ihnen geschaffenen
Sta'ates entspricht139. Die Umdeutung des perfectum-Begriüs selbst hat eine

Analogie in De re publica, wo die platonische Idee der Polis in die konkrete historisch

gewordene Gestalt des römischen Staates umgedeutet wird. Aber die Analogie

reicht noch weiter. Schon De oratore 3, 71, besonders aber der Orator kennt
eine Idee des Redners, die zu erreichen man streben soll (7ff. ; pass.). Von
griechischer Philosophie aus gesehen ist das ein Unding, denn es gibt hier wohl
Normbegriffe 140 wie den onovôaioq àvriQ des Peripatos oder den stoischen ootpoç,
aber niemals eine Idee des Philosophen, Staatsmannes oder Ähnliches. Außerdem
betont Cicero zwar mehrfach im platonischen Sinn, daß die Idee sich niemals
konkret verwirklichen lasse, in praxi aber bricht doch an mehreren Stellen des

Orator der entgegengesetzte Glaube durch. Cicero hat also die platonische Idee
weder in ihrem Sein noch in ihrer Beziehung zur empirischen Wirklichkeit begriffen141.

Sein Mißverständnis ist freilich - ähnlich wie bei der Idee des Staates in
De re publica - ein fruchtbares, in die Zukunft Weisendes. An die Stelle der Idee

tritt eine der Empirie und der Geschichte nicht mehr völlig ferne Idealvorstellung,
und mit ihr verbindet sich ein zwar im Begrifflichen nicht scharf zu fassender,
dessen ungeachtet aber sehr lebendiger Idealismus des Strebens und der Gesinnung.

Von ihm zeigen sich Ciceros Schriften an vielen Stellen erfüllt. Er ist es auch
und nicht die echte platonische Idee, die in der Folge im Abendland meistens
auftaucht, wenn unter Bezugnahme auf Piaton gedacht oder gesprochen wird. Mit
dieser Feststellung, daß Cicero im sachlichen Mißverstehen einerseits und im
gesinnungsmäßigen Erfülltsein von Piaton andererseits eine Epoche der
abendländischen Geschichte bedeutet, sind wir freilich schon mitten in das Problem der

réxvai-Geschichten kann man indes noch ziemlich weit über seine Darlegungen
hinauskommen.

139 Die nächste Parallele hiezu bieten die Tusc. 1, Iff., die im Zusammenhang behandelt
werden müßten; daneben allenfalls De nat. deor. 1, 7. Von späteren Ausführungen dieser
Art ist am wichtigsten Hör. Ep. ad Pisones 289f., wo in diesem Zusammenhang dann der
neue Gedanke auftaucht, daß die Literatur eine Macht ist, ähnlich der politischen (potentius;
Vf., Stud. z. Ars poetica d. Horaz [1939] 142).

140 Hieher gehören Formulierungen wie die von 3, 84 und 1, 118, ebenso Or. 7, ander
letzten Stelle erfolgt aber dann der Übergang zur Idee.

141 Wie der Kunstwerkvergleich von Or. 9 zeigt, knüpft Cicero an eine bereits über
Piaton hinausgehende Entwicklung der Ideenlehre an (W. Theiler, Die Vorbereitung d.
Neuptatonismus, Problemata 1 [1930] 18). Für die hier vorliegende Fragestellung hat das
aber nichts zu bedeuten.



40 Wolf Steidle

Beziehung von. De oratore zur Philosophie hineingeraten. Es im ganzen in Angriff
zu nehmen, muß, wie schon bemerkt, einer anderen Untersuchung vorbehalten
bleiben.

Anhang

Wenn De oratore im perfectus orator zugleich den Politiker bildet, so scheint von
vornherein eine enge Berührung mit dem zeitlich unmittelbar folgenden Dialog
De re publica gegeben. In dem in der Hauptsache verlorenen 5. Buch wurde dort
de instituendo principe gehandelt (5, 9) ; dasselbe Wort findet sich in De oratore

für den hervorragenden Redner (3, 63). Kenntnis des Rechts und der griechischen
litterae wird in beiden Schriften gefordert (De rep. 5, 3; 6, 1). Da nun aber in
De re publica (6, 1) die Redekunst nur als ein Werkzeug in der Hand des weisen
Staatsmannes betrachtet wird, so hat man gemeint, es liege hier ein Wandel Ciceros

und eine geringere Wertung der Redekunst als in De oratore vor, zumal man auch

erst in De re publica oder gar erst in De legibus (1, 58ff.) den Vorrang der Philosophie

vor den anderen Disziplinen von Cicero anerkannt finden wollte142. InWahrheit
freilich findet sich die Werkzeug-Vorstellung schon im Prooemium des 1. Buches

von De inventione, so daß ein zweimaliger Meinungswechsel Ciceros anzunehmen

wäre, wenn das Argument Beweiskraft hätte; außerdem läßt sie sich aber auch

für De oratore wenigstens erschließen (1, 30ff. ; 2, 34ff.) und ist offenbar überhaupt
eine geläufige griechische Auffassung, die letzlich wohl auf Piatons Phaidros
zurückgeht143. Der Vorzug der Philosophie als Disziplin aber ist auch in De or. 1, 9

ausgesprochen und darüber hinaus eine selbstverständliche Voraussetzung der ganzen

Schrift. Gemeinsam ist auch der Gedanke, daß der im Leben stehende weise

Staatsmann den Vorzug vor dem in der Theorie verharrenden Philosophen
verdient. Von hier aus und nicht von einem Vorzug der Rhetorik als Disziplin stammt
das Überlegenheitsgefühl des Redners in De oratore und das des Staatsmannes in
De re publica gegenüber der Philosophie. Ein Unterschied der beiden Schriften
besteht nur insofern, als De oratore mit der Bildung zur Eloquenz eine wichtige
Voraussetzung und ein Hauptgebiet staatsmännischen Wirkens behandelt, während

De re publica darüber hinaus den Bereich und die Ziele aufweist, in dem und
für die der Staatsmann zu wirken hat.

Von hier aus gewinnt eine wichtige Übereinstimmung zwischen beiden Dialogen
ihren Sinn. Bekanntlich verlegt Cicero ihre Zeit kurz vor den Tod der jeweiligen
Hauptperson und in eine schwere staatliche Krise. In De oratore steht das Todesmotiv

erst im Prooemium des 3. Buches, in De re publica ist es in den Dialog
hereingenommen, und zwar im Einleitungsgespräch durch das Prodigium der Doppelsonne,

das die spätere Zeit auf den Tod Scipios deutete (1,15ff.), und im Somnium

Scipionis am Ende in der Prophezeihung des älteren Scipio (6, 12)144. Vor allem

142 M. Pohlenz, Festschrift R. Reitzenstein (1931) 98f.; M. Rretzschmar a. O. 35. 62f.
143 Vgl. etwa Plut. Perikles 8, 1 ; Cic. 4, 4.
144 Den künstlerischen Fortschritt, der dadurch gegenüber De oratore erzielt wird,

beleuchtet E. Ruch, Philol. 1944, 229ff.



Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 41

am Abschluß von De re publica entsteht so eine Stimmung, die an den platonischen
Phaidon erinnert. Um das zunächst auf einer literarischen Anregung beruhende,
gleichzeitig aber mit tiefem eigenem Erleben erfüllte Motiv zu deuten, hat die
moderne Forschung vor allem auf den Gegensatz zwischen der Krise bzw. dem
bevorstehenden Tod und der innerlich freien Hingabe an ein gebildetes, geselliges

Gespräch hingewiesen und dies dann als einen Akt der humanitas bzw. als
Ausdruck der Spannung zwischen Politik und Philosophie bei dem gescheiterten
Politiker Cicero gedeutet145. Hier ist natürlich etwas ganz Wesentliches gesehen, mag
auch der bevorstehende Tod den Dialogpersonen in De oratore überhaupt nicht und
in De re publica im Grunde erst am Schluß des Dialogs zum Bewußtsein kommen,

mag schließlich auch die Auffassung, daß sich Cicero zur Zeit der Abfassung der
beiden Dialoge als einen gescheiterten Politiker angesehen habe, nicht so sicher
sein146. Bedeutsam ist aber noch etwas anderes : wenn es in De re publica von Scipio,
der eben die Lehre vom besten Staat entwickelt hat, heißt, er allein könne die

augenblickliche Krise des Staates meistern (6, 12), und wenn Crassus, der den
Redner heranbildet, selbst bis zum letzten Atemzug mit seiner Beredsamkeit

gegen die staatliche Krise ankämpft, so scheint in beiden Fällen das Wirken der
beiden Hauptpersonen in einer tragischen Weise unterbrochen, für sie selbst und
vor allem für den Staat. Cicero hat hier das Schicksal des Sokrates in römischen
Verhältnissen nachgestaltet und damit wieder ein Kernstück der platonischen
Dialoge übernommen147. Ebenso wie dort strahlt dann vom Tod der Hauptperson
eine gewaltige Mahnung aus, die der in diesem Punkt direktere, persönlichere
Römer jeweils am Dialogschluß in einer ausdrücklichen cohortatio gipfeln läßt
(De or. 3, 230; De rep. 6, 29). Die Tätigkeit von Crassus und Scipio ist ebenso wie
die des Sokrates fortzusetzen, die von ihnen vorgetragenen Lehren sind zu erfüllen,
wenn Rom aus der Krise geführt werden soll. Unbedingter und unmittelbarer
auch als bei Piaton, der das konkrete Athen schließlich aufgibt, führt bei dem
Römer die Nachfolge des Lehrers wieder in den Staat hinein und kommt ihm
zugute. Die Schriftstellerei ist hier wirklich nichts anderes als eine Fortführung der

politischen Tätigkeit, eine Feststellung, die sich schon zu Beginn dieses Aufsatzes
in einem ganz anderen Zusammenhang für die rhetorischen und philosophischen
Werke ergab (vgl. S. 16f). Unabhängig von aller Labilität des Urteils und der

Stimmung, die dem Menschen Cicero in den wechselnden Situationen seines

Lebens eigen war, äußert sich so in den Werken ein ungebrochener und echt
römischer politischer Wirkungswille, der - Größe und Schwäche zugleich - weder

resignieren kann noch resignieren mag148. Seine Kraft aber gewinnt er aus einem
tiefen Glauben, Ciceros Glauben an Rom.

145 F. Klingner, Humanität u. Humanitas, Sonderdr. aus Beitr. z. geistig. Überlieferung
(1947) 19. 20; R. Harder, Über Ciceros Somnium Scipionis (1930) 35; Antike 1929, 315f.

146 In De div. 2, 3 sagt er sogar rückblickend:... sex de re p. (libri), quos tum scripsimus,
cum gubernacula rei p. tenebamus. Die Frage greift indes weiter und erfordert eine
Interpretation der entsprechenden Briefstellen.

147 Vgl. das S. 14 über die Nachgestaltung der platonischen Dialogsituation Gesagte.
148 Dieser Charakterzug scheint mir auch für den Politiker Cicero kennzeichnend zu sein.


	Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore

