Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 9 (1952)

Heft: 1

Artikel: Einflisse rémischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De
oratore

Autor: Steidle, Wolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-10689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-10689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift
De oratore

Von Wolf Steidle, Wiirzburg

Felix Jacoby zum 75. Geburtstag (19. Marz 1951)

Wer iiber Ciceros rhetorische Schriften spricht, behandelt ein vernachlissigtes
Thema. Nicht etwa nur, weil der moderne Leser von vornherein dem fiir das antike
Geistesleben grundlegenden Phinomen der Rhetorik mit einer gewissen Fremdheit
gegeniibertritt. Der Gegenstand selbst ist sprode, trotz allem schriftstellerischen
Reiz, den Cicero gerade iiber De oratore, man mochte sagen, mehr als iiber alle
anderen Schriften gebreitet hat. Seit dem 4. Jahrhundert, ja im Grunde seit ihrem
Entstehen, hat sich die Rhetorik, die eine griechische téyvn ist, mehr und mehr
zu einem differenzierten, mit einer Fiille difficiler Einzelvorschriften ausgestatte-
ten Lehrgebidude entwickelt. Cicero, der mitten in einer Jahrhunderte alten Tradi-
tion stehend aus der souverdnen Sicherheit eines intimen Vertrautseins mit dieser
schaltet, setzt eine ebensolche Vertrautheit bei seinem Leser voraus. Ahnlich vor-
aussetzungsreich sind die sogenannten philosophischen Partien des Werks, in
denen zu dem alten Streit zwischen Rhetorik und Philosophie um den Primat in
der antiken Bildung Stellung genommen und die Frage erortert wird, ob und in-
wieweit Kenntnis der Philosophie fiir den praktischen Redner vonnéten sei.

Trotz diesen Schwierigkeiten ist die Beschéftigung gerade mit De oratore in
besonderem MaBe lohnend. Jeder, der iiber das scholastisch-dornige Regelwerk
der normalen 7éy»n hinaus etwas Grundsitzliches iiber dieses selbst und iiber die
Stellung der Rhetorik im romischen, aber auch im griechischen Leben erfahren
will, findet hieriiber in erster Linie bei Cicero Aufschlul. Da dieser auflerdem
seinen politischen Aufstieg und seine Bedeutung fiir die lateinische Literatur vor
allem der Beredsamkeit verdankt, so sind seine rhetorischen Schriften zugleich
der Niederschlag einer in Jahrzehnten gesammelten forensischen Erfahrung und
ein unschitzbares Zeugnis fiir seine eigene Bildungsgeschichte sowie dariiber hin-
aus fiir die Art und Weise, in der sich Rom des griechischen Bildungsgutes be-
méchtigt hat. ,

Die Probleme, die De oratore stellt, sind vielfdltig und weitgehend ungelést. Vor
allem fehlt ein Kommentar, der durch einen Vergleich mit der sonstigen rhetori-
schen Lehrtradition und durch eine neue Interpretation der philosophischen Par-
tien! die Eigenart des Romers sowohl im ganzen als auch im einzelnen deutlich

! Die letzten Arbeiten hiezu (K. Priimm, Quaestionum Tullianarum specimen, Diss.
Miinster 1927 und — sehr viel besser — H. Throm, 7Thesis, Rhet. Studien 17 [1932])




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 11

machen wiirde. Nicht einmal die Erforschung der duBeren Form, des Dialogstils,
die fiir die philosophischen Werke Ciceros wichtige Ergebnisse zeitigte?, ist auf
diesen friihesten Dialog ausgedehnt worden. Von diesem Punkt wird hier ausge-
gangen. Im AnschluB daran soll dann die grundsétzliche Umbildung einiger we-
sentlicher Begriffe der griechischen Rhetorik behandelt werden, an der man den
EinfluB romischen Lebens und Denkens am ehesten aufzuzeigen vermag.

Mit De oratore iibernimmt Cicero zum ersten Mal die damals nur noch wenig
gebrauchliche Kunstform des Dialogs. Der Gesamtverlauf des Gesprichs scheint
dabel — trotz vielfacher Anspielungen auf Platon — eher an die uns verlorenen
Dialoge des Aristoteles zu erinnern. Auch bei diesem entwickeln die Hauptpersonen
ebenso wie bei Cicero in lingerer zusammenhidngender Rede und nicht mit Hilfe
von Frage und Antwort wie bei Platon ihre Gedanken. Das Milieu freilich ist bei
Cicero ganz romisch: Eine Gesellschaft befreundeter Politiker trifft sich in den
Ferien auf einer Villa, und aus ihrem zwanglosen Gespriich entwickelt sich dann
die theoretische Erorterung, fiir die wéhrend der Geschifte in Rom keine Zeit
bliebe. Diese dem Leben entstammende, in den spiteren Schriften immer wieder-
kehrende Grundsituation ausgestaltet zu haben, ist ohne Frage Ciceros eigene
Leistung, mag auch die Wahl des Gesprichsortes z. B. in einer Unterweisungs-
schrift vorgebildet sein, die der eine Generation éltere Rechtsgelehrte M. Junius
Brutus an seinen Sohn richtete3. Fiir die frithesten Dialoge De oratore, De re publica
sowie fiir Cato mavor und Laclius, wo iiberall Personen der rémischen Vergangen-
heit auftreten und mit dem rémischen Leben zusammenhéngende Themen behan-
delt werden, lassen sich indes noch genauere Bestimmungen geben. Uberall sind
hier vornehme junge Romer, die sich am Beginn ihrer politischen Laufbahn be-
finden, die um Beginn und Fortfiihrung des Gesprichs stets aufs neue bemiihten
Zuhérer. Sie treten zu zweien oder in noch groBerer Zahl auf und gehéren zur
stindigen Umgebung der Hauptredner, ilterer, erfahrener Politikert. Hier ist
eine feste altromische Institution nachgebildet. Am Beginn ihrer politischen Lauf-
bahn schliefen sich die jungen nobiles als amici oder comites® entweder selbst an
fiihrende Personlichkeiten an oder sie werden ihnen von ihren Vitern durch den
Akt der sogenannten deductio zugefiihrt. Auf diese Weise werden sie zu Zeugen
des praktischen Wirkens der Politiker auf dem Forum, im Senat oder auch in
deren Privathaus und lernen so das politische Leben, die Gerichtspraxis, die Rechts-

haben viele Probleme offen gelassen und lassen auch in ihren Ergebnissen noch manchen
Zweifeln Raum. Fiir Ciceros Verhiltnis zur rhetorischen Lehrtradition gibt es jetzt zwei be-
deutsame Aufsitze von F. Solmsen in Class. Ph. 1938, 390ff. und A.J.Ph. 1941, 35ff. 1691f.

2 Vgl. zuletzt E. Becker, Technik und Szenerie d. ciceronischen Dialogs, Diss. Miinster
1939; dort weitere Literatur.

3 Schanz-Hosius, Gesch. d. rom. Literatur 1* (1927) 237{f.

4 De orat.: P. Sulpicius Rufus, C. Aurelius Cotta; De rep.: P. Rutilius Rufus, Q. Aelius
Tubero, C. Fannius, Q. Mucius Scaevola; Cato Maior: C. Laelius Sapiens, P. Cornelius
Scipio Afr. Minor; Lael.: C. Fannius, Q. Mucius Scaevola.

5 Es gibt hier keine feste Terminologie, und die beiden Begriffe decken bekanntlich auch
noch eine Reihe anderer sozialer Bindungen. Um so nétiger wire es, sie einmal zusammen-
fassend zu untersuchen. '




12 Wolf Steidle

beratung usw. aus eigener Anschauung ganz von den Einzelheiten her, aber zu-
gleich von Grund auf kennen. Die nahe menschliche Bindung, die mindestens
gelegentlich hier entstehen kann und die oft iiber das sogenannte tirocinium fore
hinaus viele Jahre andauert, in jedem Fall aber ein Pietdtsverhiltnis begriindet®,
charakterisiert Cicero folgendermaBlen: ego autem a patre ita eram deductus ad
Scaevolam sumpta virils toga, ut quoad possem et liceret a senis latere numquam dis-
cederem: itaque multa ab eo prudenter disputata, multa etiam breviter et commode
dicta memoriae mandabam fierique studebam eius prudentia doctior’. Es versteht
sich von selbst, daB es bei solchem Zusammensein auch zu einer zwanglosen Form
direkter Belehrung kommen muf}, daBl das Alter eigene Observationen mitteilt,
Fehlgriffe der Jugend riigt, Mahnungen ausspricht oder sich dazu herbeildf3t,
Fragen zu beantworten, und so entspricht es durchaus auch romischer Auffassung,
wenn Cicero es in De officiis (I 122,3) als eine Hauptpflicht des Alters bezeichnet,
die Jugend durch Autoritdt und guten Rat zu leiten, und als Hauptpflicht der
Jugend, sich die Erfahrung des Alters zunutze zu machen®. In den Dialogen er-
scheinen die jungen Leute dementsprechend darum bemiiht, aliquid memoria
dvgnum excipere, audire aliquid, wie es immer wieder beinahe formelhaft heif3t°.
Die hier in einer Einzelsituation zutage tretende Sorge um die Erziehung ist ein
altes Anliegen der Romer, das sie, soweit wir sehen konnen, von allem Anfang an
den Griechen zur Seite stellt'. Sie findet zwar nicht wie in Griechenland in Form
einer bestimmten, 6ffentlich anerkannten Unterrichtsdisziplin einen festen Nie-
derschlag, ist iiberhaupt nicht einheitlich und auBerdem ganz zwanglos, was
Polybios und Plutarch AnlaB zu strengem Tadel gibt (Cic. De rep. 4, 3; Plut.
Numa 26, 41f.), aber sie wirkt dafiir mit stiller Gewalt im Leben, zuerst im Eltern-
haus und dann in dem als selbstverstindlich erachteten Anschlul und Umgang

8 Zum tirocinium fori, das fiir diese Beziehungen indes nur den haufigen (so etwa bei
Cicero selbst) Ausgangspunkt bildet; vgl. jetzt auch H. I. Marrou, Histoire de U'éducation
dans Uantiquité (1948) 319/20.

7 Lael. 1; De or. 1, 97: ego enim, qui ab ineunte aetate incensus essem studio utriusque
vestrum, Crassi vero etiam amore, cum ab eo nusquam discederem ... Die Worte nusquam dis-
cedere stimmen mit Lael. 1 iiberein; moglicherweise liegt eine formelhafte Wendung zu-
grunde, die das Verhéltnis zu bezeichnen pflegt. Weitere Beispiele fiir dieses: De rep. 2, 1
(Scipio—Cato); Cato Maior 10 und Plut. Cato Maior 3, 5 (Cato — Fabius Maximus).

8 Die Farbung des Abschnittes ist trotz der zugrundeliegenden griechischen Quelle ganz
romisch. Vgl. auBerdem die ebenfalls romischen §§ 28f. des Cato Mazor : quid enim est tucun-
dius senectute stipata studiis iuventutis? an ne tales quidem vires semectuti relinquamus, ut
adulescentes doceat, instituat, ad omne officii munus instruat? quo quidem opere quid potest
esse praeclarius? mihi vero et Cn. et P. Scipiones et avi tui duo, L. Aemilius et P. Africanus,
comitatu nobilium tuvenum fortunati videbantur; auBerdem Lael. 101.

% Vgl. z. B. Lael. 1. 16. 33; De or. 1, 96f. 101. 131. 148. 160. 205; 2, 363; De rep. 1, 33.
341.; Cato Maior 6. —Tadel von Fehlern etwa: De or. 1, 97; 2, 88f. 96. 118. 305; 3, 46. —
Natiirlich ist etwa dxpododat, éowtav oder tidévar (ein Thema stellen) zugleich ein Ter-
minus griechischer Unterrichtspraxis; vgl. hiezu z. B. De or. 2, 28; De nat. deor. 1, 8;
De fato 4; De fin. 5, 8; Tusc. 1, 7. An den zuerst angefiihrten Stellen liegt aber unzweideutig
und in erster Linie das untechmsche zwanglose romische Erziehungsmilieu zugrunde.

10 Das Problem selbst und die verstreuten AuBerungen romischer Schriftsteller hiezu
miissen einmal im Zusammenhang behandelt werden.

11 Die Rolle des Vaters ist bekannt; vgl. z. B. R. Harder, Uber Ciceros Somnium Scipionis
(1929) 140f.; bedeutsame Belege Plut. Cato maior 20ff.; Aem. 6, 8ff. Nach Cic. Verr. 2,




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 13

mit Alteren, Erfahreneren. Friihzeitig kommt sie dementsprechend auch in der
Literatur zum Ausdruck. Das Werk des Cato Censorius, um nar einiges zu nennen,
ist ohne die Riicksicht auf die Jugend, und zwar nicht blo8 auf den eigenen Sohn,
dem verschiedene Werke gewidmet sind, nicht zu denken!2. Sallusts Vorschlige
zu einer sittlichen Reform beschéftigen sich in besonderem MaBe mit der Jugend!3,
und in den historischen Schriften ist Aufstieg und Verfall des Staates an ihrem
Verhalten am deutlichsten zu erkennen!. Cicero selbst versffentlicht zur Forde-
rung der rhetorischen Studien der Jugend seine Konsulatsreden (4d Att. 2, 1, 3),
an sie wendet er sich mit seinem politischen Programm in der Rede Pro Sestio
(961f.), und auf sie will er, wie eine charakteristische Ausfithrung von De dwvina-
tione zeigt (2, 4), mit seiner philosophischen Schriftstellerei Einflul nehmen. Zahl-
reich sind auch die jugendlichen Adressaten in den Episteln des Horaz!®. Im Ge-
spréch der ciceronischen Dialoge treten freilich die jungen Leute, wie es romischer
Zucht im Gegensatz zu der freieren griechischen Art der platonischen Dialoge ent-
spricht, deutlich zuriick, wenn auch die Belehrung, die ihnen zuteil wird, keines-
wegs altviterisch steif ist, sondern durchaus Raum fiir urbanen Scherz und Heiter-
keit 1aBt'®. Immerhin ist es die Jugend, an die sich zu Beginn und Ende von
De oratore, De re publica, Laeltus und Cato maior eine ernste und in ihrem Ethos
durchaus romische Mahnung der Hauptredner wendet!'? und die, wie schon gesagt,
das Gesprich in Gang bringt und seine Fortfithrung sichert!®. Formelhaft heif3t
es dabei immer wieder — und dies gilt auch fiir die anderen philosophischen
Schriften: quid sentias, quaervmus oder sententiam tuam sciscitamur, und die
stereotype Antwort lautet: respondeo oder dicam, quid sentiam!®. Die Lehre des
Alters, die im iibrigen als eine Gunst, als ein gratum facere erbeten und gegeben
wird?, hat somit den Charakter des responsum, des Rechtsgutachtens der Juristen,

3, 161ff. wird eine elterliche Erziehung der Jugend fiir den Staat von diesem selbst gefor-
dert; die Censoren iiben auBerdem eine Art Aufsicht iiber die elterliche Erziehung aus
(E. Schmahling, Die Sittenaufsicht d. Censoren, Wiirzb. Stud. 12 [1938] 35ff.). Zur Bedeu-
tung der Mutter: Plut. Gracch. 1, 6ff.; Nik. Damask., F. Gr. Hist. 90 F 127, 6. 10; pass.;
Sen. Dial. 6, 24, 1; Tac. Dial. 28.

12 Zur Bedeutung Catos vgl. F. Klingner, Rom. Geisteswelt (1943) 45 (= Antike 10,
2521f.); zur Frage der catonischen Enzyklopidie jetzt K. Barwick, Wiirzb. Jb. 1948, 117 ff.
Mit der Widmung ad filium in literarischen Werken hat Cato bekanntlich geradezu eine
Tradition begriindet.

13 Ep. ad Caes. 1, 5, 5. 6, 1. 6, 4; vgl. Verf., Hermes 1943, 95.

14 De coniur. Cat. 7, 4; 12, 2; 13, 4; 14, 5; 16, 1; 17, 6; 37, 7; vgl. auch Hist. I fr. 16 M.

15 Ep. 1,2.3.8.9.17. 18; 2, 2.

16 Es ist sehr bezeichnend, daB in De orat. innerhalb der eigentlichen Erorterung Scaevola
und Catulus und nicht Cotta und Sulpicius die Rolle des Dialogpartners haben. Ahnlich
scheint es in De re publica gewesen zu sein, wo Laelius, Philus, Mummius vor den jiingeren
Teilnehmern hervortreten.

17 De orat. 1, 301f.; 3, 230£f.; De rep. 1, 32; 6, 29; Lael. 17. 104; vgl. auch De orat. 1, 19;
105. 246 und eine Reihe von Stellen im 2. Buch von De orat.

18 De orat. 1, 96. 101ff. 133ff. 148. 160ff. 207; 2, 366ff.; De rep. 1, 31. 33; 2, 64;
Cato 4. 6; Lael. 7. 16. 251.

19 Zum Beispiel De orat. 1, 98. 105. 107. 113. 119. 148. 172. 207f.; 2, 29. 40. 146; 3,
25. 86; De rep. 1, 34. 70; Lael. 16; vgl. auch S. 15 A. 27. Die abschlieBende Formel haec
habusi ..., quae dicerem gehort ebenfalls in diesen Zusammenhang: Cato 85; Lael. 104; vgl.
De orat. 1, 159; 2, 350; 361; 3, 228.

20 De orat. 1, 98. 106. 110. 164; De rep. 1, 34; 3, 32; Cato 6; Lael. 16; vgl. auch De fato 4.




14 Wolf Steidle

oder den der sententia, der autoritativen MeinungsiduBerung, wie sie dem Gut-
achten des Senators oder dem Urteilsspruch des Richters eigen ist?!. Zusammen-
fassend laBt sich nunmehr sagen: Cicero hat in den genannten Dialogen in schopfe-
rischer Nachahmung Platons, dessen Dialoge in der Begegnung des Sokrates mit
der Jugend-eine erzieherische Grundsituation des griechischen Lebens spiegeln??,
dieser die entsprechende romische Form der Beriihrung von Alter und Jugend
gegeniiber gestellt. Er hat so aus platonischem Geist etwas genuin Romisches ge-
schaffen. Die aristotelische Dialogform und die humane Weise der Gesprichs-
filhrung, um deren Erkenntnis sich die moderne Forschung bisher mit so viel Er-
folg bemiiht hat, sind demgegeniiber etwas mehr AuBerliches. Sie treffen noch
nicht den urspriinglichen Kern des ciceronischen Dialogs.

Aus dem Ausgefiihrten ergeben sich auch fiir die Schriften, in denen Cicero
selbst Geesprichsperson ist, wichtige Beobachtungen: Zunichst einmal findet sich
in ihnen ebenfalls das Motiv der Beriicksichtigung der jiingeren Generation, zwar
nicht mit derselben Konstanz und Ausfiihrlichkeit, aber doch mit einer deutlichen
Betonung. In den ersten zwei Biichern von De finibus ist der junge Triarius in-
teressierter Zuhorer; im dritten Buch geben Cicero und Cato vor Beginn der philo-
sophischen Erorterung ihrer Sorge um die Erziehung des verwaisten unmiindigen
Sohnes von L. Lucullus Ausdruck; im fiinften Buch schlieBlich erhilt ein junger
Verwandter Ciceros von dem viel dlteren Pupius Piso Belehrung, und es fehlt
dabei weder die nun schon bekannte cokortatio an die Jugend noch die allgemeine
Bemerkung, daB die Alteren zur Erziehung der Jiingeren beitragen miissen. Die
Tusculanen zeigen Cicero auf seinem Landgut umgeben von lerneifrigen famaliares
(1, 7; 3, 6), in De fato gilt die Belehrung Hirtius, der zwar designierter Konsul ist,
aber immer noch mit dem um vieles ilteren Cicero rhetorische Ubungen treibt
(2ff.). De officiis schlieBlich ist zwar kein Dialog, aber Cicero spricht doch fast
ununterbrochen in der eigenen Person mahnend und erklirend zu seinem Sohn,
das heifit also zu einem Gegeniiber, das erzogen werden soll. Ebenso wenden sich
die Schriften Brutus und Orator mehrfach mahnend, ja beschworend an den
spiateren Césarmérder und mit ihm an die rhetorikbeflissene jiingere Generation
Roms, die zeitlich fritheren Partitiones oratoriae aber gelten wieder dem eigenen
Sohn. An rémische Weise erinnert weiter, da iiberall in den philosophischen und
rhetorischen Schriften, vor allem natiirlich bei ethischen und politischen Fragen
Ciceros eigener sententia, seinem sudicium ein betrichtliches Gewicht zukommt4.
Dies gilt, obwohl Cicero an sich, der Skepsis der neueren Akademie folgend, ge-
flissentlich und immer wieder die Zuriickhaltung des eigenen Urteils betont?. So

21 Bedeutsam sind in diesem Zusammenhang auch die Worte adsentiri und adprobare
fiir die Zustimmung der anderen Gesprichspersonen; z. B. De orat. 1, 80. 110. 122. 126;
2, 51. 130; De rep. 1, 34; 5, 11.

22 Das vom Verf., Mus. Helv. 7 (1950) 141ff. zu den Fruhdlalogen Bemerkte bedarf der
Weiterfithrung im Hinblick auf die spateren Werke.

31, 13. 261.; 2, 211. 117; 3, 8f.; 5, 6. 8. 27. 71. 75. 86.

24 Vgl. Cic. Tusc. Disp. erkl. v. M. Pohlenz I (1912) 15.

25 Pohlenz a. O. 11ff.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 15

sagt er etwa in De fin. 1, 6: tuemur ea, quae dicta sunt ab its, quos probamus, etsque
nostrum wudictum et nostrum scribendr ordinem adiungimus. Am Ende von De fin. 2
wird, um nur Weniges anzufiihren, die Ablehnung der Lustlehre Epikurs nicht mit
letzter Entschiedenheit ausgesprochen, zu Beginn des 3. Buches aber ist sie vor-
ausgesetzt. In De nat. deor. 1, 10 heillt es ebenso wie sonst gelegentlich, fiir die
Erkenntnis der Wahrheit komme es nicht auf die auctoritas des Redenden, sondern
auf die Beweisgriinde an?, am Schlufl des Buches aber gibt Cicero doch — bezeich-
nenderweise ohne Begriindung und ohne eigentliche Veranlassung — seine eigene
Stellung an (3, 95); diese bildet dann ihrerseits den Ausgangspunkt fiir De divina-
tiome (1, 8)%.

Aus all dem ergibt sich: Auch Cicero hat in héherem Alter, wie es an sich ganz
natiirlich ist, die eigene Stellung zur jiingeren Generation in typisch romischer
Weise aufgefalt bzw. bei seinen MeinungséuBerungen immer wieder die auctoritas
des Alters ins Spiel gebracht. Die Schriften sind dabei zugleich ein Abbild des
Lebens. In Ciceros Kreis gehort z. B. Caelius, der ihm, wie Quintilian ausdriicklich
sagt, von seinem Vater zugefiihrt wurde, dann die Cisarianer Dolabella, Hirtius
und Pansa, mit denen er Rhetorik treibt (Inst. 12, 11, 6), schlieBlich auch Brutus.
Im iibrigen freilich folgen etwa die Partitiones mit ihrem schulméBigen Wechsel
von Frage und Antwort ganz griechischem Unterrichtsbrauch und in den T'uscu-
lanen und in De fato werden Themen gestellt, gegen und iiber die sich Cicero nach
der Weise der mittleren und neueren Akademie?® bzw. des Peripatos duBern soll®.
Nun ist zwar auch schon in De oratore — bezeichnenderweise aber mehr scherzhaft —
gelegentlich von scholae und einem suburbanum gymnasium die Rede®, in den
eben genannten Schriften aber und in seinem eigenen Leben3! geht Cicero weit
iiber De oratore oder De re publica hinaus: Er hélt geradezu rhetorische und philo-
sophische Ubungen und Kurse ab. Das griechische Unterrichtselement ist somit
hier viel stiérker in das zwanglose und dabei doch belehrende Zusammensein der
romischen nobiles hereingenommen, als es dort der Fall ist, wo nicht Cicero selbst,
sondern Personen der rémischen Vergangenheit das Gesprich fiihren. Nichts-
destoweniger hat Cicero in all diesen Schriften ein Stiick altromischen Wesens
und altrémischer Erziehungsform literarisch gemacht. Als belehrender senex tritt
er bald in der Maske des Crassus, Scipio, Cato, Laelius, bald in eigenem Namen vor
die Jugend schlechthin — und vor das rémische Volk.

26 Es ist schon ganz bezeichnend fiir die romische Situation, daB Cicero sich iiberhaupt
dem Wunsch gegeniiber gestellt sieht, er mochte zu den philosophischen Fragen seine eigene
— autoritative — Meinung abgeben (1, 6).

27 Auch in der Erorterung selbst kommt die auctoritas der Sprechenden immer wieder
einmal ins Spiel: De nat. deor. 3, 5; De fin. 1, 72; Luc. 63; zur Rolle der auctoritas in De
officiis vgl. 1, 4. — Zu sententia, sentire in den oben behandelten Dialogen: De leg. 1, 14;
De fin. 1, 7. 22. 72; 3, 11; De nat. deor. 2, 2; 3, 6; Luc. 148.

28 Zur Methode vgl. De fin. 2, 2; dazu 5, 10.

29 Vgl. auch Tusc. 1, 7: ut iam etiam scholas Graecorum more habere auderemus.

301, 98; 2, 14; vgl. dazu 2, 15ff.

31 Vgl. etwa Tusc. 2, 9; De fato 3f.; Orat. 144.




16 Wolf Steidle

Vor das romische Volk. Dieser letzte Punkt bedarf noch der Erklirung. Nach
altromischer Auffassung ist namlich der senex, der sich nach beendetem cursus
honorum in das otium des Privatlebens zuriickzieht, noch keineswegs aller Ver-
pilichtungen gegeniiber der Gemeinschaft ledig. Abgesehen von der Teilnahme
am Senat und damit einer intensiven Teilnahme am politischen Leben iiberhaupt
ist es fiir ihn Pflicht und Bediirfnis, durch eine dauernde private Beratung seiner
Mitbiirger noch weiter fiir deren Wohl titig zu sein. Cicero faBt diese Tatigkeit
gern unter dem Bild des alten Rechtsgelehrten, der i solio sedens jedem, der ihn
fragt, seine Kenntnisse zur Verfiigung stellt, und er verfehlt dabei nicht, darauf
hinzuweisen, daBl sich bei den maiores diese Beratung, die ein bedeutsamer Aus-
druck erworbener auctoritas ist, nicht bloB auf rechtliche, sondern dariiber hinaus
auf alle praktischen Lebensfragen erstreckte3?. Von der Sehnsucht nach altromi-
scher Lebensform und einem nobile otsum als AbschluB des durchlaufenen cursus
honorum erfiillt, gibt erdem Wunsch nach einer solchen Tétigkeit schon in den fiinf-
ziger Jahren Ausdruck, als er — entgegen der Tatsache, daf} er bereits senex ist33 und
den cursus honorum vollendet hat — noch durch die Ungunst der Verhéltnisse im
Dienste der advokatorischen und politischen Aufgaben des Tages auf dem Forum
festgehalten wird34. Erst recht wurde dieser Wunsch stark, als der Sieg Caesars ithm
jede Teilnahme am Staat verwehrte. Von hier aus ist es versténdlich, wenn er
nun seine ganze schriftstellerische Tétigkeit als eine Belehrung der Mitbiirger zu

32 De leg. 1, 10; De orat. 1, 1991.; 2, 143 ; 3, 133. — R. Till, N. Jb. 1940, 170f. meint, das
Alter des Romers sei urspriinglich durchaus tatenlos gewesen (Cic. 26: languida atque iners
senectus); erst der alte Cato habe es in seinem rastlosen Tatigkeitsdrang fiir ein Wirken im
Dienst der Biirger ausgeniitzt und deshalb den beriihmten Ausspruch iiber das ofium getan
(Cie. Pro Plancio 26). Es ist aber unwahrscheinlich, dafl Cato seine personliche Eigenart
ohne weiteres als Vorbild fiir alle senes der Nobilitat hiatte hinstellen konnen, wenn nicht
schon vorher das Greisenalter als durchaus noch zu praktischer Tatigkeit bestimmt ange-
sehen worden wire. Man denke nur an die markanten Greisengestalten des Appius Claudius
und Fabius Maximus; auch diirfte fiir Pontifikat und Augurat in alter Zeit ein héheres
Alter mindestens in der Regel die Voraussetzung gewesen sein; vgl. etwa Cato maior 22;
nicht umsonst heiBt es schlieBlich ebenda 61 : apex est enim senectutis auctoritas: vgl. auBer-
dem De leg. 1, 10: ego aetatis potius vacationi confidebam, cum praesertim mnon recusarem,
quominus patrio more sedens in solio consulentibus responderem senectutisque non inertis
grato atque honesto fungerer munere. Die Gestalt des einfluBreichen senex stellt — ganz ab-
weichend von den Griechen, die das Alter sehr anders sehen — einen Grundtypus im Auf-
bau des romischen Lebens dar; vgl. auch S. 28.

33 Clic. Cato 46: ... cutus inter primum et sextum consulatum sex et quadraginta anni fuerunt.
Ita quantum spatium aetatis maiores ad senectutis initium esse voluerunt ...

34 Vgl. auBer De leg. 1, 10 bes. De orat. 1, 1f. Das otium, das hier gemeint ist, ist etwas
ganz anderes als der griechische fioc #ewontixds oder iiberhaupt ein unpolitisches Leben.
Diese beiden hat Cicero niemals erstrebt; vgl. M. Kretzschmar, Otium, studia litterarum und
Blog Bewonrixdg, Diss. Leipzig 1938, iiber deren Feststellungen man noch wesentlich hinaus-
kommen kann. Nach romischer Auffassung braucht das Leben des Politikers nach voll-
endetem cursus honorum zwar nicht mehr im selben MaBle vom infinitus rerum forensium
labor und der ambitionis occupatio (De orat. 1, 1) des noch in der Karriere Stehenden erfiillt
zu sein, anderseits aber soll es den gesicherten Besitz und die Ausiibung wohlerworbener
auctoritas bieten (ad Q. fr. 3, 5, 4). Von dieser Grundlage aus sind Ciceros AuBerungen in den
fiinfziger Jahren, seine Enttauschung und das immer neue Pochen auf die Leistungen des
Konsulats zu verstehen, ebenso der illusionire Glaube, er konnte durch sein bloBes autori-
tatives Wort auf die politischen Verhiltnisse EinfluB nehmen.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 17

ihrem Nutzen® und als eine Pflicht gegeniiber der Heimat auffasst3¢. In De diwv.
2,7 erscheint ihm die Schriftstellerei geradezu als eine Fortsetzung seines Wirkens
auf dem Forum und im Senat 3¢*. So bestimmt der erzieherische Gedanke auch in
den Schriften, in denen er nicht mehr so direkt und ausfiihrlich zum Ausdruck
kommt, wenigstens den Plan der Schriftstellerei im Ganzen. Natiirlich soll nicht
verkannt werden, daB eine Reihe rein personlicher Griinde — Unzufriedenheit mit
der politischen Gegenwart, der Tod Tullias - Ciceros ausgedehnte literarische Tétig-
keit mit veranlaBt hat37; daneben aber ist eines der hauptsichlichen, bisher kaum
gewiirdigten Motive dies,dal er auch im Alter demVorbild der mazores entsprechend
und in einer ihnen dhnlichen Weise ratgebend und belehrend zum 6ffentlichen Wohl
beizutragen wiinscht. In diesem Sinn versteht auch Quintilian Ciceros Streben, wenn
er unter deutlicher Anspielung auf De orat. 1, 200, das vom alten Rechtsgelehrten
handelt3, die Téatigkeit seines Orator nach AbschluBl des Wirkens auf dem Forum
folgendermafBen darstellt (Inst. 12,11, 41f.): aut ille monumenta rerum posteris3%*, aut,
ut L. Crassus in libris Ciceronts destinat (De or. 1,190), tura quaerentibus reddet aut
eloquentiae componet artem aut pulcherrimis vitae praeceptis dignum os dabat. fre-
quentabunt vero evus domum optimi tuvenes more veterum et vere dicendr viam velut
ex oraculo petent. hos ille formabit quast eloguentiae parens ... ac nescio an eum tunc
beatissimum credi oportet, cum iam secretus et consecratus, liber inwnidia, procul
contentiontbus famam in tuto collocarit et sentiet vivos eam, quae post fata praestar:
magis solet, venerationem et quid apud posteros futurus sit videbit.

Die Aufnahme griechischer Gehalte in die romische Form des Unterweisens
vollzieht sich freilich bei Cicero nicht ohne Schwierigkeiten. Bekanntlich muf} er
sich immer wieder des Vorwurfs erwehren, da seine rhetorische und philosophi-
sche Schriftstellerei — zumal in ihrem Umfang — und ebenso die miindliche Beleh-
rung auf diesen Gebieten eines romischen Senators unwiirdig sei®®; bezeichnender-
weise ist diese Problematik der Jugendschrift De inventione noch ganz fremd.
Die Argumente, deren er sich dabei im einzelnen bedient, konnen hier auBler Be-
tracht bleiben ; wichtig ist nur, dal er im Orat. 140 £f. die rhetorische Unterweisung
mit der Parallele des Rechtsunterrichts und in De fin. 1, 111f. die philosophische

35 De fin. 1, 7. 10f.; Ac. 11; Luc. 7; Tusc. 1, 5; De nat. deor. 1, 8; De div. 2, 1. 4;
De off. 1, 5; 2, 5; 3, 5. Fiir den Romer muB sich jede Art von literarischer Tatigkeit durch
ein praktisches Bediirfnis oder einen Nutzen rechtfertigen. Die trefflichen Ausfiihrungen
D. van Berchems, Mus. Helv. 5 (1948) 143ff. lassen sich unter diesem Gesichtspunkt noch
betrachtlich erweitern. Vgl. dementsprechend, um nur ein Beispiel anzufiihren, Hor. Ep.
2, 1, 162f.: ... et post Punica bella quietus quaerere coepit (sc. Romanus), quid Sophocles et
Thespis et Aeschylus utile ferrent.

3¢ De fin. 1,10; Deleg. 1, 5; 8; an der letzten Stelle erscheint ein Werk iiber die Geschichte
Roms als Pflicht des Greisenalters.

36a Aus dem freilich ziemlich anders gefassten Gedanken von De rep. 1,12 mag man aus-
serdem auf eine zusitzliche griechische Anregung schlieBen.

37 In De nat. deor. 1,9 erscheint die aegritudo aber bezeichnenderweise nur als ein zusétz-
liches Motiv.

38 est enim sine dubio domus turis consults totius oraculum civitatis.

3%a Vgl. S. A. 36.

39 Or. 1401f.; Luc. 51.; De fin. 1, 1. 11f. — Vgl. auch De or. 2, 364.

2 Museum Helveticum




18 Wolf Steidle

Schriftstellerei mit der Parallele der juristischen Literatur verteidigt. Beide sind
genuin romische, in ihrer Niitzlichkeit unbestrittene und ganz auf die Praxis
ausgerichtete Beschiftigungen von belehrender bzw. beratender Art, beide seit
je eine Domine des Senatorenstandes. Speziell die Belehrung in Jurisprudenz
vollzieht sich damals noch fast ganz im Rahmen des eben charakterisierten Nah-
verhiltnisses von Alter und Jugend, und zwar indem der Jurist die jungen Leute,
die bei ihm lernen wollen, bei seiner Respondententétigkeit zuhoren 148t%. Cicero
gibt also durch die Parallelen hinreichend zu erkennen, dafl er sein Wirken als
etwas mit altromischer Art Ubereinstimmendes verstanden wissen will. Ent-
sprechend der Tatsache aber, daBB der Rechtsunterricht ganz praktisch und un-
theoretisch ist#1, 1aBt er im Orator, wo er seinen eigenen « Rhetorikunterricht» ver-
teidigt, diesen in der Hauptsache auf den zwanglosen Formen von Mahnung, Er-
munterung, Frage und Gedankenaustausch beruhen ; das einem wirklichen Unter-
richten niherstehende gemeinsame Lesen, Vortragen und Zuhéren sowie das eigent-
liche Belehren erwahnt er nur mit Zuriickhaltung.

Mit diesen Feststellungen ist im Grunde schon gesagt,daBl der griechische Stoff in
der ciceronischen Form der Darbietung eine tiefe innere Umwandlung erfahren mu8,
und zwar je mehr die altromische Form des Unterweisens auch auf die Gestaltung
des Dialogs Einflull gewinnt, das hei3t also vor allem in De oratore, De re publica,
Cato und Laelius.Das Gesprich ist hier zunichst einmal infolge des deutlich her-
ausgestellten Nahverhéltnisses der Dialogteilnehmer fast durchgehend von einem
Fluidum personlich-intimer Wérme erfiillt*2. Das Alter 1iBt der Jugend seine
viterliche cura angedeihen, und die Jugend gibt immer wieder der Begeisterung
fiir den Lehrer Ausdruck, einer Begeisterung, die nicht wie bei Sokrates ironisch zu-
riickgewiesen oder auf den Gegenstand des Studiums abgeleitet wird, sondern die
personlicheVerbundenheit stirkt, die schon unabhéngig von der gemeinsamen Sache
besteht. Nicht nur gegeniiber der niichternen rhetorischen oder philosophischen
Fachschrift — da wire es selbstverstandlich —, sondern auch gegeniiber dem platoni-
schen Dialog mit seiner kiihlen, immer wieder hergestellten Distanz von allem Nur-
Personlichen ist hier ein neuer, viterlicher, romischer Ton in dem Bereich der
antiken Erziehung angeschlagen, der der Pidagogik des Abendlandes nicht mehr
verloren gegangen ist. Ebenso romisch ist die enge Verbindung, die das sachliche
Belehren mit dem Medium der belehrenden Person eingeht ; als Parallelen spiterer
Zeit seien nur Horaz und Senecas Briefe an Lucilius genannt®3. Da die altrémische

40 Brut. 3065 Or. 143.

41 Vgl. B. Kiibler, RE I A 394f. s. v. Rechtsunterricht; dem entspricht vielfach die
Rechtsliteratur, die Responsa-Sammlungen gibt, auch wenn sie didaktische Zwecke ver-
folgt (De or. 2, 142).

42 Vgl. hiezu auch Lael. 101 hac nos adulescenies benevolentia senes illos, L. Paulum,
M. Catonem, C.Galum, P. Nasicam, Ti. Gracchum, Scipionis nostri socerum, dileximus ...
vicissim autem senes in adulescentium caritate adquiescimus, ut in vestra, ut in Q. Tuberonis ...;
Cato 26; De or. 1, 97.

13 In den Geschichten, die Diogenes Laertios von den Schiilerverhiltnissen griechischer
Philosophen erzahlt, ist kaum einmal die Person des Lehrers in ihrer besonderen Eigenart
fiir den piadagogischen Zweck in gleichem MaBe wie bei den Rémern wichtig. — Zu Seneca




Einflisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 19

Erziehung weiterhin immer vom konkreten Fall ausgeht, an diesem zunichst mit
allen seinen Einzelheiten haften bleibt und ohne.Riicksicht auf Systematik und
Theorie einseitig auf das Leben und die Praxis ausgerichtet ist%, so haben die
Gesprichsfiihrer der genannten Dialoge alle Miihe, den theoretischen Charakter der
griechischen Lehren zu verhiillen bzw. zu rechtfertigen. Nur widerstrebend lassen sie
sich zu zusammenhéngenden Erorterungen herbei, verspotten oder iibertreiben iro-
nisch den schulmeisterlichen Ton griechischer Unterweisung, und immer wieder
heiBt es, sie sprechen in erster Linie auf Grund ihrer Erfahrungen als Romer, ut unus
e togatorum numero, non tamquam magister’>. Immer wieder finden sich auch per-
sonlich bedingte Abschweifungen oder Mitteilungen iiber eine spezifisch romische
Erfahrung. Schon die Form der Fragestellung, quid sentias de ea re, quaerimus,
deutet im Grund hierauf. Sie ist nicht logisch prizis, verlangt keine sachlich er-
schopfende Auskunft oder Definition, wie es griechischer Art naheliegen wiirde,
sondern eine im Belieben des Antwortenden stehende, nach Umfang und Art je
nachdem verschiedene gutachtliche Orientierung?. Alle diese romischen Charak-
teristika werden nun besonders deutlich in De oratore. Hier muflte fiir den Aufbau
weiter Teile wohl oder iibel das System der griechischen téy»n; bestimmend sein,
und Cicero mufite sich deshalb noch stéirker als sonst um die Aufrechterhaltung
romischer Unterweisungsart bemiihen. Die Hauptpersonen des Dialogs, die Red-
ner Crassus und Antonius, reden dementsprechend nicht iiber die Redekunst als
Disziplin, sondern iiber ihre eigene Fihigkeit und iiber ihr eigenes Verfahren®’.
Sie disponieren und deduzieren nicht mit logischer Schirfe, sondern verfahren
zwanglos, eklektisch und in der Ausfiihrlichkeit wechselnd*®; auch verweilen sie

vgl. R. Heinze, Vom Geist d. Romertums (1938) 250: «(Wenn Seneca einen Menschen zur
sittlichen Personlichkeit erziehen will, glaubt er dies nur dadurch erreichen zu konnen,
daB er ihn an seiner eigenen Selbsterziehung teilnehmen 148t.» Hier ist die Rolle des Per-
sonlichen also noch wichtiger. Ahnliches gilt fiir Horaz und Marc Aurel, wie Heinze her-
vorhebt, weniger dagegen, wie mir scheint, fiir Epiktet, den Heinze ebenfalls nennt. — Zur
Rolle des Lehrers vgl. auch R. Harder, Eigenart der Griechen (1949) 34ff.

4 Vgl. das oben zum Rechtsunterricht Gesagte; auBerdem etwa Hor. Serm. 1, 405ff.;
Plin. min. Ep. 8, 14, 5ff. (omnem denique senatorum morem, quod fidissimum praecipiendi
genus, exemplis docebantur [sc. adulescentes]); H. Volkmann, Das neue Bild d. Antike 2
(1942) 2551f.; H. Kornhardt, Exemplum, Diss. Gott. (1936) 26ff.; Neigung zur konkreten
Einzelheit als romischer Wesenszug: V1., Sueton u. d. antike Biographie, Zetemata 1 (1951)
1131f.

45 De or. 1, 111. 132. 159; De rep. 1, 36; eine dhnliche Bemerkung im spateren De fato 4,
als Cicero sich dazu entschliet, in ganz griechischer Weise mods #éowr zu disputieren; vgl.
auch Lael. 25 (Scheidung von romischer und griechischer Erorterungsweise).

46 Hochst bezeichnend in diesem Betracht auch die allgemeine Formulierung von De or.
1, 98; 2, 29; 3, 25 (de universo genere dicendi) zu Beginn der Ausfiihrungen des Crassus und
Antonius; ebenso 3, 81. Die Feststellung gilt, obwohl beide Redner an sich iiber den
Rahmen der 7éyr, hinausgreifen.

471, 5. 97. 1351ff. 161. 208; 2, 33. 72. 87. 117. 175. 180. 204. 294. 315. 340; vgl. auch
die Frage des Cotta an Crassus 1, 133: ... ut explices, quidquid est istud, quod tu in dicendo
potes.

48 Tn diesem Punkt muB ein durchgehender Vergleich mit den anderen téyva: durchge-
filhrt werden. DaB Cicero auBerdem nicht einfach den iiblichen Lehrstoff bietet, zeigt —
gegf(fen W. Kroll, Rh. Mus. 1903, 553. 598 — F. Solmsen, Class. Ph. 1938, 390ff.; AJPh 1941,
35ff. 169ff.




20 Wolf Steidle

immer mit besonderer Vorliebe bei Beispielen romischer Beredsamkeit?®. Die Ver-
bindlichkeit der Vorschriften wird dadurch indes in keiner Weise eingeschrénkt,
nur beruht sie mehr als auf der theoretischen Richtigkeit auf der durch Erfahrung
bestdarkten Autoritdit und Vorbildlichkeit®. Mitunter ersetzt — echt romisch — das
personliche exemplum geradezu das praeceptum, so wenn Antonius bei Besprechung
der 7dd, die der Redner bei seinen Horern erwecken soll, bemerkt: Aic ego quid
dicam me artem aliquam adhibuisse? quid fecerim, narrabo; si placuerit, vos meam
defensionem wn aliquo artis loco reponetis (2, 198), und wenn Sulpicius darauf er-
widert: quae cum abs te commemorarentur, equidem nulla praecepta desiderabam;
vpsam tamen istam demonstrationem defensionum tuarum doctrinam (= theoretische
Belehrung) esse non mediocrem puto®'. Auch wo technische praecepta vorgetragen
werden, konnen sie ohne weiteres als Ergebnis rednerischer Erfahrung bezeichnet
werden, so etwa die Topik fiir die epideiktische Rede oder die Vorschriften zur
Erregung der Affekte (2, 45ff. 204ff.); mindestens erhilt das praeceptum die ge-
wichtige Zustimmung, die die Erfahrung zu vergeben hat®2. Auf diese Weise wird
die griechische 7éyvn in ihrem Wesen verwandelt, und diese Verwandlung ist
zugleich der Ausdruck einer bestimmten sozialen Einschitzung der Rhetorik
und der Rhetoren. Da die Rhetorik als Disziplin ein Teil des Jugendunterrichts
ist, so gilt sie ebenso wie die von ihr verwendete Unterrichtsmethode dem prak-
tischen Romer als schulisch und primitiv (puerilis), die Rhetoren aber, die keine
praktischen Redner sind, als Schulmeister®3. Bestéirkt wird diese romische Haltung
durch die griechische Philosophie, die der Rhetorik den Charakter einer wirklichen
Téyvn bestreitet, ihr inhaltliche Diirftigkeit, vor allem den Mangel an politischen
und ethischen Gehalten vorriickt und schlieBlich den nicht philosophisch gebil-
deten Redner als operarius, als Banausen bezeichnet?. Cicero, der in der Akademie

9 Mitunter iiberwuchern diese geradezu das theoretische Geriist der Erérterung, so etwa
bei Behandlung des nddos (2, 185ff.), bei den ziemlich stark romisch gefirbten Ausfiih-
rungen iiber den Witz (2, 217ff.) und - noch bezeichnender — auBerhalb des Rahmens der
Téyvn beim Nachweis, daB juristische Kenntnisse fiir den Redner nétig sind (1, 166£f.).

50 Am deutlichsten zu fassen am Beginn des 2. Buches: bei Diskussion der Frage, ob eine
umfassende griechische eruditio fiir den kiinftigen Redner niitzlich sei, sagt Cicero zu seinem
Bruder: si homines (gemeint sind Crassus und Antonius) non eruditi summam essent pru-
dentiam atque incredibilem eloguentiam consecuti, inanis omnis noster labor et stultum in
nobis erudiendis patris nostri ... studium. Vgl. etwa auch Pro Archia 16 und De rep. 6, 1;
Quint. Inst. 10, 3, 1 (auctoritas in De oratore).

51 Als Parallele vgl. etwa Cic. Pro Sestio 14: de quo quidem tribunatu ita dictum est a Q.
Hortensio, ut eius oratio ... videretur ... memoria dignam iuventuti rei publicae capessendae
auctoritatem disciplinamgue praescribere. — Zur romischen Vorliebe fiir exempla Quint. Inst.
12, 2, 30: quantum enim Graect praeceptis valent, tantum Romani, quod est maius, exemplis;
der Gedanke selbst liegt bereits bei Cicero vor (T'usc. 1, 1f.); nur verbindet er sich dort mit
der Hoffnung, daB die Romer kiinftig auch auf theoretischem Gebiet die Griechen iiber-
fliigeln mochten.

52 Hiefiir bietet besonders die Rede des Antonius im 2. Buch eine Rzsihe von Beispielen;
grundsitzlich 2, 362ff. ; schon der bloBe Akt der Ubernahme einer griechischen Lehre enthalt
somit ein Urteil.

51, 20. 102. 163; 2, 18. 75. 78£f. 100. 108. 130. 139. 162; 3, 75. 81.

54 1, 90ff. — 1, 84. 86 — 1, 83; vgl. 1, 46f. 52. Hinter dem Vorwurf «operarius» steht na-
tiirlich letztlich der Einflul von Platons Theaitet- Exkurs.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 21

gebildet ist, wo seit Philon auch Rhetorikkurse abgehalten werden (ZT'usc. 2, 9),
nimmt auf diese Wertung in dem beriihmten Satz Bezug: fateor me oratorem ...
non ex rhetorum officinis, sed ex Academiae spatirs exstitisse (or. 12)%. Er 1t
dementsprechend die philosophischen Argumente gegen die Rhetorik mit Zu-
stimmung referieren, bezeichnenderweise miflt er aber nur dem zweiten3, nicht
dem ersten, «wissenschaftstheoretischen», eine wirkliche Bedeutung bei’?. AuBler-
dem wird in De oratore auch die rhetorische Lehre, die der Peripatetiker Staseas
geben konnte, obwohl sie doch von einem Philosophen stammt, als cotidiana lo-
quacitas sine usu et ex scholis cantilena charakterisiert (1, 104f.; vgl. 102)%.
Ausgangspunkt von Ciceros Kritik ist eben nicht der griechische Schulstreit zwi-
schen Philosophie und Rhetorik, sondern die von keiner griechischen Maxime beein-
fluBte forensische Erfahrung. In diesem Sinne erzéhlt Catulus gewissermalen
programmatisch zu Beginn der eigentlich technischen Vorschriften des 2. Buches
die Geschichte des Peripatetikers Phormio, der in Gegenwart des alten Hannibal
einen Vortrag iiber Strategie zu halten wagt und von diesem darob arg verspottet
wird (2, 751f.).

Welches ist nun die Folge der Kritik an der téyvn? Zunichst und vor allem:
Sie wird dadurch keineswegs schlechthin entwertet; Crassus und Antonius be-
tonen vielmehr beide wiederholt und mit Nachdruck, da8 der Redner sie sehr
genau kennen mufB®. Lediglich ihre Grenzen werden stidrker als in anderen rhe-
thorischen Schriften betont, und sie erhilt auBlerdem auch deswegen eine sekun-
dire Rolle, weil ihre Lehren nicht mehr eigentlich als Gegenstand des Unterrichts
wichtig sind — als solcher sind sie vorausgesetzt —, sondern als ein Mittel, mit dem -
der praktische Redner die eigenen Fihigkeiten und Leistungen richtiger zu be-
urteilen und sich vor Fehlgriffen zu schiitzen vermag®. In diesem Zusammenhang
verwendet De oratore die historisch richtige Einsicht der Griechen, daB die Rhe-
torik als Lehre nicht aus der Theorie, sondern durch Beobachtung des spontan sich
entwickelnden wsus der Redner entstanden ist’l. Bedeutsam ist ferner, daBl An-
tonius vor Beginn der eigentlichen praecepta eine tiefgehende Kritik der wichtig-
sten technischen Regeln gibt (2, 781f.). Er bemerkt dabei unter anderem (letztlich

55 In diesen Zusammenhang gehort, daB Cicero an der Akademie besonders die Weite
der Interessen und der Bildung sowie Weltlaufigkeit und Lebensnihe bewundert; das zeigt
deutlich De fin. 4, 3ff. und 5, 7, obwohl dort natiirlich — in einer iibrigens sehr freien For-
mung-griechische Gedanken wiedergegeben werden (Die Frage «philonische oder antiochi-
sche Akademie» ist in diesem Betracht ohne Bedeutung).

5% z. B. 1, 93; 2, 1ff.; 3, 75. — Zu operarius vgl. 1, 263; 2, 40.

57 1, 102. 107; 2, 30ff. 356; Brut. 25 (die Frage gilt als untergeordnet oder wird offen-
gelassen); vgl. aber auch 2, 232 und A. 61.

58 Von hier aus erklirt sich, weshalb Crassus und Antonius sich bemiihen, das bei den
Griechen Gelernte zu verbergen (1, 99; 2, 4. 29. 153); vgl. auBerdem Crassus’ Befiirchtung
die Ausfiihrung iiber den Prosarhythmus konne puerilis sein (3, 173), und seine Reaktion
auf die Frage von 1, 102.

5 Vgl. 1, 109. 137. 149; 2, 85. 262.

60 z. B. 1, 145; 2, 84; Brut. 263.

611, 109. 146; 2, 32. 232.




22 Wolf Steidle

im Anschlufl an Platon und Aristoteles®?, wie er selbst aber betont, aus eigener
Erfahrung schopfend) die Vorschrift, daB das Prooemium den Horer geneigt, ge-
lehrig und aufmerksam stimmen, und die weitere, da die darauffolgende Er-
zéhlung wahrscheinlich, kurz und klar sein solle, sei zwar nicht zu tadeln, in Wahr-
heit aber handle es sich um Vorschriften, die in der ganzen Rede zu beachten seien.
Hier duBert sich vorweg und ostentativ, was beides den Griechen nicht im selben
MaBe eigentiimlich ist, eine grundsitzliche Kritik an der scholastischen Eintei-
lungssucht der Rhetoren und eine Besinnung auf den lebensméBigen Sinn der
Regeln. Sie sind nur Hilfsmittel und keine strengen Vorschriften, und so kommt es
zu einer weitgehenden Vereinfachung des technischen Regelwerks, vor allem auf
dem Gebiet der inventio, das in der Theorie den umfangreichsten und komplizier-
testen Teil ausmacht, zu dessen Beherrschung aber auch die rednerisch-advokatori-
rische Praxis am meisten beizutragen vermag. So erklirt etwa Antonius, aus der
Einsicht in die allgemeine Art des Rechtsfalles (status causae) ergebe sich, wenn
man nur natiirliche Klugheit besitze, ohne weiteres und ohne die subtilen Deduk-
tionen der Rhetoren der jeweilige Streitpunkt, d.h. der Punkt, dessen Wegfall
den Rechtsstreit unmoglich machen wiirde (2, 132)8. Immer wieder heiflt es auch,
der erfahrene Redner werde an der und der Stelle ohne besondere Regel nach
Analogie seiner sonstigen Kenntnisse sinngemifl verfahren®t, oder es bediirfe
iiberhaupt keiner Vorschrift, sondern nur eines mittelméfBigen Verstandes (medio-
cris untellegentia), um das Richtige zu finden®. Beide Hinweise, der auf die Ana-
logie und der auf den Verstand des Schiilers, entstammen zwar an sich, wie leicht
zu erkennen, der technischen Unterweisung und damit der Schule®, speziell
ciceronisch aber ist, daB auf diese Weise eine Reihe wichtigster Dinge iibergangen
oder dem eigenen Studium des Redners iiberlassen wird, so etwa ein groer Teil
der argumentatio und der dazu gehorigen Topoi, daneben aber auch bestimmte
stilistische praecepta’”. Die so zustande kommende Losung von der scholastischen
Einzelheit, der eine auch sonst mehrfach zutage tretende Neigung zu kurzer Zu-
sammenfassung entspricht® und die auch dem Ton der Ausfithrungen nach auf
einem eigenen Urteil Ciceros beruhen mufl, macht aber nun den Blick auf das
Grundsétzliche und fiir die praktische Wirkung des Redners Wesentliche frei,
und Cicero bemiiht sich deshalb in weit héherem Mafe als das sonst in den rhe-
torischen Lehrschriften iiblich ist, die natiirlichen Grundlagen der einzelnen Regeln

62 Plat. Phaidr. 266 d ff.; Aristot. Rhet. 3, 14, 9; 16, 4.

63 Vgl. die parallele Formulierung in 2, 104 ; aulerdem 2, 147.

64 2 44f. 47. 49. 69. 174. 291. DaB es sich hier zum Teil um Dinge handelt, die nicht
direkt in den Bereich der téyyy fallen, ist gleichgiiltig; bezeichnend ist die Sicherheit, mit
der Cicero auf die Erfahrung des Redners vertraut.

65 2, 119 (120). 132. 133ff. 146. 175. — 2, 84 ist fiir diese Vorstellung die Voraussetzung.
Das Urteil Ciceros wirkt nach in Quintilians Bemerkung, Cicero hitte die minora mit Ab-
sicht ausgelassen (Inst. 3, 1, 20).

66 Vgl. etwa Cic. De inv. 2, 13; 44.

67 2, 117. 127. 130. 175; vgl. auch 1, 203; 2, 162. 172. 174. 178. 291.

88 So kiirzt Cicero etwa auch bei Behandlung der Jurisprudenz und setzt Kenntnisse vor-
aus (1, 190). :




Einfliusse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 23

deutlich zu machen. Der Gedanke z. B., daB eine iibermiBige Verwendung der-
selben stilistischen Schmuckmittel UberdruB beim Hérer hervorruft, findet sich
auch in anderen rhetorischen Schriften®?, aber nur Cicero hat es, soweit wir sehen,
fiir notig gehalten, 1hn mit Belegen aus allen Sinneserfahrungen als eine empirische
Gesetzlichkeit aufzuweisen und ihn dann programmatisch den gesamten Aus-
fiihrungen iiber den Schmuck der Rede voranzustellen (3, 98ff.). Natiirlich ist
hier wieder philosophischer EinfluB im Spiel?, das dritte Buch, das den Stil be-
handelt, macht immer wieder die natiirlichen Grundlagen der Regeln sichtbar
und verweist etwa beim Prosarhythmus geradezu auf peripatetische Quel-
len (3, 182. 184. 187). Auf der anderen Seite aber entspricht diese Haltung,
die auf der Erfahrung fuBt und unter Ablehnung der schulisch-technischen
Einzelheit das Wichtige herausstellt, auch Ciceros eigener Uberzeugung. So
tritt in der Wahl der Quellen zugleich Ciceros Eigenstes zutage. Man braucht die
entsprechenden Ausfiihrungen des zweiten und dritten Buches, ja iiberhaupt die
ganze Schrift nur zu lesen, um zu erkennen, daB hier nicht etwa bloB niichtern
Quellen referiert werden — so etwas findet sich erst in den philosophischen Schrif-
ten der vierziger Jahre —, sondern daB hier das Hochgefiihl eines Mannes spricht,
der, was er sagt, erlebt hat und von den Aufgaben seines Berufes zutiefst erfiillt
ist. Eines der schonsten Beispiele hiefiir gibt die Lehre von der Erregung der
Affekte des Horers durch die Rede. Wéhrend die damals iibliche Theorie lediglich
bei der Behandlung von Epilog oder Prooemium Topen anzugeben pflegt, durch
deren Ausnutzung die affektische Wirkung erzielt werden kann — Mitleid z. B.
wird nach alter Regel dadurch ausgelost, daB der Schilderung des augenblicklichen
Elends die des friiheren Gliicks gegeniibergestellt oder daB eine MiBhandlung der
Tugend vorgefiihrt wird — sichert Antonius zunéchst einmal dem 7ados (und dem
790¢) dadurch einen bedeutsamen Platz, daB er es aristotelischer Tradition folgend
im Zusammenhang der wioreic behandelt (2, 180 ff.); auBlerdem zieht er ausfiihr-
lich die im Peripatos ausgebildete Lehre von der ovunddeia, d. h. der spontanen
Affektiibertragung heran, alles Dinge, an die sich der normale rhetorische Lehr-
gang nicht gewagt hat™. Des weiteren schirft Antonius dann mit immer neuen
Riickgriffen auf eigene Erfahrung und indem er — ganz romisch — ein Bild des
pathetisch wirkenden Redners als exemplum hinstellt, seinen Horern die untech-

6 Im Zusammenhang mit der tractatio: Cic. De inv. 1, 76; Part. or. 47; De or. 2, 177;
Or. 123; Ad Herenn. 2, 18, 27. Eine noch nahere Parallele bietet Ad Herenn. 4, 11, 16, das
den Gedanken im Zusammenhang mit der AéSic bringt, und zwar im AnschluB an die
figurae, mit denen die Schrift diesen Abschnitt beginnt (anders W. Kroll a. O. 569). De
oratore unterscheidet sich hievon jedoch durch die betonte Voranstellung des Gedankens
und durch seine Ausdehnung auf den ganzen Bereich des ornatum.

70 Dabei ist fraglich, ob Cicero selbst altere philosophisch-peripatetische Quellen zur
Rhetorik beizog oder ob ihm dies Gut durch die Rhetorikkurse der zeitgenossischen Aka-
demie vermittelt wurde. F. Solmsen, Class. Ph. 1938, 399 entscheidet sich fiir das erstere,
die Frage bedarf aber noch einer ausfiihrlicheren Untersuchung.

1 Deor. 1, 87; 2, 201; Part. or. 8; Philod. Rhet. 1, 370. Die Abweichung von der damals
gelaufigen Rhetoriktradition ist von Solmsen a. O. 390ff. nachgewiesen (vgl. indes auch
Dion. Hal. De Lys. 19, p. 30, 21 Us.-Rad.), ebenso daB Cicero eine allgemeine ndfoc-Lehre
gibt, wihrend die iibliche Rhetorik sich auf indignatio und conquestio beschrankt.




24 Wolf Steidle

nische, aber fiir die Praxis entscheidende Regel ein, daB der Redner selbst den
Affekt empfinden muB, wenn er auf sein Publikum wirken will (2, 188ff. 194 {f. -
197ff. 202f.); die technischen Topen, die iibrigens wieder als Ergebnis eigener
Erfahrung bezeichnet werden (204ff.), treten dadurch in den Hintergrund. Wie
stark hier aber auch griechische Lehre mit der Atmosphire des Forums erfiillt
sein mag, Cicero hat noch eine weitere Nuance bereit, die ganz untechnisch und
romisch ist, und so bemerkt er gleich zu Beginn: Beim Proze8 steht fiir den An-
walt das Ansehen seines Talents (ingensum) und seine Berufsehre (fides, officium,
diligentia) auf dem Spiel; es ist daher unméglich, daB ihm das Leid seines Klienten
nicht zu Herzen dringt, dafl er diesen, mag er ihm auch noch so fern stehen,
weiter als einen fremden Menschen ansehen kann (2, 192).

Wie tief einschneidend die Verdnderung der 7éyvy ist, zeigt schlielich beispiel-
haft das erste praeceptum des Antonius im 2. Buche, wo die im strengen Sinn
technische Erérterung beginnt. Antonius erzéhlt hier von seiner Begegnung mit
dem jungen Sulpicius anliB8lich von dessen erstem Auftreten als Anwalt in einem
ProzeB und den Ratschligen, die er ihm dabei erteilte (2, 88ff.). Dann fihrt er
fort: ergo hoc sit primum vn praeceptis mers, ut demonstremus, quem tmatetur. Hier
ist unter volliger Mifachtung der Disposition der Lehrschriften das praeceptum
iiber die Nachahmung (uéurog, imitatio) und die dazugehorige Ubung, (2, 90. 96)72
an den Beginn der ganzen Unterweisung gestellt, wihrend es eigentlich erst dann
zur Sprache kommen kann, wenn der Adept der Rhetorik die allgemeinen, grund-
legenden und fiir jeden verbindlichen Regeln gelernt hat. Sachlich méglich und
sinnvoll ist das Verfahren Ciceros nur dadurch, da8 er sich an jemand wendet, der
die Rhetorik im Sinne der Schulregeln bereits kennt und sich nunmehr der Praxis
als Redner zuwendet. Die Unterweisung, die De oratore gibt, ist somit etwas
grundsitzlich Anderes als die der gewohnlichen Lehrschrift. Wéhrend der iibliche
Rhetorikkurs ein Element der antiken Schulbildung und dariiber hinaus der
allgemeinen Bildung ist, so daB der Absolvent dadurch noch keineswegs zum prak-
tischen Redner wird oder dieses Ziel auch nur anzustreben braucht, ist in De ora-
tore, wie Antonius sagt, das Forum die Schule™. Mit dieser Gestaltung, die natiir- -
lich eng mit der Hereinnahme der Rhetorik in den Bereich rémisch-praktischer
Erziehung zusammenhidngt und sich daraus ergibt, steht Ciceros Schrift unter
den rhetorischen Fachschriften, die alle den Geruch der Schulstube an sich haben?,
als etwas Einzigartiges da,und man kann diese Eigenart auch kaum auf eine
philosophische Quelle zuriickfiihren. Nur Tacitus’ Dialogus, der aber die eigentliche
Téyvn nicht behandelt, steht hier in der Tradition Ciceros. Er allein redet in c. 34
ausfiihrlich von der Unterweisung durch berithmte Redner als Fortfithrung der

2 Vgl. Quint. Inst. 10, 1, 1ff.

32, 89: ... et eum sum cohortatus, ut forum sibi ludum putaret esse ad discendum, magi-
stratum autem, quem vellet, eligeret ...; vgl. auch 3, 74.

4 Dies gilt auch fiir Quintilian, der sich zwar vielfach an Cicero anschlie8t, aber doch
eine Anleitung zur Beredsamkeit von Grund auf und in aller Ausfiihrlichkeit geben will;
vgl. etwa Inst. 3, 1, 20.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 25

eigentlichen Schulbildung, von der praktischen Schulung in deren Gefolge auf dem
Forum - bezeichnenderweise taucht der Begriff der deductio auf?®—, er selbst hat
schlieBlich Aper und Secundus, die bedeutendsten Redner seiner Zeit, nicht nur
auf dem Forum gehort, sondern war auch in der Offentlichkeit und privat ihr
stindiger Begleiter, damit er auf diese Weise ihre Kunst ganz und gar in sich
aufnehme (c. 2). Aus Tacitus aber wird auch deutlich, daB De oratore die Situa-
tion der Berufswahl und Berufsbildung zugrunde liegt, was der rhetorischen
Fachschrift ebenfalls ganz fern liegt. Aus diesem Grund priift Antonius vor aller
Unterweisung die Féhigkeiten des jungen Adepten und réit ihm je nachdem zum
Rednerberuf zu oder von ihm ab (2, 85ff.); aus diesem Grund fragt Sulpicius,
als Crassus die vielfiltigen Voraussetzungen einer vollkommenen rednerischen
Leistung enthiillt hat: num tu igitur ... me aut hunc Cottam tus civile aut rem mali-
tarem vubes discere (1, 31) ? Die leidenschaftliche Anteilnahme der jungen Leute am
Gesprich enthiillt sich jetzt als Ausdruck eines typisch romischen Berufsethos,
das Crassus selbst 1, 134 in denkwiirdigen Worten charakterisiert. Es ist deshalb
kein Wunder, daB von den cohortationes des Crassus und Antonius an (1, 30ff.;
2, 331f.) den ganzen Dialog eine gewaltige protreptische Energie erfiillt. Dadurch
aber daB} Crassus und Antonius sowohl in bezug auf die 7éyrn als auch auf die
auBerhalb derselben liegenden Forderungen keine ausfiihrliche Darlegung, sondern
nur Hinweise geben’, wird sie noch weiter gesteigert, und Scaevola kann deshalb
Crassus’ Rede im 1. Buch geradezu mit den Gespréichen des Sokrates vergleichen,
der zu sagen pflegte, perfectum sibi opus esse, st qua satvs esset concitatus cohortatione
sua ad studvum cognoscendae percipiendaeque virtutis (1, 204). Im iibrigen unter-
streicht die Tatsache, daBl die Nachahmung an der Spitze aller Vorschriften steht,
noch nachtriglich die Bedeutung, die die Dialogsituation fiir die Schrift hat: Die
jiingeren Politiker schlieBen sich an die élteren als an ein Vorbild an, cuius vestiqia
persequr cuprunt (1, 105); Nachahmung eines Vorbildes aber ist bekanntlich eine
tief eingewurzelte Eigentiimlichkeit des romischen Lebens. Die griechische uiunots-
Theorie steht also hier zugleich im Dienst eines spezifisch romischen Anliegens,
sie erhilt dadurch einen tieferen, umfassenden Sinn.

Eine shnlich bedeutsame Umgestaltung findet sich zu Beginn des 3. Buches.
Hier beginnt der Abschnitt «Stilistische Darstellung» mit einer Ausfiihrung iiber
die verschiedenen Mdoglichkeiten des Stils, gibt aber dabei nicht die geldufige
Lehre von den drei Stilarten, dem genus grande, medium und tenue, mit der etwa
Ad Herenn. 4, 8 beginnt, die aber in De oratore 3, 199 erst nach den wvirtutes und

.. tuvenis ille, qui foro et eloquentiae parabatur, ... refertus honestis studiis deducebatur
a patre vel a propinquis ad eum oratorem, qui principem in civitate locum optinebat. hunc
sectari, hunc prosequi, huius omnibus dictionibus interesse sive in iudiciis sive tn contionibus
adsuescebat; vgl. auch die kurze Bemerkung bei Quint. Inst. 10, 5, 19. — DaB Tacitus’
Dialogperson Messalla hier von einem Brauch der Vorfahren spricht und ihn dem entarteten
Deklamationsbetrieb der eigenen Zeit gegeniiberstellt, kann hier auBler Betracht bleiben.

76 Vgl. S. 22. Der Mangel an Vollstandigkeit ist iibrigens zugleich Reminiszenz an Platons
Dialoge.




26 Wolf Steidle

dem Rhythmus kurz gestreift wird?’, sondern begriindet weit ausgreifend und mit
Analogien aus anderen Kiinsten, dall es bei gleichem Grad kiinstlerischer Voll-
kommenheit verschiedene Arten derselben geben konne (3, 25ff.). Hieraus leitet
dann Crassus fiir sich das Recht ab, nur die Stilform zu behandeln, der er personlich
den Vorzug-gibt (3, 37). Damit ist wieder die allgemein gehaltene Fachschrift im
Kern verwandelt: Crassus verfihrt — das wiirde auch eine Priifung der Einzelvor-
schriften lehren — nach individuellem Urteil, er stellt sein eigenes Stilideal dar.
Dieses ist zugleich das des Cicero, und indem Cicero es Crassus in den Mund legt,
verleiht er ihm die Autoritit eines romischen exemplum. Cicero hat die prinzipielle
Umgestaltung der 7éy»y iibrigens durchaus — das sei bereits hier gesagt — als eine
eigene Leistung und als Anpassung an die romischen Verhéltnisse empfunden.
Zeugnis dafiir sind die Urteile der Gesprichsteilnehmer iiber Antonius’ und
Crassus’ Ausfiithrungen (2, 362; 3, 228), ebenso auch die programmatischen Worte
von 3,957, die auf Ciceros Lehrtéitigkeit vorausweisen, wie sie dieser dann selbst
in dem schon behandelten Orat. 1401f. zeichnet™.

In den eben behandelten Zusammenhang gehort der auf die Person zielende
Titel De oratore, dem der des zehn Jahre spéter geschriebenen Orator zur Seite steht.
Er 1st im Zusammenhang der rhetorischen Fachschriften durchaus ungewdhnlich.
Zwar gibt es fiir Fachschriften aller Art eine geldufige Disposition nach den Ge-
sichtspunkten 7éyvy — eyviTng, und der Teyvitys-Teil pflegt dabei die nicht im
strengen Sinn technischen Voraussetzungen, Bedingungen und Ziele zu behan-
deln, die der reyviTng zu erfiillen bzw. im Auge zu behalten hat®. Von einer sol-
chen Disposition findet sich aber bei Cicero keine Spur. Bedeutsamer konnte schei-
nen, dafl manche Lehrer der Rhetorik — auch Cicero selbst gehort zu ihnen — die
dem Schaffensvorgang des Redners folgenden Teile der 7€y inventio, dispositio,
elocutio, memoria, actio als Leistungen des Redners (opera oratoris) und nicht als
Teile des Systems (partes rketorices) bezeichnen®l. Trotz der Herausstellung des
Begriffs «Redner», die dieser Terminologie eignet, handelt es sich aber lediglich
um eine der Formulierungsfinessen, an denen die rhetorische Literatur so reich
ist: Auch da nidmlich, wo von den officia oder opera oratoris die Rede ist, z. B. in

7 Ad Herenn. ist hierin und in dem Abweichen von dem theophrastischen System der
vier virtutes modern, wihrend Cicero auf altere Tradition zuriickgreift; vgl. hiezu F. Solmsen,
AJPh 1941, 181.

8 Vgl. auBerdem 2, 87. — Vom Willen Ciceros, eine romische téyrn zu schaffen, handelt
bereits das allerdings nur kurz andeutende Referat von J. Stroux, Ber. iiber d. 55. Philol.
Vers. (1925) 28.

% Vgl. S. 17f.

80 Vgl, den grundlegenden Aufsatz von E. Norden, Hermes 1905, 481ff., der indes in
der Riickfithrung der Gliederung auf Schriften des eisagogischen Typus irrte. Zur Rhetorik
bes. K. Barwick, Hermes 1922, 1{f. 58 ff. In der Poetik wurde die Gliederung vielleicht zuerst
von Herakleides Pontikos angewandt, der meoi mowjrixijc =ai Tdv mowntdv schrieb
(Diog. Laert. 5, 88; C. Jensen, Philodemos iiber d. Gedichte, 5. Buch [1923] 127); fiir die
Rhetorik will O. Immisch, Horazens Epistel iiber d. Dichtkunst, Philol. Suppl. 24, 3 (1932)
10 das erste Beispiel in der Rhetorik des Anaximenes erkennen.

81 Vgl. De or. 1, 142. 264; Or.44; Part. or. 3ff. Anders dagegen Deinv. 1, 9 und vor allem
Quint. Inst. 4,3, 11, der eine treffende Kritik der auch von Cicero bevorzugten Auffassung
gibt.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 27

Ciceros Partitiones oratoriae (3ff.) oder in den Rhetorica ad Herennium (1,2. 3. 4),
steht die Person des Redners nirgends im Mittelpunkt. In De oratore aber ist dies
der Fall. Schon das hymnenartige Preisen der Beredsamkeit, mit dem Crassus und
Antonius einer alten Gepflogenheit rhetorischer Literatur folgend® das 1. und
2. Buch eréffnen (1, 301f.; 2, 33{f.), gilt weniger dieser als vielmehr dem Redner®3.
Im Verlauf der Erorterung aber reden nicht nur Crassus und Antonius immer
wieder von sich selbst, sondern auch die Person des zu bildenden Redners wird
nicht aus dem Blick verloren$. Pointiert formuliert darf man sagen: De oratore
hat weniger die technische Unterweisung als vielmehr die Bildung eines bestimm-
ten Menschentypus zum Ziel. Damit sind wir erneut im Bereich rémischer Vor-
stellungen: In Rom ist ndmlich in alter Zeit orator geradezu die Bezeichnung des
Staatsmanns, der im Frieden mit seiner sapientia die Geschicke des Staats lenkt.
In einem berithmten Fragment von Ennius’ Annalen (2681f. V.) und in dem Zeug-
nis iiber die fiir uns ilteste romische Leichenrede aus dem Jahr 221 (Plin. Hst.
nat. 7, 140) wird entsprechend der romischen Zweiteilung der Lebensbereiche
in die Bezirke dom: — malitiae der orator dem miles bzw. bellator gegeniiber-
gestellt und ebenso taucht der Begriff sapientia in seiner altromischen Be-
deutung von politischer Klugheit auf8. Cicero kann daher an eine iiber-
lieferte Auffassung ankniipfen, wenn er die griechische Anschauung iibernimmt,

82 Vgl. etwa die praeteritio Brut. 25. A

83 Richtig erkannt von H. K. Schulte, Orator, Frankf. Stud. 1 (1935) 12ff. 37ff. DaB
dies Buch indes im ganzen unfruchtbar ist, hat F. Solmsen, AJPh 1938, 108 zutreffend be-
merkt.

84 2, 41. 85ff. 99 (bezeichnend die ungeduldige Formulierung des Praktikers: ... ut ali-
quando ad causas deducamus illum ...). 123f. 162.

85 Vgl. auch Naev. Praetext. 8 bei Cic. Cato Maior 20; Cic. Pro Murena 30; zum Redner
als Politiker vgl. auch Cic. Post. red. ad Quir. 20; De or. 3, 122; De off. 2, 66; Q. Cicero,
Comm. pet. cons. 2ff.; auch die Geschichte der romischen Beredsamkeit, die Cicero im
Brutus entwickelt, beruht auf der stillschweigenden Voraussetzung, da der Staatsmann
in Altrom durch die Kraft des autoritativen Wortes wirkt (bes. 52ff.); vgl. auBerdem etwa
Pro Murena 24. — Dafl der EinfluB des Staatsmanns auf der Rede beruht, ist auch Uber-
zeugung der attischen Demokratie des 5. Jahrhunderts (vgl. etwa Eur. Hik. 409ff. oder
die Darstellung des Perikles bei Thukydides oder Plutarch; die rhetorische Ausbildung,
die die Sophisten geben, soll politische Fiihrer heranbilden). Zur Erklarung dieser auffallen-
den Parallele gibt es zwei Moglichkeiten: Entweder haben dhnliche Verhaltnisse —insbeson-
dere die Struktur des antiken Stadtstaates mit seinen Institutionen von Gericht und
Volksversammlung — unabhingig voneinander dhnliche Anschauungen entstehen lassen,
oder aber es liegt eine Stufe griechischen Einflusses aus der vorliterarischen Zeit Roms vor,
so daB die Romer die einmal iibernommene Anschauung zugleich als etwas Romisches
ansehen konnten. DaB sie das ist, kann schon auf Grund der Antithese und des ganzen
Tons der frilhen Belege unmoglich bestritten werden. AuBerdem ist der romische und der
griechische Begriff staatsméannischer Weisheit ein ziemlich verschiedener: Fiir den Romer
ist wichtig eine genaue Kenntnis von instituta, exempla und consuetudo des eigenen Staates,
da sich an der Sitte der Vorfahren das eigene Verhalten immer wieder orientiert. Dem Grie-
chen dagegen sind magadeiypuara zwar keineswegs gleichgiiltig (K. Jost, Beispiel u. Vorbild
b. d. attischen Rednern, Rhet. Stud. 19 [1936]), aber sie stellen sich eher in Form einer allge-
meinen Lehre dar. AuBerdem legt der Grieche — weniger beschwert durch Tradition — den
Hauptnachdruck auf va déovra Aéyew xai modrrew, das bheiflt also auf die Erfassung der
xaigol. Das zeigen etwa, um nur wenige Beispiele zu nennen, das Geschichtswerk des Thuky-
dides, die Reden des Isokrates oder auch die ethisch-politischenSchriften des Aristoteles;
sein Schiiler Theophrast schrieb gar ITolitixa 700c Tods xawpodc. Vgl. im iibrigen auch
S. 29 A. 94.




28 Wolf Steidle

daB die Redegabe in jedem freien, geordneten Staat die erste Rolle spiele®® und
wenn er, einem Anspruch griechischer Rhetoren folgend, auf der sapientia des
Redners das Wohl des gesamten Staates beruhen 148t und diese von vornherein
als einen selbstversténdlichen Besitz fiir den Redner in Anspruch nimmt®¥. In der
nahen Verbindung von Redner und Politiker®”® spricht Cicero iibrigens zugleich
aus eigener Erfahrung. Der politische Aufstieg des homo novus aus Arpinum und
dessen Erfolg als Konsul beruhen ja in der Hauptsache auf dem rednerischen
Wirken®, und so stellt er denn in dem bekannten Vers cedant arma togae, concedat
laurea linguae (fr. 16 p. 72 M.) ganz altromisch Krieger und Redner gegeneinander,
um freilich dabei — und das ist nicht mehr altromisch®® — dem Redner vor dem
Krieger den Vorzug zu geben. Daneben macht er auch das Wohl der meisten
Privatleute vom Wirken des Redners abhéngig (De or. 1, 34), er denkt ihn sich also,
wie das im Grund selbstverstdndlich ist, als Gerichtspatron. Mit den Begriffen
orator und patronus, die sachlich nicht scharf zu trennen sind, fassen wir nun
Beispiele einer soziologischen Typenbildung, die, in ihrer Gesamtheit bisher noch
niemals richtig gewiirdigt, den Aufbau des romischen Lebens weithin bestimmt
und fiir die als weitere Beispiele etwa imperator, magistratus, senator, vurisconsultus,
princeps, pater familias, senex, amicus und andere angefithrt werden konnten.
In Typen dieser Art tritt dem Romer leibhaft eine ganze Welt persongebundener
Werte entgegen, nicht individueller, versteht sich, denn der Typus ist es, der das
Individuum prédgt und ihm das personliche Gewicht verleiht. Alle diese Typen
haben durch die Sitte der Vorfahren festgelegte Funktionen und Verpflichtungen,
die nicht so sehr amtlich oder durch rechtliche Bestimmungen fixiert als vielmehr
von menschlich-moralischem Charakter sind. Es wird deshalb gegeniiber diesen
Typen ein bestimmtes Verhalten von seiten der Umgebung gefordert, der Be-
amte fordert es vom Privatmann, der pater familias von den Familienangehdorigen,
der Gerichtspatron vom Klienten, der Freund vom Freund. An dieser Stelle liegt
der tiefste Grund fiir die Orientierung von De oratore auf den Redner hin und ihre
Betitelung. Was speziell die Pflicht des patronus angeht, so heiflt sie fides®, und
seine Aufgabe ist vor allem der Schutz der Ungliicklichen und Schwachen?, da-
neben auch die Anklage der Bosen, eine Wendung, die formelhaft in mehreren

86 1, 30; 2, 33; Auct. neoi Tyovs 44, 2 (... éxeive T® Foviovuéve ...); Tac. Dial. 361f.; 40,
2ff. — Natiirlich soll damit nicht behauptet sein, daB es im alten Rom eine Redekunst im
eigentlichen Sinn des Wortes gegeben habe.

87 De or. 1, 34. Der Gedanke selbst ist mindestens so alt wie die Sophlstlk —DaB Cicero
mit diesen Thesen nicht etwa unter dem EinfluB der Akademie mit ihren Rhetorikkursen
steht, zeigt die Polemik von seiten aller Philosophen, der sich Crassus in De or. 1 sofort zu
erwehren hat (1, 81ff.).

87a Sie gilt nicht schlechthin, sondern nur fiir den perfectus orator (1, 34), was vorlaufig
auller Betracht bleiben kann; vgl. S. 34.

88 Vgl. Q. Cic. Comm. pet. 21f.

8 De off. 1, 74; Pro Murena 30ff.

9 Vgl. bes. R. Heinze, V. Geist d. Romertums (1938) 47ff. und schon vorher M. Gelzer,
Die Nobilitit d. rom. Republik (1912) 49ff.

1 Hauptaufgabe des romischen patronus ist die Verteidigung: De or. 1, 32. 169; De inv.
1, 5; De off. 2, 66; Hor. Carm. 2, 1, 13; Laus Pis. 30.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 29

Schriften Ciceros auftaucht und offenbar geldufige Anschauungen widergibt®2. Be-
zeichnenderweise hat dieselben Aufgaben auch der Staatsmann und auBerdem
sind — entsprechend der Durchdringung des romischen 6ffentlichen Lebens mit
moralischen Prinzipien®® — der Schutz der Schwachen und die Niederringung der
Bosen grundlegende Maximen romischer Politik im Umgang mit fremden Volkern®:.
Es ist durchaus verstdndlich, daB angesichts dieser romischen Verbindung von
Redekunst und politischem Fiihrertum und der moralischen Gegebenheiten des Pa-
tronats das griechische Problem des Verhltnisses zwischen Rhetorik, der Kunst des
Uberredens, und den Grundsiitzen der Moral, das Platon zuerst mit aller Schirfe
aufwarf und das in der Folge nicht mehr zur Ruhe kam, fiir Cicero nicht im sel-
ben MaBe brennend ist?. Dagegen lit er im 2. Buch Antonius mehrfach Dinge aus-
fithren, die nur von der Vorstellung des Patronats her verstiandlich werden. Gleich
zu Beginn seiner Rede (991f.) fordert Antonius, der Redner miisse sich mit dem
von ithm zu behandelnden Rechtsfall genau und sorgfiltig vertraut machen. Das
ist keine Schulregel, wie ausdriicklich gesagt wird; in der Tat gibt es hier nichts
zu lernen, sondern es wird eine Haltung verlangt, die der Sorgfaltspflicht des
patronus (2, 99) entspricht. Erfiillt er sie nicht, so steht das Ansehen seines Talents
auf dem Spiel und er unterliegt allgemeinem Tadel wegen Nachlissigkeit (negli-
gentia), eventuell sogar wegen Verletzung der Treupflicht (perfidia). Das sind Ge-
sichtspunkte, die schon bei der Behandlung des mddos aufgetaucht sind%; sie
zeigen, daf} der Patron sich wirklich mit seiner ganzen Person fiir den Klienten
einzusetzen hat. An dieser Stelle wendet sich Cicero speziell gegen eine damals
eingerissene und noch zu Quintilians Zeit bestehende Unsitte (Inst. 12, 8, 1),
daBl Anwilte durch eine ostentative Vielgeschiftigkeit sich den Anschein einer
grofen Praxis und einer entsprechenden Berithmtheit zu geben suchen, dabei aber

92 Cic. Div. in Caec. 70: accusare improbos et miseros calamitososque defendere; Verr. 2,
4, 81; Deor. 1, 202; 2, 35; De leg. 1, 62.

93 Vgl. etwa Sall. Cat. 54, 4, wo bei der Charakteristik Caesars und Catos dem ersten der
Schutz der Ungliicklichen, dem zweiten das Vorgehen gegen die Bosen zugewiesen und auf
diese Weise die Einseitigkeit beider Politiker herausgestellt wird. Zur Verbindung von
severitas und clementia jetzt auch E. Bux, Wiirzb. Jb. 1948, 201ff.

9 Vgl. etwa Sall. Bell. Tug. 14; Verg. Aen. 6, 851ff.; Cic. Div. in Caec. 66; Bux. a. O.;
H. Haffter, Stud. It. 1940, 97ff.; R. Harder, Hermes 1934, 64ff. (zur clementia als alt-
romischer Adelstugend). Obwohl am rémischen Charakter dieser Vorstellungen kaum je
ein Zweifel geduBert wurde und wohl auch kaum geéuBert werden kann, besteht die beun-
ruhigende Tatsache, daBl etwa in De leg. 1, 62 und De or. 2, 35 in einem ohne Frage grie-
chisch bestimmten Zusammenhang der Schutz der Ungliicklichen und der Kampf gegen die
Bosen als Aufgabe des yévos duixavixdv bezeichnet werden und daB diese beiden Punkte
auBerdem zugleich ein essentieller Bestandteil der Ideologie der attischen doy sind (Thuky-
dides, Epitaphien, Isokrates). Wir kommen damit wieder auf die schon S. 27 A.85 ange-
schnittene Frage zuriick, ob und inwieweit griechische Einfliisse auf das Rom der vor-
literarischen Zeit gewirkt haben. Als ein zentrales historisches Problem ist sie zuerst von
F. Altheim gesehen und in seinen Forschungen zur politischen und religiésen Friihgeschichte
Roms auch wesentlich gefordert worden.

9 Vgl. etwa De or. 2, 85, das mit den Worten vir bonus an die bekannte Definition des
Redners durch den alten Cato erinnert (S. 80 Nr. 14 J.); auBerdem Quint. Inst. 12, 1, 24
(12, 1, 1 bietet wieder das Cato-Zitat).

9 Vgl. S. 24.




30 Wolf Steidle

nicht geniigend Zeit fiir den einzelnen Fall aufwenden%. Wie untechnisch und
romisch Cicero an dieser Stelle vorgeht, zeigt die folgende Vorschrift. Nach einer
Orientierung iiber den Fall durch den Klienten selbst — auch das ist damals in
Rom nicht selbstverstindlich — soll der Patronus sofort in einer Auswahl der
giinstigen und ungiinstigen Punkte des Rechtsfalls den Stoff fiir sein Plidoyer
zusammenstellen. Die téy»ny nennt diese Tatigkeit wudicium (xpioiw), 1aBt ihr
aber — sachlich mit Recht — die vnventio vorangehen%®. Diese hat zunéchst einmal
die Art des Rechtsfalles (status causae) festzustellen und im Anschlu8 daran die
Beweise mit Hilfe der duBeren Gegebenheiten des Falles und einer differenzierten
Beweistopik zu ermitteln. Cicero 1ifit dieses ganze Feld hier auBer Betracht. Es
kommt ihm ndmlich nur darauf an, durch die Forderung einer griindlichen Prii-
fung der einzelnen Punkte die weitere einleuchtend zu machen, da die Stoff-
behandlung von der Vorbereitung des Plidoyers, d. h. also der stilistisch-darstelle-
rischen Seite getrennt werden mufl. Der Anwalt soll sich nicht, wie das damals
oft vorkam, erst kurz vor der Verhandlung iiber den Fall oberflichlich orientieren
und dann ohne Kunst drauflos improvisieren (103)%7?. Hier ist wieder der Gesichts-
punkt der diligentia des patronus, und er deckt diesmal - fiir Cicero sehr bezeich-
nend — eine Forderung, die zugleich eine kiinstlerische ist?; in diesem Zusammen-
hang pflegt als Begriindung anderwirts das Prinzip durchgehender oratorischer
Vollendung angefiihrt zu werden®. Die diligentia als Grundtugend des Redners
tritt im 2. Buch dann noch mehrfach beherrschend hervor. In 2, 147, angesichts
der Forderung, daB der Redner die Topoi, aus denen jeweils dic Beweise zu ent-
nehmen sind, im Kopf haben muB, ehe er an die Behandlung der einzelnen Fille
herangeht — auch dies wieder ein praktischer Wink, nicht eine technische Vor-
schrift — stimmt Antonius geradezu einen Hymnus auf sie an. Er kommt nidmlich
hiebei in einer Art Exkurs auf das Verhéltnis der drei Grundfaktoren «Begabung,
Belehrung, Ubung (géots, ddaoxalia, doxnow)» fiir das Zustandekommen der
rednerischen Leistung zu sprechen, das seit Protagoras immer wieder verhandelt
wird. Wie nicht anders zu erwarten, beschrinkt Antonius dabei die Rolle der
ddaoxalia (téyvn) gegeniiber den anderen Faktoren stark!®. Fiir doxyois
(yvuvacia), dem im Griechischen uedéry zur Seite stehen kann, was stéirker als
die Ubung den Eifer im Betreiben einer Sache bezeichnet, verwendet er aber das
lateinische Wort diligential®. Damit erhilt die ganze Ausfithrung einen neuen

97 U. E. Paoli, Leben im alten Rom (1948) 203ff. meint zu Unrecht, es habe damals in
Rom keine Rechtsanwilte gegeben, die ihren Beruf nicht ernst genommen hétten.

97a Or. 48; Quint. Inst. 6, 5.

97b- Auf Grund der Ablehnung der Improvisation wird schon in De orat. 1, 18 besonderer
Nachdruck auf die memoria (uvijun) gelegt; zur Notwendigkeit derselben bei sorgfaltiger
Ausarbeitung — Alkid. ITegi @y cogiotaw 18.

98 Ahnlich 1, 129, wo Cicero die diligentia des Schauspielers als Vorbild fiir eine entspre-
chende Bemiihung des Redners um die actio anfiihrt.

99 Zum Begriff der perfectio S. 34 ff.

100 Schon die Formulierung bei Protagoras B 3 D.-Kr.5 scheint eine solche Einschrankung
vorauszusetzen.

101 gcumen, das zuerst fiir ingenium auftaucht, ist natiirlich durch den Zusammenhang
der inventio veranlaBt.




Einfliisse rémischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 31

Sinn. Eine Reihe von Forderungen, die alle nichts mit der gerade hier zur Erorte-
rung stehenden nach Kenntnis der Beweistopik zu tun haben und iiber den vor-
liegenden Zusammenhang hinaus in einer allgemeinen Weise die ProzeBfithrung
betreffen, dabei aber nicht in den Bereich der Ubung, sondern den der Sorgfalt
fallen, kommen zur Sprache. Dabei tauchen die der diligentia verwandten Tugen-
den cura, attentio animr, niqilantia, adsiduitas, labor auf. Sie stehen der doxnois
oder ueAétn, die iiberhaupt keine Tugend ist, durchaus fern, sind aber Teilaspekte
der romischen Grundtugend, der aktiv-energisch und mit Umsicht ins Leben ein-
greifenden virtus, die hier in ihrer Anwendung auf den Redner und unberiihrt von
griechischer Spekulation dem Leser vor Augen tritt. Antonius kann deshalb mit
Recht sagen, was fiir die griechische doxnow—upeAérny unmoglich wire: ... com-
plectar uno verbo, quo semper 1am usi sumus, diligentia: qua una virtute omnes ver-
tutes reliquae continentur (150). Im selben Sinn, aber mit einer eigenartigen Wen-
dung verwendet den Begriff schlieBlich Catulus: Am Schlul von Antonius’ Rede
hebt er hervor, daf dieser sich vollig beschlagen in griechischer doctrina gezeigt
habe (2, 362), und fihrt dann fort: neque eo minus eloquentiam tuaml®® et multo
magus virtutem et diligentiam admaror. Die Beschéftigung mit den Griechen beweist
also in Catulus’ Augen, daBl Antonius seine Pflichten als romischer Sachwalter
ernst nimm¢t193,

Der Begriff der Eloquenz greift bei Cicero weit iiber den engeren Bereich des
rhetorischen Lehrsystems hinaus. Sie ist ein artificium, unermeflich grofer als die
anderen téyvauw (2, 83), maius ... quiddam quam homanes opinantur et pluribus ex
artibus studiisque conlectum (1, 16). Thre Bedeutung 1a8t sich von den Lehrern
der Rhetorik iiberhaupt nicht und auch von Crassus nicht in Kiirze dar-
stellen (1, 203), sie ist die schwierigste und bedeutendste aller Disziplinen
(1, 16; 3, 84). Im Brutus 25 heillt es gar, jeder der fiinf Teile der Rhetorik
(tnventio usw.) mache fiir sich eine eigene ars aus. Fiir diese Bedeutungserwei-
terung und Erhohung der téyvn, die zwar in der Selbstreklame griechischer
Sophisten ihre Wurzel hat1%3* dabei aber doch nach dem Maflistab griechi-
scher Begrifflichkeit eigentiimlich unprézis ist, gibt es mehrere Griinde: Zu-
néchst wird neben dem eigentlichen rhetorischen Lehrgang die Beschéftigung mit
weiteren studia und artes fiir notig erachtet, vor allem Philosophie, daneben etwa
Rechtswissenschaft und Geschichte, schlieflich die Schauspielkunst. Aullerdem
erscheint Cicero, der die Forderungen der griechischen Rhetorik vor dem Hinter-

102 Vgl. hiezu S. 21 A. 58.

103 Tn einer ahnlichen Weise romisch gefarbt ist 2, 291-306, wo das iudicium (xpiow)
behandelt wird. Zwar bieten fiir die 1. Vorschrift von 294 Or. 49 und An. Seg. 108 (I 371 Sp.),
fiir 304 Ad Herenn. 2, 43 und Cic. De inv. 1, 92 — allerdings in anderem technischen Zusam-
menhang — parallele Vorschriften, aber in De oratore tauchen daneben wieder das Prestige
des Redners (z. B. 302: turpius) sowie perfidia und diligentia, das heiBt also moralische
Gesichtspunkte auf. Auch eine Reihe von Einzelheiten ist romisch und das Prinzip all-
seitiger Sicherung nicht bloB dem immer in erster Linie auf Verteidigung eingestellten
romischen Advokaten, sondern auch speziell Antonius eigen; vgl. 3, 32: praemunitum et
ex omni parte causae saeptum; 2, 296.

103a Vgl. etwa Plat. Gorg. 448C; 451C.




32 Wolf Steidle

grund der zeitgenossischen romischen Redepraxis miflt (1, 118), auch eine Anzahl
der spezifisch technischen Vorschriften als etwas Ungewohnliches, ja GroBartiges.
Er erfiillt sie zwar selbst!%, aber als allgemeine Forderung sind sie fiir Rom zum
mindesten in diesem Ausmal} und in dieser Strenge ein Novum. Auf diese Weise
kommt schon innerhalb der téyv; eine durch die romischen Verhéltnisse bedingte
Schwergewichtsverteilung zustande, fiir die es in den iibrigen rhetorischen Schrif-
ten keine Analogie gibt. Gleich im Prooemium des 1. Buches werden alle diese
Forderungen programmatisch nebeneinander aufgefiihrt (17£f.)1%. Innerhalb der
téyvn sind besonders wichtig 7wddoc'% und Witzl%, dann eine kunstvolle Auswahl
und Fiigung der Worte, der Rhythmus, schlieBlich das tadellose Auftreten des
Redners!® und iiberhaupt der Vortrag. Um die Dringlichkeit dieser spezifisch
kiinstlerischen Forderung zu unterstreichen, wird die Eloquenz mit Dichtung!®
und Schauspielkunst in Parallele gesetzt, d. h. also mit Kiinsten, in quibus non
utilitas quaeritur necessaria, sed amvmi libera quaedam delectatio (1, 118). Eine
solche Zielsetzung fiir die Rede erinnert an Isokrates, gilt aber sonst nur fiir eine
der drei Redegattungen, die epideiktische, nicht aber fiir Gerichts- und politische
Rede. Gelidufiger Meinung entsprechend® wird zwar von Cicero nicht bestritten,
daB ein weniger vollkommener Redner immer noch eher vom Publikum ertragen wird
als ein ebensolcher Schauspieler oder Dichter (1, 118; 3, 198), auf der anderen Seite
aber merkt dieses doch auch hier den VerstoB sehr deutlich (3, 198), und Antonius
erklirt sogar, ein wirklicher Fehler finde beim Redner weniger leicht Verzeihung
als beim Kiinstler, weil nur beim patronus das Ansehen der ganzen Person fort-
wihrend auf dem Spiele stehe (1, 124)111. Es muf} deshalb die diligentia des Schau-
spielers, der — obwohl in artificio perquam tenus et levi — nur mit einer vollkommenen
Leistung sich zufrieden gibt, auch fiir den Redner, der ja dieselbe Tugend zu be-
wahren hat2, vorbildlich sein (1, 129). Unter diesen Umstéinden sind eingehende
Ubungen (exercitationes) erforderlich (1, 147)113, In dem von Cicero gewiinschten
Umfang sind auch sie in Rom etwas Neues, vor allem der allein eine genaue Aus-
arbeitung garantierende und schon wegen des Rhythmus nétige (3, 190) stulus
(1, 150; 2, 96). Der Romer verliBt sich lieber fiir Ubung (1, 150) und Ernstfall aufs
Improvisieren!#, was Cicero ebenso wie Isokrates scharf ablehnt. Er betont viel-

104 YVol. Brut. 3171f.

105 Vgl. auBerdem De or. 1, 158; Brut. 322ff.; Or. 113ff.

106 Vgl. Or. 128. DaB demgegeniiber die inventio im Sinne des eigentlichen Beweisver-
fahrens zuriicktritt, wurde schon S. 22 gesagt.

107 Als besondere Doméne Ciceros — Tiro legte bekanntlich eine Sammlung seiner Witze
an — erhilt er eine ganz ausfiithrliche Behandlung (2, 216-290).

108 Cicero ist hier ausfiihrlicher als die Griechen (1, 131), sehr begreiflich, da er ja auf die
Praxis schaut, wo dieser Punkt ebenso wichtig sein kann wie das ganze Beweisverfahren.

109 Per Vergleich entstammt bekanntlich bereits der Sophistik und ist etwa Isokrates
ganz gelaufig. Weitere Belege in Ciceronis Orator erklart v. W. Kroll 1913, zu Or. 62.

110 YVgi. etwa De or. 1, 259; Hor. Ep. ad Pis. 3661f.

111 guotiens enim dicimus, totiens de nobis tudicatur.

112 Vgl. S. 30.

13 Vgl. auch 1, 257; 2, 90; Brut. 309. 315. 321.

114 Zur Improvisation vgl. S. 30.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 33

mehr umgekehrt, daB die dauernde schriftliche Ubung auch die Fahigkeit zur Im-
provisation stirke, so dall diese dann so vollkommen wie eine ausgearbeitete Rede
zu wirken vermédge (1, 153). Im iibrigen zeigt die Tatsache, daB} die einzelnen
exercitationes schon im 1. Buch und somit vor der ausfiihrlichen Behandlung der
Téyvn zur Sprache kommen, aufs neue, daBl De oratore dem gewohnlichen Unter-
richt, der ja zuerst die Darstellung der Regeln geben miilte, durchaus fern steht.
Der griechische Stoff ist auch in diesem Punkt ganz nach Ciceros romischen Ten-
denzen geordnet.

Unter den besonderen studia steht, wie gesagt, an der Spitze die Philosophie.
Sie ist nach Cicero, der hier einer Lehre zeitgenossischer Philosophen folgt, schon
fir die Erfiillung bestimmter technischer Forderungen, etwa die Erregung der
Affekte und die Behandlung der xowoi témoi113, ebenso aber dariiber hinaus un-
umginglich. Thre ganze Bedeutung fiir die Bildung des Redners und die Gestal-
tung von De oratore mufl in einem eigenen Aufsatz behandelt werden, zumal
Cicero immer wieder betont, sein Rednertum stamme weniger aus rhetorischer
Schulung als aus der Akademie®. Was die iibrigen studia anbelangt, so sind sie
nicht blo um der vollkommenen rednerischen Leistung willen, sondern auch
wegen bestehender romischer Miflstinde notig; diese stehen im Widerspruch zur
tatsichlichen oder vermeintlichen Sitte der Viter und fordern deshalb eine Riick-
kehr zu dieser. Schon die Vorschrift, dafl der Redner mit dem usus des 6ffentlichen
Lebens, seinen wnstituta und exempla und iiberhaupt mit der antiquitas vertraut
sein miisse (1, 18. 159; 2, 68. 131), die auch der griechischen Rhetorik nicht fremd
ist, trigt eine romische Nuance. Anders als im Griechischen setzt es nimlich eine
sehr betrichtliche und damals auch keineswegs mehr selbstverstiandliche Bemii-
hung voraus, wenn der junge Romer die verwickelte Verfahrenspraxis und das
Formelwesen im Geschiftsverkehr, vor Gericht, in der Volksversammlung und
im Senat sowie schlieBlich die magistratischen Befugnisse oder gar die romische
Geschichte mit ihrer Unzahl der fiir die Folgezeit verbindlichen exempla er-
lernen soll''¢*. Des jiingeren Cato sorgfiltiges Studium der Amtsobliegenheiten
des Quiistors als Vorbereitung fiir dieses Amt war zu seiner Zeit etwas Ungewohn-
liches (Plut. Cato min. 16, 2)177. Cicero klagt in De leg. 3, 48, daB sich die Magistrate

1us ), 52ff.; 3, 124ff.; Or. 1211f.

116 Ygl. S. 21.

uéx Fiir die griechische Rhetorik vgl. etwa Dion. Hal. Ad Pomp. Gem. 6 p. 784:...7ic ovy
duoldoyiicel Toic doxovoL Ty PLAdsopov gntootxiy dvayxaiov eivar wodia uév &9y xai fagfdowy
xail “EAdipvaw éxpadeiv, moddods 08 vopovs axovoar molteidv Te oyfuara, xai fiovs avdodv
xai modSeis xai 1éAn xal tyas ; Bezeichnenderweise zielt indes der Grieche auf eine um-
fassende Welt- und Lebenserfahrung, er will wissen, wie die Menschen und ihr Leben iiber-
haupt ist, der R6mer dagegen beschrankt sich auf den eigenen Staat. Er will die Erfahrung
auch nicht in dieser Weite, sondern in den zahllosen Einzelheiten, die er praktisch ver-
werten kann. Erst im Or. 120 richtet sich bei der Forderung der Geschichtskenntnisse der
Blick iiber Rom hinaus, aber selbst hier heiBt es: cognoscat ... rerum gestarum et memoriae
veteris ordinem maxime scilicet nostrae civitatis, sed etiam imperiosorum populorum et reqgum
Wllustrium (also nicht der ganzen Menschheit!). Nicht umsonst kennen die Romer auch keine
Universalgeschichte.

117 Vgl. auch 12, 2; 18, 9; 19, 4.

3 Museum Helvet:cum




34 Wolf Steidle

von den Apparitores iiber ihre Aufgaben belehren lassen miissen, und eine noch
allgemeinere Klage erhebt De or. 3, 136 oder Sall. Ep. ad Caes. 2, 10, 9117*, Ausfiihr-
lich verbreitet sich Crassus auch iiber die mangelnde Vertrautheit mit dem biir-
gerlichen Recht (1, 18. 1661ff.), wobei — echt romisch — einerseits blo8 dessen
sachliche- Notwendigkeit fiir den Redner durch Beispiele dargetan, andererseits
wnertia und tmpudentia der rechtsunkundigen patron: getadelt werden (1, 172.
175. 184f.). Wenn auf allen diesen Gebieten Kenntnisse vom Redner gefordert
werden®, so wird dabei erneut deutlich, da8 in ihm zugleich der Staatsmann
gebildet werden soll. Im Hintergrund steht der Wunsch, der Redner-Staatsmann
mochte wie in alter Zeit die romische sapientia, d. h. eine umfassende und ins
Einzelne gehende Erfahrung im rémischen Leben besitzen, wihrend jetzt eine
Zersplitterung in Jurisprudenz, Rednertum, Militdirwesen herrscht. Als Beispiel
fiir die alte Vereinigung dieser Fihigkeiten in einer Person wird unter anderen
Cato maior genannt (3, 134). Die entsprechende Ausfithrung steht zwar inmitten
einer griechisch-philosophisch bestimmten Erérterung iiber die allméhlich einge-
tretene Zersplitterung der artes, d. h. der Berufe und Beschiftigungen. DaB8 Cicero
aber nicht bloB fiir die griechischen Verhiltnisse eine kiinstlich erfundene
Analogie bieten, sondern auch hier in griechisch bestimmter Formulieruny ein
spezifisch romisches Problem behandeln will, zeigt der in 1, 170 zitierte, auf
eine Verbindung von Rechtskunde und Redekunst dringende Ausspruch des
P. Crassus Mucianus, zeigen die ebenda angefiihrten exempla Cato und Q.
Scaevola (c. 95) sowie schliellich Cicero Cato maior 10ff. Hier schildert der Ge-
sprachsfiihrer Cato den Fabius Maximus Cunctator als Inhaber der eben charak-
terisierten romischen sapientia, die also auch fiir Ciceros Zeit noch eine durchaus
lebendige Vorstellung war.

Nur wer die genannten Vorschriften erfiillt, ist ein vollkommener Redner (per-
fectus)'® und dariiber hinaus Staatsmann. Cicero greift mit diesem Begriff, der
sich schlagwortartig durch die ganze Schrift zieht, auf einen alten geldufigen
Terminus griechischer Fachschriftstellerei zuriick'®: TéAeioc teyvitns ist, wer
alle Forderungen des Handwerks erfiillt. Perfectus und perfectro tritt nun bei Cicero
in Gegensatz zu den verschiedensten Moglichkeiten romischer Eloquenz, so etwa
zum declamator, der sich ohne alle Erfahrung lediglich auf seine Schulkenntnisse
verldBt, geschweige denn daBl er irgendeine hohere eruditio besitzt!®!. Wichtiger
noch ist der Gegensatz zu der eine Stufe tiefer stehenden, geliufigen Forum-
routine, die in 3, 92 als armselig und bar aller griechischen eruditio charakterisiert

117a Vgl. auch Gellius 14, 7, 1ff. iiber Varros Commentarium csicaywyixdv fiir den Consul
Pompeius.

118 ], 18. 159; Brut. 322; Or. 120.

119 Vgl. z. B. 1, 6ff. 34. 197. 202; 2, 33; natiirlich taucht derselbe Begriff auch hiufig
im Orator auf, z. B. 55. 61. 100. 103.

120 Er entstammt wohl der Sophistik; Platon setzt ihn Phaidr. 269 bd (Rhetorik) bereits
voraus. Auf die Geschichte des Begriffs einzugehen ist hier nicht méglich.

121 Or. 47; De or. 1, 73; vgl. auch De or. 3, 54. 70. 138.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 35

wird, d. h. also, daf} sie nicht einmal iiber die Schulregeln verfiigt!?2. Noch der
Brutus mahnt den Adressaten, er moge sich iiber dieses vulgus patronorum er-
heben (332) und Redner dieses Schlags werden als causidici, rabulae oder clama-
tores bezeichnet (Deor.1,202)123, An anderer Stelle (3, 93) 148t Crassus durchblicken,
daB die Latinv rhetores, dieser ludus impudentiae, eine Praxis von solcher Art
zur Voraussetzung haben. Ihr Verbot durch den Censor Crassus ist also zwar nicht
mehr als Faktum, wohl aber in seinem inneren Sinn auch fiir die Zeit von De oratore
durchaus aktuell. Indes, so tief diese Gregensitze sind, die eigentlichen Schwierig-
keiten fiir die Durchsetzung oratorischer perfectio in Rom kommen von einer an-
deren Seite. Schon Cicero selbst gibt im Prooemium des 1. Buches zu (211f.), da8
die vielfachen Verpflichtungen, die den Romer von Jugend auf in Anspruch
nehmen (occupatio urbis ac vitae), selbst bei denen, die guten Willens sind, eine
so umfassende Ausbildung wie die geforderte in hohem MaBe erschweren. Dariiber
hinaus hélt dann Antonius im 1. Buch mit derselben Begriindung!®* eine Reihe
der von Cicero und im Dialog von Crassus aufgestellten Forderungen fiir zu weit-
gehend. Seine Rede wird zwar sofort von Crassus (1, 283) und spéter auch von
Antonius selbst (2,40) als nicht ernst gemeint bezeichnet, auerdem muBte fiir
romische Leser entscheidend sein, daf allein Crassus, der die weitergehenden For-
derungen vertritt, das letzte Wort behilt und im ganzen Dialog unbestritten
die hohere auctoritas verkorpert. Nichtsdestoweniger, und obwohl Antonius in
bezug auf die Notwendigkeit der Philosophie, die in der Rede abgelehnt wird,
anderwirts eine durchaus positive Stellung einnimmt (1, 80. 93), hat die Rede
ihren guten Sinn. Zeigt sie doch gewissermaBlen paradigmatisch, dafl Crassus’
Rednerideal weit iiber das hinausgeht, was nach Ansicht gebildeter Romer fiir
den Redner notig ist. Antonius selbst und ebenso Crassus betonen némlich mehr-
fach, daB in dieser Rede ein gewisses MindestmaB, ein necessarium, die Richtschnur
fiir die rednerische Leitung ist1?5. Crassus nennt zwar von seinem Standpunkt aus
einen Redner dieser Qualitit remigem aliquem aut basulum, inopem quendam
humanitatis atque inurbanum (2, 40; vgl. 1, 263), in Wahrheit aber steht dieser schon
wesentlich hoher als der gewohnliche Forumredner. Es geht unter anderem daraus
hervor, daB Antonius im 1. Buch die strengen rhetorischen Ubungen, die Crassus
vorher forderte und die fiir Rom ungewdhnlich sind, als beinahe unumginglich
ansieht (256)1%, in der Hauptsache also nur gegen den Umfang der fiir den Redner
nach Crassus notigen eruditio polemisiert. Es ist unmoglich, auf die einzelnen Punkte
der 1. Antoniusrede'®” oder auch auf die von ihm ernstgemeinten Ausfithrungen
des 2. Buches einzugehen, die zwar ein Ideal der perfectio anstreben (2, 33), im

122 Vgl. auch 1, 118.

123 Vgl. De or. 2, 86; Or. 47.

124 Vgl. 1, 81. 94. 118; 3, 74.

125 ], 250. 251. 254. 264; vgl. schon 218. 219.

126 Bezeichnenderweise hebt Antonius auch in 2, 34 das Kiinstlerische an der Leistung
des Redners besonders hervor. Zu den ezercitationes vgl. S. 32.

127 DaB die gegen die Notwendigkeit philosophischer Bildung gerichteten Ausfiihrungen
des Antonius auf Grund von 1, 80 und 1, 93 vom aufmerksamen Leser von vornherein nicht




36 Wolf Steidle

Umfang der geforderten eruditio aber doch noch weit hinter Crassus zuriickbleiben.
Nach Antonius soll der Redner im Grunde nicht iiber das hinausgehen, was rémi-
schem common sense erreichbar ist (2, 68. 131). In der Folge zeigt freilich dann
auch Antonius seine philosophische Bildung (2, 153; vgl. 2, 363); im ganzen aber
bleit er weit mehr als Crassus in den Grenzen roémischer Erfahrungen und
des rémischen Lebens,und es ist deshalb ganz bezeichnend, daf§ er im 3. Buch
vollig zuriicktritt. Cicero hat somit in den beiden Hauptpersonen rémische Elo-
quenz auf zwei verschiedenen Stufen ihrer Anniherung an die Griechen dargestellt,
wozu die Gestalten des Scipio und Laelius in De re publica und ihr Verhiltnis
zu griechischer doctrina eine genaue Parallele bieten. Trotzdem wird aber in
beiden Dialogen das Ziel, das die den Griechen nidher stehende Person vertritt,
fest im Auge behalten, und so werden denn in De oratore geringere rednerische
Leistungen immer wieder als bloBe Vorstufe zu der schlechthin vollkommenen
aufgefaft. Fiir die Begriffe perfectus und perfectio, die sich wie gesagt durch die
ganze Schrift hindurchziehen, ergibt sich aus all dem eine wichtige Konsequenz:
Sie haben nicht anders als die Begriffe der Redekunst und des Redners eine romi-
sche Umbildung erfahren. Dienen sie doch dazu, die Forderungen, die sich aus der
in aller Breite und auf allen Stufen dargestellten konkreten Situation der romi-
schen Eloquenz ergeben, zu decken. Sie verlieren dadurch zwar viel von ihrem
technischen Charakte~, we'den aber dafiir zu tragenden Grundbegriffen einer
die ganze Schrift beherrschenden aktuellen Kritik und Programmatik.

Aber die Umbildung reicht noch weiter. Dazu ist es notig, etwas weiter auszu-
holen. Die von Crassus erhobenen Forderungen geben bekanntlich ein Bild des
ciceronischen Rednerideals und seines eigenen Rednertums, wie das am klarsten
die Selbstcharakteristik am Schlufl des Brutus beweist (315ff.). Es ist eine sehr
gewihlte Form der Rede, ein exquisitum genus dicendr, das Cicero vertritt, und
er hat, wie er selbst sagt, die bis dahin wenig empfindlichen Ohren des rémischen
Publikums hierdurch gewonnen, ja er hat sie eigentlich erst gebildet!?. Von hier
aus konnte es schwierig, ja unberechtigt erscheinen, dafl er sein Rednerideal den

miBverstanden bzw. als letzter Ernst genommen werden koénnen, wurde schon gesagt.
Ahnliches gilt fiir die Polemik gegen die Jurisprudenz; schon 1, 172 heiBt es, nur Antonius
konne ee sich infolge seines Scharfsinns leisten, auf Rechtskenntnis zu verzichten. DaB
nichtsdestoweniger in 234ff. zunichst einmal das Gefiihl der Uberlegenheit des Redners
gegeniiber dem Juristen zum Ausdruck kommt, das etwa auch Pro Murena 23ff. beseelt,
ist nicht zu bestreiten (vgl. auch Or. 141; auf die sachlichen Griinde ist hier nicht einzu-
gehen; vgl. vor allem J. Stroux, Summa ius summa iniuria [1928], jetzt in Rom.
Rechtswissenschaft w. Rhetorik [1949]). Trotzdem ist aber auch hier der Gegensatz zu Crassus
nicht ganz radikal. Schon 1, 248 fordert Antonius Erfahrung in communi vita et vulgar:
hominum consuetudine und betrachtet nur die vollkommmene Beherrschung des Fachs als
unnotig. Die Rede des 2. Buches, die ganz ernst zu nehmen ist, erweitert dann diese
Forderung noch (131; vgl. 2, 86), indem sie auler dem rerum wusus noch consuetudo civitatis,
exempla und instituta nennt (vgl. 2, 68). Darin ist ein guter Teil der Rechtsmaterie, so etwa
Bestimmungen zum Geschiftsverkehr, ProzeB- und andere Rechtsformeln, Befugnisse der
Richter usw. enthalten. Selbst Crassus, der die Notwendigkeit juristischer Kenntnisse ver-
tritt, sagt (natiirlich iibertreibend): omnia sunt posita ante oculos, conlocata tn usu cotidiano,
in congressione hominum atque in foro (1, 192).
128 Brut. 3211.; Or. 106ff.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 37

bereits den in den achtziger Jahren aus dem Leben geschiedenen Rednern Crassus
und Antonius in den Mund legt. Die Erkldrung gibt auch hier wieder der Brutus.
Nach ihm kann man in Rom zuerst bei Crassus und Antonius von einer Beredsam-
keit im hoheren Sinne reden, von einer Beredsamkeit, die den Vergleich mit den
Griechen nicht mehr ginzlich zu scheuen braucht (138)12°. Weder Crassus noch
Antonius war die griechische Bildung fremd (De or. 2, 1{£.)1%**. Beide sind also
Vorldufer Ciceros. Dies kommt auch in der Gestaltung von De oratore deutlich
zum Ausdruck. Nicht nur Antonius lehnt es von vornherein ab, selbst als perfectus
orator angesehen zu werden, und erklirt: disertos cognosse me non nullos, eloquen-
tem adhuc neminem3®; auch Crassus, der die mit dem perfectum zusammengehori-
gen Forderungen in ihrem weitesten Ausma@ als seine eigenen vertritt, nimmt diese
Haltung ein!3!. Die anderen Gesprichsteilnehmer aber, einschlieBlich des Antonius,
sagen zu ihm: «Wenn einer vollendet ist, so bist es du, Crassus», oder: «Wenn in
Zukunft einmal einer die Vollendung erreicht, wird er dir &hnlich sein miissen»'31*,
DaB die rémische Eloquenz iiber die beiden hinweg hdher schreiten wird, zeigt
schliellich auch der abschlieBende Hinweis auf die kiinftige GroBe des Hortensius,
mit dem Cicero ein Motiv des platonischen Phaidros umdeutet (3, 228f.)132.
Diese von Cicero schon in De oratore gezeichnete Entwicklung hat ihre Bedeutung
aber nun weit iiber das blol Historische hinaus. Da fiir den Rémer Sitte und Ur-
teil der Vorfahren in allen Dingen ausschlaggebend sind, so wird durch Crassus
und Antonius Ciceros Rednerideal, das vor ihm selbst noch gar nicht verwirklicht
war, in einer fiir den romischen Leser maflgeblichen Weise gebilligt!33. Dabei
weisen romische Autoritdten zugleich grundsétzlich und fast paradox darauf hin,
dafl man mit der Aneignung des griechischen Bildungsgutes weit iiber sie selbst
hinausgehen miisse’®. Mit dieser Entwicklungsgeschichte will Cicero indes,
— hier wie im Brutus — nicht nur auf sich selbst als den Gipfel der romischen

129 Tn diesem Zusammenhang ist F. Solmsens Nachweis wichtig (TAPA 1938, 542ff.),
daB Cicero in seinen friithesten eigenen Reden von der griechischen 7éyyn abweicht und einer
rhetorischen Tradition folgt, die in den Reden des Crassus und Antonius nachzuweisen ist.

129 Vgl. 2, 121: Crassus hat zuerst das ornatum aufgebracht.

1301, 94. Bekanntlich ist das ein mehrfach wiederholtes Zitat aus dem libellus des An-
tonius zur Beredsamkeit, den Cicero im Brufus 163 als sane exilis bezeichnet. Zu seiner
Charakteristik vgl. auch De or. 1, 208: ipsaque illa, quae in commentarium meum rettuli,
sunt ... non aliqua mihi doctrina tradita, sed in rerum usu causisque tractata. Es kénnte nach
dieser Charakteristik wohl sein, daB die Emanzipation, die De or. gegeniiber den technischen
griechischen Schriften zeigt, mit durch diese kunstlose kleine Schrift angeregt wurde.

131 Vgl. z. B. 1, 71. 78; 3, 74. 83f. 90.

Bla z, B. 1, 76. 95; 3, 82. 90.

132 Zu Hortensius’ Leistungen vgl. Brut. 301ff.

133 Daneben werden fiir andere Forderungen andere auctoritates angefiihrt. 1, 72: Lucilius;
1, 170: Crassus Mucianus; der Scipionenkreis. An einer Stelle tauchen sogar — aller-
dings im Mund des Philhellenen Catulus — die klassischen Griechen, im Gegensatz
zu den zeitgendssischen, als Vorbilder fiir das romische Leben auf (2, 19ff.).

13 Darin ist die Ansicht enthalten, daB diese Aneignung eine Aufgabe von mehreren
Generationen ist. Es wire wichtig zu wissen, ob diese Ansicht tatsiachlich schon vor Cicero
vertreten wurde und ob sie weiter verbreitet war. Auch die Idealisierung des alten Cato
und des Scipionenkreises durch Cicero erhéilt von hier aus neues Licht.




38 Wolf Steidle

Eloquenz deuten's. Einer solchen Auffassung widerspricht schon die ganz auf die
Erziehung der Jugend, d. h. also auf eine Weiterwirkung bedachte Haltung von
De oratore, es widerspricht weiter die zu Beginn in eigenem Namen an diese ge-
richtete Mahnung (1,19), und es widerspricht schlieBlich die Tendenz der beiden
spiteren Schriften Brutus und Orator. Auch sie sorgen sich um die rednerische
Bildung der jiingeren Generation, und vor allem hofft Cicero hier, in dem spiteren
Caesarmorder Brutus — der zwar ein anderes stilistisches Ideal vertritt, mit dem er
sich aber durch die gemeinsame Schulung in der Akademie verbunden weil — fiir
seine Auffassung zu gewinnen und damit einen Nachfolger in seinen eigenen Be-
miihungen zu finden. Wie Cicero soll er sich durch ein exquisitum genus dicendr
vom groffen Haufen der Gerichtspatrone unterscheiden (Brut. 332)136. Der Kampf
gegen die gelaufige Forumpraxis wird also auch hier noch gefiihrt ; Ciceros Wunsch
fiir die Zukunft der romischen Beredsamkeit aber 148t sich am besten mit den
Worten Quintilians wiedergeben (Inst. 12, 11, 4): nemo envm minui velit id, in
quo maximus fuit. Was nun den perfectum-Begriff anbelangt, von dem ausge-
gangen wurde, so wird er durch die Verbindung mit der Geschichte der romischen
Eloquenz auch selbst historisiert, historisiert freilich in dem Sinn, daf} er zugleich
mit einer gewaltigen protreptischen Energie geladen wird. Im Zusammenhang
mit der Geschichte der éyvat ist er ndmlich auch den Griechen nicht fremd. Es
ist vor allem der Peripatos gewesen, unter dessen geistigem Einflul die Geschichte
aller moglichen 7éyvar als eine Entwicklung von der inventio zur schlieflichen
perfectio dargestellt wurde!¥?. Ein Niederschlag dieser Verwendung des perfectum-
Begriffs zeigt sich gerade auch im Brutus bei der Darstellung der griechischen
Eloquenz, die fiir die der romischen das Vorbild abgegeben hat (26ff.), wie denn
in derselben Schrift die bildenden Kiinste und in De oratore die Geschichtsschrei-
bung unter diesem Aspekt behandelt werden!38. So wichtig dies Vorbild aber fiir
Cicero ist, der perfectum-Begriff als Leitgedanke der zéyvn-Geschichte ist, soweit
wir sehen konnen, und auch wesensmiig ein rein deskriptiver: Er dient dazu, eine
bereits abgeschlossene Entwicklung nachtréglich als sinnvoll darzustellen. Cicero
dagegen schmeichelt sich zwar, daB mit ihm der Gipfel romischer Eloquenz er-
reicht sel, aber er gibt sich damit nicht zufrieden. Schon in De oratore sorgt er sich
um die Zukunft, und im Brutus, nach dem Tod des Hortensius, bezeichnet er sich

135 Diese Meinung wird vor allem in bezug auf den Brutus auch heute noch vielfach ver-
treten. :

136 PDaB Cicero mit dem Brutus zugleich mahnend wirken will, sagt er selbst in Or. 23.

137 Ohne den Terminus perfectum (téieiov) wendet Aristoteles dieses Prinzip schon
in der Poetik anliBlich der Entwicklungsgeschichte der Tragodie an (1449 a 13: xai woAdag
uerafolras peraParovoa 1 roaywdia érnavoarvo, énei éoye Tip avrijc pvow). Fir die Rhetorik
(und alle Téyvar) vgl. auch Soph. elench. 34, 183 b. Der Begriff perfectum findet sich in die-
sem Zusammenhang dann im Brut. 26. 71. Natiirlich bediirfte das ganze Problem einer aus-
fithrlichen Untersuchung.

138 Brut. 70; De or. 2, 51ff. Die Liicke, die bei der romischen Geschichtsschreibung bleibt,
hat bekanntlich Cicero selbst ausfiillen wollen; vgl. bes. De leg. 1, 5ff.; S. Haefner, D. literar.
Plaene Ciceros, Diss. Miinchen (1928) 79ff. — Fiir die Geschichte der bildenden Kiinste vgl.
B. Schweitzer, Xenokrates von Athen (1932). Durch eine vergleichende Betrachtung der




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 39

als tutor der verwaisten Eloquenz, d. h. er fiihlt sich fiir ihr kiinftiges Schicksal
verantwortlich (330). Die Wurzel dieser Sorge aber ist schon in De oratore sein
romisches Nationalgefiihl, das eine perfectio auch der rednerischen Leistung for-
dert. In 3, 92 wird sie mit den munera der Adilen verglichen, und es heiBt deshalb:
apparatu nobvs opus est et rebus exquisitis ...; anders kann man dem romischen
Volk nicht Geniige leisten. «Der Redner darf sich nicht mit dem begniigen, was
die Notwendigkeit der Prozesse von ihm fordert, er mull, besonders in unserem
Staat, iiber jedes Schmuckmittel der Rede verfiigen» (1, 264). Mit solchen AuBe-
rungen ist Cicero meines Wissens der erste, der auf geistigem Gebiet von den
Romern eine Leistung fordert, die der Bedeutung des von ihnen geschaffenen
Staates entspricht!®. Die Umdeutung des perfectum-Begriffs selbst hat eine
Analogie in De re publica, wo die platonische Idee der Polis in die konkrete histo-
risch gewordene Gestalt des romischen Staates umgedeutet wird. Aber die Ana-
logie reicht noch weiter. Schon De oratore 3,71, besonders aber der Orator kennt
eine Idee des Redners, die zu erreichen man streben soll (7 ff.; pass.). Von grie-
chischer Philosophie aus gesehen ist das ein Unding, denn es gibt hier wohl Norm-
begriffe 1% wie den omovdaiog arjo des Peripatos oder den stoischen ocogpdg,
aber niemals eine Idee des Philosophen, Staatsmannes oder Ahnliches. AuBerdem
betont Cicero zwar mehrfach im platonischen Sinn, daB die Idee sich niemals
konkret verwirklichen lasse, in praxi aber bricht doch an mehreren Stellen des
Orator der entgegengesetzte Glaube durch. Cicero hat also die platonische Idee
weder in ihrem Sein noch in ihrer Beziehung zur empirischen Wirklichkeit begrif-
fen11, Sein Miflverstdndnis ist freilich — dhnlich wie bei der Idee des Staates in
De re publica — ein fruchtbares, in die Zukunft Weisendes. An die Stelle der Idee
tritt eine der Empirie und der Geschichte nicht mehr voéllig ferne Idealvorstellung,
und mit ihr verbindet sich ein zwar im Begrifflichen nicht scharf zu fassender,
dessen ungeachtet aber sehr lebendiger Idealismus des Strebens und der Gesin-
nung. Von ihm zeigen sich Ciceros Schriften an vielen Stellen erfiillt. Er ist es auch
und nicht die echte platonische Idee, die in der Folge im Abendland meistens auf-
taucht, wenn unter Bezugnahme auf Platon gedacht oder gesprochen wird. Mit
dieser Feststellung, daB Cicero im sachlichen Miflverstehen einerseits und im
gesinnungsmifigen Erfiilltsein von Platon andererseits eine Epoche der abend-
lindischen Geschichte bedeutet, sind wir freilich schon mitten in das Problem der

téyvar-Geschichten kann man indes noch ziemlich weit iiber seine Darlegungen hinaus-
kommen.

139 Dije nichste Parallele hiezu bieten die Tusc. 1, 1£f., die im Zusammenhang behandelt
werden miiBten; daneben allenfalls De nat. deor. 1, 7. Von spateren Ausfithrungen dieser
Art ist am wichtigsten Hor. Ep. ad Pisones 2891., wo in diesem Zusammenhang dann der
neue Gedanke auftaucht, daB die Literatur eine Macht ist, ahnlich der politischen (potentius;
V1., Stud. z. Ars poetica d. Horaz [1939] 142).

140 Hieher gehéren Formulierungen wie die von 3, 84 und 1, 118, ebenso Or. 7, an der
letzten Stelle erfolgt aber dann der Ubergang zur Idee.

141 Wie der Kunstwerkvergleich von Or. 9 zeigt, kniipft Cicero an eine bereits iiber
Platon hinausgehende Entwicklung der Ideenlehre an (W. Theiler, Die Vorbereitung d.
Neuplatonismus, Problemata 1 [1930] 18). Fiir die hier vorliegende Fragestellung hat das
aber nichts zu bedeuten.




40 Wolf Steidle

Beziehung von De oratore zur Philosophie hineingeraten. Es im ganzen in Angriff
zu nehmen, mufl, wie schon bemerkt, einer anderen Untersuchung vorbehalten
bleiben.

Anhang

Wenn De oratore im perfectus orator zugleich den Politiker bildet, so scheint von
vornherein eine enge Berithrung mit dem zeitlich unmittelbar folgenden Dialog
De re publica gegeben. In dem in der Hauptsache verlorenen 5. Buch wurde dort
de instituendo principe gehandelt (5, 9); dasselbe Wort findet sich in De oratore
fiir den hervorragenden Redner (3, 63). Kenntnis des Rechts und der griechischen
litterae wird in beiden Schriften gefordert (De rep. 5, 3; 6, 1). Da nun aber in
De re publica (6, 1) die Redekunst nur als ein Werkzeug in der Hand des weisen
Staatsmannes betrachtet wird, so hat man gemeint, es liege hier ein Wandel Ciceros
und eine geringere Wertung der Redekunst als in De oratore vor, zumal man auch
erst in De re publica oder gar erst in De legibus (1, 581f.) den Vorrang der Philoso-
phie vor den anderen Disziplinen von Cicero anerkannt finden wollte!42. In Wahrheit
freilich findet sich die Werkzeug-Vorstellung schon im Prooemium des 1. Buches
von De inventione, so daf ein zweimaliger Meinungswechsel Ciceros anzunehmen
wire, wenn das Argument Beweiskraft hitte; auBerdem liBt sie sich aber auch
fiir De oratore wenigstens erschlieBen (1, 30£f.; 2, 34f.) und ist offenbar iiberhaupt
eine gelidufige griechische Auffassung,die letzlich wohl auf Platons Phaidros zu-
riickgeht!43. Der Vorzug der Philosophie als Disziplin aber ist auch in Deor. 1, 9
ausgesprochen und dariiber hinaus eine selbstverstindliche Voraussetzung der gan-
zen Schrift. Gemeinsam ist auch der Gedanke, dafl der im Leben stehende weise
Staatsmann den Vorzug vor dem in der Theorie verharrenden Philosophen ver-
dient. Von hier aus und nicht von einem Vorzug der Rhetorik als Disziplin stammt
das Uberlegenheitsgefiihl des Redners in De oratore und das des Staatsmannes in
De re publica gegeniiber der Philosophie. Ein Unterschied der beiden Schriften
besteht nur insofern, als De oratore mit der Bildung zur Eloquenz eine wichtige
Voraussetzung und ein Hauptgebiet staatsménnischen Wirkens behandelt, wih-
rend De re publica dariiber hinaus den Bereich und die Ziele aufweist, in dem und
fiir die der Staatsmann zu wirken hat.

Von hier aus gewinnt eine wichtige Ubereinstimmung zwischen beiden Dialogen
ihren Sinn. Bekanntlich verlegt Cicero ihre Zeit kurz vor den Tod der jeweiligen
Hauptperson und in eine schwere staatliche Krise. In De oratore steht das Todes-
motiv erst im Prooemium des 3. Buches, in De re publica ist es in den Dialog herein-
genommen, und zwar im Einleitungsgesprich durch das Prodigium der Doppel-
sonne, das die spitere Zeit auf den Tod Scipios deutete (1, 15{f.), und im Somnium
Scipronrs am Ende in der Prophezeihung des dlteren Scipio (6, 12)1%4. Vor allem

142 M. Pohlenz, Festschrift R. Reitzenstein (1931) 98f.; M. Kretzschmar a. O. 35. 62f.

183 Vgl. etwa Plut. Perikles 8, 1; Cic. 4, 4.

144 Pen kiinstlerischen Fortschritt, der dadurch gegeniiber De oratore erzielt wird, be-
leuchtet E. Ruch, Philol. 1944, 229ff.




Einfliisse romischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore 41

am Abschlull von De re publica entsteht so eine Stimmung, die an den platonischen
Phaidon erinnert. Um das zunichst auf einer literarischen Anregung beruhende,
gleichzeitig aber mit tiefem eigenem Erleben erfiillte Motiv zu deuten, hat die
moderne Forschung vor allem auf den Gegensatz zwischen der Krise bzw. dem
bevorstehenden Tod und der innerlich freien Hingabe an ein gebildetes, geselliges
Gespriach hingewiesen und dies dann als einen Akt der humanitas bzw. als Aus-
druck der Spannung zwischen Politik und Philosophie bei dem gescheiterten Po-
litiker Cicero gedeutet!?®. Hier ist natiirlich etwas ganz Wesentliches gesehen, mag
auch der bevorstehende Tod den Dialogpersonen in De oratore iiberhaup’ nicht und
in De re publica im Grunde erst am Schlul des Dialogs zum BewuBtsein kommen,
mag schlielich auch die Auffassung, daB sich Cicero zur Zeit der Abfassung der
beiden Dialoge als einen gescheiterten Politiker angesehen habe, nicht so sicher
sein!46, Bedeutsam ist aber noch etwas anderes: wenn es in De re publica von Scipio,
der eben die Lehre vom besten Staat entwickelt hat, heifit, er allein konne die
augenblickliche Krise des Staates meistern (6, 12), und wenn Crassus, der den
Redner heranbildet, selbst bis zum letzten Atemzug mit seiner Beredsamkeit
gegen die staatliche Krise ankdmpft, so scheint in beiden Fillen das Wirken der
beiden Hauptpersonen in einer tragischen Weise unterbrochen, fiir sie selbst und
vor allem fiir den Staat. Cicero hat hier das Schicksal des Sokrates in romischen
Verhéltnissen nachgestaltet und damit wieder ein Kernstiick der platonischen
Dialoge iibernommen!4’. Ebenso wie dort strahlt dann vom Tod der Hauptperson
eine gewaltige Mahnung aus, die der in diesem Punkt direktere, personlichere
Romer jeweils am Dialogschlul in einer ausdriicklichen cohortatio gipfeln 1aBt
(De or. 3,230; De rep. 6,29). Die Tatigkeit von Crassus und Scipio ist ebenso wie
die des Sokrates fortzusetzen, die von ihnen vorgetragenen Lehren sind zu erfiillen,
wenn Rom aus der Krise gefithrt werden soll. Unbedingter und unmittelbarer
auch als bei Platon, der das konkrete Athen schlieBlich aufgibt, fiihrt bei dem
Romer die Nachfolge des Lehrers wieder in den Staat hinein und kommt ihm zu-
gute. Die Schriftstellerei ist hier wirklich nichts anderes als eine Fortfithrung der
politischen Tatigkeit, eine Feststellung, die sich schon zu Beginn dieses Aufsatzes
in einem ganz anderen Zusammenhang fiir die rhetorischen und philosophischen
Werke ergab (vgl. S. 16f). Unabhéngig von aller Labilitit des Urteils und der
Stimmung, die dem Menschen Cicero in den wechselnden Situationen seines
Lebens eigen war, dullert sich so in den Werken ein ungebrochener und echt
rémischer politischer Wirkungswille, der — Grofe und Schwiche zugleich — weder
resignieren kann noch resignieren mag!4®. Seine Kraft aber gewinnt er aus einem
tiefen Glauben, Ciceros Glauben an Rom.

145 F. Klingner, Humanitit u. Humanitas, Sonderdr. aus Beitr. z. geistig. Uberlieferung
(1947) 19. 20; R. Harder, Uber Ciceros Somnium Scipionis (1930) 35; Antike 1929, 315f.

146 Tn De div. 2, 3 sagt er sogar riickblickend: ... sex de re p. (libri), quos tum scripsimus,
cum gubernacula rei p. tenebamus. Die Frage greift indes weiter und erfordert eine Inter-
pretation der entsprechenden Briefstellen.

147 Vgl. das S. 14 iiber die Nachgestaltung der platonischen Dialogsituation Gesagte.

148 Dieser Charakterzug scheint mir auch fiir den Politiker Cicero kennzeichnend zu sein.




	Einflüsse römischen Lebens und Denkens auf Ciceros Schrift De oratore

