Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 2-3

Artikel: "Untergang der Antike"?

Autor: Guyer, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-9865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-9865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Untergang der Antike »?
Von Samuel Guyer 1, Bern/Florenz

Immer wieder tritt uns der Ausdruck vom «Untergang der Antike» als ein ge-
fliigeltes, fest geprigtes Wort entgegen, und wer dieses Wort hort, gibt sich un-
willkiirlich der Vorstellung hin, daB parallel mit dem Untergang des réomischen
Weltreichs tatsichlich auch die antike Kultur wie ein Ozeandampfer in den von
allen Seiten heranbrandenden Wogen der Voilkerwanderung ihren Untergang
gefunden habe. Allerdings scheinen dann, um das begonnene Bild weiterzuspinnen,
doch allerhand Planken des untergegangenen Schiffes gerettet worden zu sein,
die die jungen nordischen Volker beim Bau ihres eigenen Hauses doch mit recht
erheblichem Vorteil verwenden konnten.

Diese etwas vulgéren, aber iiberall verbreiteten Anschauungen iiber den Unter-
gang der Antike sind nun nicht erst gestern entstanden, sondern gehen recht weit
zuriick; schon Seneca hat ja dhnliche pessimistische Gedanken zum Ausdruck
gebracht, und vor allem bei friithchristlichen Schriftstellern, wie z. B. bei Augustin,
héren wir vom unaufhaltsamen Verfall aller irdischen, heidnisch-antiken Kultur,
der die zunehmende Verwirklichung des Gottesreiches entgegengestellt wiid.

Den wirklichen Vorgingen in ihrer Vielschichtigkeit werden solche verein-
fachenden Vorstellungen nun aber nicht gerecht. Allen duBeren Katastrophen
zum Trotz hat sich in Wahrheit ein sehr reiches, der Vermehrung féhiges Erbe
erhalten, und zwar vor allem dank der christlichen Kirche. Diese hatte schon viel
griechisch-ronisches Kulturgut in sich aufgenommen und war als Organisation
stark genug, um im Westen den Stiirmen der Vélkerwanderung standzuhalten.
Und im Osten, dessen Geschichte bis ins 7. Jahrhundert ruhiger verlief als die der
lateinisch sprechenden Reichshilfte, war es ebenfalls die Kirche, welche in freier,
aber organischer Weiterentwicklung antiker Bauformen eine neue Architektur
entwickelte. Diese Leistung ist Gegenstand der folgenden Betrachtungen.

Thr letztes groBes Wort hatte die Antike mit der kurz vor der christlichen Ara
entstandenen Basilika des Maxentius gesprochen, einem monumental aufgefaBten,
reich differenzierten GroBbau, der noch aus der lebendigen Tradition der kaiser-
zeitlichen Thermenbauten hervorgewachsen war. Die hier sich aussprechende Be-
vorzugung der groBen Dimension spielte dann auch noch am Anfang des 4. Jahr-
hunderts eine groBle Rolle; so war die Grabeskirche des heiligen Petrus, S. Pietro
in Vaticano, ein richtiger Monstrebau, der es, was die GroBe anbetrifft, z. B. mit
den Tempeln der romischen Kaiserzeit getrost aufnehmen konnte. In bezug auf
die rein kiinstlerischen Potenzen bemerken wir dagegen gegeniiber der heidnischen




272 Samuel Guyer

Vorzeit schon hier ein gewisses Absinken auf eine niedrigere Stufe. Der hier vor-
liegende basilikale romische Querschifftypus schiebt etwas gedankenlos verschie-
denartige und verschiedenwertige Raumteile aneinander, ohne sie, wie dies spiter
im Mittelalter geschah, richtig logisch zu durchgliedern. Je weiter wir uns aber in
Rom und im Abendland von der konstantinischen Zeit entfernen, desto diirftiger
wird die Qualitdt, desto mehr nimmt das Konnen ab. Eintonig werden die Typen
der einfachen Basilika und der rémischen Querschiffbasilika durch die Jahrhun-
derte hindurch bis tief in das Mittelalter hinein wiederholt, ohne daB man im
Stande gewesen wire, die von der konstantinischen Spatantike iibernommenen
Bautypen nach irgendeiner Seite hin weiter zu entwickeln.

Das unaufhaltsame Sinken des Kulturniveaus aber zeigt uns am deutlichsten das
Architekturdetail. Die Formen des korinthischen Kapitells werden, je mehr man
sich von der Antike entfernt und dem Friihmittelalter nihert, auf eine immer
flachere, unbeholfenere und rohere Weise wiedergegeben, und noch hiufiger ver-
zichtet man iiberhaupt darauf, aus den Steinen Architekturschmuckformen heraus-
zumeifeln; bald biirgert sich ganz allgemein die katastrophale Gewohnheit ein,
Séulen, Kapitelle und Gebilke einfach von antiken Bauten, die zu diesem Zwecke
freigegeben werden, zu pliindern, um sie dann in die neu zu errichtenden Kirchen
einsetzen zu konnen. Bei der groen Zahl der damals nutz- und zwecklos dastehen-
den antiken Tempel und anderer Gebidude versteht man es ja, daB eine verarmte
Zeit auf solche Gedanken kommen konnte, ja muBte; nichtsdestoweniger aber war
dieses ganz systematisch betriebene Pliindern antiker Architekturschmuckformen
ein fiir die Entwicklung der Kunst geradezu verhéngnisvolles Verfahren; denn da-
durch wurde binnen kiirzester Frist die blithende antike Tradition der Herstellung
einer reichen Architekturplastik und damit auch die Produzierung von Stilformen
zum vollstindigen Erloschen gebracht.

Bietet somit die abendlindische Bautétigkeit in den auf Konstantin den GroSen
folgenden Jahrhunderten im allgemeinen kein sehr erfreuliches Bild, so mufl
anderseits doch daran erinnert werden, da wir auch im damaligen Abendland oft
ganz unerwartet vor Bauten stehen, die sich durch ihren fremden Typus und
manchmal auch durch ihre Qualitéit aufs schirfste von ihrer Umgebung abheben.
S. Vitale in Ravenna und S. Lorenzo in Mailand z. B. sind solche Bauten, die beide
mit der lokalen Architekturentwicklung nicht die geringsten gemeinsamen Ziige
aufweisen. S. Vitale in Ravenna ist ein typisch byzantinischer Zentralbau, dessen
verschwebende Raumformen und reiche Mosaiken keinen Zweifel daran lassen,
daB er von Architekten der neuen byzantinischen Kapitale am Bosporus jedenfalls
entworfen, aber wahrscheinlich auch — wegen der hervorragenden Qualitit vieler
Details — ausgefithrt worden ist. Etwas schwieriger ist es, sich iiber S. Lorenzo in
Mailand auszusprechen, denn dort sind alle Einzelformen der Entstehungszeit
unter einem klassischen Spétrenaissancekleid verschwunden. Aber die Entdeckung
einer ganzen Reihe eng verwandter vorderasiatischer Martyrien 1dB8t kaum eine
andere Deutung zu, als daB hier der Plan eines syrischen, vielleicht eines anti-




«Untergang der Antike» ? 273

ochenischen Architekten vorgelegen haben muB. Indessen haben auch manche
andere runde und polygonale Bauten mit innerer Sidulenstellung, wie S. Donato
in Zara, die Rotonda in Brescia, Karls des GroBlen Palastkapelle in Aachen usw.,
wohl kaum einen abendlindischen Stammvater, sondern gehen sicher auf die
runden und achteckigen Martyrien Kleinasiens und Syriens zuriick, unter denen
die Grabeskirche in Jerusalem, eines der vornehmsten Wallfahrtsziele der friih-
christlichen Welt, besonders hervorragt. Ebenso sind auch die den Querschiffen
mancher Klosterkirchen aufgesetzten Vierungstiirme keine abendlandische, son-
dern eine Gstliche, vor allem kleinasiatische Bauform. Die Wiedergabe all dieser
fremden Bauformen erfolgte allerdings dort, wo nicht fremde Baumeister beteiligt
waren, auf eine oft etwas unbeholfene Weise. Es zeigte sich eben, dafl nicht nur
der Sinn fiir Proportionen, sondern auch die soliden handwerklichen Traditionen
der Antike sehr verblaBt waren, so daB das Niveau fritherer Zeiten nicht mehr
aufrecht gehalten werden konnte.

Wenn wir nun das Bild des sinkenden Ozeandampfers nochmals anwenden
wollen, so miissen wir sagen, daB die Antike im Abendland zwar nicht wie ein
Schiff mit Mann und Maus untergegangen ist, daB sie aber doch recht schwere
Havarien erlitten hat; viel war untergegangen und verloren, und vor allem konn-
ten die neuen Triger dieser alten Traditionen, die jungen, noch in einem durchaus
primitiven Geisteszustand dahinlebenden nordischen Vélker die komplizierten
antiken Denk- und Bauformen nur in seltenen Fillen richtig verstehen. So war
im Westen eine Weiterentwicklung der antiken Gedankenwelt doch sehr in Frage
gestellt.

Nun gab es aber in der antiken Mittelmeerwelt Gegenden, die, da sie von Volker-
wanderungen und unablissigen Kriegen und Pliinderungen mehr oder weniger
verschont geblieben waren, einen weit erfreulicheren Anblick als das Abendland
darboten; es waren die um das Ostbecken des Mittelmeers gelegenen Linder, wie
die Agﬁis mit Konstantinopel, dem neuen Rom, sodann Kleinasien und vor allem
Syrien mit seinem mesopotamischen und armenischen Hinterland und der Welt-
stadt Antiochia am Orontes, auerdem noch Agypten. In diesen ausgedehnten,
untereinander in fruchtbaren Beziehungen stehenden Liéndern treten uns Ver-
héltnisse entgegen, die sich gegeniiber der teilweise recht erheblichen Verwahr-
losung und Stagnation im Abendlande doch sehr vorteilhaft abhoben. Hier hatte
sich die antike Tradition ruhig und ungestort, von einer blithenden Wirtschaft
getragen, weiter entfalten und entwickeln konnen; wie ein groBer blithender Baum
stand sie in diesen Lindern immer noch da, ein Baum, dessen Zweige nirgends
abgestorben waren, sondern iiberall frisches Griin hervorbrachten.

Das war z. B. in Byzanz der Fall, wo die spédtromische, allerdings zum Teil
weiter entwickelte Antike damals und sogar bis in das Mittelalter hinein noch
besonders stark und lebendig war. Wie bei den kaiserzeitlichen Thermenbauten
war hier das bei den Griechen so stark sich duernde Interesse fiir den Auflenbau
zuriickgetreten, und alles Bestreben richtete sich darauf, grole, feierliche Innen-




274 Samuel Guyer

rdume auszuweiten. Und auch die Bauformen erinnern uns an das alte Rom:
"Wir sehen Exedren und Siulenhéfe, Torbauten und Hallen, Laingsrdume und
Rotunden, Kuppeln und Flachdecken. Trotzdem nehmen wir aber iiberrascht
gewahr, daB hier etwas Neues geschehen ist, daBl die alten Formen in einem ganz
neuen Sinne verwendet worden sind. Staunen und Ergriffenheit vor den Wundern
“einer andern Welt, Schauer vor der gottlichen Majestdt, auch der zeremonielle
Ton der byzantinischen Hofhaltung haben hier zusammengewirkt, die spatantiken
Kunst- und Bauformen weiter zu entwickeln. So wurde das von Rom iibernom-
mene axiale Anordnungsprinzip mehrerer Raumformen im Sinne eines Crescendo
umgeformt, d. h. die einzelnen Rdume wurden nicht mehr als gleichwertig anein-
andergereiht, sondern in ihrem Wert differenziert, so daB der durch Atrium und
Narthex zum groBartigen abschlieBenden Kuppelraum Schreitende eine fort-
laufende Steigerung der Eindriicke erlebte. Vor allem aber negiert man iiberall
die als Ausdruck diesseitigen MachtbewuBltseins dienende monumentale Tektonik
der Antike: die Bauformen gehen oft ineinander iiber und das architektonisch
Prizise wird zugunsten des malerisch Unbestimmten und des Verschwebenden
aufgegeben; das von starken Gesimsen und Gebélken, Sdulen und Pilastern gebil-
dete tektonisch-plastische Geriist, das in der Antike die Mauern gliederte, sinkt
in die Wand zuriick und wird durch flache, farbigglinzende Marmorvertéiferungen
ersetzt; bei den Kapitellen und Gebilken wird die naturalistisch aufgefaBte,
plastisch hervortretende Zeichnung trotz Beibehalten der naturalistischen Details
in eine teppichartige, optisch-malerische Musterung umgewandelt. Auch die von
starken Profilen umrahmten Kassetten an den Gew6lben werden aufgegeben, und
an ihre Stelle tritt nun die dunkle Glut funkelnder Mosaiken, die uns Ereignisse
aus der heiligen Geschichte sowie Gestalten von Kirchenvitern, Engeln, Evange-
listen, Propheten und Heiligen nahebringen. Bei all diesen Gestalten wird die
frithere Anmut durch einen feierlichen Ernst ersetzt, und die einst allgemein iibliche
naturalistische Durchbildung aller Einzelheiten hat einer antinaturalistischen,
transzendental-hieratischen Auffassung Platz gemacht. So ist hier an den Ufern
des Bosporus ein Stil groB geworden, bei dem wir an Stelle der klaren Tektonik
der Antike optisch-malerische Tendenzen mit schwingenden Kurven, schweben-
den Kuppeln und strahlend erglinzenden Mosaiken und Marmorinkrustationen
vor uns sehen.

Wie in eine andere Welt fiihlen wir uns versetzt, wenn wir uns nach dem Innern
von Kleinasien wenden. Hier erbliihte in frithchristlicher Zeit auf einem Boden,
der von der hellenistischen Antike nur sehr schwach beriihrt worden war, eine
bedeutende Kirchenbaukunst; wie bei der verwandten Kunst von Antiochia,
Syrien und Mesopotamien und im Gegensatz zu Byzanz war ihr Stil ein ausge-
sprochen tektonischer, bei dem Elemente des Hellenismus wieder auflebten, und
bei dem antike Gesimse, etwa auch Pilaster die ernsten Quaderbauten gliederten.
Man hat diese innerkleinasiatische Kirchenbaukunst zwar auch schon als eine
provinziale Hinterlandskunst charakterisiert, und ich gebe gerne zu, da8 der Stein-




«Untergang der Antike» ? 275

schnitt ihrer Architekturdetails niemals an das im antiochenischen Kunstbereich
Geschaffene oder an antike Schopfungen heranreicht. Dafiir aber hat diese tra-
ditionslosere innerkleinasiatische Kunst in sehr selbstdndiger Weise verschiedene
bemerkenswerte Bautypen hervorgebracht. So zeigen uns ihre tonnengewélbten
Hallenkirchen, deren Fassaden etwa durch Tiirme eingefa8t sind, daB die inner-
kleinasiatischen Baumeister sich bereits Jahrhunderte vor unserem Mittelalter
mit dem wichtigen Problem der Uberwdlbung dreischiffiger Kirchen befaBt haben.
Etwas weniger Selbstindigkeit zeigen dagegen die da und dort im Lande ver-
streuten zweischiffigen Rotunden und Oktogone, die entwicklungsgeschichtlich
mit dhnlichen Bauten Syriens zusammenhingen. Um so bedeutender aber sind
die aus kreuzférmigen Grabbauten hervorgegangenen, in einem Vierungsturm
gipfelnden Kreuzkirchen, aus denen sich spéter die lateinische Kreuzbasilika des
abendlindischen Mittelalters entwickelt hat.

Besonders Syrien scheint im 4., vor allem aber im 5. und 6. Jahrhundert eine
wahre Hochkonjunktur der Baukunst erlebt zu haben, von der uns die toten
Stiidte der nordsyrischen Kalkberge viel zu erzihlen wissen. Uber die herrlichsten
Bauwerke dieser Gegenden, die Kathedralen der groBen Stédte, vor allem Antio-
chias, der Metropole des Ostens, wissen wir zwar fast nichts, und es besteht wenig
Hoffnung, daB wir je etwas Niheres iiber sie erfahren werden; dafiir treten aber
die Kirchen von kleinen Landstidten und des groBen Wallfahrtsortes von Kal’at
Sim’an in die Liicke, um uns wenigstens ein ungefidhres Bild des hohen Niveaus
zu vermitteln, das die Baukunst jener Gegenden damals erreicht hatte. Die Seele
dieser syrischen Bauten beruht nun nicht wie in Byzanz im gleilend glitzernden
Wandschmuck und in den verschwebenden Raumformen, in denen die plastische
Klarheit der Antike untergeht, sondern inder iibersichtlichen Tektonik ihrer ernsten
aus Quadern gefiigten Baukorper und in den sie gliedernden, korperhaft plastisch
hervortretenden Gesimsen und Gebilken; auch die mitunter sehr reichen Details
der Friese und Kapitelle verleugnen in keiner Weise den plastisch-naturalistischen
Charakter der Antike mit seinen vielen Halbschatten. Unter den verschiedenen
Bautypen treten besonders die zahlreichen Basiliken hervor, deren rechteckige
Ummantelung und flache Decken deutlich das Festhalten am hellenistischen
Erbe zeigen. Mit ihren etwa die Vorhalle flankierenden oder auch iiber den Pasto-
phorien sich erhebenden Tiirmen, besonders aber mit dem schweren Tritt ihrer
auf massigen, weitgestellten Pfeilern ruhenden Joche nehmen sie dannim 5./6. Jahr-
hundert Errungenschaften des Mittelalters voraus. Besonders groBartig waren die
Martyrien; der zentrale Charakter ihres bald runden, bald oktogonalen, oft aber
auch kleeblattférmigen Grundrisses wird durch den von einem Umgang und oft
auch von einer Empore umfaBten, hoch aufragenden Kuppelturm stark betont.
Zu den umfangreichsten Anlagen miissen sodann die Kirchen an den von aller
Welt besuchten Wallfahrtsheiligtiimern gehort haben; besonders eindrucksvoll
war der méchtige, kreuzformig angelegte Bau und die Séule des heiligen Simeon
in Kal’at Sim’an. Ich halte es nicht fiir ausgeschlossen, da selbst der aus vier




276 Samuel Guyer

kreuzformig ausstrahlenden Basiliken bestehende Thronsaal des Djausaq al
Kakhani in Samarra unter dem Eindruck dieses syrischen Simeonsheiligtums
entstanden ist.

Agypten erlebte, nachdem es bei der Teilung des romischen Reichs zu Byzanz
gekommen war, ebenfalls eine durchaus selbstdndige Bliite der christlichen Kunst.
Aber im dicht bevolkerten Lande sind die meisten friithchristlichen Bauten im
Laufe der Jahrhunderte entweder untergegangen oder so stark umgeéndert wor-
den, daB ihr einstiges Antlitz oft kaum mehr erkennbar ist; nur Anlagen wie
z. B. das Menasheiligtum in der Mareotiswiiste oder das weille und das rote
Kloster bei Sohag orientieren uns iiber Art und Charakter der dgyptisch-kopti-
schen Kunst. Wir sehen, da8 sich da eine sowohl von Byzanz als auch von Syrien
durchaus verschiedene Ornamentik entwickelt hat und da8 im Nilland besonders
kleeblattformig gestaltete Chorteile beliebt waren.

Auch Armenien, der dullerste Vorposten der christlichen Mittelmeerkultur gegen
Osten muB hier erwahnt werden. Schon frith war ja das Christentum dorthin ge-
langt, und nachdem es sogar Staatsreligion geworden war, entwickelte sich in den
folgenden Jahrhunderten trotz gelegentlichen Invasionen von Sassaniden, Byzan-
tinern und Arabern eine blithende Baukunst, deren kleine Kreuzkirchen von
Kappadokien, deren Basiliken und monumentale trikonche Martyrien aber von
Syrien und Mesopotamien her angeregt waren. Unter der Dynastie der Bagratiden
(866-1048) waren dann Rundbauten mit Nischenkranz und von basilikalen Ele-
menten durchsetzte Zentralbauten besonders beliebt. Die Quaderverblendung, die
die Kirchen umgebenden Blendarkaden, die bald runden, bald polygonen Vie-
rungstiirme sind aus Anregungen der friihchristlichen Kunst Syriens und Klein-
asiens heraus entwickelt; typisch armenisch sind dagegen die schlitzartigen Ver-
tiefungen zwischen den Apsiden, die die Kuppel verstrebenden hohen und schma-
len Ecknischen in den Mitteljochen, die Biindelpfeiler und die oft sehr stark be-
tonten Vertikalen. So hat sich hier in einer Zeit, in der die iibrigen Teile Vorder-
asiens sich bereits der Herrschaft der Araber gebeugt hatten, eine Kunst entwickelt,
die aus der friihchristlichen Antike der benachbarten Gegenden schopfte, dabei
aber zu Resultaten gelangte, die unserem Mittelalter verwandt waren.

Wenn wir nun diese vorderasiatischen Lander mit dem friithchristlichen Abend-
land vergleichen, so mu8 uns klar werden, daf eine folgerichtige Weiterentwick-
lung der spétantik-frithchristlichen Baukunst nicht im Westen, sondern vor allem
hier im Osten vor sich gegangen und von hier aus in andere Lander — auch in das
Abendland - ausgestrahlt ist. Und was nun dieser so lebendig sprudelnden Ent-
wicklung im Osten einen ganz besonderen Reiz verleiht und sie von der vorher- -
gehenden romischen Antike unterscheidet, das ist ihre Mannigfaltigkeit und ihre
starke Differenzierung. Byzanz, Kleinasien, Syrien, Mesopotamien und Palistina,
Agypten, Armenien, jedes dieser Linder verleiht seiner Kunst einen besonderen
Tonfall, einen ausgesprochenen Charakter und entwickelt seine eigenen Bautypen;
es ist typisch, dal das Byzanz benachbarte Innere Kleinasiens nicht im geringsten




«Untergang der Antike» ? 277

der Stilentwicklung der Kapitale am Bosporus folgt. Das war nicht immer so
gewesen; gerade in der romischen Kaiserzeit hatte die doch hauptséichlich von
Rom aus gelenkte, den Ton angebende romische Reichskunst einen viel homogene-
ren Charakter, ein viel einheitlicheres Geprige. Offenbar hatte die Schwichung
und Teilung der Reichsgewalt die an und tiir sich sehr erfreuliche Folge, dal das
kulturelle Leben in den Provinzen an Intensitdt zunahm, daB es sich auf sich
selbst besann und anfing, seine eigenen Wege zu gehen.

Wenn wir uns nun Bauten wie die Magsura von Diyarbekr (Reste der Kathe-
drale des Heraklios) oder syrische Kirchen vom 6. Jahrhundert vergegenwirtigen,
so 148t sich kaum ausdenken, zu welch ungeahnter Bliite der vorderasiatisch-
christlichen Kunst die nun folgenden Jahrhunderte hétten fiihren konnen. Denn
die Vorbedingungen zur Entfaltung einer solchen Hochbliite waren ja hier im
Osten ganz ungleich giinstigere als im gleichzeitigen Abendland!

Aber alles kam ganz anders, als man es hitte erwarten konnen! Eine der ein-
schneidendsten, folgenschwersten und vor allem der unerwartetsten Tragodien in
der Geschichte des Menschengeschlechts spielte sich nun ab, als zu Beginn des
7. Jahrhunderts diese blithenden Gefilde Vorderasiens durch die islamische Er-
oberung der europiisch-christlichen Kultur vollstindig verloren gingen. Erst
hatte es zwar den Anschein, als ob es sich einzig um eine Auseinandersetzung
zwischen den zwei méchtigsten Imperien der damaligen Zeit, nimlich dem von
Byzanz und dem der Sassaniden handeln wiirde. Schon schien sich das Blatt zu-
gunsten von Byzanz gewendet zu haben, nachdem Kaiser Heraklios Jerusalem
wieder in Besitz genommen hatte. Aber zu gleicher Zeit fiel Muhammed mit seinen
Getreuen schon Mekka in die Hinde, und schon bald nachher war ja ganz Vorder-
asien in den Hénden der Araber, womit die so lebensvolle Entwicklung der nach-
antiken Kunst dieser Lander in ihrer Bliite vollkommen geknickt wurde. Nicht
daB man die Christen und das Christentum vollstéindig ausgerottet hitte; wir
miissen vielmehr zugeben, daB der Islam wihrend Jahrhunderten sehr duldsam
gegeniiber Andersgldubigen war. Aber trotz dieser Duldsamkeit des Islams gegen-
iiber den Christen waren durch die Macht der Umstinde die vielen vereinzelten
christlichen Inseln im Meer der mohammedanischen Welt der inneren Stagnation
preisgegeben, denn es fehlte der andauernde geistige Kontakt mit der iibrigen
christlichen Welt.

Dafiir wenigstens ein Beispiel: Als ich auf einer meiner Morgenlandfahrten das
bis dahin unbekannte Jakobskloster bei Kaisum in der Kommagene genauer
untersuchte, schienen' mir die betreffenden Ruinen ihres Stilcharakters wegen
dem 6. Jahrhundert angehéren zu miissen. Erst die erhaltene bilingue Datierungs-
inschrift, die den bekannten syrischen Patriarchen Mar Dionysios von Tell Mahre,
den Bischof Mar Theodoros und einen Abt Mares nennt, lieB mich erkennen, da8
es sich da um Zeitgenossen Harun al Rashids handelte und daB der Bau infolge-
dessen erst im 9. Jahrhundert entstanden sein kann. Aufs klarste sehen wir nun
hier die tragischen Folgen der islamischen Eroberung fiir die nachantike friih-




278 Samuel Guyer: «Untergang der Antike»?

christliche Kultur: Ganz auf sich selbst angewiesen, von der iibrigen christlichen
Welt abgeschlossen, konnte die christliche Kunst sich unméglich weiterentwickeln;
es blieb 1hr daher das traurige Schicksal nicht erspart, langsam zu verdorren, bis
zuletzt nur noch einige abgestorbene Zweige von dem einst so herrlich blithenden
Baum iibrig blieben. Ein iiber alle Maen trauriges Schicksal, das durch seinen
Kontrast die friihere vorderasiatisch-christliche Kunst aus der Zeit vor der islami-
schen Eroberung in um so strahlenderes Licht taucht.

Aus dieser Schilderung der Bautatigkeit Vorderasiens in friihchristlicher Zeit
ersehen wir nun deutlich, daB das, was wir den — zu Beginn der christlichen Ara
erfolgten — « Untergang der Antike» zu benennen pflegen, hochstens fiir das Abend-
land und auch dort nicht hundertprozentig zutrifft; in Wirklichkeit aber war die
Antike gar nicht untergegangen, sondern hatte sich nur verlagert, denn in den
fritheren Ostprovinzen des romischen Reichs sah es doch ganz anders als im Abend-
land aus! Da lebte, von unzahligen sprudelnden Quellen gespeist, die antike Tradi-
tion weiter und brachte, am antiken Erbe und an der christlichen Gedankenwelt
sich nihrend, eine ganze Welt neuer Gedanken und neuer Formen hervor.

Von einem richtigen Untergang der Antike konnen wir daher vor allem im
Osten sprechen, wo die blithenden Linder Vorderasiens der arabischen Invasion
zum Opfer fielen. Diese Katastrophe war viel schwerwiegender als alles, was sich
vorher im Abendland ereignet hatte; denn hier wurden gerade die Linder, die
damals Kern und Zentrum der européisch-christlichen Kultur gebildet hatten, zu
Tode getroffen und zum vollstindigen Erloschen gebracht.

Aber trotz dieser Katastrophe ist in der Folgezeit doch noch mancher in Vorder-
asien zur Bliite gereifte Gedanke auf diesen und jenen Wegen nach auswirts, ja
bis ins Abendland gelangt; wir haben daher gerade als Europier allen Grund,
stets dankbar der hohen Leistungen zu gedenken, die im 4.—6. Jahrhundert im
christlichen Morgenlande vollbracht worden sind; denn wie in der christlichen
Literatur sich griechische Philosophie und christliche Lehre miteinander verban-
den, wie das kostbarste Erbe der Antike, die menschliche Wiirde, durch das
Christentum eine ungeahnte Vertiefung erfuhr, so hat sich auch in der die Antike
lebendig weiter entwickelnden friithchristlichen Kunst Vorderasiens eine Ver-
schmelzung und Durchdringung der antiken Form mit dem neuen christlichen
Lebensinhalt vollzogen, die von grofSter Bedeutung fiir die Entwicklung der
spiteren europdischen Kunst geworden ist.




	"Untergang der Antike"?

