
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 2-3

Artikel: "Untergang der Antike"?

Autor: Guyer, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Untergang der Antike»?

Von Samuel Guyer f, Bern/Florenz

Immer wieder tritt uns der Ausdruck vom «Untergang der Antike» als ein
geflügeltes, fest geprägtes Wort entgegen, und wer dieses Wort hört, gibt sich
unwillkürlich der Vorstellung hin, daß parallel mit dem Untergang des römischen
Weltreichs tatsächlich auch die antike Kultur wie ein Ozeandampfer in den von
allen Seiten heranbrandenden Wogen der Völkerwanderung ihren Untergang
gefunden habe. Allerdings scheinen dann, um das begonnene Bild weiterzuspinnen,
doch allerhand Planken des untergegangenen Schiffes gerettet worden zu sein,
die die jungen nordischen Völker beim Bau ihres eigenen Hauses doch mit recht
erheblichem Vorteil verwenden konnten.

Diese etwas vulgären, aber überall verbreiteten Anschauungen über den Untergang

der Antike sind nun nicht erst gestern entstanden, sondern gehen recht weit
zurück; schon Seneca hat ja ähnliche pessimistische Gedanken zum Ausdruck
gebracht, und vor allem bei frühchristlichen Schriftstellern, wie z. B. bei Augustin,
hören wir vom unaufhaltsamen Verfall aller irdischen, heidnisch-antiken Kultur,
der die zunehmende Verwhklichung des Gottesreiches entgegengestellt wild.

Den wirklichen Vorgängen in ihrer Vielschichtigkeit werden solche
vereinfachenden Vorstellungen nun aber nicht gerecht. Allen äußeren Katastrophen
zum Trotz hat sich in Wahrheit ein sehr reiches, der Vermehrung fähiges Erbe
erhalten, und zwar vor allem dank der christlichen Kirche. Diese hatte schon viel
griechisch-römisches Kulturgut in sich aufgenommen und war als Organisation
stark genug, um im Westen den Stürmen der Völkerwanderung standzuhalten.
Und im Osten, dessen Geschichte bis ins 7. Jahrhundert ruhiger verlief als die der
lateinisch sprechenden Reichshälfte, war es ebenfalls die Kirche, welche in freier,
aber organischer Weiterentwicklung antiker Bauformen eine neue Architektur
entwickelte. Diese Leistung ist Gegenstand der folgenden Betrachtungen.

Ihr letztes großes Wort hatte die Antike mit der kurz vor der christlichen Ära
entstandenen Basilika des Maxentius gesprochen, einem monumental aufgefaßten,
reich differenzierten Großbau, der noch aus der lebendigen Tradition der
kaiserzeitlichen Thermenbauten hervorgewachsen war. Die hier sich aussprechende

Bevorzugung der großen Dimension spielte dann auch noch am Anfang des 4.
Jahrhunderts eine große Rolle; so war die Grabeskirche des heiligen Petrus, S. Pietro
in Vaticano, ein richtiger Monstrebau, der es, was die Größe anbetrifft, z. B. mit
den Tempeln der römischen Kaiserzeit getrost aufnehmen konnte. In bezug auf
die rein künstlerischen Potenzen bemerken wir dagegen gegenüber der heidnischen



272 Samuel Guyer

Vorzeit schon hier ein gewisses Absinken auf eine niedrigere Stufe. Der hier
vorliegende basilikale römische Querschifftypus schiebt etwas gedankenlos
verschiedenartige und verschiedenwertige Raumteile aneinander, ohne sie, wie dies später
im Mittelalter geschah, richtig logisch zu durchgliedern. Je weiter wir uns aber in
Rom und im Abendland von der konstantinischen Zeit entfernen, desto dürftiger
wird die Qualität, desto mehr nimmt das Können ab. Eintönig werden die Typen
der einfachen Basilika und der römischen Querschiffbasilika durch die Jahrhunderte

hindurch bis tief in das Mittelalter hinein wiederholt, ohne daß man im
Stande gewesen wäre, die von der konstantinischen Spätantike übernommenen

Bautypen nach irgendeiner Seite hin weiter zu entwickeln.
Das unaufhaltsame Sinken des Kulturniveaus aber zeigt uns am deutlichsten das

Architekturdetail. Die Formen des korinthischen Kapitells werden, je mehr man
sich von der Antike entfernt und dem Frühmittelalter nähert, auf eine immer
flachere, unbeholfenere und rohere Weise wiedergegeben, und noch häufiger
verzichtet man überhaupt darauf, aus den Steinen Architekturschmuckformen heraus-

zumeißeln; bald bürgert sich ganz allgemein die katastrophale Gewohnheit ein,
Säulen, Kapitelle und Gebälke einfach von antiken Bauten, die zu diesem Zwecke

freigegeben werden, zu plündern, um sie dann in die neu zu errichtenden Kirchen
einsetzen zu können. Bei der großen Zahl der damals nutz- und zwecklos dastehenden

antiken Tempel und anderer Gebäude versteht man es ja, daß eine verarmte
Zeit auf solche Gedanken kommen konnte, ja mußte; nichtsdestoweniger aber war
dieses ganz systematisch betriebene Plündern antiker Architekturschmuckformen
ein für die Entwicklung der Kunst geradezu verhängnisvolles Verfahren; denn
dadurch wurde binnen kürzester Frist die blühende antike Tradition der Herstellung
einer reichen Architekturplastik und damit auch die Produzierung von Stilformen
zum vollständigen Erlöschen gebracht.

Bietet somit die abendländische Bautätigkeit in den auf Konstantin den Großen

folgenden Jahrhunderten im allgemeinen kein sehr erfreuliches Bild, so muß
anderseits doch daran erinnert werden, daß wir auch im damaligen Abendland oft
ganz unerwartet vor Bauten stehen, die sich durch ihren fremden Typus und
manchmal auch durch ihre Qualität aufs schärfste von ihrer Umgebung abheben.
S. Vitale in Ravenna und S. Lorenzo in Mailand z.B. sind solche Bauten, die beide
mit der lokalen Architekturentwicklung nicht die geringsten gemeinsamen Züge
aufweisen. S. Vitale in Ravenna ist ein typisch byzantinischer Zentralbau, dessen

verschwebende Raumformen und reiche Mosaiken keinen Zweifel daran lassen,
daß er von Architekten der neuen byzantinischen Kapitale am Bosporus jedenfalls
entworfen, aber wahrscheinlich auch - wegen der hervorragenden Qualität vieler
Details - ausgeführt worden ist. Etwas schwieriger ist es, sich über S. Lorenzo in
Mailand auszusprechen, denn dort sind alle Einzelformen der Entstehungszeit
unter einem klassischen Spätrenaissancekleid verschwunden. Aber die Entdeckung
einer ganzen Reihe eng verwandter vorderasiatischer Martyrien läßt kaum eine

andere Deutung zu, als daß hier der Plan eines syrischen, vielleicht eines anti-



«Untergang der Antike» 273

ochenischen Architekten vorgelegen haben muß. Indessen haben auch manche
andere runde und polygonale Bauten mit innerer Säulenstellung, wie S. Donato
in Zara, die Rotonda in Brescia, Karls des Großen Palastkapelle in Aachen usw.,
wohl kaum einen abendländischen Stammvater, sondern gehen sicher auf die
runden und achteckigen Martyrien Kleinasiens und Syriens zurück, unter denen
die Grabeskirche in Jerusalem, eines der vornehmsten Wallfahrtsziele der
frühchristlichen Welt, besonders hervorragt. Ebenso sind auch die den Querschiffen
mancher Klosterkirchen aufgesetzten Vierungstürme keine abendländische,
sondern eine östliche, vor allem kleinasiatische Bauform. Die Wiedergabe all dieser
fremden Bauformen erfolgte allerdings dort, wo nicht fremde Baumeister beteiligt
waren, auf eine oft etwas unbeholfene Weise. Es zeigte sich eben, daß nicht nur
der Sinn für Proportionen, sondern auch die soliden handwerklichen Traditionen
der Antike sehr verblaßt waren, so daß das Niveau früherer Zeiten nicht mehr
aufrecht gehalten werden konnte.

Wenn wir nun das Bild des sinkenden Ozeandampfers nochmals anwenden

wollen, so müssen wir sagen, daß die Antike im Abendland zwar nicht wie ein
Schiff mit Mann und Maus untergegangen ist, daß sie aber doch recht schwere

Havarien erlitten hat; viel war untergegangen und verloren, und vor allem konnten

die neuen Träger dieser alten Traditionen, die jungen, noch in einem durchaus

primitiven Geisteszustand dahinlebenden nordischen Völker die komplizierten
antiken Denk- und Bauformen nur in seltenen Fällen richtig verstehen. So war
im Westen eine Weiterentwicklung der antiken Gedankenwelt doch sehr in Frage
gestellt.

Nun gab es aber in der antiken Mittelmeerwelt Gregenden, die, da sie von
Völkerwanderungen und unablässigen Kriegen und Plünderungen mehr oder weniger
verschont geblieben waren, einen weit erfreulicheren Anblick als das Abendland
darboten; es waren die um das Ostbecken des Mittelmeers gelegenen Länder, wie
die Ägäis mit Konstantinopel, dem neuen Rom, sodann Kleinasien und vor allem

Syrien mit seinem mesopotamischen und armenischen Hinterland und der Weltstadt

Antiochia am Orontes, außerdem noch Ägypten. In diesen ausgedehnten,
untereinander in fruchtbaren Beziehungen stehenden Ländern treten uns
Verhältnisse entgegen, die sich gegenüber der teilweise recht erheblichen Verwahrlosung

und Stagnation im Abendlande doch sehr vorteilhaft abhoben. Hier hatte
sich die antike Tradition ruhig und ungestört, von einer blühenden Wirtschaft
getragen, weiter entfalten und entwickeln können; wie ein großer blühender Baum
stand sie in diesen Ländern immer noch da, ein Baum, dessen Zweige nirgends
abgestorben waren, sondern überall frisches Grün hervorbrachten.

Das war z. B. in Byzanz der Fall, wo die spätrömische, allerdings zum Teil
weiter entwickelte Antike damals und sogar bis in das Mittelalter hinein noch
besonders stark und lebendig war. Wie bei den kaiserzeitlichen Thermenbauten

war hier das bei den Griechen so stark sich äußernde Interesse für den Außenbau

zurückgetreten, und alles Bestreben richtete sich darauf, große, feierliche Innen-



274 Samuel Guyer

räume auszuweiten. Und auch die Bauformen erinnern uns an das alte Rom:
Wir sehen Exedren und Säulenhöfe, Torbauten und Hallen, Längsräume und
Rotunden, Kuppeln und Flachdecken. Trotzdem nehmen wir aber überrascht

gewahr, daß hier etwas Neues geschehen ist, daß die alten Formen in einem ganz
neuen Sinne verwendet worden sind. Staunen und Ergriffenheit vor den Wundern
einer andern Welt, Schauer vor der göttlichen Majestät, auch der zeremonielle
Ton der byzantinischen Hofhaltung haben hier zusammengewirkt, die spätantiken
Kunst- und Bauformen weiter zu entwickeln. So wurde das von Rom übernommene

axiale Anordnungsprinzip mehrerer Raumformen im Sinne eines Crescendo

umgeformt, d. h. die einzelnen Räume wurden nicht mehr als gleichwertig
aneinandergereiht, sondern in ihrem Wert differenziert, so daß der durch Atrium und
Narthex zum großartigen abschließenden Kuppelraum Schreitende eine
fortlaufende Steigerung der Eindrücke erlebte. Vor allem aber negiert man überall
die als Ausdruck diesseitigen Machtbewußtseins dienende monumentale Tektonik
der Antike: die Bauformen gehen oft ineinander über und das architektonisch
Präzise wird zugunsten des malerisch Unbestimmten und des Verschwebenden

aufgegeben; das von starken Gesimsen und Gebälken, Säulen und Pilastern gebildete

tektonisch-plastische Gerüst, das in der Antike die Mauern gliederte, sinkt
in die Wand zurück und wird durch flache, farbigglänzende Marmorvertäferungen
ersetzt; bei den Kapitellen und Gebälken wird die naturalistisch aufgefaßte,
plastisch hervortretende Zeichnung trotz Beibehaltender naturalistischen Details
in eine teppichartige, optisch-malerische Musterung umgewandelt. Auch die von
starken Profilen umrahmten Kassetten an den Gewölben werden aufgegeben, und
an ihre Stelle tritt nun die dunkle Glut funkelnder Mosaiken, die uns Ereignisse
aus der heiligen Geschichte sowie Gestalten von Kirchenvätern, Engeln, Evangelisten,

Propheten und Heiligen nahebringen. Bei all diesen Gestalten wird die
frühere Anmut durch einen feierlichen Ernst ersetzt, und die einst allgemein übliche
naturalistische Durchbildung aller Einzelheiten hat einer antinaturalistischen,
transzendental-hieratischen Auffassung Platz gemacht. So ist hier an den Ufern
des Bosporus ein Stil groß geworden, bei dem wir an Stelle der klaren Tektonik
der Antike optisch-malerische Tendenzen mit schwingenden Kurven, schwebenden

Kuppeln und strahlend erglänzenden Mosaiken und Marmorinkrustationen
vor uns sehen.

Wie in eine andere Welt fühlen wir uns versetzt, wenn wir uns nach dem Innern
von Kleinasien wenden. Hier erblühte in frühchristlicher Zeit auf einem Boden,
der von der hellenistischen Antike nur sehr schwach berührt worden war, eine

bedeutende Kirchenbaukunst; wie bei der verwandten Kunst von Antiochia,
Syrien und Mesopotamien und im Gegensatz zu Byzanz war ihr Stil ein
ausgesprochen tektonischer, bei dem Elemente des Hellenismus wieder auflebten, und
bei dem antike Gesimse, etwa auch Pilaster die ernsten Quaderbauten gliederten.
Man hat diese innerkleinasiatische Kirchenbaukunst zwar auch schon als eine

provinziale Hinterlandskunst charakterisiert, und ich gebe gerne zu, daß der Stein-



«Untergang der Antike» 275

schnitt ihrer Architekturdetails niemals an das im antiochenischen Kunstbereich
Geschaffene oder an antike Schöpfungen heranreicht. Dafür aber hat diese

traditionslosere innerkleinasiatische Kunst in sehr selbständiger Weise verschiedene
bemerkenswerte Bautypen hervorgebracht. So zeigen uns ihre tonnengewölbten
Hallenkirchen, deren Fassaden etwa durch Türme eingefaßt sind, daß die inner-
kleinasiatischen Baumeister sich bereits Jahrhunderte vor unserem Mittelalter
mit dem wichtigen Problem der Überwölbung dreischiffiger Kirchen befaßt haben.
Etwas weniger Selbständigkeit zeigen dagegen die da und dort im Lande
verstreuten zweischiffigen Rotunden und Oktogone, die entwicklungsgeschichtlich
mit ähnlichen Bauten Syriens zusammenhängen. Um so bedeutender aber sind
die aus kreuzförmigen Grabbauten hervorgegangenen, in einem Vierungsturm
gipfelnden Kreuzkirchen, aus denen sich später die lateinische Kreuzbasilika des

abendländischen Mittelalters entwickelt hat.
Besonders Syrien scheint im 4., vor allem aber im 5. und 6. Jahrhundert eine

wahre Hochkonjunktur der Baukunst erlebt zu haben, von der uns die toten
Städte der nordsyrischen Kalkberge viel zu erzählen wissen. Über die herrlichsten
Bauwerke dieser Gegenden, die Kathedralen der großen Städte, vor allem Antio-
chias, der Metropole des Ostens, wissen wir zwar fast nichts, und es besteht wenig
Hoffnung, daß wir je etwas Näheres über sie erfahren werden; dafür treten aber

die Kirchen von kleinen Landstädten und des großen Wallfahrtsortes von Kal'at
Sim'an in die Lücke, um uns wenigstens ein ungefähres Bild des hohen Niveaus

zu vermitteln, das die Baukunst jener Gegenden damals erreicht hatte. Die Seele

dieser syrischen Bauten beruht nun nicht wie in Byzanz im gleißend glitzernden
Wandschmuck und in den verschwebenden Raumformen, in denen die plastische
Klarheit der Antike untergeht, sondern in der übersichtlichenTektonik ihrer ernsten

aus Quadern gefügten Baukörper und in den sie gliedernden, körperhaft plastisch
hervortretenden Gesimsen und Gebälken; auch die mitunter sehr reichen Details
der Friese und Kapitelle verleugnen in keiner Weise den plastisch-naturalistischen
Charakter der Antike mit seinen vielen Halbschatten. Unter den verschiedenen

Bautypen treten besonders die zahlreichen Basiliken hervor, deren rechteckige
Ummantelung und flache Decken deutlich das Festhalten am hellenistischen
Erbe zeigen. Mit ihren etwa die Vorhalle flankierenden oder auch über den Pasto-

phorien sich erhebenden Türmen, besonders aber mit dem schweren Tritt ihrer
auf massigen, weitgestellten Pfeilern ruhenden Joche nehmen sie dann im 5./6.
Jahrhundert Errungenschaften des Mittelalters voraus. Besonders großartig waren die

Martyrien; der zentrale Charakter ihres bald runden, bald oktogonalen, oft aber

auch kleeblattförmigen Grundrisses wird durch den von einem Umgang und oft
auch von einer Empore umfaßten, hoch aufragenden Kuppeltürm stark betont.
Zu den umfangreichsten Anlagen müssen sodann die Kirchen an den von aller
Welt besuchten Wallfahrtsheiligtümern gehört haben; besonders eindrucksvoll

war der mächtige, kreuzförmig angelegte Bau und die Säule des heiligen Simeon

in Kal'at Sim'an. Ich halte es nicht für ausgeschlossen, daß selbst der aus vier



276 Samuel Guyer

kreuzförmig ausstrahlenden Basiliken bestehende Thronsaal des Djausaq al
Kakhani in Samarra unter dem Eindruck dieses syrischen Simeonsheiligtums
entstanden ist.

Ägypten erlebte, nachdem es bei der Teilung des römischen Reichs zu Byzanz
gekommen war, ebenfalls eine durchaus selbständige Blüte der christlichen Kunst.
Aber im dicht bevölkerten Lande sind die meisten frühchristlichen Bauten im
Laufe der Jahrhunderte entweder untergegangen oder so stark umgeändert worden,

daß ihr einstiges Antlitz oft kaum mehr erkennbar ist; nur Anlagen wie

z. B. das Menasheiligtum in der Mareotiswüste oder das weiße und das rote
Kloster bei Sohag orientieren uns über Art und Charakter der ägyptisch-koptischen

Kunst. Wir sehen, daß sich da eine sowohl von Byzanz als auch von Syrien
durchaus verschiedene Ornamentik entwickelt hat und daß im Nilland besonders

kleeblattförmig gestaltete Chorteile behebt waren.
Auch Armenien, der äußerste Vorposten der christlichen Mittelmeerkultur gegen

Osten muß hier erwähnt werden. Schon früh war ja das Christentum dorthin
gelangt, und nachdem es sogar Staatsreligion geworden war, entwickelte sich in den

folgenden Jahrhunderten trotz gelegentlichen Invasionen von Sassaniden, Byzantinern

und Arabern eine blühende Baukunst, deren kleine Kreuzkirchen von
Kappadokien, deren Basiliken und monumentale trikonche Martyrien aber von
Syrien und Mesopotamien her angeregt waren. Unter der Dynastie der Bagratiden
(866-1048) waren dann Rundbauten mit Nischenkranz und von basilikalen
Elementen durchsetzte Zentralbauten besonders beliebt. Die Quaderverblendung, die
die Kirchen umgebenden Blendarkaden, die bald runden, bald polygonen
Vierungstürme sind aus Anregungen der frühchristlichen Kunst Syriens und Kleinasiens

heraus entwickelt; typisch armenisch sind dagegen die schlitzartigen
Vertiefungen zwischen den Apsiden, die die Kuppel verstrebenden hohen und schmalen

Ecknischen in den Mitteljochen, die Bündelpfeiler und die oft sehr stark
betonten Vertikalen. So hat sich hier in einer Zeit, in der die übrigen Teile Vorderasiens

sich bereits der Herrschaft der Araber gebeugt hatten, eine Kunst entwickelt,
die aus der frühchristlichen Antike der benachbarten Gegenden schöpfte, dabei
aber zu Resultaten gelangte, die unserem Mittelalter verwandt waren.

Wenn wir nun diese vorderasiatischen Länder mit dem frühchristlichen Abendland

vergleichen, so muß uns klar werden, daß eine folgerichtige Weiterentwicklung

der spätantik-frühchristlichen Baukunst nicht im Westen, sondern vor allem
hier im Osten vor sich gegangen und von hier aus in andere Länder - auch in das

Abendland - ausgestrahlt ist. Und was nun dieser so lebendig sprudelnden
Entwicklung im Osten einen ganz besonderen Reiz verleiht und sie von der
vorhergehenden römischen Antike unterscheidet, das ist ihre Mannigfaltigkeit und ihre
starke Differenzierung. Byzanz, Kleinasien, Syrien, Mesopotamien und Palästina,
Ägypten, Armenien, jedes dieser Länder verleiht seiner Kunst einen besonderen

Tonfall, einen ausgesprochenen Charakter und entwickelt seine eigenen Bautypen;
es ist typisch, daß das Byzanz benachbarte Innere Kleinasiens nicht im geringsten



«Untergang der Antike» 277

der Stilentwicklung der Kapitale am Bosporus folgt. Das war nicht immer so

gewesen; gerade in der römischen Kaiserzeit hatte die doch hauptsächlich von
Rom aus gelenkte, den Ton angebende römische Reichskunst einen viel homogeneren

Charakter, ein viel einheitlicheres Gepräge. Offenbar hatte die Schwächung
und Teilung der Reichsgewalt die an und für sich sehr erfreuliche Folge, daß das

kulturelle Leben in den Provinzen an Intensität zunahm, daß es sich auf sich
selbst besann und anfing, seine eigenen Wege zu gehen.

Wenn wir uns nun Bauten wie die Maqsura von Diyarbekr (Reste der Kathedrale

des Heraklios) oder syrische Kirchen vom 6. Jahrhundert vergegenwärtigen,
so läßt sich kaum ausdenken, zu welch ungeahnter Blüte der vorderasiatisch-
christlichen Kunst die nun folgenden Jahrhunderte hätten führen können. Denn
die Vorbedingungen zur Entfaltung einer solchen Hochblüte waren ja hier im
Osten ganz ungleich günstigere als im gleichzeitigen Abendland!

Aber alles kam ganz anders, als man es hätte erwarten können! Eine der
einschneidendsten, folgenschwersten und vor allem der unerwartetsten Tragödien in
der Geschichte des Menschengeschlechts spielte sich nun ab, als zu Beginn des

7. Jahrhunderts diese blühenden Gefilde Vorderasiens durch die islamische

Eroberung der europäisch-christlichen Kultur vollständig verloren gingen. Erst
hatte es zwar den Anschein, als ob es sich einzig um eine Auseinandersetzung
zwischen den zwei mächtigsten Imperien der damaligen Zeit, nämlich dem von
Byzanz und dem der Sassaniden handeln würde. Schon schien sich das Blatt
zugunsten von Byzanz gewendet zu haben, nachdem Kaiser Heraklios Jerusalem
wieder in Besitz genommen hatte. Aber zu gleicher Zeit fiel Muhammed mit seinen

Getreuen schon Mekka in die Hände, und schon bald nachher war ja ganz Vorderasien

in den Händen der Araber, womit die so lebensvolle Entwicklung der
nachantiken Kunst dieser Länder in ihrer Blüte vollkommen geknickt wurde. Nicht
daß man die Christen und das Christentum vollständig ausgerottet hätte; wir
müssen vielmehr zugeben, daß der Islam während Jahrhunderten sehr duldsam

gegenüber Andersgläubigen war. Aber trotz dieser Duldsamkeit des Islams gegenüber

den Christen waren durch die Macht der Umstände die vielen vereinzelten
christlichen Inseln im Meer der mohammedanischen Welt der inneren Stagnation
preisgegeben, denn es fehlte der andauernde geistige Kontakt mit der übrigen
christlichen Welt.

Dafür wenigstens ein Beispiel: Als ich auf einer meiner Morgenlandfahrten das

bis dahin unbekannte Jakobskloster bei Kaisum in der Kommagene genauer
untersuchte, schienen mir die betreffenden Ruinen ihres Stilcharakters wegen
dem 6. Jahrhundert angehören zu müssen. Erst die erhaltene bilingue Datierungsinschrift,

die den bekannten syrischen Patriarchen Mar Dionysios von Teil Mahre,
den Bischof Mar Theodoros und einen Abt Mares nennt, ließ mich erkennen, daß

es sich da um Zeitgenossen Harun al Rashids handelte und daß der Bau infolgedessen

erst im 9. Jahrhundert entstanden sein kann. Aufs klarste sehen wir nun
hier die tragischen Folgen der islamischen Eroberung für die nachantike früh-



278 Samuel Guyer: «Untergang der Antike»

christliche Kultur: Ganz auf sich selbst angewiesen, von der übrigen christlichen
Welt abgeschlossen, konnte die christliche Kunst sich unmöglich weiterentwickeln;
es blieb ihr daher das traurige Schicksal nicht erspart, langsam zu verdorren, bis
zuletzt nur noch einige abgestorbene Zweige von dem einst so herrlich blühenden
Baum übrig blieben. Ein über alle Maßen trauriges Schicksal, das durch seinen

Kontrast die frühere vorderasiatisch-christliche Kunst aus der Zeit vor der islamischen

Eroberung in um so strahlenderes Licht taucht.
Aus dieser Schilderung der Bautätigkeit Vorderasiens in frühchristlicher Zeit

ersehen wir nun deutlich, daß das, was wir den - zu Beginn der christlichen Ära
erfolgten - «Untergang der Antike» zu benennen pflegen, höchstens für das Abendland

und auch dort nicht hundertprozentig zutrifft; in Wirklichkeit aber war die
Antike gar nicht untergegangen, sondern hatte sich nur verlagert, denn in den

früheren Ostprovinzen des römischen Reichs sah es doch ganz anders als im Abendland

aus! Da lebte, von unzähligen sprudelnden Quellen gespeist, die antike Tradition

weiter und brachte, am antiken Erbe und an der christlichen Gedankenwelt
sich nährend, eine ganze Welt neuer Gedanken und neuer Formen hervor.

Von einem richtigen Untergang der Antike können wir daher vor allem im
Osten sprechen, wo die blühenden Länder Vorderasiens der arabischen Invasion
zum Opfer fielen. Diese Katastrophe war viel schwerwiegender als alles, was sich
vorher im Abendland ereignet hatte; denn hier wurden gerade die Länder, die
damals Kern und Zentrum der europäisch-christlichen Kultur gebildet hatten, zu
Tode getroffen und zum vollständigen Erlöschen gebracht.

Aber trotz dieser Katastrophe ist in der Folgezeit doch noch mancher in Vorderasien

zur Blüte gereifte Gedanke auf diesen und jenen Wegen nach auswärts, ja
bis ins Abendland gelangt; wir haben daher gerade als Europäer allen Grund,
stets dankbar der hohen Leistungen zu gedenken, die im 4.-6. Jahrhundert im
christlichen Morgenlande vollbracht worden sind; denn wie in der christlichen
Literatur sich griechische Philosophie und christliche Lehre miteinander verbanden,

wie das kostbarste Erbe der Antike, die menschliche Würde, durch das

Christentum eine ungeahnte Vertiefung erfuhr, so hat sich auch in der die Antike
lebendig weiter entwickelnden frühchristlichen Kunst Vorderasiens eine

Verschmelzung und Durchdringung der antiken Form mit dem neuen christlichen
Lebensinhalt vollzogen, die von größter Bedeutung für die Entwicklung der

späteren europäischen Kunst geworden ist.


	"Untergang der Antike"?

