
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 2-3

Artikel: Der Artzvergleich bei Platon

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Arztvergleich bei Platon

Von Fritz Wehrli, Zürich

Die beiden Abhandlungen des Aristoteles über Ethik sind ein Zeugnis seiner

Entfernung von Platon und einer Annäherung an die Sophistik, die Platon selber

zu überwinden sucht. Der von jenem so leidenschaftlich bekämpfte Relativismus
und Individualismus der Sophisten hat sich vor allem in der von ihnen
beeinflußten Medizin als fruchtbar erwiesen, und deren Prinzip, jeden Fall in seiner

Besonderheit zu beurteilen, wird dann wiederum von Aristoteles für seine Ethik
übernommen; diese Anlehnung findet Ausdruck in seinen medizinischen
Vergleichen1.

Solche Vergleiche sind nun aber in der erzieherischen Literatur längst vor
Aristoteles heimisch, nicht nur bei Sophisten wie Protagoras2, für die sie besonders

nahe liegen, sondern auch in der ganz anders orientierten Sokratik; wie stark diese

überhaupt dem medizinischen Denken verpflichtet sei, ist in jüngster Zeit
nachdrücklich betont worden3. Das Problem des historischen Sokrates soll auf den

folgenden Seiten unerörtert bleiben, dafür aber an einer Reihe von Einzelinterpretationen

die Arztmetapher Platons untersucht werden. Es wird sich dabei

ergeben, daß diese auch bei ihm sophistische Herkunft verrät und darum seinem

eigentlichen Anliegen nur unvollkommen Ausdruck gibt. Wir werden außer

bedingter Aneignung tiefsinnige Ausdeutung fremder Gedanken sowie ironisches

Eingehen auf die Lehren der Gegner treffen. Alles zusammen ist Symptom jener
spannungsreichen Beziehung zwischen Platon und der Sophistik, die sowohl

Empfangen als Bekämpfen und Überwinden in sich schließt.
Von der Frage der philosophischen Entwicklung Platons können wir absehen,

weil es sich um Positionen handelt, an denen er vom frühesten bis zum letzten

Dialog festhält. So stellen wir ein Stück aus den Nomoi an den Anfang und schließen

mit dem Gorgias, um zuerst die hippokratisch-sophistischen Gedanken, von denen

Platon ausgeht, vorführen zu können, bevor zu zeigen ist, wie er sich das

Übernommene aneignet.
Auch seine prinzipielle Ablehnung des sophistischen Relativismus braucht

Platon nicht zu hindern, zuzugestehen, daß Erzieher und Staatsmann in jedem
einzelnen Fall mit besonderen Voraussetzungen zu rechnen haben; die letzte

1 Cf. Mus. Helv. 8 (1951) 36. Die vorliegenden Studien wollen als Ergänzung zum dort
Ausgeführten verstanden werden.

2 Mus. Helv. a. O.
3 W. Jaeger, Paideia II (Berlin 1944) 11 ff. 79 usw.



178 Fritz Wehrli

Orientierung bleibt ja unverrückt, auch wenn verschiedene Wege zum Ziele führen.
So läßt Platon im Politikos 294 a-c den Fremden die Herrschaft eines ävf)q usxä

cpqovfjoscog ßaoiXixög über diejenige der Gesetze stellen, weil diese der Besonderheit

aller einzelnen Menschen und Situationen nicht gerecht werden, noch
überhaupt der Tatsache, daß nichts im menschlichen Leben in Ruhe bleibe. Am
Beispiel von Gymnastik und Medizin wird anschließend dargelegt, daß dennoch eine

Gesetzgebung notwendig sei, die wenigstens die allgemeinenRichtlinien festlege,
weil kein Herrscher sich jeder Einzelheit annehmen könne. Und in den Nomoi
mildert Platon die Starrheit gesetzlicher Ordnung dadurch, daß er den Behörden
wie Nomophylakes und Exegeten möglichst großen Spielraum der Interpretation
läßt (816c. 823c. 828b usw.). Aristoteles bringt das Problem in seiner Politik
1286 a 7 ff. auf die Form einer Gegenüberstellung von äoiaxog dvfjq und äqioxoi
vöjuoi. Sein Entscheid, daß die Gesetze sich auf das Grundsätzliche beschränken

sollen, deckt sich mit der Lösung Platons, und auch bei ihm fehlt der medizinische

Vergleich nicht: zur Verdeutlichung erzählt er, den ägyptischen Ärzten sei es

erlaubt, am vierten Tage der Behandlung von den strikten Vorschriften der
Schule abzuweichen.

Näher als für die Staatslehre liegt der medizinische Vergleich natürlich an und
für sich in der Individualethik, weil er ursprünglich auf der Parallelisierung von
Körper und Seele beruht4; wo aber wie bei Platon alles Staatliche auf erzieherische
Zwecke ausgerichtet wird, sind die Grenzen aufgehoben. Am deutlichsten wird
dies in der gesetzlichen Ordnung des Gelagewesens, wo denn auch die sachliche

Beziehung zur Gymnastik den Gedanken aufdrängt, man dürfe so wenig
wie dort bei der Starrheit summarischer Reglementierung stehen bleiben,

wenn in der konkreten Situation Fehlentscheidungen vermieden werden sollen

(Nomoi 636 a).
Über den bloßen Relativitätsgedanken führt Platon in den Nomoi 720 hinaus5.

Hier schildert er den Unterschied zwischen dem wahren Arzte, der auf jeden
Patienten eingehe, und seinem Gehilfen, welcher, selbst gewöhnlich unfreien
Standes, nur Sklaven zu betreuen habe und diese nun serienweise, ohne im
Geringsten auf das Individuelle zu achten, verarzte, nqoaxd^ag xä d6£avxa e|
ijunsiqiag. Daß Platon zu dieser Gegenüberstellung durch die medizinische Literatur

angeregt wurde, zeigt ein Vergleich mit Celsus, der im Prooemium seiner

Lehrschrift die wissenschaftlich geforderte Methode in ähnlicher Weise vom
Vorgehen der Tierärzte und Barbaren abhebt: nam et ii, qui pecoribus ac iumentis
medentur, cum propria cuiusque ex mutis animalibus nosse non possint, communibus
tantummodo insistunt, et exterae gentes, cum subtilem medicinae rationem non
noverint, communia tantum vident. Ganz nahe kommt an Platon der anschließende

Satz über Spitalbahandlung heran, welche sich durch besonders summarisches

Vorgehen auszeichnen soll. Celsus fährt nämlich fort: et qui ampla valetudinaria

4 Mus. Helv. a. O.
5 Dazu M. Pohlenz, Hermes 53 (1918) 408ff.; W. Jaeger, Paideia II (Berlin 1944) 21 ff.



Der Arztvergleich bei Platon 179

nutriunt, quia singulis summa cura consulere non sustinent, ad communia ista

confugiunt, und bei Platon heißt es: ol öovXoi xä noXXa ixxxqsvovaiv nsQixqsxovxEg
xal sv xolg larqsioig 7isqi/j,£Vovxsg, xal ovxe xivä Xöyov sxdoxov nsqi voafjpaxog
Exdarov xcöv olxsxcöv ovöslg xcöv xoiovxcov didcooiv ovo' dnoösxexai (720c). Durch
die Bemerkung, der Sklavenarzt treffe seine Verfügungen schematisch rücksichtslos

wie ein Tyrann, xa&änsq xvqawog av&ddcog (ib.), erinnert Platon ferner an den

gedanklichen Zusammenhang mit dem vorhin behandelten Abschnitt des Politikos,
denn dort ist es das Gesetz, das wegen seiner Starrheit mit einem ävdqcoTtog av&ddrjg
xal djua&fjg verglichen wird (294 c). Wenn der hier gerügten auaftia xsyyrj lediglich
als das dem einzelnen Krankheitsfall gewachsene Verständnis gegenübergestellt
werden dürfte (cf. Politikos 297 a), so würde sich Platon sogar terminologisch an
jene medizinische Doktrin anlehnen, nach welcher sich die Fähigkeit des Arztes,
seine xs%vrj, in nichts so sehr bewährt wie in der kasuistischen Differenzierung6.
Hier trügt aber der Schein, denn die oben ausgeschriebenen Worte, der Sklave
treffe seine Anordnungen ii iunsiqiag, sind als Ausdruck der Geringschätzung
für alle Empirie mit dem Prinzip der individuell, d. h. empirisch vorgehenden
Medizin unvereinbar. Sie verraten, daß Platon vom Gegensatz zwischen
individuellem Verständnis und Schematismus zu einem anderen drängt, nämlich dem
zwischen Wissen und bloßer Routine, und damit im Begriffe steht, der Metapher
einen neuen Sinn zu geben. Der sich schon hier abzeichnende Antagonismus
zwischen Platons apriorischer Haltung und der medizinischen Methode wird bei
der Interpretation des Gorgias voll zu Tage treten.

Nach der Darstellung der Nomoi verlangt der Heilerfolg einen menschlichen
Kontakt zwischen Arzt und Patienten. Statt wie sein Gehilfe tyrannisch zu
befehlen, redet jener dem Kranken gütlich zu und läßt er sich von ihm und seinen

Freunden belehren; darauf bringt er ihn durch Überredung dazu, sich willig der

Gesundung entgegenführen zu lassen (Nomoi 720 d e). Diese Ausführungen sollen

die erzieherische Aufgabe der Gesetze veranschaulichen, durch Proömien im
Tone väterlichen oder mütterlichen Zuspruchs zu mahnen, statt nach Tyrannenart
bloß zu befehlen und zu drohen (859 a). Platon kommt für diesen Zweck an späterer
Stelle der Nomoi auf den guten Arzt zurück, wo er sagt, sein Gespräch am
Krankenbett komme philosophischer Belehrung nahe und trage ihm die höhnische

Kritik jenes nur Sklaven behandelnden ein, er erziehe ja seinen Patienten, als ob er
ihn nicht heilen, sondern zum Arzte machen wollte (857 c d).

Mit dieser Form individueller Therapie greift Platon ein in der medizinischen
Literatur offenbar lebhaft erörtertes Thema auf. Was zunächst die Befragung des

Patienten betrifft (720 d), so drängt sie sich zwar um einer angemessenen Behandlung

willen von selbst auf, doch gebietet vielen der diagnostische Ehrgeiz, sich

allein an die physischen Symptome zu halten7. So meint der Autor üsgi dtaixr/g

8 Mus. Helv. a. 0.
7 Cf. L. Edelstein, üegi degcov und die Sammlung der hippokratischen Schriften (Berlin

1931) 60ff.



180 Fritz Wehrli

öSgscov I (II 224 L), den Tatbestand vermöge auch ein Laie festzustellen, wenn er
den Kranken richtig befrage, und in den IlaqayysXpiaxa 2 (Heiberg 31, 6) wird der

Rat, dies zu tun, etwas zögernd gegeben: /xr) öxvssiv bs xal naqä löicorscov

loxoqeeiv, f)v xi boxsrj Igvvoiaeiv slg xaigöv &sqa7iijirjg. Als selbstverständlich
wird die Auskunft des Kranken in den rwaixsla I 62 (VIII 126 L) behandelt:
eoxiv öxe xfjoi /ur) yivcooxovarjoiv vp öxsv voasvai cpddvsi xä vovofj/xara dvir/xa
yivöpeva, nqlv äv bibax&fjvai xov Ir/rqöv oqftcög vnö xfjg voasovorjg vcp' öxov voaisi.
Was die wissenschaftliche Belehrung des Kranken durch den Arzt betrifft, so

scheint sie der beruflichen Propaganda gedient zu haben. Als verbreitete Sitte
lehnt sie der Autor üsqi dqxairjg Irjxqixfjg 2 mit der Erklärung ab, es genüge,

jenen über seine Krankheit sowie deren Ursache und Heilung zu unterhalten.
Hierüber bedarf der Patient der Belehrung, um bei der Behandlung das Seine

leisten zu können: cf. Epidemien I 5 (II 636 L) fj xexvrj diä rquöv, rd vovarjfia,
6 vooscov xal 6 Ir/xqog. 6 ös Irjxqog vnrjqsrrjg xfjg XEXvrjg, vnsvavxvovoirai reo vov-

ofjfiaxi xöv voasvvra usxä xov hrrxqov XQ>1> ferner Aphorismen I (IV 458 L) öei

Öe ov povov scovröv naqsxeiv xä bsovxa noisvvra, äXXä xal xöv voasovxa, xal rovg
naqsövxag (cf. Platon Nomoi 720d über das Beiziehen von Freunden!) xal xä

e^oj^sv. üsqi TUfdöjv I (VI 208 K) ävbqa XQV ooxig iari awsrög inioraoftai
xä vno xcov IrjXQiöv xal Xsyöusva xal jigoacpsgöusva nqög rö acoua rö scovrov xal
öiayivcoaxsiv xxX. Von den Widerständen, die der in seiner Krankheit seelisch

Befangene der Behandlung entgegensetzt, spricht der Autor üsqi xexvtjg 7 (13

Heiberg); seine dort erwähnte Neigung, rd nqög rfjv vovoov r)bsa uäXXov fj rä
nqög rr)v vyisim> nqoaÖExso&ai, macht eben jene Belehrung nötig, von welcher
Platon in den Nomoi 720 d e und 857 c d spricht. Und dieselbe Situation am
Krankenbette läßt er auch Gorgias als Beispiel für die Behauptung aufgreifen,
daß der Rhetor mit seinen Worten viel mehr ausrichte als dei Fachmann (Gorgias
456 b). So wird der medizinische Vergleich, der zunächst durch die allgemeine
Parallele zwischen Körper und Seele angeregt ist, durch ein pädagogisches
Element im wirklichen Umgang zwischen Arzt und Kranken für Platon besonders

fruchtbar. Die hier liegenden Möglichkeiten werden am reichsten im Gorgias

(464a ff.) erschlossen, wo sich Platon durch die offene Kampfansage an die
Sophistik überhaupt am rückhaltslosesten ausspricht.

Durch die pädagogische Wendung erhält auch der individualistische Gehalt
des Arztvergleichs fin Platon einen vertieften Sinn. Die philosophische
Einsicht richtet sich zwar für ihn auf das Allgemeinste, aber die Erziehung, durch
welche der Einzelne zu ihr gelangt, ist eine einmalige menschliche Begegnung.
Dies gilt, wo Platon Eros als erweckende Macht in ihr wirken läßt, aber auch
die geistige Geburtshilfe des Sokrates als des Prototyps aller Erzieher, von der

er in ähnlichem Sinne spricht, bleibt auf einen begrenzten Kreis Auserwählter
beschränkt8. So wird Sokrates vor der Zulassung Unwürdiger durch die dämo-

8 Über Eros Symposion 239 und Phaidros 255ff.; über die Maieutik des Sokrates Theätet
150.



Der Arztvergleich bei Platon 181

nische Stimme aus seinem Innern gewarnt9, da an solche doch alle Mühe
verschwendet wäre.

Nicht in diesem vertiefenden Sinne, sondern seine eigentlichen Gedanken ironisch
verhüllend führt Platon den Leib-Seele-Vergleich im Phaidros durch (268b ff.)10.

Er läßt hier Sokrates einen Lehrer der Rhetorik, dessen Unterricht sich auf die

Unterscheidung von Redeteilen wie Prooimion, Diegese, Martyriai usw.
beschränkt (266d ff.), neben den Arzt stellen, welcher meint, mit der Fähigkeit, den

Körper des Patienten zu erwärmen und abzukühlen oder Erbrechen und Durchfall
auszulösen, sei alles getan, da der Schüler dann selber wissen müsse, bei welcher

Krankheit, wann und in welchem Maße diese Prozeduren durchzuführen seien.

In Wahrheit, so führt Sokrates dagegen aus, beginne die ärztliche Kunst erst mit
der Kenntnis, wie der (einzelne) Körper auf Nahrung und Arznei reagiere (270 b),
denn ohne diese sei es unmöglich, ihn gesund und stark zu machen. Ebenso müsse

der Rhetor die einzelne Seele, die er zur Tugend erziehen wolle (270b), genau
kennen, um im richtigen Augenblick die richtigen Worte zu finden. Nur im Dienste
einer so gehandhabten Psychagogie leisten die formalen Fähigkeiten der ßqaxv-
Xoyia, iXsivoXoyia xrX. ihren Dienst (272 a).

Mit diesen Worten bewegt sich Sokrates in dem uns nun bekannten Vorstellungsbereich,

denn die hier geschilderte medizinische Abrichtung auf allgemeine Handgriffe

schafft nichts anderes als den in den Nomoi charakterisierten Arztgehilfen.
Der damit verglichene rhetorische Unterricht läßt jene psychagogische Kunst der

Anpassung an den einzelnen Hörer außer Acht, welche auch Aristoteles in seiner

Rhetorik als Bedingung des rednerischen Erfolges verlangt; natürlich schließt
sich Aristoteles hier nicht an den Phaidros an, sondern direkt an sophistischrhetorische

Traditionen. Platons Vergleich zwischen der ärztlichen und rednerischen

Ausbildung paßt deswegen so vollkommen, weil beide Disziplinen von der

gleichen individualisierenden Denkweise der Sophistik bestimmt sind11. So weckt
Platon im Phaidros zunächst den Anschein, als ob auch Sokrates sich diese ganz
zu eigen mache, denn selbst von der Erziehung zur Tugend kann ein Sophist so

allgemein unverbindlich reden, wie er es hier tut. Dennoch ist es von vornherein
selbstverständlich, daß Platon in Wahrheit auf etwas anderes zielt. Die Ausführungen

in den Nomoi 720 zeigen, daß vom psychagogischen Individualismus der

Sophisten sich ein direkter Zugang zu jener platonischen Kunst öffnet, die eigensten

Kräfte des Einzelnen zu wecken, und im Phaidros warnen uns vor einem
Verharren auf der sophistischen Ausgangsstellung die Worte des Sokrates, es gelte in
allem, nicht den Menschen, sondern den Göttern zu gefallen in Rede und Tat (273d

9 Theätet 151 a; cf. Theages 129e und Xenophon Symposion 8, 5; weiteres bei O. Gigon,
Sokrates (Bern 1947) 167ff. Wichtig ist Platon Phaidros 276e über die Wahl einer yvjfj)
ngoafjxovaa.

10 Die reiche Literatur zu dieser Stelle verzeichnet A.-J. Festugiere, Hippocrate,
UAncienne Medecine (Paris 1948) 62 Anm. 74.

11 Einen anderen sophistischen Arztvergleich legt Platon im Theätet 166 d ff. dem
Protagoras in den Mund, zweifellos in enger Anlehnung an wirkliche Ausführungen desselben
(Mus. Helv. a. O.).



182 Fritz Wehrli

e). Was damit konkret gemeint sei, macht der Dialog als Ganzes hinlänglich klar.
Platon läßt Sokrates hier wie oft auf die Denkweise der anderen eingehen, um
sie vom Alltäglich-Vertrauten aus seinem eigenen Ziele zuzuführen.

Wirklich um Eigenes geht es Platon bei der medizinischen Metaphorik im
Gorgias 464a ff., wo sich ihr fremder Ursprung gerade durch gewisse Schwierigkeiten

in der Durchführung des Gedankens verraten. Sokrates beginnt hier seine

die Rhetorik herabsetzenden Demonstrationen mit der geläufigen Gegenüberstellung

von Seele und Leib, deren Wohlbefinden mit dem gleichen Worte svEg'ia

bezeichnet wird (464 a). Über die Möglichkeiten sophistischer Betrachtungsweise
geht er auch nicht hinaus, wo er als Mittel des physischen Wohlbefindens
Gymnastik und Ärztekunst und als solche des geistigen Gesetzgebung und Gerichtswesen

einführt (464 c). Das Platonische meldet sich erst an mit dem Begriffe der

xoXaxEvrixfj (464 c), die sich zur Tarnung einerseits in Kosmetik und Kochkunst
und anderseits in Sophistik und Rhetorik aufteile, um so mit den auf das Wohl

von Leib und Seele bedachten Künsten verwechselt zu werden und jene dadurch
verweichlichen und schädigen zu können (464c-465c). Wenn Sokrates ausführt,
diese xoXaxsvxixfj sei keine Wissenschaft (xexyn), sondern bloße Routine (ijunsigia),
weil sie Natur und jeweilige Wirkung der von ihr verwendeten Mittel nicht kenne -
öxi ovx sxei Xöyov ovbsva cp ngoapsqsi ä nqoacpEqsi önot äxra xr)v cpvaiv iaxiv,
coaxs xr)v alxiav sxdaxov [tr) exeiv eItieIv (465 a) - so rückt hier offenbar jene
Antithese in den Mittelpunkt, zu welcher wir in den Nomoi 720 c die vorplatonische
Gegenüberstellung von individuell behandelndem Arzt und schablonenmäßig
vorgehendem Gehilfen sich verwandeln sahen. Im Gorgias allein aber wird vollends

deutlich, um was es für Platon in Wahrheit geht, daß nämlich die medizinische

xexvrj als Bild für jenes philosophische Wissen dient, welches versteht, den

Bildungsstoff richtig in den Dienst der Erziehung zu stellen. Auch hier ist aber der
überwundene re^v^-Begriff der Arzte nicht vergessen, Platon unterläßt es jedoch,
wie in Nomoi und Phaidros im eigenen Sinne von ihm Gebrauch zu machen,
vielmehr nimmt er diesmal auf polemische Weise auf ihn Bezug. Es liegt nämlich
eine eigentliche polemische Bosheit in den Worten des Sokrates, die Rhetorik sei

keine rsxvrj, weil sie in Ermangelung eines Wissens auf bloßes Zielen (oroxdCecr&ai)

angewiesen sei (463 a. 464 c. 465 a): nach sophistisch-hippokratischer Theorie

zeigt sich die wahre rsxvrj nämlich in eben dieser Treffsicherheit, die frei von
den Fesseln allgemeiner Regeln sich jedem einzelnen Fall anzupassen weiß12.

Platon legt also ein methodisches Prinzip seiner Gegner als Stümperhaftigkeit
aus, und zwar, weil es seiner Forderung nach einer letzten philosophischen Besinnung

nicht genügt. So läßt er den Gegensatz zwischen erzieherischem Wissen und

sophistisch-rhetorischer Routine mit demjenigen zwischen sittlichem Ernst und
bloßer Rücksicht aufs Angenehme zusammenfallen, weil die Rhetorik nur dem

12 liegt ägxaing Irjxgixfjg 9 p. 41, 20 Heiberg öei pexgov xivog oxoyaaaaftai, cf.
M. Pohlenz, Hermes 53 (1918) 415; A.-J. Festugiere a. O. Anm. 41 p. 41ff.; ferner oben
S. 177 ff.



Der Arztvergleich bei Platon 183

augenblicklichen Genuß diene und nicht zu bedenken gebe, was die Seele für ihre
Gesundheit brauche (465 a und passim). Dies führt in die Nähe jener den
epikureischen Hedonismus vorwegnehmenden, halb ironischen Beweisführung des

platonischen Protagoras 353c ff., daß der Seele wie dem Körper solcher Genuß

(fjbovfj) versagt werden müsse, der schließlich Krankheit und damit Unlust zur
Folge habe. Noch enger sind die Beziehungen zum Vorgespräch des Protagoras,
wo Sokrates in der uns geläufigen Metaphorik den Sophisten in aller Form die

Zuständigkeit abspricht, über die Bekömmlichkeit der von ihnen verkauften
Seelennahrung zu urteilen (313 dff.).

Die seelische Gesundheit ist als Vorstellung so alt wie die wissenschaftliche
Medizin der Griechen. Gemeint wird mit ihr dort eine Ausgeglichenheit der psychischen

Kräfte, welche sich mit dem Gleichgewicht der physischen Gesundheit nicht
nur vergleichen läßt, sondern damit in kausaler Wechselwirkimg steht13. Platon
macht aus dem Bilde inhaltlich und gefühlsmäßig etwas ganz neues14. Ihm geht
es nicht mehr um die Ausgewogenheit zwischen rangmäßig gleichen Kräften,
sondern um eine hierarchische Ordnung, bei welcher die unsterbliche Seele ihre
Herrschaft über das Triebhafte ausübt15. Das Wissen, das der platonische Sokrates

vor allem fordert, hat denn auch zum Gegenstand nicht jene zufällige Eigenart
zu reagieren, von welcher der Erfolg rhetorischer Psychagogie abhängt. Ganz

verwirft Platon ein solches Wissen zwar nicht, deutet er es in den Nomoi doch als

das erweckende Einvernehmen zwischen Erzieher und Zögling (S. 179). Das,

worauf alles ankommt, ist für ihn aber Wesen und Herkunft der menschlichen
Seele überhaupt und damit letzten Endes die Welt der Ideen, der die Seele angehört.

Nur so wird die Leidenschaft verständlich, mit der im Gorgias Sokrates von
der seelischen Gesundheit des Menschen redet, und die zur herausfordernden
Paradoxie führt, es sei ein viel größeres Unglück, Böses ungestraft tun zu können,
als dafür gezüchtigt zu werden (472 e ff.).

Wenn die Gesundheitsmetapher im Gorgias mit derjenigen der Sophisten fast
nichts mehr zu tun hat, so nähert sich Platon mit ihr dafür dem alten, ursprünglich

sakralen Reinheitsbegriff. Obwohl jener aus einem Denken stammt, das

Körper und Seele noch nicht trennt16, so wird er im alten Pythagoreertum doch

zum angemessenen Ausdruck für die dort zum ersten Mal erhobene Forderung,
ein Leben möglichst frei von den Verstrickungen durch Triebe und Leidenschaften

zu führen. Wie sehr sich Platon der pythagoreischen Ethik verpflichtet hat, ist
bekannt; infolge dieser Anlehnung gehen im Gorgias Gesundheits- imd Reinheitsmetapher

fast unmerklich ineinander über. So redet Sokrates in urtümlicher Bild-
haftigkeit, die schon den Schlußmythos vorbereitet, von den Geschwüren an der

13 Mus. Helv. a. O.
14 Wenn wir hier von Platon sprechen, lassen wir offen, was schon sokratisch sei. Über

das neue Pathos, womit Sokrates das Wort Seele ausspreche, W. Jaeger, Paideia II (Berlin
1944) 88.

15 Über den Vorrang des Seelischen dem Körperlichen gegenüber Gorgias 477 c und
Protagoras 313a.

18 Mus. Helv. a. O.



184 Fritz Wehrli: Der Arztvergleich bei Platon

Seele des Ungerechten (480b fir) xö vöarjjua vnovXov xr)v ipvxfjv noifjOEi), und im
Mythos selbst heißt es dann, die Seele des Bösen zeige nichts Gesundes an sich,
sondern sei wie ein Sklave voller Striemen und Narben, die von Meineid und
Unrecht herrühren, denn jede Missetat streiche ihre Spuren an ihr ab (ä sxdorrj
r) nqätjig avxov itjcojbidq!;aro slg rr)vyrvxfjv [524 e]). Solche Bilder haben mit dem

hippokratischen Gesundheitsbegriff nichts mehr zu tun, sondern bestätigen das

Ergebnis der vorangehenden Untersuchungen, nämlich daß derselbe gleichnishafte
Ausdruck bei Platon etwas ganz anderes bedeutet als bei den Sophisten.


	Der Artzvergleich bei Platon

