
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 2-3

Artikel: Sarpedon

Autor: Howald, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 8 1951 Fase. 2/3

Sarpedon

Von Ernst Howald, Zürich

Die neuen Anschauungen von der Rolle des Dichterischen und Schöpferischen
in Homers Werk - die nicht ohne weiteres identisch sein müssen mit der Annahme
einer einzigen Dichterpersönlichkeit - führen notwendigerweise zu einer erneuten
Stellungnahme zu den einzelnen mythologischen Figuren und Motiven der beiden
Epen, vor allem natürlich der Ilias. Während die bisherigen Sonderbehandlungen
solcher Gestalten und ihrer Erlebnisse, z. B. in den Artikeln des Mythologischen
Lexikons oder der Realencyclopädie in der Darstellung Homers nur mehr oder

weniger die wichtigste Quelle, ähnlich einer Hauptgeschichtsquelle, sahen, die
den ältesten Beleg für vorher schon Bestehendes darstellt, so glauben wir jetzt
darüber klar zu sein, daß die Bedeutung des Epos für den Mythus eine ganz andere
sei. Homers Rolle ist eine prinzipiell andere als die aller spätem Schriftsteller, so
daß diese, natürlich mit Ausnahmen, neben ihm fast bedeutungslos werden.
Bedeutungsvoll können sie höchstens werden für eine Geschichte des homerischen
Erbes.

Freilich ist die Stellung Homers nicht für alle mythologischen Figuren und
Motive dieselbe. Für wenige, aber sehr bedeutsame ist er nur letztes Glied einer
prähistorischen Entwicklungsreihe. Für die Mehrzahl aber ist er der Erfinder und
maßgebende Former. Das ist ohne weiteres bei jenen unzähligen kleinen Figuren
mit ihrer Biographie der Fall, die nur einmal auftreten, in der Hauptsache, um
in einem Kampfe von einem der zentralen Helden getötet zu werden. Zwischen
diesem Gewalthaufen und jener kleinen Führerschar gibt es aber eine Anzahl
Zwischenfiguren, Helden, die nicht nur einmal, sondern wiederholt erscheinen und

zum festen Bestand des griechischen oder troischen Heers zu gehören scheinen.
Bei ihnen besteht die Möglichkeit, daß sie schon vor Homer bestanden haben, aber
erst von diesem in den troischen Krieg oder speziell in die Ereignisse, die den
Inhalt der Bias bilden, mit ganz bestimmten Absichten hineingezogen worden sind.
Dabei will der Ausdruck Homer nicht unbedingt den Dichter der Ilias bezeichnen

- es kann dies schon von einem altern Dichter geschehen sein. Solche Figuren sind
etwa Diomedes, Teukros, Aineias, Sarpedon. Jeder von ihnen verdient eine
Untersuchung, weniger um der speziellen Resultate willen als wegen der Erkenntnisse
über die künstlerische Eigenart der Epiker. Aineias haben wir in einem frühem
Aufsatz untersucht und dabei festgestellt, daß der Dichter der Ilias ihn um seines

Sohnesverhältnisses zu Aphrodite willen, d. h. letzten Endes wegen der kostbaren
Geschichte von der Verwundung der Aphrodite durch Diomedes im E in die



112 Ernst Howald

Rias eingeführt hat, ihn dann aber verwendet, wo er troianische Helden braucht1.
Vorhomerisch ist also einzig die Herkunft von Aphrodite, alles andere, besonders
die Verpflanzung in den troianischen Krieg, stammt von Homer.

Treten wir mit der gleichen Fragestellung an Sarpedon heran, so ist ohne
weiteres klar, daß dessen Hauptfunktion innerhalb der Ilias in seinem Kampf mit
Patroklos und seinem Tod durch dessen Hand liegt. Es ist zur Genüge bekannt,
wie parteiisch der Dichter für die Griechen ist und wie schwer es ihm fällt,
griechische Helden töten, verwunden oder überhaupt besiegen zu lassen. Das zeigt
sich ja aufs deutlichste in der Handhabung des für die Ilias zentralen Motivs vom
Zorn des Achill, das griechische Niederlagen erfordert: sie werden möglichst lange
hinausgeschoben und, wenn sie endlich nicht mehr umgangen werden können,

flüchtig genug abgetan. Aber auch das wichtigste Nebenmotiv, die Aufhebung des

Zornes durch die Rache für den Tod des Freundes, verlangt wiederum den Untergang

eines griechischen Helden, eben dieses Freundes. Wenn es also unvermeidlich
ist, daß Patroklos den Tod durch Hektor findet, so muß diese Demütigung durch
eine entsprechende Erhöhung vor dem Untergang gemildert und kompensiert
werden, wie wir dies an zahllosen andern Orten beobachten.

Falls der Gedanke richtig ist, daß der Tod des Freundes als Kampfanreizung
für Achill aus einem Memnongedicht stammt (daß die wichtigsten Details der
Patroklie nach dem Vorbild einer vorhomerischen Aithiopis gestaltet sind, kann
nach Pestalozzis Buch2 kaum mehr bezweifelt werden), so interessiert uns zuerst,
wie die Erhöhung des Helden vor dem Untergang dort geschah. Antilochos wird
dadurch erhöht, daß er, der Jugendliche und den Großen noch nicht Ebenbürtige,
Memnon in hoffnungslosem Kampf gegenübertritt und damit seinen Vater Nestor,
den durch sein Alter Nicht-mehr-Ebenbürtigen, rettet, sich für ihn aufopfert. Eine
solche Art der Erhöhung ist für sein Nachbild in der Ilias, für Patroklos, nicht
möglich; er hat keinen Vater im Feld, er ist nicht jugendlich, sondern älter als

Achill, wenn auch sein Alter, gerade durch den Einfluß des Antilochos, merkwürdig
schillert. Der Dichter muß andere, gewöhnlichere Wege beschreiten: Patroklos
muß vor dem Tode gewaltige Siege erzielen, so daß sein Untergang zuletzt nur
durch göttliche Brutalität und menschliche Hinterhältigkeit zustande kommen
kann. Vor allem muß er noch eine einzelne große Tat tun, einen über alle andern

hinausragenden Gegner besiegen.
Dieser muß neu erfunden werden, denn die an und für sich spärlichen troianischen

Helden haben alle bereits ihre Aufgabe und ihr Schicksal. Besser aber als

erfinden ist es, eine schon bekannte Heldenfigur nach Troia zu verpflanzen. Am
besten eignen sich Göttersöhne dafür, da sie an und für sich den Nimbus der
Schwerüberwindlichkeit haben. Der Vorgang ist der gleiche, wie wir ihn beiAineias
beobachtet haben. Dabei dürfen wir nicht vergessen, daß das Memnongedicht,
das so großen Einfluß auf die Patroklie hat, aus der Gotteskindschaft seiner beiden

1 D.Z. 4 (1947), S. 69.
2 Heinrich Pestalozzi, Die Achilleis als Quelle der Ilias, Erlenbach-Zürich 1945.



Sarpedon 113

Helden, des Achill und des Memnon, höchste Effekte herausholte. Dort ist Zeus

nur der Unparteiische, der Schiedsrichter im Streit der beiden Mütter, jetzt wird
er zum persönlich getroffenen Vater.

Die vorhomerische Gegebenheit der Abstammung des Sarpedon von Zeus

wird sofort bestätigt durch die von Homer abweichende, einstimmige, ja fast

trotzig behauptete Genealogie der sonstigen Überlieferung, die Europa zur
Mutter des Sarpedon, ihn also zum Bruder des Minos und des Rhadamanthys
macht. Homer, der aus sagenchronologischen Gründen Europa als Mutter seines

Sarpedon nicht brauchen konnte und darum eine eigene Genealogie, die ihn von
einer Tochter des Bellerophon abstammen ließ, aufstellte, hat sich ausnahmsweise

in diesem einen Punkt nicht durchgesetzt. Damit ist eine vorhomerische Einzelheit
gesichert. Weniger sicher, aber wahrscheinlich, ist eine zweite. Voraussichtlich ist
auch der Zusammenhang Sarpedons mit Lykien Homer schon vorgelegen. Es ist
freilich ganz unmöglich, die wirren, natürlich ununterbrochen durch die homerische

Version beeinflußten Angaben über Sarpedons Verhältnis zu seinen beiden
Brüdern und die Gründe und die Art seiner Übersiedelung aus seinem Geburtsland
Kreta nach Kleinasien auf ihren Echtheitsgehalt hin zu untersuchen. Aber es ist
ja bekamit, wie die alte Sage auch sonst mit einer Landschaft Lykien operiert,
die vielleicht ursprünglich einen rein transzendenten Charakter trug und gar nichts
mit der später diesen Namen tragenden kleinasiatischenLandschaft zu tun hatte.
Rein aus der Betrachtung des Sarpedonmythus heraus ist es wahrscheinlich, daß

gerade diese lykische Beheimatung des Zeussohnes es war, die ihn dem Dichter als

geeignete Person empfahl. Sein Vorgänger, der Dichter des Memnongedichtes,
hatte zur Bereicherung des dürftigen Personals der troischen Seite und aus dem

Bedürfnis nach einem bekannten Göttersohn, den Begriff der Bundesgenossen

eingeführt, in seinem Fall den Athiopen Memnon mit seinem aus märchenhafter
Fremde herbeigeführten Heer. Wollte man auf diesem einladenden Weg
weiterschreiten, so boten sich in allererster Linie kleinasiatische Völkerschaften als

geeignet an, aus geographischen Überlegungen. In Troia selber fand Homer keinen
Göttersohn. Aineias, dessen göttliche Geburt im Idagebirge beheimatet war, ließ
sich noch, freilich in komplizierter Weise, Troia einordnen, wenn auch mit eigener
Mannschaft, den Dardanern. Für den zweiten Göttersohn mußte man aber den

Begriff der Bundesgenossenschaft in Anspruch nehmen. Aus diesen beiden Zutaten,
die zu dem alten troischen Kern hinzutraten, erwuchs damit die Gemeinschaft der
Tqcoec; xal Avxvoi xal Adodavoi, die uns in Anreden von Feldherrn durch die ganze
Bias hindurch begegnen.

Um der Patroklie willen und seines Todes durch Patroklos ist dieser Sarpedon
in die Ilias eingeführt, aber, wie dies bei Aineias der Fall ist, verwendet ihn der
Dichter auch an andern Stellen, natürlich vor der Hauptstelle, an der er ja den
Tod findet, was die Planmäßigkeit des Gesamtbaues erneut deutlich macht. Es

ist dies zweimal der Fall, in den Diomedeskämpfen des E und in der Teichomachie
des M. Beschäftigen wir uns zuerst mit diesen Nebenstellen. Sie sind, als nicht zu



114 Ernst Howald

bezweifelnde Neuschöpfungen, besonders berufen, die ungehemmte Erfindungskraft

des Dichters zu demonstrieren. Gegeben ist da wie dort einfach die Notwendigkeit

eines gesteigerten Einsatzes der troischen Seite, im E nach der Verwundung

der Aphrodite durch Diomedes, wobei Aineias in äußerste Gefahr gerät,
freilich in Tat und Wahrheit nur sein Eidolon, wovon aber Griechen und Troer
nichts wissen, im M dort, wo endlich der seit dem B erwartete Vorstoß der Troer
kommt, der durch Zeus Achills Mutter Thetis versprochen wurde.

An beiden Orten soll vor allem der Eindruck eines Großkampfes erweckt werden.
Zu diesem Zweck muß alle Mannschaft aufgeboten werden. Die Handlung muß

möglichst ausgeweitet werden, aber es darf nichts Entscheidendes geschehen, die

Haupthandlung nicht weitergeführt werden. Inwiefern dies auch für das M
zutrifft, wo ja eine Entscheidung fallen muß, nämlich die Erstürmung der griechischen

Lagermauer, werden wir gleich sehen. Für solches Geschehen eignet sich

Sarpedon gut: seine Entscheidung fällt ja später, im 77, ähnlich wie dies bei
Aineias außerhalb des E der Fall ist. Sarpedon darf und muß heldenhaft kämpfen,
er kann verwundet werden, aber natürlich nicht fallen.

So vollzieht es sich zuerst im E. Der Bedeutung des Sarpedon entsprechend ist
die KampfSchilderung sehr sorgfältig durchgeführt, ja sogar mit einer einmaligen
Pointe versehen: gegen den Sohn des Zeus schickt der Dichter einen Zensenkel

in den Kampf. Zu diesem Zweck nimmt er einen Sohn des Herakles und der
Astyocheia, Tlepolemos, der offenbar in die mythische Vorgeschichte von Rhodos

gehört, gerade nur für diesen einen Moment, gerade nur um ihn dem Sarpedon
erliegen zu lassen, in die Zahl der Griechen vor Troia auf. Die Pointe ist nur
angedeutet: ein schwacher Nachhall der Rivalität der beiden Mütter im Memnongedicht3.

Tlepolemos wird sofort getötet, Sarpedon am Schenkel verwundet; die Gefährten

unterlassen es aus Kopflosigkeit, den Speer aus der Wunde zu ziehen, bis dann
Hektor eingreift. Dreimal wird im Verlauf dieser Erzählung auf die eigentliche
Aufgabe des Sarpedon in der Patroklie hingewiesen. 662 heißt es: Ttarfjg d'

sn Xoiyov äftwsv; 674ff. schwankt Odysseus, ob er den Sarpedon verfolgen oder

unter den übrigen Lykiern ein Massaker veranstalten solle. Er entschließt sich

zu letzterm: ov ö' äg' 'Odvaafji usyahfjxooi paooiuov fjsv I layß'ifiov Aiog vlov

anoxxdpisv ö£si yakxco, und 684ff. bittet der verwundete Sarpedon darum, in die
Stadt gebracht zu werden, um dort zu sterben: er weiß, daß er bald sterben muß
und nicht mehr aus Troja in seine lykische Heimat zurückkehren wird.

Bei dieser Episode tritt auch das Bundesgenossenmalaise in Erscheinung, das
sich bei den Kämpfen nach dem Tode des Patroklos wiederholt (P 140ff.): die

Lykier fühlen sich mißbraucht, auf jeden Fall zu wenig ästimiert. Hektor und seine

3 Immisch (Lexikon der Mythologie 4 S. 404) sieht im Kampf des Sarpedon mit
Tlepolemos «eine Spiegelung der Spannungen und Kämpfe in der südwestasiatischen
Welt, wobei die Ionier mit den Lykiern vereint sich als Gegner der dorischen Hexapolis
empfinden». Wie verschieden man doch, je nach den allgemeinen Gesichtspunkten,
mythologische Einzeltatsachen interpretieren kann!



Sarpedon 115

Sippe versagen, rjfisiQ ö' aö puaypnsabv ol nsq t' snixovooi heipisv (E 477). Wer
weiß, ob dieses Motiv nicht von vornherein zu den Bundesgenossen gehört, also

schon vom Memnondichter herstammt
Fast noch charakteristischer als die Verwendung Sarpedons im E ist die in

der Teichomachie. Jetzt ist ihm Glaukos beigegeben, der in der Patroklie
unentbehrlich sein wird. Die beiden kämpfen hier auf einem Nebenkriegsschauplatz,
d. h. in Partien, die Ausweitungen des eigentlichen, zentralen Geschehens

darstellen, das sich in der Mitte der Mauer abspielt, wo Hektor steht und angreift.
Der Athener Menestheus, der den unaufhaltsam vorwärts stoßenden Lykiern
gegenübersteht, muß aus der Mitte Aias und Teukros zu Hilfe holen, die eigentlich
Hektor gegenüber stehen. Nichts *3esto weniger gelingt es dem Sarpedon, eine

Bresche in die Mauer zu schlagen oder wenigstens die Brustwehr so zu zerstören,
daß er noXssaai de v^fjxs xeäsv&ov (399), worum sich Hektor bis jetzt umsonst
bemüht hat. Aber aus diesem großen Erfolg resultiert doch nichts; erst als Hektor
das Gleiche tut, ist damit die Entscheidung, d. h. die Überwindung der Mauer
ohne weiteres gegeben (466). Wie sehr die beiden Erfolge trotz der verschiedenen

Auswertung identisch sind, geht aus folgendem hervor: 466 heißt es von Hektor
iaäkro nvhxc;; den gleichen Ausdruck braucht von Sarpedon Patroklos im77,
wenn er den Aianten zuruft (585): xslxai avfjQ, de; ngcörog safjkaxo xslypt; ^Ayawrv,

Eaqjirjdojv.
Nicht unerwähnt bleiben darf noch eine weitere Szene, obgleich sie nicht

Sarpedon auftreten läßt, sondern Glaukos, der berühmte Waffentausch mit Diomedes

(Z 119ff.). Der Dichter muß, während Hektor aus dem Kampf ausscheidet, zu
jenem letzten Gang nach Troia, der in der Begegnung mit Andromache gipfelt,
nach den Gesetzen epischer Darstellungsweise eine Probe des parallelen Geschehens

auf der Kampfstatte geben - es ist darum auf alle Fälle der Dichter des Gesamtwerkes,

der zum mindesten für den Ort dieser Szene verantwortlich ist - und
wählt dafür diese köstliche Episode. Es gibt sicherlich keine Begründung dafür,

warum er gerade Glaukos herbeizieht, außer der Tatsache, daß die asiatischen

Bundesgenossen offenbar als reich galten. Für uns ist diese Partie darum wichtig,
weil sie den «homerischen» Stammbaum des Glaukos und damit auch seines

Vetters Sarpedon enthält. r^ - r". / -^ '

Und nun wollen wir uns der Szene zuwenden, um deretwillen die Sarpedonfigur
überhaupt in die Ilias eingeführt wurde, seinem Tod durch die Hand des Patroklos
im 77. Entsprechend ihrer Bedeutung operiert hier Homer mit den ganz großen
Mitteln pathetischer Gestaltung. Zeus schwankt einige Augenblicke, ob er seinen

Sohn nicht doch noch retten soll, obgleich er nakai nsnocousvoc; aion ist (441),
als er die beiden vom Wagen springen und zum Zweikampf antreten sieht, wird
aber von Hera scharf zurechtgewiesen, die auf die Konsequenzen solchen Tuns
aufmerksam macht. Zum Trost weist sie aber den Gatten auf die Möglichkeit
hin, wenigstens den Toten zu schützen, d. h. ihn durch Tod und Schlaf in die

Heimat bringen zu lassen, wo ihn die Verwandten würdig bestatten können. Zeus



116 Ernst Howald

fügt sich, läßt aber zu Ehren seines dem Tod entgegengehenden Sohnes blutige
Tränen auf die Erde fallen. Es folgt der Kampf; Patroklos tötet zuerst den Wagenlenker

des Sarpedon; Sarpedon verfehlt zwar seinen Gegner, trifft dafür das

Beipferd Pedasos, dessen Anschirrung neben den beiden unsterblichen Pferden
des Achill uns bei den Kampfvorbereitungen ausdrücklich geschildert wurde
(152 ff.). Dank dem entschlossenen Handeln des Wagenlenkers Automedon wird
aber eine Katastrophe vermieden. Im zweiten Waffengang wird dann Sarpedon
tödlich getroffen, er stürzt, wie ein gefällter Baum, schwer zu Boden. Sterbend

gibt er dem Glaukos letzte Aufträge, Patroklos zieht die Lanze aus seinem Leib,
die Myrmidonen halten die Pferde fest, die davonrennen wollen. Es folgen die

Kämpfe um Sarpedons Leiche, die durch Zeus' Entschluß, Patroklos' Siegeszug
noch weiter andauern zu lassen, ihr Ende finden. Das zwingt zuerst Hektor
zur Flucht, yvcb yaq Aids loa xalavra (658), so heißt es, obgleich von einer eigentlichen

Wägung keine Rede ist. Dann sehen sich auch die Lykier mit Glaukos

genötigt, Sarpedons Leiche preiszugeben. Die Griechen ziehen ihm die Rüstung
aus, die Patroklos zu den Schiffen bringen läßt. Sie taucht später in den
Wettspielen des W noch einmal als Kampfpreis auf (800). Doch den Leichnam selber
läßt Zeus nicht in die Hände der Feinde fallen: jetzt gibt er dem Apollo den
Auftrag, ihn zu holen, zu waschen und ihn durch Hypnos und Thanatos nach Lykien
bringen zu lassen, damit die Verwandten ihn dort begraben. Diese Aufträge des

Zeus werden sogleich ausgeführt.
Bei aller Großartigkeit der einzelnen Motive kann es einem doch nicht entgehen,

wie flüchtig und schablonenhaft, fast möchte man sagen nur andeutungsweise, sie

verwendet werden. Der Grund dafür leuchtet ohne weiteres ein: alle entscheidenden

sind aus dem Memnongedicht entnommen, das für den Tod des Sarpedon eben

so Vorbild war, wie später für den Tod Hektors, so daß mit Recht gesagt werden
kann: «Der Eos-Sohn lebt einmal in dem von Patroklos erlegten Sarpedon, zum
anderen in dem von Achill getöteten Hektor fort.4» Für Hypnos und Thanatos ist
dies selbstverständlich, so bald man einmal die Priorität der Figur des Memnon
anerkennt5. Die Psychostasie wirkt in den eben angeführten xakavxa rudimentär
nach. An Stelle der gewaltigen Dreierszene Zeus-Eos-Thetis tritt das Gespräch
des Zeus mit Hera und die blutigen Tränen des Vaters. Am interessantesten aber
ist das Motiv der Tötung des einen Pferdes verarbeitet. Vorbild ist die Verwundung
eines der Pferde am Wagen Nestors durch einen Pfeil des Paris im Memnongedicht.
Schon ein oberflächlicher Blick genügt, um zu erkennen, welche Szene original
und welche Kopie sein muß. Während der greise Nestor durch die Behinderung
seines Wagens (Nsotoqsvov yäq hrnoc; ägu' snsöa ndotog ix ßsksorv öai^eic;, Pindar
Pyth. 6, 33) ohne den Zeitgewinn durch das opferbereite Eingreifen des Antilochos
verloren wäre, spielt der gefährdete Wagen für Patroklos, der ja längstens abge-

4 A. Heubeck, Studien zur Struktur der Ilias, Festschrift zur Feier des 200jährigen
Bestehens des hum. Gymn. (Erlangen 1950) 34.

6 H. Pestalozzi, a. O. 14.



Sarpedon 117

stiegen ist, kaum eine Rolle. Aber es schließen sich noch weitere Probleme an.
Bekanntlich enthält die Ihas eine Parallelszene in jener flüchtigen, fast nur
skizzierten Schlachtschilderung des 0 (80-90), wo ein Pferd Nestors getötet wird.
Daß es sich um ein Beipferd handelt, wird zuerst nicht gesagt, doch heißt es beim
Durchschneiden der Halfter: bmoio naorjooiai; auihapive (87). Betrachtet man die
beiden Partien der Ilias allein, ohne vom Memnongedicht Notiz zu nehmen, so

wird man zum Schluß kommen müssen, daß die Schilderung in der KöXoc; fidxrj
des 0 abhängig sei von derjenigen der Patroklie, zu welcher Entscheidung auch

sprachwissenschaftliche Überlegungen führen6. Ein geradezu schlagender Beweis

für die Priorität der Patroklie scheint in folgendem zu liegen: die sehr schwer zu
verstehende Existenz eines Beipferdes auf dem Schlachtfeld findet ihre Erklärung
aufs einleuchtendste durch die Tatsache, daß die beiden Hauptpferde des Patroklos
unsterblich sind, also nicht getötet werden können und damit jenes dankbare

Kampfmotiv ausschließen.
So überzeugend diese Deutung zu sein scheint, so ist sie vom mythologischen

Standpunkt aus doch nicht richtig. Da die starke Abhängigkeit der Szenenfolge
im 77 vom Memnongedicht nicht bestritten werden kann, so ist es undenkbar, daß

der Dichter des 0 zwar das Motiv der Pferdverwundung aus dem 77 bezog, es

aber wieder, wie der Memnondichter, auf Nestor übertrug. Es gibt nur eine

Lösung: beide Szenen müssen direkt vom Memnongedicht abhängen, wofür nebenbei
auch spricht, daß im 0 unserer Szene eine freilich nur skizzierte Psychostasie
vorausgeht. Also muß auch dem Urnestor nicht eines seiner beiden Hauptpferde,
sondern das Beipferd getötet worden sein, ja es muß für jene Stelle schon diese

seltsame Tatsache eines Beipferdes im Kampf erfunden worden sein. Warum aber
bekommt Nestor ein Beipferd Darüber kann man nur Vermutungen anstellen,
da uns das Detail der Bedrängung Nestors durch Memnon unbekannt ist. Was
aber scheint wahrscheinlicher, als daß Nestor, nachdem ihm sein Sohn mit dem

Opfer seines Lebens genügend Zeit verschafft hat, um seinen Wagen wieder
gebrauchsfähig zu machen, sich durch die Flucht weitern Angriffen entzieht Um
eine Flucht zu ermöglichen, muß aber der Wagen seine zwei Pferde besitzen.

So weit ist die Abhängigkeit Homers von seinem Vorgänger greifbar. Natürlich
kann sie noch viel weiter gegangen sein. Wie steht es zum Beispiel mit der Figur
des Glaukos Sie ist dem Dichter so unentbehrlich, daß er den im M an der
Seite des Sarpedon Verwundeten zuerst Apollo um Heilung von seiner Wunde
ersuchen lassen muß, bevor er die letzte Bitte des sterbenden Freundes zu erfüllen
im Stande ist. Mit andern Worten, die Rolle des Glaukos im Kampf um die Leiche
des Sarpedon war vom Dichter konzipiert, bevor er dieses sein Geschöpf im Mauerkampf

wieder verwendete. Dort ließ er sich aber zu sehr gehen, so daß er zuerst,
was er damit angestellt, wieder in Eile korrigieren mußte. Das scheint mir dafür
zu sprechen, daß eine Rolle, wie sie jetzt Glaukos Sarpedon gegenüber erfüllt, von

8 M. Leumann, Homerische Wörter (Basel 1950) 227.



118 Ernst Howald: Sarpedon

einem andern, uns Unbekannten gegenüber Memnon gespielt wurde, wissen wir
doch nichts über die Ereignisse, die nach Memnons Tod eintreten, abgesehen von
der Rettung des Leichnams durch Tod und Schlaf. Vielleicht öffnen sich auf diese

Weise einmal Wege zu genauerer Kenntnis jenes vorhomerischen Gedichtes, das

auf alle Fälle in mancher Hinsicht in der Entwicklung der Epik Schule machte.
Die Untersuchung jeder homerischen Figur, jedes Motivs führt zu Erkenntnissen,

die an und für sich nicht bedeutend sind. Sie gewähren keine Einblicke,
weder in die graue Urzeit des griechischen Mythus noch in die Vorgeschichte der

griechischen Stämme, dafür in die Werkstatt des Dichters oder der Dichter. Die

Entscheidung über Singularis oder Pluralis derselben ist nicht einmal so wichtig,
denn auf alle Fälle ist der Einzelne fest in einer Tradition verwurzelt. Und es ist
gerade diese Tatsache, die die Lösung der Frage nach der Einheit oder Vielheit
der Dichter so kompliziert macht.


	Sarpedon

