Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 2-3

Artikel: Sarpedon

Autor: Howald, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-9848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-9848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 8 1951 Fasc. 2/3

Sarpedon
Von Ernst Howald, Ziirich

Die neuen Aunschauungen von der Rolle des Dichterischen und Schopferischen
in Homers Werk — die nicht ohne weiteres identisch sein miissen mit der Annahme
einer einzigen Dichterpersonlichkeit — fithren notwendigerweise zu einer erneuten
Stellungnahme zu den einzelnen mythologischen Figuren und Motiven der beiden
Epen, vor allem natiirlich der Ilias. Wihrend die bisherigen Sonderbehandlungen
solcher Gestalten und ihrer Erlebnisse, z. B. in den Artikeln des Mythologischen
Lexikons oder der Realencyclopddie in der Darstellung Homers nur mehr oder
weniger die wichtigste Quelle, dhnlich einer Hauptgeschichtsquelle, sahen, die
den éltesten Beleg fiir vorher schon Bestehendes darstellt, so glauben wir jetzt
dariiber klar zu sein, da8 die Bedeutung des Epos fiir den Mythus eine ganz andere
sel. Homers Rolle ist eine prinzipiell andere als die aller spitern Schriftsteller, so
daB diese, natiirlich mit Ausnahmen, neben ihm fast bedeutungslos werden. Be-
deutungsvoll konnen sie hochstens werden fiir eine Geschichte des homerischen
Erbes.

Freilich ist die Stellung Homers nicht fiir alle mythologischen Figuren und Mo-
tive dieselbe. Fiir wenige, aber sehr bedeutsame ist er nur letztes Glied einer pri-
historischen Entwicklungsreihe. Fiir die Mehrzahl aber ist er der Erfinder und
malgebende Former. Das ist ohne weiteres bei jenen unzéhligen kleinen Figuren
mit ihrer Biographie der Fall, die nur einmal auftreten, in der Hauptsache, um
in einem Kampfe von einem der zentralen Helden getotet zu werden. Zwischen
diesem Gewalthaufen und jener kleinen Fiihrerschar gibt es aber eine Anzahl
Zwischenfiguren, Helden, die nicht nur einmal, sondern wiederholt erscheinen und
zum festen Bestand des griechischen oder troischen Heers zu gehéren scheinen.
Bei ihnen besteht die Moglichkeit, daB sie schon vor Homer bestanden haben, aber
erst von diesem 1n den troischen Krieg oder speziell in die Ereignisse, die den In-
halt der Ilias bilden, mit ganz bestimmten Absichten hineingezogen worden sind.
Dabei will der Ausdruck Homer nicht unbedingt den Dichter der Ilias bezeichnen
- es kann dies schon von einem &ltern Dichter geschehen sein. Solche Figuren sind
etwa Diomedes, Teukros, Aineias, Sarpedon. Jeder von ihnen verdient eine Unter-
suchung, weniger um der speziellen Resultate willen als wegen der Erkenntnisse
iiber die kiinstlerische Eigenart der Epiker. Aineias haben wir in einem friithern
Aufsatz untersucht und dabei festgestellt, daB der Dichter der Ilias ihn um seines
Sohnesverhéltnisses zu Aphrodite willen, d. h. letzten Endes wegen der kostbaren
Geschichte von der Verwundung der Aphrodite durch Diomedes im E in die




112 Ernst Howald

Ilias eingefiihrt hat,ihn dann aber verwendet, wo er troianische Helden braucht?!.
Vorhomerisch ist also einzig die Herkunft von Aphrodite, alles andere, besonders
die Verpflanzung in den troianischen Krieg, stammt von Homer.

Treten wir mit der gleichen Fragestellung an Sarpedon heran, so ist ohne wei-
teres klar, daB dessen Hauptfunktion innerhalb der Ilias in seinem Kampf mit
Patroklos und seinem Tod durch dessen Hand liegt. Es ist zur Geniige bekannt,
wie partelisch der Dichter fiir die Griechen ist und wie schwer es ihm fillt, grie-
chische Helden toten, verwunden oder iiberhaupt besiegen zu lassen. Das zeigt
sich ja aufs deutlichste in der Handhabung des fiir die Ilias zentralen Motivs vom
Zorn des Achill, das griechische Niederlagen erfordert: sie werden moglichst lange
hinausgeschoben und, wenn sie endlich nicht mehr umgangen werden kénnen,
fliichtig genug abgetan. Aber auch das wichtigste Nebenmotiv, die Aufhebung des
Zornes durch die Rache fiir den Tod des Freundes, verlangt wiederum den Unter-
gang eines griechischen Helden, eben dieses Freundes. Wenn es also unvermeidlich
ist, daB Patroklos den Tod durch Hektor findet, so muB diese Demiitigung durch
eine entsprechende Erhohung vor dem Untergang gemildert und kompensiert
werden, wie wir dies an zahllosen andern Orten beobachten.

Falls der Gedanke richtig ist, daB der Tod des Freundes als Kampfanreizung
fiir Achill aus einem Memnongedicht stammt (daB die wichtigsten Details der
Patroklie nach dem Vorbild einer vorhomerischen Aithiopis gestaltet sind, kann
nach Pestalozzis Buch? kaum mehr bezweifelt werden), so interessiert uns zuerst,
wie die Erhéhung des Helden vor dem Untergang dort geschah. Antilochos wird
dadurch erh6ht, daB er, der Jugendliche und den GroBen noch nicht Ebenbiirtige,
Memnon in hoffnungslosem Kampf gegeniibertritt und damit seinen Vater Nestor,
den durch sein Alter Nicht-mehr-Ebenbiirtigen, rettet, sich fiirihn aufopfert. Eine
solche Art der Erhohung ist fiir sein Nachbild in der Ilias, fiir Patroklos, nicht
moglich; er hat keinen Vater im Feld, er ist nicht jugendlich, sondern &lter als
Achill, wenn auch sein Alter, gerade durch den EinfluB des Antilochos, merkwiirdig
schillert. Der Dichter muB andere, gewShnlichere Wege beschreiten: Patroklos
muB vor dem Tode gewaltige Siege erzielen, so da sein Untergang zuletzt nur
durch gottliche Brutalitit und menschliche Hinterhiltigkeit zustande kommen
kann. Vor allem muB er noch eine einzelne groBe Tat tun, einen iiber alle andern
hinausragenden Gegner besiegen.

Dieser muB neu erfunden werden, denn die an und fiir sich sparhchen troiani-
schen Helden haben alle bereits ihre Aufgabe und ihr Schicksal. Besser aber als
erfinden ist es, eine schon bekannte Heldenfigur nach Troia zu verpflanzen. Am
besten eignen sich Gottersohne dafiir, da sie an und fiir sich den Nimbus der
Schweriiberwindlichkeit haben. Der Vorgang ist der gleiche, wie wir ihn bei Aineias
beobachtet haben. Dabei diirfen wir nicht vergessen, daB das Memnongedicht,
das so groBen EinfluB auf die Patroklie hat, aus der Gotteskindschaft seiner beiden

"1 D.Z. 4 (1947), S. 69.
2 Heinrich Pestalozzi, Die Achilleis als Quelle der Ilias, Erlenbach-Zirich 1945.




Sarpedon 113

Helden, des Achill und des Memnon, hochste Effekte herausholte. Dort ist Zeus
nur der Unparteiische, der Schiedsrichter im Streit der beiden Miitter, jetzt wird
er zum personlich getroffenen Vater.

Die vorhomerische Gegebenheit der Abstammung des Sarpedon von Zeus
wird sofort bestitigt durch die von Homer abweichende, einstimmige, ja fast
trotzig behauptete Genealogie der sonstigen Uberlieferung, die Europa zur
Mutter des Sarpedon, ihn also zum Bruder des Minos und des Rhadamanthys
macht. Homer, der aus sagenchronologischen Griinden Europa als Mutter seines
Sarpedon nicht brauchen konnte und darum eine eigene Genealogie, die ihn von
einer Tochter des Bellerophon abstammen lie3, aufstellte, hat sich ausnahmsweise
in diesem einen Punkt nicht durchgesetzt. Damit ist eine vorhomerische Einzelheit
gesichert. Weniger sicher, aber wahrscheinlich, ist eine zweite. Voraussichtlich ist
auch der Zusammenhang Sarpedons mit Lykien Homer schon vorgelegen. Es ist
freilich ganz unméglich, die wirren, natiirlich ununterbrochen durch die homerische
Version beeinfluBten Angaben iiber Sarpedons Verhiltnis zu seinen beiden Brii-
dern und die Griinde und die Art seiner Ubersiedelung aus seinem Geburtsland
Kreta nach Kleinasien auf ihren Echtheitsgehalt hin zu untersuchen. Aber es ist
Ja bekannt, wie die alte Sage auch sonst mit einer Landschaft Lykien operiert,
die vielleicht urspriinglich einen rein transzendenten Charakter trug und gar nichts
mit der spiter diesen Namen tragenden kleinasiatischen Landschaft zu tun hatte.
Rein aus der Betrachtung des Sarpedonmythus heraus ist es wahrscheinlich, da8
gerade diese lykische Beheimatung des Zeussohnes es war, die ihn dem Dichter als
geeignete Person empfahl. Sein Vorginger, der Dichter des Memnongedichtes,
hatte zur Bereicherung des diirftigen Personals der troischen Seite und aus dem
Bediirfnis nach einem bekannten Gottersohn, den Begriff der Bundesgenossen
eingefiihrt, in seinem Fall den Athiopen Memnon mit seinem aus méirchenhafter
Fremde herbeigefiihrten Heer. Wollte man auf diesem einladenden Weg weiter-
schreiten, so boten sich in allererster Linie kleinasiatische Volkerschaften als
geeignet an, aus geographischen Uberlegungen. In Troia selber fand Homer keinen
Gottersohn. Aineias, dessen gottliche Geburt im Idagebirge beheimatet war, lie
sich noch, freilich in komplizierter Weise, Troia einordnen, wenn auch mit eigener

Mannschaft, den Dardanern. Fiir den zweiten Gottersohn mufite man aber den
Begriff der Bundesgenossenschaft in Anspruch nehmen. Aus diesen beiden Zutaten,
die zu dem alten troischen Kern hinzutraten, erwuchs damit die Gemeinschaft der
Todes xal Avxior xai Adodavor, die uns in Anreden von Feldherrn durch die ganze
Ilias hindurch -begegnen.

Um der Patroklie willen und seines Todes durch Patroklos ist dieser Sarpedon
in die Ilias eingefiihrt, aber, wie dies bei Aineias der Fall ist, verwendet ihn der

. Dichter auch an andern Stellen, natiirlich vor der Hauptstelle, an der er ja den

Tod findet, was die PlanmiBigkeit des Gesamtbaues erneut deutlich macht. Es

ist dies zweimal der Fall, in den Diomedeskédmpfen des E und in der Teichomachie

. des M. Beschiftigen wir uns zuerst mit diesen Nebenstellen. Sie sind, als nicht zu




114 Ernst Howald

bezweifelnde Neuschopfungen, besonders berufen, die ungehemmte Erfindungs-
kraft des Dichters zu demonstrieren. Gegeben ist da wie dort einfach die Notwen-
digkeit eines gesteigerten Einsatzes der troischen Seite, im E nach der Verwun-
dung der Aphrodite durch Diomedes, wobei Aineias in duBerste Gefahr gerit,
freilich in Tat und Wahrheit nur sein Eidolon, wovon aber Griechen und Troer
nichts wissen, im M dort, wo endlich der seit dem B erwartete VorstoB der Troer
kommt, der durch Zeus Achills Mutter Thetis versprochen wurde.

An beiden Orten soll vor allem der Eindruck eines GroBkampfes erweckt werden.
Zu diesem Zweck muB alle Mannschaft aufgeboten werden. Die Handlung muf8
moglichst ausgeweitet werden, aber es darf nichts Entscheidendes geschehen, die
Haupthandlung nicht weitergefithrt werden. Inwiefern dies auch fiir das M zu- .
trifft, wo ja eine Entscheidung fallen muB}, ndmlich die Erstiirmung der griechi-
schen Lagermauer, werden wir gleich sehen. Fiir solches Geschehen eignet sich
Sarpedon gut: seine Entscheidung fillt ja spéter, im /I, dhnlich wie dies beil
Aineias aullerhalb des E der Fall ist. Sarpedon darf und mufl heldenhaft kimpfen,
er kann verwundet werden, aber natiirlich nicht fallen.

So vollzieht es sich zuerst im E. Der Bedeutung des Sarpedon entsprechend ist
die Kampfschilderung sehr sorgfiltig durchgefiihrt, ja sogar mit einer einmaligen
Pointe versehen: gegen den Sokn des Zeus schickt der Dichter einen Zeusenkel
in den Kampf. Zu diesem Zweck nimmt er einen Sohn des Herakles und der
Astyocheia, Tlepolemos, der offenbar in die mythische Vorgeschichte von Rhodos
gehort, gerade nur fiir diesen einen Moment, gerade nur um ihn dem Sarpedon
erliegen zu lassen, in die Zahl der Griechen vor Troia auf. Die Pointe ist nur an-
gedeutet: ein schwacher Nachhall der Rivalitdt der beiden Miitter im Memnon-
gedicht3.

Tlepolemos wird sofort getotet, Sarpedon am Schenkel verwundet; die Gefihr-
ten unterlassen es aus Kopflosigkeit, den Speer aus der Wunde zu ziehen, bis dann
Hektor eingreift. Dreimal wird im Verlauf dieser Erzihlung auf die eigentliche
Aufgabe des Sarpedon in der Patroklie hingewiesen. 662 heift es: matjo &
&t lovyov duvvev; 674ff. schwankt Odysseus, ob er den Sarpedon verfolgen oder
unter den iibrigen Lykiern ein Massaker veranstalten solle. Er entschliet sich
zu letzterm: od & &g’ *Odvooijt peyarijropr udgciuov ey | ipthuor Awg viov
dmoxrduey 6Eé yadx@, und 684 ff. bittet der verwundete Sarpedon darum, in die
Stadt gebracht zu werden, um dort zu sterben: er wei3, dal er bald sterben muf3
und nicht mehr aus Troja in seine lykische Heimat zuriickkehren wird.

Bei dieser Episode tritt auch das Bundesgenossenmalaise in Erscheinung, das
sich bei den Kampfen nach dem Tode des Patroklos wiederholt (P 140ff.): die
Lykier fiihlen sich miBbraucht, auf jeden Fall zu wenig dstimiert. Hektor und seine

3 Immisch (Lexikon der Mythologie 4 S. 404) sieht im Kampf des Sarpedon mit
Tlepolemos «eine Spiegelung der Spannungen und Kampfe in der siidwestasiatischen
Welt, wobei die Ionier mit den Lykiern vereint sich als Gegner der dorischen Hexapolis
empfinden». Wie verschieden man doch, je nach den allgemeinen Gesichtspunkten,
mythologische Einzeltatsachen interpretieren kann!




Sarpedon 115

Sippe versagen, 7ucic &' ab paydusc¥ ol nép T Enixovpor Evewuev (E 477). Wer
weil, ob dieses Motiv nicht von vornherein zu den Bundesgenossen gehort, also
schon vom Memnondichter herstammt ?

Fast noch charakteristischer als die Verwendung Sarpedons im £ ist die in
der Teichomachie. Jetzt ist ihm Glaukos beigegeben, der in der Patroklie unent-
behrlich sein wird. Die beiden kimpfen hier auf einem Nebenkriegsschauplatz,
d. h. in Partien, die Ausweitungen des eigentlichen, zentralen Geschehens dar-
stellen, das sich in der Mitte der Mauer abspielt, wo Hektor steht und angreift.
Der Athener Menestheus, der den unaufhaltsam vorwérts stoBenden Lykiern ge-
geniibersteht, muB aus der Mitte Aias und Teukros zu Hilfe holen, die eigentlich
Hektor gegeniiber stehen. Nichts desto weniger gelingt es dem Sarpedon, eine
Bresche in die Mauer zu schlagen oder wenigstens die Brustwehr so zu zerstoren,
daBl er modéeogor O¢ Fijxe xédevdov (399), worum sich Hektor bis jetzt umsonst
bemiiht hat. Aber aus diesem grofen Erfolg resultiert doch nichts; erst als Hektor
das Gleiche tut, ist damit die Entscheidung, d. h. die Uberwindung der Mauer
ohne weiteres gegeben (466). Wie sehr die beiden Erfolge trotz der verschiedenen
Auswertung identisch sind, geht aus folgendem hervor: 466 heiBt es von Hektor
dodAvo mblas; den gleichen Ausdruck braucht von Sarpedon Patroklos im /7,
wenn er den Aianten zuruft (585): xcitaw amjo, 6c mpwros éondavo Teiyos "Ayaiiv,
Zaprnddw.

Nicht unerwihnt bleiben darf noch eine weitere Szene, obgleich sie nicht Sar-
pedon auftreten 1iBt, sondern Glaukos, der berithmte Waffentausch mit Diomedes
(Z 1191f.). Der Dichter muB, wihrend Hektor aus dem Kampf ausscheidet, zu
jenem letzten Gang nach Troia, der in der Begegnung mit Andromache gipfelt,
nach den Gesetzen epischer Darstellungsweise eine Probe des parallelen Geschehens

.auf der Kampfstitte geben — es ist darum auf alle Félle der Dichter des Gesamt-
werkes, der zum mindesten fiir den Ort dieser Szene verantwortlich ist — und
wihlt dafiir diese kostliche Episode. Es gibt sicherlich keine Begriindung dafiir,
warum er gerade Glaukos herbeizieht, aufler der Tatsache, daB die asiatischen
Bundesgenossen offenbar als reich galten. Fiir uns ist diese Partie darum wichtig,
weil sie den «homerischen» Stajmbaum des Glaukos und damit auch seines
Vetters Sarpedon enthilt. Al e s T s e

Und nun wollen wir uns der Szene zuwenden, um deretwillen die Sarpedonfigur
iiberhaupt in die Ilias eingefiihrt wurde, seinem Tod durch die Hand des Patroklos
im /1. Entsprechend ihrer Bedeutung operiert hier Homer mit den ganz grofen
Mitteln pathetischer Gestaltung. Zeus schwankt einige Augenblicke, ob er seinen
Sohn nicht doch noch retten soll, obgleich er mdiat mempwuévos aion ist (441),
als er die beiden vom Wagen springen und zum Zweikampf antreten sieht, wird
aber von Hera scharf zurechtgewiesen, die auf die Konsequenzen solchen Tuns
aufmerksam macht. Zum Trost weist sie aber den Gatten auf die Moglichkeit
hin, wenigstens den Toten zu schiitzen, d. h. ihn durch Tod und Schlaf in die
Heimat bringen zu lassen, wo thn die Verwandten wiirdig bestatten konnen. Zeus




116 Ernst Howald

fiigt sich, 1a3t aber zu Ehren seines dem Tod entgegengehenden Sohnes blutige
Tranen auf die Erde fallen. Es folgt der Kampf; Patroklos totet zuerst den Wagen-
lenker des Sarpedon; Sarpedon verfehlt zwar seinen Gegner, trifft dafiir das
Beipferd Pedasos, dessen Anschirrung neben den beiden unsterblichen Pferden
des Achill uns bei den Kampfvorbereitungen ausdriicklich geschildert wurde
(152ff.). Dank dem entschlossenen Handeln des Wagenlenkers Automedon wird
aber eine Katastrophe vermieden. Im zweiten Waffengang wird dann Sarpedon
todlich getroffen, er stiirzt, wie ein gefillter Baum, schwer zu Boden. Sterbend
gibt er dem Glaukos letzte Auftrige, Patroklos zieht die Lanze aus seinem Leib,
die Myrmidonen halten die Pferde fest, die davonrennen wollen. Es folgen die
Kampfe um Sarpedons Leiche, die durch Zeus’ Entschlul, Patroklos’ Siegeszug
noch weiter andauern zu lassen, ihr Ende finden. Das zwingt zuerst Hektor
zur Flucht, yv@® yap Awg ipa tdAevre (658), so heilt es, obgleich von einer eigent-
lichen Wigung keine Rede ist. Dann sehen sich auch die Lykier mit Glaukos
genotigt, Sarpedons Leiche preiszugeben. Die Griechen ziehen ihm die Riistung
aus, die Patroklos zu den Schiffen bringen liBt. Sie taucht spiter in den Wett-
spielen des ¥ noch einmal als Kampfpreis auf (800). Doch den Leichnam selber

~ . 1aBt Zeus nicht in die Hande der Feinde fallen: jetzt gibt er dem Apollo den Auf-

- trag, ihn zu holen, zu waschen und ihn durch Hypnos und Thanatos nach Lykien
bringen zu lassen, damit die Verwandten ihn dort begraben. Diese Auftrige des
Zeus werden sogleich ausgefiihrt.

Bei aller GroBartigkeit der einzelnen Motive kann es einem doch nicht entgehen,
wie fliichtig und schablonenhaft, fast m6chte man sagen nur andeutungsweise, sie
verwendet werden. Der Grund dafiir leuchtet ohne weiteres ein: alle entscheiden-
den sind aus dem Memnongedicht entnommen, das fiir den Tod des Sarpedon eben
so Vorbild war, wie spéter fiir den Tod Hektors, so daB mit Recht gesagt werden
kann: «Der Eos-Sohn lebt einmal in dem von Patroklos erlegten Sarpedon, zum
anderen in dem von Achill getoteten Hektor fort.4» Fiir Hypnos und Thanatos ist
dies selbstverstédndlich, so bald man einmal die Prioritit der Figur des Memnon
anerkennt®. Die Psychostasie wirkt in den eben angefiihrten rdAevte rudimentir
nach. An Stelle der gewaltigen Dreierszene Zeus-Eos-Thetis tritt das Gesprich
des Zeus mit Hera und die blutigen Tréinen des Vaters. Am interessantesten aber
ist das Motiv der T6tung des einen Pferdes verarbeitet. Vorbild ist die Verwundung
eines der Pferde am Wagen Nestors durch einen Pfeil des Paris im Memnongedicht.
Schon ein oberflichlicher Blick geniigt, um zu erkennen, welche Szene original
und welche Kopie sein mufl. Wéhrend der greise Nestor durch die Behinderung
seines Wagens (\Neatdgeiov yap Innos dop’ énéda Ildpiog éx Peréwry daiydels, Pindar
Pyth. 6, 33) ohne den Zeitgewinn durch das opferbereite Eingreifen des Antilochos
verloren wire, spielt der gefihrdete Wagen fiir Patroklos, der ja léingstens abge-

4 A. Heubeck, Studien zur Struktur der Ilias, Festschrift zur Feier des 200jahrigen
Bestehens des hum. Gymn. (Erlangen 1950) 34.
8 H. Pestalozzi, a. 0. 14.




Sarpedon 117

stiegen ist, kaum eine Rolle. Aber es schlieBen sich noch weitere Probleme an.
Bekanntlich enthilt die Ilias eine Parallelszene in jener fliichtigen, fast nur skiz-
zierten Schlachtschilderung des @ (80-90), wo ein Pferd Nestors getdotet wird.
DaB es sich um ein Beipferd handelt, wird zuerst nicht gesagt, doch heit es beim
Durchschneiden der Halfter: {nnowo magnogias anéreuve (87). Betrachtet man die
beiden Partien der Ilias allein, ohne vom Memnongedicht Notiz zu nehmen, so
wird man zum SchluB kommen miissen, daB die Schilderung in der Kdiog udyn
des O abhiingig sei von derjenigen der Patroklie, zu welcher Entscheidung auch
sprachwissenschaftliche Uberlegungen fiihren®. Ein geradezu schlagender Beweis
fiir die Prioritdt der Patroklie scheint in folgendem zu liegen: die sehr schwer zu
verstehende Existenz eines Beipferdes auf dem Schlachtfeld findet ihre Erklirung
aufs einleuchtendste durch die Tatsache, dal die beiden Hauptpferde des Patroklos
unsterblich sind, also nicht getétet werden konnen und damit jenes dankbare
Kampfmotiv ausschlieSen.

So iiberzeugend diese Deutung zu sein scheint, so ist sie vom mythologischen
Standpunkt aus doch nicht richtig. Da die starke Abhéngigkeit der Szenenfolge
im /7T vom Memnongedicht nicht bestritten werden kann, so ist es undenkbar, da8
der Dichter des @ zwar das Motiv der Pferdverwundung aus dem /7 bezog, es
aber wieder, wie der Memnondichter, auf Nestor iibertrug. Es gibt nur eine Lo-
sung: beide Szenen miissen direkt vom Memnongedicht abhingen, wofiir nebenbei
auch spricht, dal im @ unserer Szene eine freilich nur skizzierte Psychostasie
voi@_sgeht. Also muB auch dem Urnestor nicht eines seiner beiden Hauptpferde,
sondern das Beipferd getotet worden sein, ja es muB fiir jene Stelle schon diese
seltsame Tatsache eines Beipferdes im Kampf erfunden worden sein. Warum aber
bekommt Nestor ein Beipferd ¢ Dariiber kann man nur Vermutungen anstellen,
da uns das Detail der Bedringung Nestors durch Memnon unbekannt ist. Was
aber scheint wahrscheinlicher, als da3 Nestor, nachdem ihm sein Sohn mit dem
Opfer seines Lebens geniigend Zeit verschafft hat, um seinen Wagen wieder ge-
brauchsfihig zu machen, sich durch die Flucht weitern Angriffen entzieht ? Um
eine Flucht zu ermoglichen, mufl aber der Wagen seine zwei Pferde besitzen.

So weit ist die Abhingigkeit Homers von seinem Vorginger greifbar. Natiirlich
kann sie noch viel weiter gegangen sein. Wie steht es zum Beispiel mit der Figur
des Glaukos? Sie ist dem Dichter so unentbehrlich, daB er den im M an der
Seite des Sarpedon Verwundeten zuerst Apollo um Heilung von seiner Wunde
ersuchen lassen muB, bevor er die letzte Bitte des sterbenden Freundes zu erfiillen
im Stande ist. Mit andern Worten, die Rolle des Glaukos im Kampf um die Leiche
des Sarpedon war vom Dichter konzipiert, bevor er dieses sein Geschopf im Mauer-
kampf wieder verwendete. Dort lieB er sich aber zu sehr gehen, so dal er zuerst,
was er damit angestellt, wieder in Eile korrigieren muflte. Das scheint mir dafiir
zu sprechen, daf} eine Rolle, wie sie jetzt Glaukos Sarpedon gegeniiber erfiillt, von

¢ M. Leumann, Homerische Worter (Baéel 1950) 227.




118 Ernst Howald: Sarpedon

einem andern, uns Unbekannten gegeniiber Memnon gespielt wurde, wissen wir
doch nichts iiber die Ereignisse, die nach Memnons Tod eintreten, abgesehen von
der Rettung des Leichnams durch Tod und Schlaf. Vielleicht 6ffnen sich auf diese
Weise einmal Wege zu genauerer Kenntnis jenes vorhomerischen Gedichtes, das
auf alle Fille in mancher Hinsicht in der Entwicklung der Epik Schule machte.

Die Untersuchung jeder homerischen Figur, jedes Motivs fithrt zu Erkennt-
nissen, die an und fiir sich nicht bedeutend sind. Sie gewdhren keine Einblicke,
weder in die graue Urzeit des griechischen Mythas noch in die Vorgeschichte der
griechischen Stimme, dafiir in die Werkstatt des Dichters oder der Dichter. Die
Entscheidung iiber Singularis oder Pluralis derselben ist nicht einmal so wichtig,
denn auf alle Fille ist der Einzelne fest in einer Tradition verwurzelt. Und es ist
gerade diese Tatsache, die die Losung der Frage nach der Einheit oder Vielheit
der Dichter so kompliziert macht.




	Sarpedon

