Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 1

Artikel: Die Hermetische Pyramide und Sextus
Autor: Merlan, Philip

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-9847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-9847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hermetische Pyramide und Sextus

Von Philip Merlan, Claremont (California)

In seinem Aufsatz La pyramide hermétique (diese Zeitschr. 6 [1950] 211) hat
Festugiére die Stelle des Corpus Hermeticum (Hermetica fr. 2 Scott) interpretiert,
an der die Pyramide als das Fundament der korperlichen und der noetischen
(intelligiblen oder intellektuellen) Welt bezeichnet wird (7 0%y mvpauis ... vmoxet-
uém Tij pioel xal TdH voep®d xdouw scil. éoti). Es ist der Zweck der vorliegenden
Arbeit, die Aufmerksamkeit des Lesers auf eine Sextus-Stelle zu ziehen, die teil-
weise die Interpretation Festugiéres bestitigt, teilweise eine Alternativerklarung
nahelegt.

In Adv. math. 111 2-9 (Parallelen: Pyrrh. Hyp. 111 155; Adv. math. VI1 94-109,
siehe unten) berichtet Sextus, warum Zahlen iiberhaupt und die Tetraktys im
besonderen in der pythagoreischen Welterklirung eine ausgezeichnete Rolle spie-
len. AuBBer dem wohlbekannten Grunde, daf3 die Vier die vollkommene Zahl, d. 1.
die Zehn, potentiell enthilt, fithrt Sextus auch einen anderen an. Die Vier, sagt er,
enthilt den Logos (der gliicklichen Ubersetzung Burys in der Loeb-Serie folgend,
wiirden wir Adyoc hier mit ‘Formel’ iibersetzen) des ganzen Weltsystems — so z. B.
den des Korperlichen und den des Seelischen (oder wie es bei Sextus wortlich
heif}t, den des Korpers und den der Seele). Soweit dies das Korperliche betrifit,
lduft diese Theorie auf folgendes hinaus: Gerade wie die Eins der Punkt «ist» (oder
dem Punkt zugeordnet ist, oder den Punkt erzeugt, Oder den Logos des Punktes
enthilt — die Beziehung ist offensichtlich vage, und es wire verkehrt, sie eindeutig
zu machen), wie die Zwei die Linie «ist», wie die Drei die (erste) Fliche, d. h. das
Dreieck «ist», so «ist» die Vier der erste Kérper, namlich die Pyramide. In anderen
Worten, wie die Zahlenreihe von der Eins zur Vier fortschreitet, so schreitet das
Universum vom Punkt zur Fiille der dreidimensionalen Welt fort. Daher kann
man sagen, dafl die Vier den Logos des Korperlichen (des Korpers) enthilt.

All dies bestatigt die Richtigkeit der Erklarung Festugiéres, soweit sie die her-
metischen Worte 7 odv mwpauls ... dmoxewuém tij gioet (scil. éoti) betrifft.

Nun fahrt aber Sextus fort, um zu zeigen, dafl die Vier auch die Seele «ist»
(oder den Logos der Seele enthélt). Diese Demonstration verlauft in zwei Schritten.
Wie das Universum von Harmonie durchwaltet ist (xata aguoviav dowxeirat),
so ist auch das Lebewesen beseelt (oftw »ai 10 {dov yvyodrar). Was Sextus hier
zu sagen scheint, ist, daB die Seele Harmonie «st». Und nun macht er den zweiten
Schritt, indem er darlegt, da8 die vollkommene Harmonie auf drei Proportionen
(oder Intervallen: cvugwriat) beruht, nimlich der Quart, der Quint und der Ok-




Die Hermetische Pyramide und Sextus 101

tave. Alle diese Intervalle lassen sich aber durch Zahlen innerhalb der ersten vier
ausdriicken: 3/, 1/, 14. Daher, sagt Sextus, ist unsere urspriingliche Annahme
richtig, wonach die Zahlen Eins bis Vier die Figur ‘Seele’ in Ubereinstimmung
mit der Harmonieformel enthalten (xara Ty doyidey dnodeowr reoodpwy dvrwv
aoducov, 100 Te Ev0; xal Mo xal Téosaoa, év ols éAfyouey xal Ty Tijc woyijs
i0éay neptéyecdal xata tov évagudviov Adyov).

Der Wortlaut des Sextus ist sicherlich nicht klar. Aber daB idée ‘Figur’, ‘Form’,
‘Gestalt’ bezeichnet, da} 77j¢ ypvyijc idéa ein appositiver Genetiv ist und dall diese
Figur ‘Seele’ als Harmonie konstituiert ist, 148t sich ihm doch wohl entnehmen.
Die Seele «ist» Harmonie, insbesondere ist sie der Inbegriff der drei musikalischen
Grundverhiltnisse. Diese Grundverhiltnisse sind ihrerseits in der Tetraktys
«enthalten». Ziehen wir die Gedankenfiden beil Sextus ein wenig straffer an, so er-
gibt sich: Die Tetraktys erscheint als («ist») Pyramide einerseits, Seele anderseits.

Um die Sextus-Stelle mit der hermetischen Stelle in Verbindung zu bringen,
haben wir zweierlei anzunehmen: Erstens, daBl Pyramide und Tetraktys dquivalent
sind. Die Annahme bietet doch wohl keine Schwierigkeiten. Ob wir sagen, da@
die Vier, oder aber dal die Pyramide das Fundament des Korperlichen und des
Seelischen ist, macht wohl kaum einen Unterschied aus, nachdem man einmal die
Gleichung Vier = Pyramide angesetzt hat.

Nun haben wir noch eine zweite Annahme zu machen: daf roepor (oder xoouog
10£06¢5) in der Hermetica-Stelle dem Begriff der Seele in Sextus entspricht. Die
Terminologie der Hermetica ist wohl geniigend lax, um eine solche Interpretation
zuzulassen. Die Seele repriasentiert das Noetische; man wird wohl dem Verfasser
der Hermetica-Stelle zutrauen diirfen, daB er noetisch (roeodv) statt psychisch
gesagt hat.

Vergleichen wir die hier vorgeschlagene mit der Festugiéreschen Interpretation.
GemaB der letzteren ist die Pyramide als Fundament des noetischen Kosmos be-
zeichnet, weil sie das Quadrivium symbolisiert (das Quadrivium ist der Inbegriff
der das Universum erkléarenden Kenntnisse) und weil die Kenntnis der vier ersten
Zahlen (deren Symbol die Pyramide ist) die Kenntnis des ganzen noetischen
Kosmos einschlieft. Unsere Interpretation ist einfacher, obwohl der Festugiére-
schen sehr nahe verwandt. Sie 148t sich am kiirzesten folgendermaBen ausdriicken:
Tetraktys = Pyramide = Korperliches = Inbegriff aller harmonischen Ver-
hiltnisse = Seelisches (Noetisches). Natiirlich lautet es viel geheimnisvoller, wenn
man das erste und das dritte Glied dieser Gleichungsreihe ausldifft und einfach
sagt: die Pyramide ist das Fundament der Natur und des intelligiblen Kosmos.
Aber hinter diesem geheimnisvoll abkiirzenden Spruch verbirgt sich wohl die volle,
weniger geheimnisvolle Gleichung. Daher sei die vorliegende Interpretation als
Alternative der Festugiéreschen an die Seite gestellt. GewiBheit, welche die rich-
tige ist, sollte gar nicht angestrebt werden. Die Hermetica sind nicht auf Ein-
deutigkeit und Klarheit eingestellt und setzen Leser voraus, die das Halbdunkel
der Andeutung bedeutungsvoll finden.




102 Philip Merlan

Es ist lehrreich, unsere Sextus-Stelle mit ihrer Schwesterstelle, Adv. math.
VII 94 zu vergleichen. An der letztgenannten Stelle finden wir drei Gedanken-
ginge — alle in den Dienst der Behauptung gestellt, daB der Adyos ano taw
uednuarwy das Kriterium, d. h. Auffassungsorgan der Wirklichkeit (Wahrheit) ist.
Diese Behauptung wird folgendermaBen variiert: Zahl ist das Prinzip der Struktur
des Universums, daher kann man auch den Logos als Zahl bezeichnen, weil er der
Kraft der Zahl nicht unteilhaftig ist. Hierauf werden die Pythagoreer mit ihrer
Tetraktys zitiert, und nun folgen die drei oben erwihnten Gedankenginge.
Erstens: Der Kosmos ist harmonisch eingerichtet, die Vier enthilt aber alle har-
monischen Verhiltnisse (Quart, Quint, Oktave). Zweitens: Gemall den in der Vier
enthaltenen Proportionen denken wir alles, was korperlich oder unkorperlich ist.
Néimlich, der Eins entspricht der Punkt, der Zwei die Linie, der Drei die Flache,
der Vier der erste Korper, die Pyramide. Drittens: Sowohl das Korperliche wie
auch das Unkorperliche wird mittels der Zahl gedacht — das erstere, weil Korper
dreidimensional sind (andere Griinde des Sextus konnen wir beiseite lassen), mit-
hin die Drei voraussetzen, das letztere weil Unkorperliches wie z. B. die Zeit,
zahlenméBig aufgefaflt wird.

Von diesen drei Gedankengéngen erklirt der erste nur den korperlichen Aspekt
des Universums als zahlenméfBig bestimmt. Er stimmt mit der Sextus-Stelle
Adv. math. 111 2-9 bis zu einem gewissen Grad iiberein, aber doch mit einem
charakteristischen Unterschiede. Die Bedeutung der Vier fiir den Begriff (oder das
Wesen) der Seele ist an der zweitgenannten Sextus-Stelle iiberhaupt nicht erértert.
«Der Kosmos ist harmonisch eingerichtet, die Vier enthilt alle Harmonien» — das
ist alles, was die zweitgenannte Sextus-Stelle sagt. Direkt wird auf die Seele kein
Bezug genommen.

Im zweiten Gedankengang finden wir wohl etwas, was der Seele entsprechen
konnte. Es wird als das Unkorperliche bezeichnet. Aber sonderbarerweise halt
der zweite Gedankengang nicht, was er verspricht. Die Wichtigkeit der Vier erd
gezeigt — aber doch nur auf dem Gebiet des Korperlichen.

Erst im dritten Gedankengang versucht Sextus mit dem Gedanken ernst zu
machen, da} die Zahl nicht nur auf dem Gebiete des Korperlichen, sondern auch
auf dem des Unkorperlichen ausschlaggebend ist. Aber die Zahl, von der er hier
spricht, ist nicht linger die Tetraktys. Es ist die Drei auf dem Gebiet des Korper-
lichen, auf dem des Unkorperlichen jedwede Zahl.

Wenn sie von unserem Standpunkt aus gesehen werden, unterscheiden sich also
die beiden Sextus-Stellen in Adv. math. 111 und VII betrichtlich. Nur in III
finden wir den Zusammenhang zwischen der Seele und der Tetraktys klar aus-
gesprochen. Aber wie wohl sich Sextus dieses von seinen Pythagoreern behaup-
teten Zusammenhangs bewuBt ist, ergibt sich aus einer anderen Stelle: Adv.
math. X 283f. An dieser Stelle wiederholt Sextus, wie so oft, dafl die Quart,
Quint und Oktave in den vier ersten Zahlen enthalten sind, um fortzufahren:
«Doch dariiber haben wir genauer sowohl in unserer Schrift Vom Kritereum (womit




Die Hermetische Pyramide und Sextus 103

er Adv. math. VII 96 meint) wie auch in der Uber die Seele gehandelt.» Sextus’
Schrift Uber die Seele hat sich nicht erhalten; aber der Titel und der Zusammen-
hang, in dem dieser genannt wird, machen es klar, da darin der Zusammenhang
zwischen der Vier, dem Inbegriff der Harmonien, und der Seele dargestellt war.
So sehen wir denn, da3 die diesbeziiglichen Ausfithrungen in Adv. math. 111 2-9
im Werk des Sextus keineswegs isoliert dastehen.

Die Stelle Adv. math. 111 2-9 ist aber nicht nur wegen des Lichts, das sie auf die
Hermetica-Stelle wirft, interessant. Wer sind Sextus’ Pythagoreer ? Es ist fast
unméoglich, eine Sextus-Stelle, die von Pythagoreern handelt, zu lesen, ohne sich
an die vielbesprochene Stelle Adv. math. X 263 erinnert zu fithlen. Nun nehme ich
an, dal es heute feststeht: die Pythagoreer, von denen Sextus an der letztange-
fithrten Stelle spricht, sind Akademiker oder Pythagoreer, die sich akademisches
Gedankengut angeeignet haben. Es ist schwer, sich dem Schluf3 zu entziehen, daB
dasselbe auch fiir die erstgenannte Sextus-Stelle gilt. Wenn dem aber so ist, ver-
dient auch sie als Zeugnis fiir den akademisch-pythagoreischen Synkretismus an-
gefiihrt zu werden — denselben Synkretismus, der vor allem von Speusippus ver-
treten war. Sie scheint einen einfachen oder gar primitiven Versuch auszudriicken,
das Seelische mit dem Mathematischen (ZahlenméBigen, Geometrischen und Har-
monischen, d. h. dem Gegenstand der Proportionenlehre) zu identifizieren. Als
solche fiigt sie sich einer Reihe anderer Stellen ein, an denen eine dhnliche Identi-
fizierung versucht wird. Ich lege diese Stellen im folgenden vor.

1. Nach Plutarch De animae procreatione vn Tvmaeo XXII 1023 B hat Posi-
donius die Seele (offenbar Platos Weltseele) definiert. Plutarch sagt: of meol
Ilooedamiov ... drepipravro Ty oy idéav elvar T0d mdvty dactarod xat’ doid-
uov owvectoay aguoviay meoéyovra. Und der Zusammenhang macht es deut-
lich, dal Posidonius durch diese Definition der Seele irgendwie mathematischen
Charakter zusprechen wollte. In der Tat bezieht sich seine Definition auf etwas
Geometrisches (idéa tod mavry dwxorarod, was offenbar Figur, Form, Gestalt
des Dreidimensionalen heiflt), auf etwas ZahlenmaBiges (xa’ aotdusv) und auf
Harmonisches (diese Zahl umfaf3t Harmonie). Und nachdem Plutarch obige De-
finition des Posidonius mitgeteilt hat, fihrt er fort, indem er der so interpre-
tierten Seele dieselbe Mittelstellung zuschreibt, die die mathematischen Gegen-
stinde einnehmen: zwischen den eicdnra und den mowTe rontd.

2. Bei Stobaeus I 49, 32 (I 363, 26-365, 4 W) lesen wir ein Excerpt aus Iamb-
lichus’ Schrift Uber die Seele:

Meva 0¢ tadra Tovs eis padnuatvap odoiay évtidévras tny odoiay Tijs yuxijs
#aTaAfyw Oevxouvnuéves.

“Eoti 0 yévos & T adrijs 10 oyijue, wéoas Ov daotdocws, xai adry (1)) Oud-
oraos.  Ev avrois puév odv rovrows Zefijoos o Ilatawvixos (cf. Ueberweg-Praezhter!?
553f.) avTny apweioaro, év idéa Oé Tod mavry dwotarod Lmedotamos.

ITaAw Tolvov 6 Gotduds év éréow yéver xeital.

"AAAa xai vovrov amAds uév ottws Ewwor tdw ITvdayoseiwv T yoyij ovvaoud-




104 Philip Merlan

Covow * ¢ & adroxivytov Eevoxpdtns, w¢ 06 Adyovs mepiéyovaar Modépatos o
ITvdeyogeros .

Die einleitende Klausel macht es klar: alle diese Definitionen versuchen das
Wesen der Seele als mathematisch zu bestimmen. Demgem&B zitiert Iamb-
lichus die Definition des Severus und Speusipp als Beispiele von Versuchen,
die Seele als oyfjue = geometrisch im Wesen zu bestimmen. Der Wortlaut der
Definition des Severus wird von Iamblichus nur angedeutet, doch kamen darin
nach Iamblichus die Worte oder Begriffe oyijue oder népas und didorecic vor.
Speusipps Definition dagegen wird von Iamblichus im Wortlaut mitgeteilt; die-
ser Wortlaut erinnert stark an denjenigen des Posidonius. Weiter zitiert Iamb-
lichus «etwelche» Pythagoreer, die die Seele einfach als Zahl (also arithmetisch
im Wesen) bestimmen, Xenokrates, der sie als selbstbewegte Zahl auffa3t, und
den Pythagoreer Moderatus, der sie als Harmonien umfassend (oder als Har-
monien umfassende Zahl — vgl. meine Atbeit Uberfliissige Textinderungen, Phi-
lolog. Wochenschr 1936, Nr. 32, 909-912, bes. 912) definiert.

3. Der Platoniker des Diogenes Laertius (II1I 67) definiert die Seele als idéa
100 7mdvry Oweot@wtos mveduaros. Vielleicht ist mveduaros ein fremder Zusatz.
Aber Figur, Form, Gestalt des Dreidimensionalen steht jedenfalls da, an Speu-
sipp und Posidonius gemahnend.

4. Alle oben angefiihrten Stellen sind wohl bekannt. Nicht 148t sich das von der
nachfolgenden sagen. Bei Iamblichus De comm. math. sc., c. IX (p. 40, 9 Festa)
lesen wir als AbschluB} einer Diskussion iiber das Verhaltnis des Mathematischen
zum Seelischen:

Atdmeg ofte idéav Tod mavry dwataros olite agtduocy adroxivirov olite apuoviay
év Aoyows vpectieay obte GAlo 0d0€v Towitto xat idiav agogtoTéov mepl avTijS
(scil. T7jc yoyrs, d. h. die Seele darf nicht als nur einem Zweig des Mathema-
tischen angehorig definiert werden), xowjj 0¢ ovunAéxeww navra G&wv, ws Tijs
poxijc xal i0éas obons dotduiov xal xat’ daguiuods dguoviay TEQEYOVTAS VYED-
TWOONS.

Wir beabsichtigen nicht, die ganze Iamblichus-Stelle zu erlautern. Fiir unsern
Zweck geniigt es, das Folgende festzustellen: Iamblichus wendet sich gegen Ver-
suche, die Seele mit nur einem Teilgebiet des Mathematischen zu identifizieren.
Als Beispiele solcher einseitiger Identifikationen zitiert er Definitionen, deren
Urheber wir sofort feststellen kénnen. Die erste (idéa Tod mdvrn daotarod) ist die
Speusipps. Die zweite (dotduos adroxivnrog) ist die des Xenokrates. Die dritte
(aguovie év Adyos vpeot@oa) erinnert stark an die des Moderatus. Alle drei er-
innern an die des Posidonius.

Halten wir nun gegen alle diese vier Stellen die Phrase des Sextus (é» oig, d. h.
in den vier ersten Zahlen — éAéyouey »ai tijc yuyijc idéav xata Tov évagudviov
Aoyov meoiéyeadat); erinnern wir uns daran, daBl Sextus die Seele mit der Pyra-
mide koordiniert, also mit einem geometrischen Gebilde. Der SchluB 1a8t sich
schwerlich abweisen: die Stelle des Sextus gehort demselben Problemkreis an,




Die Hermetische Pyramide und Sextus 105

dem auch die oben angefiihrten Stellen zugehéren. Dieser Problemkreis betrifft
das Verhaltnis des Seelischen (der Seele) zum Mathematischen. Alle erwidhnten
Definitionen versuchen, die Seele in gewisser Weise mit dem Mathematischen zu
identifizieren. Manchmal ist dabei das ZahlenméaBige im Vordergrunde, manchmal
das Geometrische, manchmal das Harmonische, d. h. die Proportionenlehre, wie
sie insbesondere der Akustik zu Grunde liegt. Es ist klar, daB alle diese Identifika-
tionsversuche auf die platonische Psychogonie zuriickgehen, in der ja alle diese
Elemente (das ZahlenmiBige, das FigurenmiBige, das Harmonische) vorkommen.

Die Sextus-Stelle scheint die Identifizierung der Seele mit diesen drei Ele-
menten besonders einfach zu gestalten. Die Seele ist Tetraktys, Pyramide und
Inbegriff der Quart, Quint und Oktave. Es sollte nicht iibersehen werden, da8 die
Zuordnung von Tetraktys und Pyramide von Speusipp selbst vorgenommen wurde,
wie Festugiére (S. 211) unter Hinweis auf die Theologumena arithmeticae (p. 84,
71f. Falco) betont hat. Wir wissen, da er die Seele als Figur, Form, Gestalt des
Dreidimensionalen bezeichnet hat. Sollte schon er etwas gesagt haben, was er-
laubte, diese Figur als Pyramide aufzufassen ? Wie dem immer sei, die Hermetica-
Stelle und auch die Sextus-Stelle enthilt eine Lehre, die sich an Speusipp an-
kniipfen 1a8t.

Bibliographische Note. Ich habe die Seelendefinitionen des Posidonius und Speusipp in
meinem Aufsatz Beitrige zur Geschichte des antiken Platonismus. 11. Poseidonios iber die
Weltseele in Platons Timazos, Philologus 89 (1934) 197-214 interpretiert. Teile meiner Inter-
pretation werden kritisiert in: J. Helmer, Zu Plutarchs De animae procreatione in Timaeo
(1937) 17; P. Thévenaz, L’dme du monde, le Devenir et la Matiére chez Plutarque avec une
traduction du traité «De la Genése de I’Ame dans le Timée» (1938) 65; und H. Cherniss,
Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, vol.1 (1944) 509-512. Ich beabsichtige, auf
diese Kritiken im Zusammenhang einer Analyse von Iamblichus’ De comm. math. sc. (in
der das Problem der Identifikation des Seelischen und des Mathematischen in seiner ganzen
Breite aufgerollt werden wird) einzugehen. Ebendort werde ich auf L. Edelstein, The

Philosophical System of Posidonius, The American Journal of Philology 57 (1936) 295
bis 325, bes. 303 eingehen.




	Die Hermetische Pyramide und Sextus

