
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 8 (1951)

Heft: 1

Artikel: Ethik und Medizin : zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethik und Medizin
Zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre

Von Fritz Wehrli, Zürich

Die in den Pragmatien des Aristoteles erhaltene Ethik stellt trotz der Einheitlichkeit

ihres Grundgedankens kein System dar, und ein solches ließ sich auf den

Trümmern der platonischen Philosophie auch nicht errichten. Die am Eingang
der Nikomachischen Ethik (1095 b 17 ff., cf. EE 1215 a 36) unterschiedenen Lebensformen

des ajioXavorixög, noXirixog und deoagrrrixog ßiog setzen, von
vorphilosophischen Diskussionen abgesehen, Platons dreigegliederte Seelenlehre von
Phaidros und Politeia voraus1. Das Dispositionsschema, welches damit gegeben

ist, wird im folgenden aber nicht befolgt, denn die rr&ixij agerrj als faktisch
ausschließlicher Inhalt der Lehrschrift2 ist die Tugend, welche sich im Handeln
bewährt, und darum prinzipiell identisch mit derjenigen des TtoXinxög ßiog; die
beiden anderen ßioi werden nicht oder doch nur ganz beiläufig behandelt; ihre

Erwähnung ist Reminiszenz an frühere umfassendere Behandlung der richtigen
Lebensführung durch Platon und Aristoteles selbst (Anm. 1; Jaeger, Aristoteles

246, 2).

Von Platon weicht Aristoteles darin ab, daß er die drei Lebensformen als sich

gegenseitig ausschließende Möglichkeiten konfrontiert, während jener das Ideal
eines von philosophischer Einsicht gelenkten Lebens der Tat aufstellt. Die
hierarchische Ordnung der drei sich ergänzenden Stände in der Politeia symbolisiert
ja die Einheit der drei Seelenteile oder -kräfte im Einzelmenschen. Aristoteles'
Rückkehr zum vorsokratischen Gedanken einer algeatg ßicuv3 kommt allerdings
keineswegs einem Abfall von Platon gleich, ist sie doch vorbereitet durch die
Inbrunst, mit welcher dieser das Glück der philosophischen Kontemplation überall

dort preist4, wo er seiner dualistischen Grundstimmung unmittelbar Ausdruck

gibt; selbst in der Politeia drängt sich der Weise nicht zur Lenkung des Staates,

ist diese vielmehr ein Opfer, das er den andern in der Bedrängnis bringt (489 b).

1 In der Politeia werden die einzelnen Typen in der makrokosmischen Projektion des
Staates erst sichtbar beim Zerfall der idealen Ordnung, darum ihre Schilderung im 8. Buch.
Die bündigste Form im 9. Buch 581c dv&Qibncov xd ngcöxa rgixxd yivr] <pi}jöoocpov,
epiXövixov, (piXoxsgösg. Aristoteles konfrontiert die drei ßloi schon im Protreptikos (xalgeiv,
dgexfj, cpgövrjoig fr. 6 Walzer), der nach dem Nachweis von W. Jaeger, Aristoteles (1923)
245 ff. in den EE verwendet ist.

2 Was in der NE über die Kontemplation gesagt wird, beschränkt sich auf einige
beiläufige Sätze 1178b ff., mit denen die Ankündigung von 1096a 4 nicht eingelöst ist. Auch
in EE 1249b 13 ff. erscheint &eov ifEojgia als eigentliche Lebenserfüllung, der q>govrjaug
dient, erst im abschließenden Ausbück.

3 Franz Boll, Vita contemplativa (Heidelberg 1922); Le R. P. Festugiere, La revelation
d?Hermes Trismegiste, vol. II Le dieu cosmique (1949) 168ff.

4 Vor allem Theaetet 172c ff., dann Phaidros 249c ff. usw.



Ethik und Medizin 37

So ist für Aristoteles schon in seinem noch platonischen Protreptikos die zweckfreie
Erkenntnis höchste Lebenserfüllung (ff. 6 und 9 W), obwohl er die Orientierung
des Handelns an der Idee in dieser Jugendschrift noch nicht preisgibt (fr. 13 W
reo öe qjiXooocpa) uovcp rcov äXXcDv äjz' avrcfjv rebv äxgißcov r) juifirjoig ioriv, dazu Jaeger
a. O. 91 f.); die Begründung anderseits erfolgt schon wie in den berühmten

Eingangssätzen der Metaphysik (Jaeger a. 0. 69). Die Verselbständigung des theoretischen

Lebensideals beim alten Platon wurde auch durch das wachsende kosmische
Interesse gefördert. Die Deutung der Gestirnswelt als Manifestation des Göttlichen
ist mit dem platonischen Grundgedanken gegeben, daß sich in allem Sichtbaren
das Unsichtbar-vergängliche darstelle; dieser Gedanke beherrscht schon die
Eroslehre. In der Politeia (529b) erhält die Astronomie, hier noch mit allem Vorbehalt,
ihre Stellung als Vorschule rein noetischer Erkenntnis, im Timaios (28 a) verschwindet

dann die Idee hinter der ihr nachgebildeten Schöpfung des Demiurgen, und
ebensowenig wird sie sichtbar gemacht für die Astraltheologie im 10. Buch der
Gesetze. Damit ist der Kosmos zum Gegenstand religiöser Verehrung erhoben, und
als solchen halten ihn die nach Platon kommenden Generationen mit allem
Überschwang des Gefühls fest5. Diese Andacht vermag sich zwar ihrem Wesen nach in
noch höherem Maße selbst zu genügen als die Ideenschau - als Repräsentanten des

ßiog dEoygrjnxog gelten der Überlieferung ja Naturphilosophen wie Thaies oder

Anaxagoras -, nach Platons Meinung soll aber auch von ihr ein sittlicher Impuls
auf die praktische Lebensführung ausgehen. Seine Forderung lautet, im eigenen
Inneren die Vollkommenheit der regelmäßigen Gestirnsbewegung nachzuahmen

{Timaios 47c und 90c, cf. Gesetze 967e), womit die Vernunftherrschaft über die

unsteten Triebe gemeint ist. Nach ihrem ursprünglichen Sinn ist diese Forderung
mehr als eine dichterische Metapher, denn letzten Endes beruht sie auf der
Beziehung zwischen Makrokosmos und Mikrokosmos6. Die Gestirne, ja der Himmel
als Ganzes sind ja beseelt wie der Mensch (Platon, Gesetze 898c ff.) und damit im
Großen und Erhabenen ihm ähnliche Lebewesen. Diese Ähnlichkeit ist gegeben
mit der astralen Natur und Herkunft der Seele, an welche die Griechen, wie es

scheint, hauptsächlich durch Vermittlung der Pythagoreer vom Osten zu glauben
lernten7. Platon selbst gibt diesem Astralglauben in seinen Dialogen keine dogmatisch

feste Form; als Symbol für die Göttlichkeit der menschlichen Seele im aller-
weitesten Sinne drückt er ihn gewöhnlich im mythischen Bilde aus, doch greift
er gelegentlich auch zu älteren Spekulationen über die materielle Identität zwi-

5 Die Geschichte dieser Frömmigkeit stellt Festugiere in dem in Anm. 3 zitierten Werke
eindrucksvoll dar.

• Cf. IJegl öiaixvg 10, Corpus Hippocr. VI 484 L; LTsgl ißöopdötov 6, ib. VIII 637 L;
R. Reitzenstein und H. H. Schaeder, Studien zum antiken Synkretismus (Leipzig/Berlin
1926) lff.; W. Kranz, Gott. Nachr. 1938, Fachgruppe 1121 ff. und Philologus 93 (1938) 435;
H. Hommel, Rh. M. 92 (1943) 56; Le R. P. Festugiere a. O. 254.

7 F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funeraire des Romains (Paria 1942), und Lux
perpetua (Paris 1949) 142 ff. Was der pythagoreische Arzt Alkmeon über die Ähnlichkeit
der Seele mit den Gestirnen und ihre Bewegung lehrt (24 A 12 Vorsokr. D.-K.), enthält
alle Voraussetzungen für Platons astrale Ethik (cf. M. Wellmann, Archeion 11 [1929] 160
Anm. 9, und O. Gigon, Der Ursprung der griech. Philosophie [Basel 1945] 149).



38 Fritz Wehrli

sehen kosmischem Nus und menschlicher Vernunftseele8, an welche dann die
stoische Seelenlehre anknüpft8.

Die aristotelischen Frühschriften erweisen ihren platonischen Charakter u. a.
auch durch ein gewisses Schwanken zwischen Ideenlehre und KosmosVerehrung.
Für den Protreptikos ist jene am zuverlässigsten gesichert durch die oben

herangezogene Stelle aus fr. 13 W, dagegen wird in fr. 11 p. 50 W nach dem Beweis,
daß Kontemplation die höchste Lebensform sei, die Frage nach ihrem Objekt
offen gelassen: äX)ja rovro rd yvojorov Tiöregov 6 xoouog iorlv ij ng irsga cpvoig,

oxEittEov iocog voregov, und in gleichem Sinne heißt es in fr. 5 a p. 29 W: sire yäg

Tivg slr' dr)g sirs ägf&uog eXxe äXXai nvsg cpiosig atrial xal ngcarai rcov äXXcov,

ddvvarov röjv äXXarv ri yiyviooxEiv ixsivag äyvoovvrag, dazu W. Jaeger a. O.

96. Für den Platoniker ist die Beantwortung dieser Frage allerdings von geringer
Tragweite, weil es die Idee ist, welche sich in allem Kosmischen darstellt. In dieser
Hinsicht bedeutet ihre Preisgabe in ÜEgi cpiXooocpiag keine Umwälzung, sondern

nur den letzten Schritt auf einem längst eingeschlagenen Weg, sofern das Göttliche
von nun an ausschließlich im sichtbaren Objekt gesucht wird10.

Durch die Verselbständigung der Kontemplation, die wir schon den jungen
Aristoteles unter dem Einfluß platonischer Tendenzen vollziehen sehen, wird nun
auch das aktive Dasein auf sich selbst gestellt, weil ihm die transzendente
Orientierung verloren geht, und damit gilt erneut die Alternative zwischen zwei Lebensformen,

welche Platon durch das Ideal des philosophischen Staatsmannes zu
überwinden versucht hat11.

8 So im Phaidros 270 ab, wo Sokrates ausführt, daß der Rhetor die menschliche Seele
kennen müsse, wenn er sie beherrschen wolle. Die folgende Behauptung, dies sei Perikles
dem Anaxagoras-Schüler durch fisxecogoXoyia über das Wesen von vovg und öidvoia
gelungen, setzt voraus, daß die menschliche Seele Teil dieses kosmischen Nus ist. Das Ganze
muß als ironischer Scherz verstanden werden, denn tatsächlich geht es darum, die Leidenschaft

zu wecken. Eine ähnliche Spekulation im Timaios 41 de.
9 Jos. Moreau, L'äme du monde de Platon aux Stöiciens (Paris 1939); le R. P. Festugiere

a. O. 153 ff.
10 Dies gilt allerdings mit einer Einschränkung, denn nach der berühmten Umgestaltung

des platonischen Höhlengleichnisses, die W. Jaeger a. O. 167 mit überzeugenden
Argumenten der Schrift ÜEgi q>iXoaoq>iag zuweist, zeugt der Kosmos in seiner Herrlichkeit nun
als Werk für die Gottheit (fr. 13 W haec tanta opera deorum, cf. 12b und 14 W über Demiurg),
womit der Weltschöpfungsgedanke des Timaios aufgenommen zu sein scheint. In Wahrheit
ist hier aber schon der unbewegte Beweger der späteren aristotelischen Theologie gemeint
(cf. fr. 18 W über die Ewigkeit der Welt), in welchem die Idee Platons neue Gestalt annimmt
(Metaphysik A 7 1072a 23ff. u. a., cf. W. Jaeger a. O. 250; zum Problem Weltseele und
Gottheit F. Solmsen, Piatos Theology (Ithaca New York 1942) 98ff.

11 Die Ablösung des sittlichen Handelns von der kontemplativen Einsicht ist in der EE
genau so Tatsache wie in der NE, denn isolierte Sätze wie EE 1248 a 26ff. xivel ydg nwg
ndvxa xd iv r)ii Iv {reiov. Xöyov ö' dgxf) ov Xöyog, dXXd xi xgelxxov ' xi oöv äv xgslxxov xal ini-
oxfjftng Eirj xal vov nXnv {rsög; fügen sich nicht in die tragenden Gedanken der Schrift.
So ist auch ihr Schluß ein Bekenntnis zur Kontemplation als höchstem Lebenswert, der
die sittliche Tugend dient, statt von ihr gelenkt zu werden: 1249b 13 ovxoj ö' exei xard
tö &E(ogrjxixöv. ov ydg imxaxxixätg ägxarv 6 ftsög, d)JS oö evsxa fj (pgovqaig imxdxxsi inel
ixelvög ys ovöevög öslxai gibt dem gleichen Gedanken Ausdruck wie MM 1198 b 12 der
bekannte Vergleich von tpgövrjaig und aoipia mit Hausverwalter und Herrn. Dabei wird
cpQÖvnoig hier in derselben unplatonischen Bedeutung gebraucht wie sie NE 1140a 28ff.
umschrieben wird und wie das Wort in NE überhaupt gemeint ist. An keine theoretische
Einsicht gebundene Vernunft ist ygövtjoig ferner u. a. auch EE 1246b 34ff. xai og&öbg xö



Ethik und Medizin 39

Für das menschliche Verhalten in der konkreten Situation vermochten freilich
ohnehin weder Idee noch kosmische Ordnung sachlich mäßgebend zu werden, denn
ihre Bedeutung beschränkt sich wesensnotwendig darauf; die ethische
Willensrichtung im allgemeinen zu bestimmen. So mußte eine Ethik als Wissenschaft,
wie Aristoteles sie begründete, auch unerachtet der geschilderten Entwicklung ihre
eigenen Gesetze suchen. Dies ist - wenigstens im Hinblick auf unser Thema -
der Sinn jener Kritik an der Ideenlehre im ersten Buch der NE 1096 a 11 (cf.
EE 1217 b 16ff.), wo Aristoteles ausführt, das Gute bestehe nicht schlechthin,
sondern in so vielfacher Hinsicht wie das Sein (1096 a 23 etieI räyadov loa/cög
XdysTai rep övri). Für das sittliche Handeln ergibt sich daraus nämlich, daß auch
hier kein absoluter Maßstab bestehe, daß vielmehr jede Situation ihre besondere

Aufgabe stelle, die es jeweils zu erfassen gelte. Eine solche Ethik ist aber empirisch-
phänomenologisch, und so eröffnete sich für Aristoteles in ihr eine Fülle der
moralischen Erscheinungen, die es zunächst in ähnlicher Weise zu registrieren und
zu ordnen galt wie den Reichtum, welchen der Forscher in der Natur antraf. Die

Beziehungen zur Typologie im zweiten Buche der Rhetorik oder zu den Charakteren

Theophrasts lassen erkennen, wie groß dabei die Gefahr war, über bloßer Beschreibung

alle Normsetzung zu vergessen. Aristoteles ist jedenfalls der einzige antike
Autor, welcher das .Gleichgewicht zwischen beidem zu halten vermochte.

Seine Ethik läßt sich als Kodifizierung überlieferter Wertungen verstehen und
entbehrt darum schon notwendig der inneren Geschlossenheit eines Systems. Der

Begriff der richtigen Mitte zwischen zwei Extremen, das ptsoov, welches er als

gemeinsames Merkmal der einzelnen Tugenden herausarbeitet (NE 1106 a 26ff.,
cf. EE 1222 b 21 ff.), ist nicht viel mehr als ein notdürftiges Ordnungsschema.
Dieses versagt bei der Analyse einer so wichtigen Tugend, wie die Gerechtigkeit
ist (NE 1129 a ff.), denn die Gleichheit, auf welche sie reduziert wird, bezieht
sich auf soziale und politische Verhältnisse statt auf eine seelische Verfassung
und läßt sich auch sonst nicht ohne Gewalt auf den Begriff der Mitte zurückführen.

Auf andere Schwierigkeiten weist Aristoteles selbst hin, nämlich daß sich
viele Fehler wie eniyraigExaxia, ävaia%wria, qy&övog nicht als Extrem einer im
richtigen Maße positiven Eigenschaft erklären lassen, sondern an und für sich

verwerflich seien (NE 1107 a 8ff.), oder daß andere, z. B. ^ßcwvTr^ und äoeoria

der richtigen Mitte, avögeia und iXev&egiorrjg, näher liegen als ihr Gegenteil
(NE 1108 b 31 ff.). Schließlich liegt in der gelegentlichen Bemerkung, eine vom
Dreierschema geforderte Eigenschaft sei namenlos (NE 1107 b 1, b 30, 1115 b 24,

Etoxgaxixöv, öxi ovöev loxvgöxegov (pgovfjoeojg. dXX' öxi imoxfjfirjv iqrn, ovx ög&öv. Cf. ib. 1218b
13 über noXixixfj xai olxovopixr) (sc. dgsxr)) xai rpgövnoig, als eng zusammengehörig.
Transzendente Schau ist rpgövrjaig dagegen EE 1214a 32 und 1215 a 34, wo das ihr geweihte
Leben demjenigen von ägsxfj und r)öovr) gegenüber gestellt wird (dazu Ernst Kapp, Das
Verhältnis der endemischen zur nikomachischen Ethik [Diss. Freiburg i. Br. 1912] 48ff.,
und W. Jaeger a. O. 82ff. und 246ff.). Die Terminologie ist also in EE uneinheitlich, vor
allem aber sagt die platonische Nachwirkung in derselben, die E. Kapp und W. Jaeger
a. O. feststellen, nichts über das Gedankliche aus. Anders in Ausführung von W. Jaegers
Grundgedanken R. Walzer, Magna Moralia und aristotelische Ethik (Berlin 1929) 177 ff.



40 Fritz Wehrli

1125 b 17, b 29, 1127 a 7 u. a.), das Eingeständnis einer Diskrepanz zwischen

gebräuchlicher Wertetafel und Ordnungsschema. Die empfindlichste Schwäche

desselben liegt aber darin, daß es bloß einzelne Eigenschaften erfaßt und gegenüber

der Gesamtperson versagt. Hier führt Aristoteles nicht über die gelegentlichen

Ansätze Platons hinaus, das gegenseitige Verhältnis von Tugenden wie

Tapferkeit einerseits und Sophrosyne oder Gerechtigkeit anderseits zu erörtern
(Platon, Politeia 410 b ff., 503 c; Politikos 306b, Nomoi 630 b), und daß das

peripatetische Verständnis des Menschen in einer Typologie stecken geblieben ist,
bestätigen die Charaktere Theophrasts.

Trotz alledem erweist sich das ueoov als fruchtbares heuristisches Prinzip. Es

ist einer Fülle ethischer Wertungen der Griechen angemessen, weil es dem
zentralen Maßgedanken entspricht12. Aristoteles erinnert selbst an die Kennzeichnung
des Vollkommenen durch die Redensart, es lasse sich ihm nichts beifügen und
nichts wegnehmen (NE 1106 b 10), und in der Politik 1295 b 34 zitiert er den Spruch
des Phokylides IloXXd fieaoioiv ägiora • uioog {rsXaj ev noXei slvai (fr. 12 D). Zur
Sentenz prägt den Gedanken Aischylos in den Eumeniden 529 navrl fieoco rd

xgdrog frsdg cbnaaEv, und auf politischem Gebiet setzen die Bekenntnisse zu
Mittelmaß und Mitte mit Solon ein (fr. 5; 24, 22 D, cf. Theognis 331 D). Die
entscheidende Anregung verdankt Aristoteles indessen der ärztlichen Wissenschaft,
deren Betrachtungsweise er sich überhaupt in einem solchen Maß aneignet, daß

seine Ethik zu einer «Art Seelenmedizin» wird, «die es mit den Normen der
gesunden und heilen Seele zu tun hat» (W. Jaeger, DioTdes von Karystos [Berlin
1938] 46). Eingeständnis dieser Verpflichtung ist der physiologische Vergleich,
nach welchem Tapferkeit und Sophrosyne sowie die übrigen Tugenden durch

Mißachtung des richtigen Maßes ebenso verdorben werden wie die körperliche
Gesundheit durch übertriebene und ungenügende Gymnastik oder durch ein Zuviel
und Zuwenig an Nahrung (NE 1104 a 11 ff.). Ein zusätzliches Element der

Übereinstimmung mit ärztlichem Denken bringt ib. 1106 a 32ff. die Darlegung, der
Maßstab sei im Bereich des Moralischen individuell so verschieden wie für das

Gesundheitliche, wo einem Athleten von der Größe Milons die für einen Anfänger
zu große Nahrungsmenge nicht genüge. Es handelt sich hier um den für die ganze
Ethik des Aristoteles grundlegenden Gedanken, daß die allgemeinen Normen nur
den Wert einer Rahmenbestimmung haben, und im konkreten Falle stets nach

Person und Umständen entschieden werden müsse13. Die Herkunft dieses Prinzips

12 Reiches Material, welches die Verankerung der aristotelischen Ethik in überlieferten
Wertungen belegt, bei Herrn. Kaichreuter, Die Meoöxng bei und vor Aristoteles (Diss.
Tübingen 1911).

15 NE 1107 a 29 iv ydg xolg negi rdg ngdl-Eig Xöyoig ol piv xa&öXov xevcbregoi elaiv, ol ö'
ini fiioovg dXrjfrivojxegoi. NE 1104 3 xard xrjv vXrjv ol Xöyoi dnuixnxiof xd ö'iv Talg
ngdi-eoivxai xd avfjupigovxa ovöiv iaxrptög £xEl> ojaneg ovöi rd vyieivd(l). NE 1109a22
wegen der mit jeder Situation wechselnden Anforderungen ist dgexfj axoxaaxixr) tov
piaov xov iv xolg ndfteoi xal xaig ngd£soi.

Die Gesichtspunkte des kasuistischen Entscheidens sind formelhaft fest: NE 1126 b 5
ort r) piiv fiior) §£ig inaiVExrj, xaW fr» oh öeI ögyi^öue&a xal i<p' olg xal djg öel xal ndvra xd
xoiavra. cf. 1106 b 19 xal öAtog t)o&rjvai xal Xvnrf&ijvai iaxiv xal päXX.ov xal f)xxov, xal äpupo-



Ethik und Medizin 41

aus der wissenschaftlichen Medizin hat W. Jaeger14 durch den Vergleich von NE
1106 b 5 (cf. auch 1126 a 32 ff.) und IIeoI agyairjg Irjrgixfjg 9 p. 41, 19 (ähnlich
5 p. 39, 6ff.) Heiberg zur Evidenz erhoben: Hier wie dort wird nicht nur die

Modifizierung der richtigen Mitte nach Person und Umständen gelehrt - die
medizinische Schrift handelt vom Quantum der Nahrung, wie Aristoteles an der oben

herangezogenen Stelle NE 1104 a 11 -, sondern zugleich die subjektive Empfindung,

alo&rjjig, als Kriterium angerufen15.
Für die medizinische Therapie ist das Prinzip der richtigen Mitte mit dem

physiologischen Grundgedanken gegeben, daß die Gesundheit auf einem Gleichgewicht
zwischen gegensätzlichen Kräften oder Eigenschaften beruhe. Wenn der
Sprachgebrauch auch nicht zuläßt, diesen Zustand als jueoov zu bezeichnen, so ist er darum

doch nicht weniger das genaue Gegenstück zur moralischen Gesundheit des

aristotelischen ueoov, da dieses ja in Wahrheit auf dem Ausgleich zwischen

entgegengesetzten seelischen Kräften beruht - Galen Ilsgl xgciosojv gebraucht denn
auch ueoov und svxgaoia in engstem Zusammenhang I p. 568 f, 575 K. In der
Medizin läßt sich dieses Gleichgewichtsprinzip bis auf Alkmeon von Kroton
zurückführen16, wo es sich als Anwendung einer umfassenden Seinsdeutung aus
Gegensatzpaaren erweist.

Die jüngeren Ärzte greifen Alkmeons Gesundheitstheorie je nach ihrer
naturphilosophischen Richtung in verschiedenen Formen auf. So läßt der Verfasser von
ÜEgi xStzow rcdv xarä äv&ga)7tov 42 (VI 334 L) die körperlichen Leiden durch ein
Übergewicht des Kalten, Warmen, Trockenen oder Feuchten entstehen und
sucht die Heilung in der Stärkung der jeweils bedrängten Qualitäten. Diese Theorie,

welcher sich Platon im Timaios 81 e-82 b und 86 a anschließt, ist für
Philistion belegt (fr. 4 p. 110 Wellmann, cf. Diller, RE XIX 2406f); sie richtet den
Gedanken Alkmeons auf die Elementenlehre des Empedokles aus, denn bei

Philistion sowohl als bei Platon werden die vier Qualitäten ausdrücklich je einem
Grundstoff zugeordnet. Der Autor von üsgl öiairng vyiEivfjg (VI 72 L) präzisiert
die Lehre in dem Sinne, daß im Winter die eigene Trockenheit und Wärme des

xsga ovx' e$, xö öi öxe öei xal ip' olg xai ngög ovg xal ov ivexa xal <bg öei, fiioov xal dgiaxov,
önsg iaxl rfjg ägerfjg. 1109 a 28 tö öi 6) xal oaov xal öxe xal ov evsxa xal &g (sc. öovvai dg-
yvgiov) ovxexi navxög ovöi gq.öiov (cf. 1120 a 25). 1126 a 13 oi uiv ovv ögylXoi xaxicog fiiv
ögyi^ovxai xal olg ov öei, xal ip' olg ov öei xal fiäXXov rj ösl. 1115 b 15 yivsxai örj xöjv äfiag-
xiürv (sc. xov (poßsia&ai) fj piv öxi ö ov öei, f/ öi öxi ovx ">£ ^E'; *7 °^ °Ti ^X °T£ '/ T0 T<**v Tot~
ovxojv. 1122 a 22 ßavavaia xal dneigoxaXia (die der uEyaXonginEia zugeordneten Fehler)
ovx vnegßdXXovoai xcö peyi&Ei nsgl ä öei, äXX' iv olg ov öei xal cog ov öei Xaungwöfievai.

14 Diokles von Karystos 46. Vorausgegangen ist ihm H. Kaichreuter a. O. (Anm. 12) 49.
18 Die textkritische Änderung K. Deichgräbers (Hermes 68 [1933] 357) von alo&noig zu

öid&eaig bedarf wohl keiner Widerlegung mehr, cf. W. Muri, Hermes 71 (1936) 467ff.,
W. Jäger, Diokles 39, 1, H. Wanner, Studien zu LJegl dgxairjg irjxgixrjg, Diss. Zürich (1939) 64.
A.-J. Festugiere, Hippocrate, Uancienne medecine (Paris 1948) 59/60 bestreitet den
individualistischen Sinn von ILegl dgxaing InTQixrjg 9, ohne m. E. zu überzeugen.

16 24 B 4 Vorsokr. D.-K. rfjg vyieiag elvai owsxxixrjv xr)v laovofiiav xcöv öwdpsatv vygov
^rjgov xpvxQov frEguov nixgov yXvxiog xal xäv Xoinürv, xijv ö' iv avxolg povagxiav vöaov noinxi-
xr\v. Die Anschauung ist hier vom Politischen her bestimmt (cf. O. Gigon a. O. 151), so wie
auch Anaximander, Heraklit u. a. in der Natur Gesetze der moralisch-politischen Welt
wirksam sehen. Über den Ausgleichgedanken auch F. Heinimann, Nomos und Physis
(Basel 1945) 173 ff.



42 Fritz Wehrli

Körpers und im Sommer seine Feuchtigkeit und Kälte durch entsprechende Nahrung

unterstützt werden müssen. Kritisch setzt sich mit der Doktrin von den

vier Qualitäten der Autor von ÜEgi agyairjg Irjrgixrjg 13-15 und 19 auseinander,
weil sie zu abstrakt sei, dagegen nimmt er den Gleichgewichtsgedanken selbst in
der allgemeinen Form des Alkmeon auf, indem er viel mit dem Begriff Mischung
arbeitet (besonders 19). Und da die Verfassung des Körpers von der Nahrung
abhängig ist, verlangt er folgerichtig auch für diese das - mit dem Gesundheitszustand

wechselnde - richtige Maß zwischen dem Zuviel und dem Zuwenig17. Die
Berühmtheit der Theorie erweist das Spiel, welches im platonischen Symposion
186 d der Arzt Eryximachos mit ihr treibt, indem er sie mit Gewalt in seine Lobrede

zieht und sgcog und dguovia zwischen den Gegensätzen Warm-Kalt, Bitter-
Süß und Trocken-Feucht fordert, einen Ausgleich also, auf den sich schon Asklepios
als Begründer der ärztlichen Kunst verstanden habe. Von den gleichen
Voraussetzungen geht der Verfasser von ÜEgi äsgarv vödrojv rinotv aus, welcher statt der

Nahrung das Klima als Faktor der Gesundheit untersucht und dazu gelangt, der

geographischen Mittellage zwischen Wärme und Kälte den Vorzug zu geben18.

Abgesehen vom ausgleichenden Einfluß auf den Volkscharakter (darüber p. 55)
rühmt er von ihr, sie mache die Städte vyieivorigag rcbv ngog rd? ägxrovg io-
rgauuEvarv xai rcbv ngög rä deg^id (5 p. 59, 11 Heiberg). Der Gleichgewichtsgedanke

war so überzeugend, daß er auch von den Vertretern der Säftelehre
übernommen wurde19, wie dem Verfasser von ÜEgi cpvoiog äydocbnov, der cap. 4

erklärt, der Körper sei gesund bei der richtigen Mischung von Blut, Phlegma,
gelber und schwarzer Galle und leide, wenn einer dieser vier Säfte das Gleichgewicht

durch Zu- oder Abnahme störe20. Von hier aus geht der Verfasser von
Ilegi isgfjg vovoov 5, wenn er die Gesundheit des Gehirns an den Abfluß von
Phlegma im richtigen Maße bindet (VI 368 L). Noch allgemeiner wird das Prinzip

vom Autor Ilegi cpvoibv gefaßt, der cap. 1 die ärztliche Tätigkeit kurzweg als

Beifügen des Mangelnden und Bessitigen des Übermäßigen definiert21; konkret
handelt es sich für ihn hauptsächlich um das richtige Verhältnis zwischen Nahrung
und Anstrengung (cap. 7) als Grundlage einer wissenschaftlichen Diätetik22.

17 Cf. außer den auf p. 41. behandelten Stellen IT. d. i. 5 p. 39, 25 Heiberg nöpaxa
pfjTE nXsuo xöjv öeövxcov prjxs dxgtjxiaxega ngoapsgöpEvoi pfjxe ivösioxega. Cf. ib. 9 p. 41, 10

Heiberg.
18 77. d. t5. t. 12 p. 6o, 22 Heiberg xgäaig xöjv vbgiarv, ib. 24 oxav /njöev fj inixgixovv ßiaiug,

dAAd navxög iooftoigit) öwaoxEvn. Das Lob des gemäßigten Klimas auch bei Herodot 3,
106, Aristoteles Politik 1327 b 18ff., Vergil Georg. 2, 149, Vitruv VI 1, 9-10.

19 H.-L. Dittmer, Konstitutionstypen im Corpus Hippocraticum (Diss. Jena 1940) 27.
20 tö öi aätfia xov dv&gu>nov exei &V iotvrcö alpa xal q>Xiypa xal roAiyv £avirfjv xe xal uiXai-

vav, xal xavx' iaxiv avxitp ij <pvaig xov owpaxog, xal dtd raöra öJ.yeEi xal vyiaivei. vyiaivsi
piv ovv pdXiaxa, öxöxav pEXotcog exfl ravxa xrjg ngög äXXrjXa xgqoiog xal öwdfiiog xai tov nXr\-
öeog xal pdXiara fupiypiva j) ¦ dXyiei öi öxöxav xi xovxiiov eXaaaov ij nXiov fj ij xcogia&ü iv
xü> oujpaxi xal pn xsxgnpivov r) xoTai ^vfinayiv, VI 38 L.

21 ivl öi awxöpqj Xöyqj xd ivavxia xcöv ivavxiojv iaxiv iryjiaxa ' inrgixn ydg iaxi ngöa&eaig
xal dtpaigeaig, dqxtigsoig piv xcöv vnegßaXJMVxatv, ngöo&eoig öi tötv iXXeinövrcov, VI 92 L.

M Zu dieser C. Fredrich, Hippokratische Untersuchungen (Berlin 1899) 84f.; W. Jaeger,
Paideia II (Berlin 1944) 42ff.; Der Gedanke von IJeol qrvaäjv 7 auch IJeol öiairtjg I 2 (VI
468 L) und III 1 (VI 592 L).



Ethik und Medizin 43

Die individualistisch-kasuistische Fassung des Gleichgewichts- (oder /ueoov-)Prinzips

beherrscht die Medizin vom 5. Jahrhundert v. Chr. an in einem solchen Maße,
daß noch Celsus diese im Prooemium seines Abrisses der Ärztekunst eine ars
coniecturalis nennen kann. Es gibt danach statt schlechthin gültiger Gesetze für
den Arzt nur allgemeine Richtlinien, und so bewährt sich sein eigentliches Können
darin, daß er in jedem einzelnen Fall die individuelle Konstitution, das Lebensalter

sowie alle übrigen Umstände in Rechnung setzt23. Als solcher ist der Gedanke

der Mitte zwischen zwei Extremen auch in der absoluten Form möglich, welche
die Rücksicht auf den einzelnen Fall ausschließt24. Für die Ethik setzt sich mit
derselben Aristoteles so nachdrücklich auseinander, daß man spürt, welche
aktuelle Bedeutung sie in der damaligen Diskussion hatte; ihr Wortführer ist natürliche

vor allem Platon. Für Aristoteles handelt es sich um die Begründung der
uEOov-Lehre durch die Abgrenzung des ueoov ngog r]uäg von einem ueoov rov
Tzgdyuarog oder xarä rr)v äovdfirjnxfjv ävaXoyiav25, welches durch die Stellung der
Zahl Sechs in der Mitte zwischen Zwei und Zehn erläutert wird NE 1106 a 26ff.
Es handelt sich für Aristoteles darum, durch Nachweis der Besonderheit eines

jeden Falles der Ethik die von Platon behauptete Wissenschaftlichkeit im
mathematischen Sinne zu bestreiten, die er selber noch im Politikos (fr. 78 R) verfochten
hat; jetzt geht er wiederholt polemisch auf sie ein (NE 1094 b 11; 1096 a 11; 1102

a 23, dazu W. Jaeger, Aristoteles 86). Den Widerspruch zwischen den beiden
Denkweisen beleuchtet aufs schärfste der platonische Philebos 24/6. Hier werden die

uns nun wohlvertrauten Gegensatzpaare Warm-Kalt und Feucht-Trocken (24 d,
25 c) neben korrelative Begriffe wie Mehr-Weniger, Schneller-Langsamer, Größer-
Kleiner (25c) eingereiht und gemeinsam mit diesen als Spielformen des

Unbestimmtunbegrenzten, bbiEigov, verstanden. Diesem wird das Gleiche, Doppelte, Zahl und

23 Cf. p. 41 über IJegl dgxairjg inxgixfjg. Diese Schrift läßt die ärztliche Kunst auch
historisch mit der Fähigkeit erwachsen, die Besonderheit des einzelnen Falles zu erfassen:
7f. p. 40, 12 Heiberg. LJegl öiaixrjg I 2 (VI 470 L) macht das richtige Verhältnis zwischen
növog und Nahrung (Anm. 22) abhängig von Konstitution, Lebensalter, Jahreszeit, Winden.

Klima und Beschaffenheit des jeweiligen Jahres. Nach üegl öiaixtjg III 1 (VI 592 L)
lassen sich für öiaixn keine genauen Vorschriften geben (elg dxgißEirjv), weil Konstitution,
Klima, Winde, Jahreszeit und Beschaffenheit des Jahres (tov iviavxov al xaxaaxdaug),
ja sogar die gleichen Nahrungsmittel von Mal zu Mal verschieden sind. ÜEgi vovaarv I 22
(VI 182 L) läßt die Heilung verschieden leicht erfolgen bei Mann und Frau, nach Lebensalter

und Jahreszeit sowie den Krankheiten, die der Patient früher durchgemacht hat;
ähnlich Aphorismen I 2 (IV 458 L) über die Rücksicht auf Ort, Zeit, Lebensalter und
Krankheitsumstände. Zur Sache L. Edelstein, IJegl digutv und die Sammlung der hippolcratischen
Schriften (1931) 113ff.; K. Deichgräber, Die Epidemien und das Corpus Hippocraticum
(Abh. Preuß. Akad. Wiss. 1933) 35ff. u.a.; W. Jaeger, Diokles von Karystos 46 und
Paideia II 35 (sowie 365 Anm. 57). - Für xaigög als typisches Stichwort der differenzierenden

Betrachtungsweise seien folgende Stellen notiert: IJagayyiXfjaxa 1 p. 30, 2-3
Heiberg; IJeqI vovaarv I 5 (VI 146 L); Aphorismen I 1 (IV 458 L); IJeoI xönorv xöjv xaxd
ävÖQoonov 41 (VI 330 L).

24 So zutreffend Kalchreuter a. O. 48, der auch schon die unten zu diskutierende Beziehung

zwischen Hippokratik und Sophistik erkennt.
24 Man vergleiche damit Platon Gorgias 508 a über iaöxrjg yEOiueTgixfj, die als kosmische

Ordnung Himmel und Erde beherrscht und sich in <piXia xoapiöxijg aaxpgoavvn und öixaio-
avvn des menschlichen Lebens darstellt. Auch dies weist auf Zahlenverhältnisse als ethische

Norm wie in der Astronomie der platonischen Spätlehre (p. 37).



44 Fritz Wehrli

Maß unter dem Begriff des nigag gegenübergestellt, und die Gemeinschaft, welche

darauf ajiEigov und Tisgag eingehen, im Gebiete des Physiologischen als Gesundheit,

in demjenigen der Töne als Musik und in der Meteorologie als die Ordnung
der Jahreszeiten erkannt (25e-26b). Von den Tausenden anderer Ordnungen, die

TiEgag im aTiEigov erziele, nennt Platon neben Gesundheit auch Schönheit und
Kraft (26 b), und geheimnisvoll für das Seelisch-Moralische (ev xpvxaig) ndunoXXa

EXEga xai nayxala (ib.). Es ist evident, daß er hier Anschauungen, die mindestens

für das Medizinische und Meteorologische durch die hippokratischen Schriften

belegt sind (p. 41 ff.), im eigenen - pythagoreischen - Sinne umwertet, denn das

Gleichgewicht, auf welchem Gesundheit und gutes Klima beruhen, läßt sich dort
nicht zahlenmäßig fassen. Was Platon meint, ist die pythagoreische äguovia, die
aller kosmischen Ordnung zugrunde liegenden Zahlenverhältnisse, auf welche

TiEgag-chtEigov bezogen sind26. Der gleichen mathematischen Auslegung des

Gleichgewichtsgedankens werden wir in der Seelenlehre begegnen (p. 52f.). Im Philebos

treffen sich also zwei unvereinbare Denkweisen, denn Zahl und Maß stellen jenes

Prinzip der Unveränderlichkeit und Objektivität dar, um welches sich die ganze
platonische Philosophie bemüht (p. 37. 43), während es den Hippokratikern
gerade auf die Differenzierung von Fall zu Fall ankommt: der gleiche Gegensatz,
auf das Ethische beschränkt, enthüllt sich in der aristotelischen Polemik gegen das

ueoov xarä rr)v ajgidunrixfjv ävaXoyiav (p. 43).
Was Aristoteles in Übereinstimmung mit Subjektivismus und Kasuistik der

Mediziner in seiner Ethik entwickelt, ist nun ein allgemeines Merkmal des
wissenschaftlichen Denkens im 5. und 4. Jahrhundert v. Chr., insbesondere der Sophistik.
Wir treffen es in der Auflockerung des Rechts, wo das Prinzip der Billigkeit, des

EniEixEg, als Berücksichtigung der besonderen Umstände eines jeden Falles die
starre Gesetzlichkeit der alten Praxis lockert27. Zur Überzeugung, daß Bindung an
eine Kodifikation wahre Gerechtigkeit beeinträchtige, bekennt sich auch Platon,
indem er die Regenten seiner Politeia mit unbeschränkter Verfügungsgewalt
ausstattet, und in den Nomoi die Gesetze auf bloße Rahmenbestimmungen beschränkt,
um das Einzelne den Nomophylakes, Exegeten und anderen Beamten zu überlassen

(Nomoi 816 c, 823 c, 828 b und passim). Daß ihm dabei der oben behauptete
Zusammenhang bewußt war, geht aus seinem Vergleich zwischen der Handhabung
des Rechts und ärztlichen Kenntnissen in den Nomoi 720ab hervor.

Als besonders wichtigen Gesichtspunkt kasuistischen Denkens hat die Medizin
mit dem Recht gemeinsam den xaigög, d. h. die jeweilige Situation in ihrer
Einmaligkeit (cf. Anm. 23). Die Bedeutung des Begriffs im vor- und außerwissen-

28 Ob der dgpovla-Gedanke selbst, der mit der Zahl als Wesen der Dinge noch nicht
gegeben ist, geschichtlich auf das allgemeinere Gleichgewichtsprinzip zurückzuführen sei,
bleibt ein weiteres Problem. Jedenfalls verbietet der kompilatorische Charakter unserer
Philebos-Stelle, aus ihr die aristotelische jueow-Ethik abzuleiten (A. E. Taylor, Platon*
[London 1948] 415).

27 Gorgias, Vorsokr. D.-K. 82 B 6 ngäov imeixig, cf. Joh. Stroux, Summum ius summa
iniuria (Römische Rechtswissenschaft und Rhetorik [Potsdam 1949]) 9ff.



Ethik und Medizin 45

schaftlichen Denken läßt sich in der Dichtung ablesen28, in der Gerichtspraxis gilt
seine Beobachtung als Erfordernis der rednerischen Psychagogie29.

Was die einzelne Situation an besonderem Verhalten erfordert, heißt ngenov™.

Die Bedeutung dieses Schicklichkeitsbegriffs in der gesellschaftlichen Wertetafel

des 4. Jahrhunderts v. Chr. wird aus den von M. Pohlenz a. O. (Anm. 30) 53

zitierten Stellen platonischer Gespräche ersichtlich, wo mit der Selbstverständlichkeit

des Beiläufigen das dem einzelnen Lebensalter (Apologie 17 c, Charmides 158 c,
Gorgias 485b, Parmenides 136d), Geschlecht (Menon 71 e) oder Stand (Protagoras
312 b) Angemessene berührt wird. Von der Rücksicht auf den Stand ist es nicht
weit zur Unterscheidung des besonderen Verhaltens, das jede Lebenslage im
weiteren Sinne erfordert, das Glück (Aischylos, Agam. 941) oder die Abhängigkeit
des Landesfremden (Aischylos, Hiket. 195); solche vom individuellen Schicksal

geschaffenen Umstände sind im engen Sinne des Wortes xatgoi31. Den
Gesichtspunkt des ngenov scheint von den Sophisten besonders Gorgias in seine

Ethik aufgenommen zu haben. Auf diese zielt nämlich Platon im Menon 71 e ff.
als Gegenpol zur eigenen Bemühung um eine alles umfassende, unveränderliche
äoErfp2. Der Gesprächspartner des Sokrates, nach dem der Dialog heißt,
unterscheidet, nach dem Wesen der dgexfj gefragt, eine solche des Mannes und
der Frau, die sich nach Staat und Häuslichkeit als den Wirkungsbereichen
der beiden Geschlechter unterscheiden. Ferner zählt er die Tugend des Kindes, des

Bejahrten, des Freien und des Sklaven auf im Sinne weiterer Beispiele aus der

unbegrenzten Zahl der sich nach Umständen unterscheidenden Tugenden: xai
akXai ndpmoXXai äoerai eioiv, coore ovx auzogia ehtElv aoerfjg negi on ioriv • xaff
Exdorrpj yäq rcbv ngd£sajv xai rcbv fjXvxubv jigog exaorov egyov exdorq) r)ucbv r)

aqErr) ioriv, cboavrojg öe ol/uai, cl> Ecbxgareg, xai r) xaxia (72a). Es leuchtet ein,
daß hier eine Systematisierung des vorwissenschaftlichen ngenov- Gedankens
vorliegt, die sich der medizinischen Differenzierung der Krankheiten und ihrer
Behandlung unmittelbar zur Seite stellen läßt. Damit ist aber zugleich die Frage
nach der Vorgeschichte der aristotelischen Ethik präjudiziert, und tatsächlich
nimmt der Stagirite zur Auseinandersetzung zwischen Sokrates und dem Gorgias-
schüler im Menon direkt Stellung in der Politik 1259 b 18ff. Die hier aufgeworfene
Frage, ob Sklave, Frau und Kind neben ihrer begrenzten funktionellen ägErfj
noch jene von Platon postulierte umfassende haben, wird im gorgianischen Sinne
mit der Feststellung entschieden, cpavegöv ön ovx V a^T}? oaxpgoovvr) ywaixog
xai ävögog, ovo' dvögeia xai öixaioovvrj, xa&dneg wsro Eojxgdrrjg, aXXy fj fxev ag-
%ixfj ävögsia r) öf vnrjgEXixfj, öpioicog <3' ex61 xaL 3ieQ^ T<*£ äXXag (1260 a 2 ff.). Auf
die ironische Bemerkung des Sokrates, Menon habe statt der einen ägsrr] gleich ein

28 Einige Belege im Kommentar zu Demetrios von Phaleron fr. 84 ed. Wehrli (1949).
Besonders reich an solchen ist Pindar; wenigstens dem Sinn nach gehört auch die Priamel
von Ol. 11 zu seinen Beispielen.

29 W. Süss, Ethos, Studien zur älteren griechischen Rhetorik (1910) 18 ff.
30 M. Pohlenz, 7o ngenov (Gott. Nachr. 1933). Synonym ist oft ngoorjxov.
31 W. Jaeger, Paideia II 14 zeigt, daß der Begriff des Passenden schon Solon geläufig ist.
32 Menon wird gleich einleitend 70 b als Schüler des Gorgias vorgestellt.



46 Fritz Wehrli

ganzes o/ufjvog ägsrcbv zu Tage gefördert (Menon 72 a 7), könnten folgende Worte
des Aristoteles direkt Bezug nehmen: noXv yäg äueivov Xeyovoiv ol iliagi&uovvTEg

rag ägeräg cbonsg rogyiag rcbv cvrcng (sc. wie der platonische Sokrates) 6git,o-

jUEvcov. öid öeJ, cbinEg 6 nonqrfjg sigrjxs nsgi ywaixog, cvtcd voul&iv exeiv nsgl
ndvrorv «ywaixl xoo/liov r) oiyr) cpsgEi» (Sophokles, Aias 293), äXX' dvögi ovxexi

rovro 1260äff. Jedenfalls bedeuten diese Ausführungen sachlich ein eindeutiges
Bekenntnis zu gorgianisch-sophistischer Denkweise33.

Daß Gorgias einer umfassenden Tendenz seiner Zeit, ethische Normen zu
differenzieren, folgt, darf auch aus dem Subjektivismus des Protagoigs geschlossen
werden. Dessen Satz vom Menschen als dem Maß aller Dinge (80 A 13-14, B 1

Vorsokr. D.-K.) ist von Platon (Theaetet 151 e, 152 a, 166 d) und Aristoteles

(Metaphysik 1062 b 12) als berufensten Interpreten im individualistischen Sinne

ausgelegt worden und wird auch heute mit Recht gewöhnlich so verstanden.
Zunächst ist er erkenntnistheoretisch gemeint, aber sofern die Objekte der Einsicht
Lebenswerte sind, wird er für das ethische Handeln maßgebend. Zugunsten seiner

praktischen Bedeutung sprechen zudem die allgemeinen erzieherischen Interessen
des Protagoras sowie Platons Kampf gegen die Lehre: Sie ist nichts anderes als die

schlagkräftigste Formulierung jenes allgemeinen sophistischen Relativismus, von
dem Platon die Auflösung aller sittlichen Normen fürchtet. Eine Brücke zur gor-
gianischen Typologie der Lebensalter schlägt im - zweifellos sachgetreuen -
Bericht des Sextus (80 A 14 Vorsokr. D.-K.) über Protagoras der Wechsel des Urteils
mit den Lebensaltern (rag aiadfjOEig fisraxooptEio&at rt xai äXXotovo&ai nagd

rs rct? rjXixiag xrX.), und ins Zentrum der ethischen Problematik führen die
Ausführungen im platonischen Theaetet 166 d ff. Hier macht sich Sokrates zum Anwalt
der protagoreischen Lehre mit der Erklärung, um Wahrheitserkenntnis könne es

sich in der Erziehung angesichts des persönlichen Charakters aller Maßstäbe nicht
handeln, sondern bloß darum, in der Richtung auf die förderlichsten Überzeugungen

zu beeinflussen, so wie ein Arzt beim Anreizen des Appetits auf den Geschmack

seines Patienten einwirke, ohne sich darum zu kümmern, ob die Nahrung an sich
süß oder bitter sei; wenn der Arzt die ££ig des Kranken mit Medikamenten
verändere, so der Sophist die seines Schülers mit Xoyoi (167 a). Hier liegt, in einer

allerdings extremen Form, jener ethische Subjektivismus vor, dem Aristoteles
gegenüber Platon das Wort redet (p. 40ff). Dabei ist es kein Zufall, daß auch

Aristoteles von öo£a, bloßer Überzeugung, statt von Wissen als der Bedingung
des richtigen Handelns spricht34, bedeutet doch für ihn die Erziehung nichts

33 Das Schicksal dieser differenzierenden Ethik in nacharistotelischer Zeit verdiente
eine selbständige Untersuchung. Diese würde allerdings zu geringen positiven Ergebnissen
führen, weil das dominierende Sicherungsbedürfnis der hellenistischen Zeit auf absolute
Postulate im Sinne Platons und der Stoa drängte. Abgesehen von den Epikureern nimmt
Panaitios eine Ausnahmestellung ein, nach dessen Vorbild Cicero De officiis I 31, 112-113
am Beispiel von Aias und Odysseus (sowie an demjenigen Catos und der eigenen Person)
die Abhängigkeit der sittlichen Anforderungen vom individuellen Charakter zeigt.

34 NE 1140 b 25 övolv ö' övxoiv fiegolv xfjg ipvxfjg r*°v ^°yov ixövxwv, iraxigov äv eh]
dgexri, xov öo^aaxixov. ij xe ydg öö£a negl xö ivöexöpevov dXXojg exeiv xxX. Im Theaetet
wiederholt sich in diesem Sinne das Verb öo^d^Eiv 167 a 2, a 7, b 1-2, cf. c 4 usw. Zu den



Ethik und Medizin 47

anderes als eine Formung der irrationalen Seelenkräfte zu ft-ig inaivErrj (NE
1103 a 9, cf. 1104 b 11 öid öei r)xßai ncog sv&vg ex vecov, chg 6 IIXdriDV cprjoiv)Zb;

£k~ig ist bezeichnenderweise der Ausdruck, der im Theaetet für das Gesundheitliche

gebraucht wird. Diese terminologische Übereinstimmung folgt aus der
gesamten Orientierung an medizinischem Denken, auf die es uns ankommt. Die

Formulierung im Arztvergleich des Theaetet gehört zwar natürlich Platon, aber
das darin ausgesprochene subjektivistische Prinzip entspricht so ganz und gar der

wohlbekannten gegnerischen Denkweise, daß wir die Ausführungen des Sokrates

bedenkenlos als Indiz für direkte Beziehungen zwischen der protagoreischen, ja
überhaupt der sophistischen Ethik und der hippokratischen Medizin nehmen
dürfen36. Eine weitere Stütze liefert der platonische Protagoras, wo der Titelheld seinen

Relativismus umständlich an physiologischen Beispielen darlegt, indem er zeigt,
wie die gleiche Ernährung für Mensch, Tier und Pflanze usw. verschieden bekömmlich

sei, und wie die Ärzte den Kranken eine andere Kost verschreiben als den

Gesunden (334)37.

Als allgemeines Ergebnis der bisherigen Ausführungen halten wir fest, daß

Aristoteles seine Konzeption des richtigen Verhaltens als Mitte zwischen zwei

Extremen dem medizinisch-physiologischen Ausgleichgedanken verdankt, der sich

bis auf Alkmeon zurückführen läßt. Das kasuistische Element seiner Ethik, welches

ebenfalls einem Grundgedanken wenigstens der hippokratischen Medizin
entspricht, steht in der umfassenderen Tradition des seinerseits moralisch interessierten

Relativismus der Sophistik, und diesem wird auch die Medizin die
allgemeinsten Anregungen verdanken. Das hindert nicht, daß in der konkreten
Durchführung des Gedankens die sophistische Ethik zu Beispiel und Vorbild des Arztes

greift, wie es in der medizinischen Metaphorik des Protagoras der Fall ist (s. oben).
Ein gegenseitiges Geben und Nehmen ist verständlich angesichts der medizinischen

Interessen, welche die Philosophen von alters her haben, und besonders auch

angesichts der Rolle, welche die Ärztekunst in der sophistischen Bildung spielt38.

Anlehnungen an sophistisch-rhetorische Denkweise in der ersten Sokratesrede des Phaidros
gehört dort 237 d die Gegenüberstellung von sp-pvxog imirvpia fjöovöjv und inixxr\xog
öö£a icpiEpivn tov dgiaxov. Die sophistische do£a-Lehre bekämpft Sokrates im Menon
97 b ff., es verteidigt sie gegen Platon Isokrates IJeoI dvxiööoswg 23, 119; cf. Panathenaikos
11, 30.

35 Die scheinbare Paradoxie, daß die aristotelische Erziehungslehre Platon verpflichtet
ist, löst sich dadurch auf, daß Platon die philosophische Bildung, gegen welche Aristoteles
polemisiert, auf die Staatslenker der Politeia beschränkt, die allgemeine Erziehung in
Politeia und Nomoi dagegen nach Gesichtspunkten älterer Pädagogik ordnet.

36 W. Nestle, Griechische Studien (1948) 536 sieht in Platons Theaetet 166 d-167 d direkt
einen Auszug aus der 'AXfj&sia des Protagoras.

37 Über diese Stelle W. Nestle, Vom Mythos zum Logos 275, der ib. Anm. 39 eine Abhängigkeit

des Autors von Protagoras annimmt. Gorgias stellt Xöyoi neben <pdgpaxa in 'EXivrig
iyxvjpiov 14 (82 B 11 Vorsokr. D.-K.), seinem Thema entsprechend allerdings nicht als
Erziehung, sondern im Sinn der psychagogischen Verführung: xöv avxöv öi Xöyov exei ij te
xov Xöyov övvapig ngög xrp> xrjg \pvrjjg xd£iv rj xe xöjv q>ag^idxojv xd^ig ngög xr)v xöjv aojpdxwv
(pvaiv. öjonsg ydg tö>v <pagpdxosv äXXovg äXXa yvpovg ix xov odjpaxog i^dyei xal xd piv vöaov
xd öi ßiov navei, ovxu) xal xöjv Xöyatv oi piv iXvnqaav ol öi exeg>pav oi öi ifößrjcrav usw.

38 Über Philosophie und Medizin cf. W. Jaeger, Paideia II 16; W. Nestle, Griechische
Studien 517ff.; A.-J. Festugiere, Hippocrate, Uancienne medecine IXff.



48 Fritz Wehrli

Für Aristoteles folgt aus dem Gesagten, daß er auf unmittelbare Anregungen von
hippokratischer Seite nicht angewiesen war, obwohl er als Naturforscher und Sohn

eines Arztes der medizinischen Wissenschaft nahe stand.

Unsere nächste Frage ist nun, ob die wahrgenommene Bedeutung medizinischer

Gesichtspunkte für die sophistische und aristotelische Ethik nur auf einer
allgemeinen Analogie zwischen Physischem und Geistigem beruht, oder ob - vor allem

in ärztlichen Kreisen - eine umfassende Betrachtung des Menschen bestand, für
welche Körper und Seele zwei Aspekte des einen Wesens darstellen und darum
auch einheitliche Gesichtspunkte der Erklärung erfordern39. Ist, mit andern Worten,

die aristotelische Ethik selbständig gewordener Teil einer ursprünglich
physiologisch begründeten Anthropologie Damit wären die tiefsten Wurzeln ihres

Gegensatzes zur platonischen Ethik freigelegt, für welche das Seelische ein völlig
selbständiges Prinzip und darum eigenen Gesetzen unterstellt ist.

Daß ein derartiger Gegensatz zweier Betrachtungsweisen dem antiken Denken

überhaupt bewußt war, beweist die Schrift Galens "Chi raig rov ocbpiarog xgioeaiv
ai rfjg yrvxfjg öwdueig snovrai, welche mit dem Problem der seelisch-körperlichen

Beziehungen folgerichtig die Frage nach der Autonomie der Ethik
verknüpft. Galen stellt dabei zutreffend fest, daß auch Verfechter der Unsterblichkeit

der Seele, wie vor allem Platon, ihre Beeinträchtigung durch körperliche
Vorgänge nicht leugnen können40. Wie jene sich aus der Verlegenheit helfen konnten,
welche ihnen die Monisten schufen, zeigt die angebliche Antwort des Sokrates auf
die physiognomische Deutung seiner Gesichtszüge, er sei wohl von Natur sinnlich,
bezwinge diese Anlage aber durch den Willen (Belege bei R. Foerster, Scriptores

Physiognomonici [Teubner 1893] I, Vllff.)41.
Für die Autoren des hippokratischen Corpus hat das Problem in dieser Form

keine Bedeutung, weil sie ethisch wenig interessiert sind. Für sie alle gilt aber,
und zwar unbeschadet der Lehrunterschiede im besonderen, die Einheit des

Physischen und Seelischen als Axiom42. So soll Hippokrates die Physiognomik,
welche die moralischen Eigenschaften eines Menschen vom Äußeren ablesen will,
als für den Arzt unerläßlich erklärt haben (Galen Prognmt. de decubitu 1 XIX
530 K, cf. Epidemien II 5, 1 und II 6, 1 [V 128 und 132 L]); sie wird sogar,
allerdings in Widerspruch zu einer anderen Überlieferung (p. 58), als seine Erfindung

ausgegeben (Galen, Quod animi mores corporis temperamenta sequentur 7.

IV 798 K). Umgekehrt gehört es zur ärztlichen Diagnose, Erkrankungen auch an
39 W. Muri, Der Maßgedanke bei griechischen Ärzten, Gymnasium 57 (1950) 185 stellt

die berechtigte Frage nach der Zusammengehörigkeit des Maßgedankens in der Ethik und
Diätetik besonders Demokrits, dazu p. 55.

40 Cf. p. 58 über Platons Timaios 86ff.
41 Eine Rücksichtsnahme auf physiologische Dautung des Charakters bei Cicero Tusc. I

33, 80 et ipsi animi magni refert quali in corpore locati sint. multa enim e corpore existunt,
quae acuant mentem, multa quae obtundant. Aristoteles quidem ait omnis ingeniosos melan-
cholicos esse etc. (cf. p. 50).

42 Walter Muri, Bemerkungen zur hippokratischen Psychologie, Festschrift für Ed. Tieche
(Bern 1947) 71.



Ethik und Medizin 49

seelischen Veränderungen abzulesen. Obwohl sich auch hier fast zwangsläufig der

Aspekt des Seelischen als einer bloßen Funktion des physischen Organismus
ergibt43, fehlt es doch nicht an Feststellungen von umgekehrten Wirkungen, mit
welchen die Ärzte älteste Beobachtungen körperlicher Manifestation des Geistigen
in der Dichtung aufnehmen44. So erinnert der Autor von Ilegi xvubv 9 (V 490 L)
an das Zähneknirschen, welches das Geräusch leerlaufender Mühlsteine auslöst,

an das Schwindelgefühl über einem Abgrund, an das Zittern der Hände beim
unrechtmäßigen Ergreifen eines Gegenstandes und an das Erblassen beim
plötzlichen Anblick einer Schlange als Beispiele dafür, daß ol cpoßoi aioxvvrj Xvnr/

fjöovr) dgyr) räXXa roiavra ovrcog vnaxovei Exdorip rd ngoofjxov tov ocbuarog rfj
ngr]£ei, iv rovroioiv lögcbrsg xagöirjg naXudg xai rd roiavra rcbv öwapiicov. In
gleichem Sinne notiert der Arzt von Epidemien VI 5, 5 (V 316 L) öl-vdvuirj dvaonä

xagöirjv xai nXEvfxova ig sojvrd xai ig x&paXr)v rd frsgjud xai rd vygöv. f) ö' svßv-

uirj äcpisi xagöirjv. Einen Grenzfall stellt ÜEgi övairrjg 60 (VI 574 L) dar, wo mit
gaßvjuirj als Gegensatz von novog schon die körperliche Ruhe gemeint ist, die,
eine Folge der seelischen Disposition, ihrerseits physiologische Wirkungen ausübt.

Außerdem wird hier die Beobachtung mit Hilfe der Qualitätenlehre erläutert:
gadvfxirj vygaivsi xai dodevig rd ocbjua noieei' drgeui&voa ydg fj yroxr) ovx dva-

Xioxei rd vygdv ix tov ocbuarog. novog Öe tjrjgaivsi xai rd acopia ioxvgdv noissi.
Welchen Traditionen die hippokratische Wissenschaft diese Einsicht in die

funktionelle Wechselwirkung zwischen Körper und Seele verdankt, bleibt weiter
unten zu erörtern. Als vorläufiger Hinweis auf ihren hochaltertümlichen Ursprung
sei hier jene Stelle des platonischen Charmides angeführt, wo Sokrates behauptet,
den thrakischen Ärzten werde von ihrem göttlichen König Zalmoxis verboten, den

Körper ohne die Seele zu behandeln, denn alles Gute und alles Böse habe dort
seinen Ursprung (156de). Die incpöai dieser Ärzte, mit denen es Sokrates nun an
Charmides versuchen will, erweisen sich bei ihm natürlich als Zuspruch seiner
bekannten Art, aber diese bloß der seelischen Gesundheit geltende Therapie soll
dadurch scherzhaft legitimiert werden, daß sie an die geheimnisvollen Praktiken
barbarischer Medizinmänner angeknüpft wird (p. 60).

Mit den Naturphilosophen erklären die alten Ärzte die diskutierten Beziehungen
zwischen körperlichen und seelischen Vorgängen mit der materiellen Natur der
Seele oder ihrer Bindung an ein körperliches Substrat. Von den durchaus nicht
einheitlichen Vorstellungen stammen viele wie vor allem die pneumatische Deu-

43 Aphorismen II 33 (IV 480 L) über öidvoia als Anzeichen des Gesundheitszustandes.
negl öiaixrjg I 35 (VI 518 L): bei gesundem Körpar ist xfjg ipvxfjg q>govipog fj avyxgrjcng.
ib. IV 86 (VI 640 L) über Träume als Reflex körperlicher Vorgänge (dazu A. Palm, Studien
zur hippokratischen Schrift nsgl öiaixrjg, [Diss. Tübingen 1933] 43ff.). Epidemien III 14

(III 98 L) elöog xöjv qx&ivojöiojv neben körperlichen Symptomen psXayxoXixöv xe xai
vcpaipov, oi xavaoi xal xd qjgevixixd. IJegl öiaixng ö£ian> 7 (II 424 L) Qinxaapöv xov acouarog
öid ttjv evöov Tagaxijv xal peTEojgiapöv yvajung xal dXyfjpara. Aphorismen III 20 (IV 494 L)
im Frühjahr treten auf rd pavixd xal rd psXayxoXixd xal rd iniXrpixixd xax aipaxog gvaieg
xal xwdyxai xtX. ib. III 16 (IV 492 L) Krankheiten bei Regen: nvgsrol paxgol xai
xoiXlrjg öyaieg xal arjnsööveg xal iniXrjnroi xal dnönXrjXToi xal xwdyxai.

44 Sappho fr. 2 D, weitere Belege bei Foerster, Scriptores Physiognomonici II 237 ff.

4 Museum Helveticum



50 Fritz Wehrli

tung (Orphik I B 11, Pythagoreer 58 B 1, Xenophanes 21 A 1, Anaximenes 13

B 2, Diogenes 64 A 19, B 5 Vorsokr. D.-K.) oder die Lokalisierung der Seele im
Blute (Empedokles 31 B 105, cf. A 86, 10 Vorsokr. D.-K., Ilegi vovocov I 30 VI
200 L) aus vorwissenschaftlicher Überlieferung. Das gleiche gilt für die Leber als

Sitz der Empfindung oder für die Auslösung des Zornes durch die Galle45. Daß die
schwarze Galle Wahnsinn schaffe, ist dem 4. Jahrhundert v. Chr. geläufige
Vorstellung, so daß ueXayxoXäg als Beschimpfung gebraucht wird (Platon, Phaidros

268e); beachtenswert ist als Ausdruck der Empörung bei Aischylos Choeph. 413

onXdyxva öe uoi xeXaivovrai ngdg enog xXvovoa. Um Popularisierung einer
wissenschaftlichen Theorie kann es sich nicht handeln, schon ganz einfach darum, weil
die Galle nicht schwarz ist; welche Schwierigkeiten der Begriff ueXaiva yoXr] der
Medizin bereitet, zeigen Galens Anstrengungen, ihn der Kritik zu Trotz zu retten
(ÜEgi usXaivrjg xoXfjg V 104ff. K). Zu seiner Entstehung mag die symbolische
Bedeutung der schwarzen Farbe beigetragen haben (cf. Homer B 834 jueXavog davd-

roio, ib. 859 xrjga usXaivav, Aischylos Hiket. 89 fieXaiva £w Tüyfa), vielleicht, worauf
mich P. Von der Mühll weist, im Verein mit Beobachtungen von Verfärbung
des Antlitzes im Zorn, die an der oben zitierten Choephorenstelle auf die inneren

Organe übertragen ist. In den hippokratischen Schriften ist der Begriff der ueXay-

XoXia (oder jueXayxoXixd: vovorjfiara) rezipiert, wobei sowohl an rein körperliche
wie an seelische Auswirkungen des Leidens gedacht wird. Von der Geisteskrankheit,

die wie andere Erkrankungen durch klimatologische Faktoren ausgelöst
werde, redet der Verfasser von Aphorismen III 20 (Anm. 43), nach Aphorismen VI
56 (IV 576 L) führen jueXayxoXixd vovofjpiara leicht zu anderen, geistigen oder

körperlichen Leiden, wie dnonXrjfgig rov ocbuarog onaopidg fxavirj rtxpXcooig, und
in Epidemien II 6, 1 (V 132 L) ist Melancholie in eine Geistiges und Physisches
umfassende Typologie einbezogen: fjv r) xecpaXr) fieydXrj xai ol öcpdaXfioi ofiixgoi,
rgavXoi öt-xrdvuoi. ol juaxgoßiot nXsiovg döovrag excvoiv. ol rgavXoi raxvyXcooooi
fxeXayxoXixoi xaraxogeeg doxagöauvxrai ötgv^vfioi. Als Konstitution mit ihren

körperlichen und seelischen Merkmalen wird Melancholie von Aristoteles NE
1154 b 11 behandelt (cf. ib. 1150 b 25; 1152 a 19), die klassische Stelle für das

melancholische Temperament ist aber Problemata XXX 1, p. 953 a, welche wohl
Cicero, Tusculanen I 33, 80 und De divinatione I 38, 81 im Auge hat. Mit der
volkstümlichen Herkunft der Vorstellung ist es vielleicht zu erklären, daß die schwarze

Galle in der knidischen Säftetheorie keinen festen Platz hat, diese vielmehr oft
mit der Dreiheit Blut-Galle-Schleim arbeitet, ohne schwarze und gelbe Galle

zu unterscheiden46. So geschieht es in Ilegi vovoojv I 30 (VI 200 L), und ib.

45 Aischylos Agam. 432 noX}.d yovv ftiyydvei ngög fjnag. ib. 792 Ifjrypa Xvnr/g ovöev itp'
ffiag ngoaixvElrai. Choeph. 272 äxag vfp f^nag begnöv i^avöüjpevog. Eumen. 135 äXyrjOov
fjnag ivöixoig öveiöeoiv. Über die Doppelbedeutung von x^°^ Galle und Zorn Joh. Irm-
scher, Götterzorn hei Homer (Leipzig 1950) 8; über die Galle im Volksglauben Bargheer,
Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens III (1930) 271 ff., ferner derselbe, Eingeweide,
Lebens- und Seelenkräfte des Leibesinnern im deutschen Glauben und Brauch (De Gruyter,
Berlin 1931) 92ff.; hier auch über das Blut als Träger des Seelischen (57 ff.).

46 Cf. Jos. Schumacher, Antike Medizin I (Berlin 1940) 194, H. Diller, Gnomon 18 (1942) 78.



Ethik und Medizin 51

IV 32 (VII 542 L) sowie in Ilegi yovfjg 3 (VII 474 L) wird sogar das durch die
Elementenlehre kanonische Viererschema durch Einbeziehung des Wassers statt
durch Differenzierung der Galle aufgefüllt. Dagegen rechnet mit vier Säften, zu
welchen schwarze und gelbe Galle gehören, der Autor Ilegi cpvaiog dv&gcbnov 4

(VI 40 L).
Unter den physiologischen Erklärungen des Seelischen sind für uns diejenigen

die wichtigsten, welche eine Mehrzahl von Stoffen oder Kräften ansetzen und
dadurch die Möglichkeit geben, den Gleichgewichtsgedanken Alkmeons vom Körperlichen

aufs Geistige zu übertragen; wir stellten uns ja die Frage, ob der aristotelische

Begriff der moralischen Gesundheit letzten Endes nicht auf den Monismus
der Physiologie zurückgehe. Auch hier haben die Hippokratiker ältere Gedanken

entwickelt, so diejenigen des Parmenides, welcher das alles bestimmende Verhältnis
zwischen Licht und Dunkel (28 B 9 Vorsokr. D.-K.) wenigstens für seine
Erkenntnistheorie fruchtbar machte (28 B 16 ib.); Theophrast interpretiert dies im Sinne
des seinerzeit geläufigen Qualitätenpaars Warm und Kalt (28 A 46 ib.), cf.

K. Reinhardt, Parmenides (Bonn 1916) 21 und 77. Den mit dieser Lehre gegebenen
Gedanken, daß Gleiches durch Gleiches erkannt werde, bezieht dann Empedokles
auf seine vier Grundstoffe (31 B 107; 109 Vorsokr. D.-K.), und der gleichzeitig
präjudizierte Determinismus des Denkens (cpgovelv, wir würden sagen des
Seelischen überhaupt) ist von ihm ebenfalls als Konsequenz erkannt (B 108 a. 0.). Da
ferner das materielle Substrat des Psychischen für Empedokles durch die
wechselnden Verbindungen der vier Grundstoffe gebildet wird, konnte ihn Aristoteles
unter diejenigen Denker stellen, welche in der Seele nichts anderes als ein körperliches

Gleichgewichtsverhältnis sehen: De anima 408 a 13 äronov xai rdv Xöyov

rfjg juitgscog (sc. rcbv rov ocb/uarog piegcbv) Elvai rr)v ipvxfjv, cf. ib. 17 6 öi rfjg [xilgEüjg

Xoyog dg/uovia xai ipvxfj. Aristoteles denkt hier an die Lehre, welche Platon im
Phaidon 85e ff. den Simmias vortragen läßt, nach welcher die Seele eine bloße

dg/novia darstellt. Dies bedeutet, sie verfüge über keine eigene Substanz, sondern
werde dargestellt durch die Kräfte- oder Mischungsverhältnisse des physischen
Substrates. Es kann kein Zufall sein, daß Simmias als Grundlage die vier durch
die empedokleischen Grundstoffe sanktionierten Qualitäten des Warmen, Kalten,
Trockenen und Feuchten nennt 86 b (roiovrov n pidXiora vnoXaußdvouev rr)v
ipvxfjv elvai, oooneg ivrErajUEvov rov ocbuarog fjucbv xai owexofxivov vnd dEguov
xai ipvxgov xai frjgov xai vygov xai roiovrarv rivcbv, xgäoiv slvai xai dguoviav
avrcbv rovrcov rr)v ipvxfjv fjjucbv), obwohl sein Wortlaut darüber hinaus noch eine

beliebige Mehrzahl von Gegensatzpaaren im Sinne des Alkmeon zuläßt. Anderseits
darf der Begriff dguovia nicht von der pythagoreischen Zahlen- und Musiktheorie

getrennt werden (58 B 4, 15 u. a. Vorsokr. D.-K.), und zwar um so weniger, als

Philolaos, welcher dem ganzen Sein mathematische dgpiovia zugrunde legt (44 B
6. 7. 10 usw. a. 0.), nach doxographischem Bericht auch in der Seele eine solche

dguovia sieht (A 23 a. O.). Außerdem führt Platon den Simmias als seinen Schüler

vor (Phaidon 61 de) und läßt er ihn die Seele auch mit der auf der Leier gespielten



52 Fritz Wehrli

dgjuovia vergleichen (86 a). Die Vieldeutigkeit in den Worten des Simmias spricht
dafür, daß seine Seelenlehre in verschiedenen Spielarten vorkam; vermutlich hat
Philolaos Anregungen des Empedokles aufgegriffen und im Sinne der pythagoreischen

Zahlenlehre entwickelt. Durch gewisse monistische Traditionen der Schule

(p. 56ff.) war der Boden für sie vorbereitet, aber mit dem Seelenwanderungsglauben

ließen sie sich nicht ausgleichen47.
Für unseren Zusammenhang ist besonders wichtig, daß die von Simmias

vorgebrachte Lehre auch in ethischer Richtung entwickelt worden sein muß. Aus
Platons Darstellung ergibt sich nämlich, daß nicht nur die Seele selbst als Mischung
oder Gleichgewichtsverhältnis des körperlichen Substrats verstanden, sondern
daß daraus abgeleitet wurde, die einzelne Tugend sei ein Ausgleich zwischen

gegensätzlichen Tendenzen im Sinne des aristotelischen fxeaov. So weist Sokrates auf
die logische Schwierigkeit hin, die sich ergebe, wenn dgExr) und xaxia als dgjuovia

und dvag/uooxia innerhalb der Seele zu verstehen seien, deren Existenz als solche

auf eben dieser dg/iovia beruhe (93 a-e)48. Die Aporie wird so zu lösen sein, daß

das körperliche Kräfteverhältnis in jedem Individuum verschieden gedacht wird
und durch seine Besonderheit auch den geistigen Habitus bestimmen soll: dies ist
jedenfalls, bezogen auf Feuer und Wasser, die Meinung des Autors üegi öiairrjg I 7

(p. 53) und überhaupt die Grundlage jeder physiologisch unterbauten Typologie
der Antike. - Die Andeutungen des platonischen Phaidon lassen sich ergänzen
durch die Notiz bei Diogenes Laertius Pythagoras 33 rr)v r' dgsrr)v dguoviav slvai

xai rr)v vyisiav xai rd dyaddv änav xai rov dsöv, dagegen hält man vom
physiologischen Ausgleichgedanken wohl besser fern, was Jamblich, Vita Pythagorae
27, 131, in ganz peripatetischer Terminologie von uergionddsia und fxsoörrjrsg
als pythagoreischen Forderungen berichtet49.

Zusammen mit der empedokleischen Elementenlehre setzten sich die vier
körperlichen und geistigen Konstitutionstypen, die durch das Warme, Kalte, Trockene
und Feuchte bestimmt werden, allmählich durch. Galen, unser wichtigster
Gewährsmann, setzt sich in üegi xgdoecor I 509ff. K hauptsächlich mit der physischen

Seite der Lehre auseinander, doch ist ihm die charakterologische nicht
weniger geläufig (p. 576; 626 ff. und passim). Im Rahmen der stoischen Ethik
spricht Seneca De ira II 19 von locorum et animalium et corporum et morum
varietates im Gefolge wechselnder Stärkeverhältnisse zwischen den vier Qualitäten,

und was ihn dabei hauptsächlich interessiert, ist eine auf dem Viererschema

47 Über Widersprüche in der Schule, besonders was den Seelenglauben betrifft, F. M.
Cornford, Mysticism and science in Pythagorean tradition, CQ XVI (1922) 137ff., der
aber teilweise zu anderen Ergebnissen gelangt als wir. Zu vergleichen ist auch J. Burnet,
Early Greek philosophy* (1945) 295.

48 93 c xcöv ovv &Epevojv yrvxrjv dg/uoviav slvai xi xig rpfjaei raöra ovxa elvai iv xaig yrvxalg,
xfjv xe dgexffv xal xf)v xaxiav; nöxegov dgfioviav ad xiva äXXrjV xal dvaguoaxlav; xal xf)v piv
fjgpöofrai, xf)v dya&rjv, xal e^etv iv avxij dgpovia ovar) äXXtjv dgpoviav, xf)v öe dvdgpooxov avxfjv
xe elvai xal ovx exeiv iv avxfj äXXnv;.

49 Auch das pythagoreische Postulat der Eintracht in Politik und Haus gehört nicht
notwendigerweise in unseren Zusammenhang; über dasselbe A. Delatte, Essai sur la politique
Pythagoricienne (Bibl. Fac. lettres Universite de Liege 1922) 40. 83. 160.



Ethik und Medizin 53

ruhende menschliche Typologie nach Lebensaltern und Geschlechtern; für die

Epikureer ist diese durch Lukrez III 288ff. belegt.
Statt mit allen vier Elementen operiert in seiner Psychologie bloß mit Feuer

und Wasser der Autor üsgi öiairrjg I 7 (VI-480 L), weil er auch den Körper des

Menschen wie den des Tieres aus diesen einzigen Stoffen aufgebaut sein läßt (auf
diese verteilen sich aber nach seiner Meinung die vier Qualitäten): ioignsi öi
ig äv&gconov ipvxfj, nvgdg xai vöarog ovyxgrjoiv s%ovoa, jiiolgav ocoptarog dv&gojnov50.

Folgerichtig stellt sich ihm die seelische Gesundheit entsprechend der physischen

als Gleichgewichtszustand der Qualitäten innerhalb der beiden Stoffe dar

I 35 (VI 512 L): nsgi öi cpgovrjoiog ipvxfjg xai dcpgoovvrjg övopta^ouEvrjg (bös exei '

nvgdg rd vygörarov xai vöarog rd Sgrjgörarov xgfjoiv Xaßövra iv reo oeb/uan cpgovi-

juebrarov, öiön rd /xiv nvg exei and rov vöarog rd vygöv, rd öi vöcog and rov nvgdg
rd g'rjgöv. ixdrsgov öi ovrcog avragxeorarov • ovrs rd nvg rfjg rgocpfjg ivöseoregov

ini ttovXv cpoirä, ovrs rd vöcog rfjg xivfjovog ini novXv öeouevov xcocpovrai' avrxö

te ofiv ixdrsgov cvrcog avragxeorarov ion ngdg äXXrjXd re xgrj&svra. Im Anschluß
hieran wird dann auf dem Kräfteverhältnis zwischen Feuer und Wasser eine

Typologie der menschlichen Intelligenzen entworfen: I 35 (VI 516 L) si öe nvi
ivöseorigrjv rfjv övvauiv rd nvg Xdßot rov vöarog, ßgaövrsgriv dvdyxrj ravrrjv (sc.

ipvxrjv) elvai, xal xaXsovrai ol roiovroi ¦fjXi'&toi. I 35 (VI 518 L) sl öi xgarrjdsirj
ini nXevov rd nvg vnd rov iovrog vöarog, rovrovg rjörj ol uev äcpgovag övofidt,Gvoiv,
ol öe ifißgovrfrzovg. I 35 (VI 520 L) el öe nvi nXeov inixgarrjßeirj rd vöcog vnd

rov nvgög, ofslrj r) roiavrtj ipvxfj dyav, xai rovrovg övsigcbooEiv dvdyxrj' xaXsovoi
öe avrovg vno/uatvousvovg. Diese Typologie ist, abgesehen von der Beschränkung
auf intellektuelle Eigenschaften, ein Gegenstück zu der oben behandelten Senecas,

die auf den vier Grundstoffen beruht; weil sie nur mit zweien von diesen

arbeitet, kann sie auf der andern Seite das Gleichgewichtsprinzip reiner entwickeln,
wodurch eine Brücke zur aristotelischen Ethik der richtigen Mitte geschlagen
wird. Dort ist allerdings die Beziehung zum Körperlichen auf eine bloße Analogie
beschränkt, was beliebig viele Gegensatzpaare mit ihrem usoov ermöglicht.

In einer anderen Hinsicht als üsgi öiairrjg läßt sich als historisches Bindeglied
zwischen Empedokles und der durch Galen und Seneca belegten kaiserzeitlichen
Typologie die Schr'ft üsgi cpvoiog dr&gcbnov betrachten. Die hier vorgetragene
Doktrin, daß die körperliche Gesundheit auf dem Gleichgewicht von vier Säften
beruhe (4, VI 40 L, cf. p. 51), verrät sich nämlich als Anpassung von Alkmeons
Grundgedanken in der humoralen Form an das empedokleische Viererschema:
nicht nur ist die Vierzahl von Säften sachlich nicht ohne weiteres gegeben (cf.

p. 51), vor allem geht ihrer Aufzählung - es sind Blut, Phlegma, schwarze und
gelbe Galle - eine solche der bekannten vier Qualitäten voraus, und in cap. 2

(VI 36 L) werden die Krankheiten sogar ausdrücklich von der Störung des Gleich-
50 Im folgenden spricht er dann unter Anlehnung an Heraklit allein vom Feuer: I 10 (VI

486 L) nvg iv rovxca yrvxV V°°S q>gövrjOig av^rjoig xivrjoig peicoaig öidXXa£tg vnvog iygfj-
yogoig. Eine wieder ganz andere Deutung des Psychischen, nämlich mittels der Poren,
durch welche sich die Seele bewege, erscheint dann I 36 (VI 522 L).



54 Fritz Wehrli

gewichts unter diesen abgeleitet. Den Widerspruch zwischen den beidenÄtiologien
überwindet dann cap. 7 (VI 46 L) durch Schaffung einer Beziehung zwischen Säften
und Qualitäten51. Für geistige Konstitutionstypen, welche sich aus dem Verhältnis

der Säfte zueinander ableiten ließen und die sich im wesentlichen mit
denjenigen der stoischen Temperamentenlehre decken müßten, interessiert sich unser
Autor allerdings nicht, so wenig wie die anderen hippokratischen Vertreter der
Humorallehre ein typologisches System ausgebaut haben52. Allein den Begriff
der Melancholie hat die voraristotelische Wissenschaft von der Krankheit zur
geistigen Disposition entwickelt, von den übrigen Typen vermissen wir dagegen
bei den alten Medizinern sogar denjenigen des Phlegmatikers im Sinne eines

Temperamentes. Dafür ist hier die hellenistische Wissenschaft weiter gegangen,
jedenfalls spricht Galen als ihr Erbe sowohl vom phlegmatischen als auch vom
melancholischen Charakter. Die Unterscheidung von vier geistigen Typen auf
Grund der Humorallehre, zu denen auch der Sanguiniker und Choleriker gehören,
ist nachantik, aber nahegelegt durch das auch Galen geläufige Schema, welches

auf den vier Qualitäten beruht: die Verknüpfung zwischen diesen und den Säften

liegt ja schon beim Autor üsgi cpvatog äv&gdbnov vor (p. 53), freilich ohne Rücksicht

auf das Geistige. Über die Araber als die Schöpfer der humoralen
Temperamentenlehre, welche das Mittelalter beherrscht, cf. J. van Wageningen, De quattuor
elementis, Mnemosyne NS 46 (1948) 374ff., ferner E. Panofsky und F. Saxl, Dürers
Melancolia I, eine quellen- und typengeschichtliche Untersuchung (Studien der
Bibliothek Warburg II, Teubner 1923).

Die enge funktionelle Verknüpfung von Körper und Seele, welche in den

vorgeführten Theorien gelehrt wird, führt zwangsläufig zum Versuch, bei Erkrankung
auch mit der Heilung beide zugleich zu erfassen. Praktisch handelt es sich
hauptsächlich darum, von der körperlichen Seite her seelischen Leiden beizukommen,
doch steht prinzipiell auch die Behandlung physischer Krankheiten von der
anderen Seite her zur Diskussion. Das erstgenannte Vorgehen bezeugen die
pseudoaristotelischen Physiognomonica II35 (808 b 21 ff.) für alle Formen des Wahnsinns,
dessen körperliche Verursachung sich besonders aufdrängt: uavia yäg öoxei elvag

negl ipvxrjv, xal ol largoi cpagpidxoig xadaigovrsg rd ocbpia xai öiairaig rioi ngdi

avrolg xQV^f1^01 dnaXXdrrovoi rfjv ipvxfjv rfjg piaviag. An Belegen für solche

Therapie fehlt es nicht in den hippokratischen Schriften. So empfehlen sie gegen
Geisteskrankheiten Nieswurz (iXXeßogog: üegi öiairrjg I 35, VI 518 L; Epidemien
VII 45, V 414 L), die ein altes Hausmittel zu sein scheint (Aristophanes Wespen

1489) und noch in der hellenistischen Diatribe sprichwörtliche Geltung hat (Horaz
Sat. II 3, 82; Epist. II 2, 137). Ein besonders lehrreiches Beispiel liefert üegi

61 Der Ausgleich zwischen der Säfte- und Qualitätenlehre behauptet sich in der Form,
daß den einzelnen Säften bestimmte Qualitäten zugeordnet werden (ähnlich wie den
Elementen), gewöhnlich dem Blut die Wärme und der schwarzen Galle sowie dem Phlegma
die Kälte (Galen, 77eot xgdoeojv 679 K); daß Origanon die Melancholie heilt, wird mit
seinem Wärmegehalt erklärt (Galen a. O. 682 K). Zum Ganzen C. Fredrich, Hippokratische
Untersuchungen 33ff., besonders 49.

•¦ Über Ansätze C. Fredrich a. O. 45. 49 f.



Ethik und Medizin 55

öiairrjg I 35 (VI 514 L) im Zusammenhang jener durch die Kräfterelation zwischen
Feuer und Wasser bestimmten Typologie (p. 53), wo die theoretische Grundlage
auch das Vorgehen bei der Heilung bestimmt. Dem krankhaften Überwiegen von
Feuer oder Wasser soll nämlich durch entsprechende Lebensweise entgegengewirkt
werden, bis das gesunde Gleichgewicht wieder hergestellt ist: ei öe ögftcbg öiai-
rcbvro, xai cpgovipubregoi xai otjvrsgoi yevoivro nagd rr)v cpvoiv. ijvucpegei öi roloi
rotovroioi roioi ngdg nvgdg öiairr)uaoi fiäXXov x°^ea^ai xai ffl nXrjOjuovfjoi firpte
oiricov ufpze nofxdrcov. ögöfioioiv ovv xQeeo&ai öfeoiv, oxcog rov re vygov xevcbrai

rd ocb/ua xai rd vygöv icptorfjTai -däooov. ib. (VI 516 L): el öe öo&cbg öiaircbvro,
ßeXriovg yivoivro av xai ovroi (sc. ol fjXi&ioi). ^vucpegei öi rd öiairfjfiara oneg reo

ngoregcp, Igrjgoregoioi öi xQfj&ftu1 xai iXdooooi roioi oiriovoi, roloi öi növoioi nXei-

ooi xai ötjvregoioi • ov/ucpegsi öi xai nvgifjo&ai xai ifieroioi xQssodai ix rcbv nvgin-
oicov xai ngooaycoyfjoiv ix rcbv i/nsrcov ix nXslovog xqovov fj rd ngörsgov, xai ravra
noiecov vyieivöregog äv xai cpgoviucbregog ein. Abschließend 36 (VI 522 L): negl

fiev ovv cpgoviuov xai äcpgovog ipvxfjg V ^vy^Q^j^tg avrrj airirj ioriv ebonsg uoi xai

yeyganrai. xai övvarai ix rfjg öiairrjg xai ßeXricov xai x^tQoov yiveoHai. ögöfioioi
öi nvgdg imxgareovrog reo vöari ngoorv&evai öwardv äv locog, xai rov vöarog ini-
xgarsovrog iv rf} avyxgfjosi rd nvg av£fjoai.

Daß die Autoren des hippokratischen Corpus ihr Interesse auf die
Geisteskrankheiten im engen Wortsinne konzentrieren, ist mit der Beschränkung ihrer
ärztlichen Aufgaben gegeben und bedeutet keineswegs, daß nach ihrer Meinung
das Moralische von der physischen Konstitution weniger bedingt sei. Der Autor
üegi degcDV vödrcov roncov könnte sonst nicht die klimabedingten Unterschiede
der Volkscharaktere gerade an der für antike Ethik so zentralen Tugend der

Tapferkeit erläutern53, ebenso wie nur eine prinzipiell einheitliche Vorstellung vom
ganzen Seelenleben es später den Stoikern erlaubt, alle moralischen Fehler als

Wahnsinn zu beurteilen. Das von uns gesuchte therapeutische Interesse im
ethischen Sinne läßt sich nur in solchen Ärztekreisen erwarten, die ihren Beruf noch

nicht wie die Hippokratiker in professionellem Sinne abgegrenzt haben, oder dann
bei Philosophen mit ärztlichen Interessen. Ein solcher ist Demokrit, dessen
Fragmente eine gegenseitige Durchdringung physiologischer und ethischer
Betrachtungsweise belegen. Daß seinem Vergleich zwischen Medizin und Weisheit (68 B 31

Vorsokr. D.-K)54 eine realere Bedeutung innewohnt als der ärztlichen Metaphorik
bei Platon oder Aristoteles, läßt sich z. B. daran sehen, daß er in fr. 212 für
Tagesschlaf eine physische und seelische Erklärung zur Wahl stellt55, denn darin

63 Cap. 12 (p. 68, 8 Heiberg) über dvögelov dxaXainojgov övpoEiöeg. Deren Gegensatz,
das f)mov und svögyrjTov (ib. p. 67, 21) oder ijpegov (p. 70, 13) kommt der Sophrosyne als
einer anderen Haupttugend nahe. Der alternative Charakter der beiden skizzierten Volkstypen

entspricht der Spannung, welche Platon und Aristoteles zwischen Tapferkeit und
Sophrosyne feststellen (p. 40). Damit ist eine Brücke zwischen Medizin und Sokratik
geschlagen; nicht zufällig läßt Platon im Timaios 87 a {rgaovTr/g und öeiXia von Galle und
Schleim determiniert werden.

64 largixrj piv ydg xaxd Anpöxgixov ocbpaxog vöoovg dxeexai, aorplrj öi yn>xf)v na&ärv dxpat-
gslxai.

58 fjpEQf)oioi vnvoi aüjpaxog öxXrjaiv rj tpvxfJQ dörjpoavvqv f) dgyirjv fj dnaiÖ£voirn> orjpaivovai.



56 Fritz Wehrli

liegt die Anerkennung einer Wechselwirkung zwischen Leib und Seele. An Belegen
für ärztliche Behandlung des Psychischen fehlt es in Demokrits Fragmenten,
dagegen bewahren sie den Gedanken, daß die Gesundheit von moralischen Faktoren
abhängig sei. Der Hinweis auf die schädlichen Auswirkungen der Maßlosigkeit (B
159 und 234) führt zu einer ethisch orientierten Diätetik, wie sie die Pythagoreer
entwickelt haben (p. 57ff., cf. B 26c ÜEgi öiairrjg fj AiatrrjTixjv), und die

sozusagen die praktische Anwendung einer umfassenden Ethik des Maßes (B 191,

A 167) darstellt56. Zweifellos ist für sie letzten Endes das allgemeine ärztliche Prinzip

des Kräfteausgleichs maßgebend (so Kaichreuter a. 0. 47).

Mit zwingender Evidenz treten uns Wechselbeziehungen zwischen Ethik und
Medizin bei den Pythagoreern entgegen, denen Demokrit hier verpflichtet sein

wird. Die Anregungen seitens der pythagoreischen Medizin sind ja allgemein, und
Demokrits Interesse für die Schule bezeugt seine Schrift üvdayögrjg (A 33; cf.

0. Gigon a. O. 128). Wir haben also zu fragen, ob etwa hier der platonisch-aristotelische

Vergleich zwischen Erzieher und Arzt auf eine ursprüngliche Identität
beider in dem Sinne führt, daß sowohl pädagogische als medizinische Mittel für
die Behandlung des ganzen Menschen eingesetzt werden57.

Die Rekonstruktion der altpythagoreischen Therapeutik ist nun allerdings eine
heikle Aufgabe, denn die zeitlich nächsten Zeugnisse, auch diejenigen Platons,
reichen inhaltlich nicht aus. Die ausführliche Tradition der römischen Kaiserzeit
ist natürlich vom späten Pythagoreertum bestimmt, und Aristoxenos, bis zu
welchem sie sich teilweise zurückführen läßt, färbt seine Informationen platonisch.
Trotzdem scheint aber selbst die jüngste Schulüberlieferung ihrem religiös-konservativen

Charakter gemäß ältastes Gut treu bewahrt zu haben, so daß sie mit
Vorsicht ausgewertet werden kann, wo innere Evidenz und Übereinstimmung mit
älteren Zeugnissen für Echtheit sprechen.

Zunächst fällt auf, wie in den Pythagoras-Viten von Porphyrios und Iamblichos
die Parallelisierung von Leib und Seele ein fast gedankenlos angewandtes Schema

ist. Dabei erscheinen beide als einander ebenbürtig, während Platon und Aristoteles

bei solchen Vergleichen allein das Seelische meinen und das Körperliche ihnen
bloß zur Verdeutlichung dient. Als Beleg mögen folgende Beispiele dienen:
nach Porph. 22 und Iambl. 7, 34 mahnte Pythagoras, aus dem Körper Krankheit
und der Seele Unwissenheit zu vertreiben; Porph. 35 rühmt an ihm selbst das

Gleichmaß der körperlichen und seelischen Verfassung, welches nach Iambl. 31,
96 auch Ziel seiner Schüler war: Diogenes Laert. Pythagoras 13 berichtet, dieses

sei durch einfache Lebensweise erreicht worden, denn eine solche bewirke Gesundheit

des Leibes und öfvrrjg der Seele. Nach Porph. 33 pflegte Pythagoras die kör-
56 Darüber gute Bemerkungen bei W. Muri, Der Maßgedanke bei griechischen Ärzten,

Gymnasium 57 (1950) 185.
67 Cf. E. Howald, Hermes 54 (1919) 203: «Medizin und Musik waren ihre (d.h. der

Pythagoreer) wissenschaftlichen Hauptinteressen, und die Parallelisierung zwischen Musik
und Seele einerseits und Arzneikunde und Körper anderseits war ihnen geläufig - beide
Wissenschaften haben das gestörte Gleichgewicht wieder zu heben, wieder die Symmetrie
herzustellen.» Wichtig auch A. Rostagni, Stud. It. N. S. 2 (1922) 55ff.



Ethik und Medizin 57

perlich Kranken und gab er den seelisch Kranken Zuspruch, und Iambl. 8, 41

läßt ihn erklären, daß allein Sophrosyne alle leiblichen und seelischen Güter
umfasse. Für Aristoxenos ist diese Zusammenstellung von Leib und Seele durch
fr. 26 Wehrli belegt: ol Llv&ayogixoi, cog scprj Agiorötgsvog, xaftdgosi ixg'bvro rov
piv ocbuarog öid rfjg largixfjg, rfjg öi ipvxfjg oto^ Ti7£ fxovoixr}g, und einen realen

Hintergrund erhält dieses Zeugnis durch die Verbindung von musikalischer und

gymnastischer, diätetisch geregelter Erziehung in Platons Politeia 404 e, wo
pythagoreische Tradition vorliegt: ovxovv ixsl (sc. in jusXonoiia) /uev dxoXao'iav r)

noixiXia ivsrixrsv, ivxavda öi (sc. in oixtjoig und Öiaixa) vöoov. r) öi dnXörrjg xard
piv uovoixfjv iv xpvxalg ococpgojvvrjv, xard öi yvuvaorixfjv iv ocbjuao'iv vyieiav.
Vom Vergleich zur Behauptung funktioneller Beziehung leitet der Preis der
Musik bei Iamblich 15, 64 über, wonach diese sowohl physische als seelische

Leiden lindert (ocouanxcbv re xai ipvxixcbv voorjudrcov xarwjroXai). Neben ihn
gehört der sehr altertümlich anmutende Bericht Iambl. 25, 110 (cf. Schol. TownL
Homer X 391) über die sogenannte öid rfjg uovoixfjg largsia des Inhalts, die

Pythagoreer hätten im Frühjahr zum Kreise versammelt Päane gesungen. Iambli-
chos weiß allerdings bloß von seelischen Wirkungen dieser Begehungen zu berichten58,

offensichtlich versteht er aber ihren ursprünglich umfassenden magischen
Zweck nicht mehr ganz. Doch schimmert dieser auch im anschließenden Bericht
durch, die Pythagoreer hätten Musik zu allen Jahreszeiten ärztlich verwendet und
mit einzelnen Liedern auch seelische Leiden geheilt: x°f~la^ai °' wvrovg xai xard
rov äXXov xQÖvov rfj uovoixfj iv largsiag rälgEi xai elvai nva [isXrj ngög rd ipvxfjg

nsnoirjusva näfhj (25, 111 32, 224). Hier liegt das oben belegte Schema Leib-
Seele vor und ist largsia folglich im eigentlichen Wortsinn zu verstehen, das

gleiche gilt dann aber auch für das einleitende öid rfjg fiovoixfjg largsia, auch

wenn Iamblich dem Sinne seiner Vorlage nicht mehr gerecht wird. Im übrigen
genügt es, daran zu erinnern, daß der Päan überhaupt gegen Krankheiten
angestimmt werden kann59, oder auf die Behandlung von Ischias und Epilepsie oder
anderen geistigen Leiden hinzuweisen; in diesen Zusammenhang gehört auch, was
im platonischen Charmides 156de Sokrates über die Therapie der thrakischen
Ärzte sagt (p. 49).

Der Einwirkung auf den Körper vom Psychischen her steht gegenüber die
erzieherische Wirkung richtigen diätetischen Verhaltens, an welche die Pythagoreer
geglaubt haben sollen. Galen "Ort ralg rov ocbuarog xgdoeoiv al rfjg ipvxfjg ovvä-

uEig enovrai I 768 berichtet von ihnen wie von Platon, durch svxgaoia in Essen

und Trinken hätten sie slg dgsrfjv rf} ipvxfj beigetragen. Ähnlich erzählt Iamblich
3, 13, Pythagoras habe durch Enthaltung von Wein und Fleisch sowie überhaupt

58 largsia ist dafür ja auch nach altem und jungem Sprachgebrauch angemessener
Ausdruck, cf. Platon Phaidros 231 d über atoqjgovElv und vooslv als Gegensätze, wo die Liebe
als Krankheit gilt. Dies führt bis hinab zur Metaphorik der römischen Elegiker.

59 L. Deubner, N. Jb. 22 (1919) 388, wo auch der Bericht lamblichs gewürdigt wird;
P. Boyancö, Le culte des Muses chez les philosophes Grecs (Paris 1937) 120ff. Theophrast
ÜEgi iv&ovaiaopov fr. 87/8 W.



58 Fritz Wehrli

durch Beschränkung auf leichte Nahrung sein Schlafbedürfnis vermindert und
sei zu ipvxfjg xadagörrfg und vyisia dxgißeordrn gelangt. Wir sind dem Prinzip
dieser diätetischen Methode, auf Geisteskrankheiten beschränkt, beim Autor
üsgi öiairrjg begegnet. Daß ihr bei den Pythagoreern der gleiche Monismus

zugrunde liegt, lehrt die Überlieferung, nach der die Physiognomik als auf dieser

Grundanschauung beruhende Kunst altpythagoreischen Ursprungs sei: Sie heißt
Erfindung des Pythagoras, der mit ihrer Hilfe Bewerber auf ihre Eignung für
seinen Unterricht geprüft habe60. Pythagoreisch beeinflußt sind ferner zweifellos61

die pädagogischen Folgerungen, welche Platon im Timaios 86 b ff. aus der
funktionellen Verknüpfung des Seelischen mit dem Körperlichen zieht. Was er über
die seelischen Auswirkungen des gestörten Säftehaushaltes ausführt (rcbv ö£smv

xai rcbv dXvxcbv cp?^ypdrcov, xai öooi nixgoi xai xoXcböeig xva°i wzä tö ocbua

nXavrjdsvrsg rr)v äcp' avrwv ärpiiöa rf} rfjg ipvxfjg 990f?<? ovuusi^avrsg dvaxsgao-
ftcboi (86e), ist zwar gegenständlich von den Anschauungen des hippokratischen
Corpus bestimmt, aber mit der ethischen Problematik, die sich für ihn daraus

ergibt, läßt er jene weit hinter sich. Platon bespricht hier nämlich anschließend

an die körperlichen Krankheiten die der Seele, ävoia in beiden Formen der fiavia
und äuadia, und dabei ergibt sich ihm, daß zu Unrecht ihre Träger als verantwortlich

getadelt werden, da die Schuld Eltern und Erzieher treffe (cprvrsvoavrsg,

rgscpovrsg 87 b). Diese hätten nämlich die Kinder entweder durch schlechte Xöyoi
und fiadrjfxara (87 b) oder von der physischen Seite her durch novrjgd §i-ig ng
rov ocbjuarog und änalösvrog rgoqyfj (86 e) verdorben. Aus dieser Feststellung ergibt
sich von selbst die Folgerung, daß die Ausbildung des Körpers von der gleichen
pädagogischen Bedeutung sei wie die unmittelbare Beeinflussung des Geistes:

ngodvurptsov fifjv, önn ng övvarai, xai öid rgocpfjg xai imrrjösvudrcov jua&rjjud-

rcov rs cpvysiv uiv xaxiav, rovvavriov öi sXslv (87 b). Der folgende Entwurf einer

Erziehungsmethode, die Gymnastik mit Musik verbindet, deckt sich im wesentlichen

mit dem pädagogischen System von Politeia und Nomoi (cf. p. 57 Politeia
404 e) und muß wie jenes pythagoreisch inspiriert sein. Die Charakterbildung
von der physischen Seite aus bildet den Ausweg aus dem ethischen Determinismus,

von dem eine monistische Auffassung des Menschen bedroht ist.
Es fügt sich in die dargelegten Zusammenhänge, daß nach pythagoreischer

Auffassung der wichtigste Teil der ärztlichen Kunst in der Diätetik besteht (Iambl.
34, 244 29, 163; cf. 35, 264), sofern diese nicht bloß einen medizinischen Zweck

erfüllt, sondern als Gehilfin oder gar Konkurrentin neben die ethische Erziehung
durch den Philosophen tritt. Dies ist aber der Fall, und so erscheint hier jene innere

Zusammengehörigkeit von ärztlicher Kunst und Ethik verwirklicht, die wir als

60 Gellius, N.A. 1, 9, 2; Porphyrius 13; 54; Iambl. 17, 71. Über die Unvereinbarkeit
dieses Monismus mit der pythagoreischen Seelenwanderungslehre p. 52. Sie ist vielleicht
ein Indiz für die östliche Herkunft derselben sowie überhaupt des Glaubens an himmlische
Herkunft der Seele, in dem Sinne nämlich, daß sich dieser Glaube über altererbte monistische

Vorstellungen gelegt hätte; cf. p. 59ff.
41 E. Howald, Hermes 54 (1919) 200.



Ethik und Medizin 59

historische Voraussetzung des aristotelischen Ärztevergleichs postuliert haben.
Keimzelle der pythagoreischen Diätetik sind jene berühmten Speiseverbote, die
man zwar nachträglich mit bloß gesundheitlichen Begründungen zu rationalisieren
versucht hat62, die aber tief im altertümlichsten magischen Denken wurzeln und
dann einen Teil jener allseitigen Reglementierung des Lebens bilden, welche
Platon als IIv&ayögEiog rgönog rov ßiov kennt (Politeia 600b) und in denen sich

superstitiöse Anliegen mit solchen ethischer Natur gegenseitig durchdringen.
Durch allmähliche Läuterung alter Taburücksichten ist die Schule zu jener
Lebensführung einer strengen Selbstkontrolle gelangt, welche den Einzelnen zu täglicher
Rechenschaft über sein ganzes Tun und Lassen anhielt63 und wohl mit christlicher
Heiligung des Lebens verglichen werden darf. Auf dieser Stufe kann die
Beobachtung der alten Speiseverbote zur symbolischen Bewährung allgemeiner
Selbstbeherrschung umgedeutet werden, oder man gelangt, sofern maßvolle Ernährung
Voraussetzung der Gesundheit ist, zu jener ethisch orientierten Diätetik, welche
auch Demokrit vertritt und in welcher sich Geistiges und Physisches in der
postulierten Weise verbinden (p. 56f.). Eine völlige Säkularisierung ist dann erreicht
mit der bloßen Rücksicht auf die Gesundheit, welche in üegi öiairrjg übrigbleibt.
Skizzieren wir diesen Vorgang richtig, so gibt er eine Teilansicht der Herauslösung
einer selbständigen wissenschaftlichen Medizin aus ursprünglich magischer Therapie

mit viel umfassenderer Zielsetzung. Daß es pythagoreische Praxis ist, aus
welcher die spätere Diätetik erwächst, machen die zahlreichen anderen Anregungen
einleuchtend, welche die Wissenschaft des 5. und 4. Jahrhunderts der
unteritalischen Schule verdankt.

Die altertümliche Denkweise, aus der wir die diätetischen Maßregeln der

Pythagoreer erwachsen sehen, scheint nun ihrerseits schon auch die Verkoppelung
des Geistigen und Physischen vorzuzeichnen. Ihren Monismus fassen wir vor allem
im sakralen Reinheitsbegriff, der in der Schule eine Sublimierung bis zur seelischen

Reinheit im christlichen Sinne erfährt64. Unsere Pythagoras-Biographien liefern
für diesen reiche Belege. So spricht Iamblich 16, 68 von xadagoig rf}g öiavoiag
äua xai rfjg öXrjg ipvxfjg 0l°^ navroöancbv imrrjöevjudrcov, ib. 3, 13 über ipvxfjg
xadagörng, 6, 31 über Kenntnisse als öu/uaronoiä rfjg ipvxfjg uno^ xaßagrixä rfjg
rov vov rvcpXcboecog, ib. 15,65 über Pythagoras, der öiexddaigs ovyxexXvöaofifrov
tö vorjTixöv, dazu ib. 17, 75 ein angeblicher Brief des Lysis mit dem Verbot, die

pythagoreische Lehre den ovo' övag räv ipvxäv xsxadaguivoi mitzuteilen. Das
Alter dieser Metaphorik sichert ihr häufiges Vorkommen bei Platon, der
unbeschadet aller Bedeutungsnuancierungen offensichtlich schon in fester Tradition
steht. So unterscheidet er in der dichotomischen Aussonderung von siörj xa&dgoscog

82 Iambl. 31, 207/8 nach Aristoxenos; ferner Aristoxenos ed. Wehrli Kommentar zu fr.
26-32.

63 Iambl. 29, 165; 35, 256; Diogenes Laert. Pythagoras 22; Carmen aureum 40ff.; Seneca,
De ira III 36.

64 Über Kathartik im allgemeinen und bei den Pythagoreern cf. E. Rohde, Psyche9 (1921)
II 7lff.; E. Howald, Hermes 54 (1919) 197ff.; M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion (1941) 80ff.



60 Fritz Wehrli

im Sophistes dasjenige nsgl rr)v ipvxfjv von dem nsgl rö ocbpa, wobei sich die

Erziehung als xa&agp:ög der Seele erweist, weil sie alles Schlechte (novrjgia, cpXavgov

227d) aus ihr entferne (227cd). Dies wird darauf (230c-d) dahin präzisiert, die

Elenktik müsse die Seele durch Beseitigung dünkelhafter Meinungen reinigen,
um für wirkliche Erkenntnisse Platz zu schaffen. Unter etwas anderer Färbung
des Gedankens wird im Phaidon die Philosophie schlechthin zur reinigenden
Macht, denn hier besteht dem Dualismus des Dialoges entsprechend die Reini-

• gung der Seele in ihrer Befreiung vom Körper: ov öeov ivavriov rf} cpiXoooqjlq

ngdrrsiv xai rf} ixsivrjg Xvoei rs xai xa&agucb 82d. xd&agoig rö xoogiCsiv dnö

rov ocbuarog xfjv ipvyrjv 67c. xadagsvcofXEv an' avxov (sc. ocbuarog) xai ovrco

uiv xaDagol dnaXXarrofisvoi rfjg rov ocbuarog äcpgoovvrjg yvcooöfj,sda näv
rö EiXixgivig. p,r) xadagco yäg xa&agov icpdnr£0§ai ur) ov frEjuiröv fj 67 a. Konkret
handelt es sich um die Befreiung von Leidenschaften durch die Tugend; /nr) rcb

övri f) xddagoig ng rcbv roiovrcov nävrcov (sc. fjöovcbv, Xvncbv, cpößcov) xai r) ococpgoovvrj

xai rj dixaioovvr) xai ävögsia, xai avrr) fj cpgövrjoig ur) xadagpiög Tt£ fj (69bc).
Im Bereich erwiesenermaßen pythagoreischer Vorstellungen sind wir, wo dieselbe

Reinigung durch Musik oder Dichtung erfolgt, denn daß die aristotelische
Katharsislehre dorther stammt, bedarf keines Beweises mehr65. Hier ist aber

zugleich der ursprünglich sakrale Charakter des Reinheitsbegriffs deutlich, spricht
doch Aristoteles Politik 1342 a 7 von der Heilung und Reinigung Besessener oder

sonst geistig Leidender durch rituelle Gesänge: ix öi rcbv Isgcbv fisXcbv ögöouev

rovrovg (sc. rovg xaraxooxiuovg) orav xgfjoarvrai rolg itjogyid£ovoi rr)v ipvxfjv jueXeoi

xaßiarausvovg cbansg largsiag rvxövrag xai xa&dgoscog. Der gleiche Vorgang
vollzieht sich bei den iXerjuovsg, cpoßrjTixol, öXcog navxjnxoi, nämlich xädagaig und
xovcpit,sodai ue&' fjöovfjg. Für die Pythagoreer ist solche magisch-kathartische
Verwendung der Musik gegen ipvxfjg ^ädrj wie bei physischer Krankheit durch den

auf p. 57 besprochenen Bericht bei Iamblich 25, 110 (cf. ib. 25, 114) bezeugt, wo
nicht einmal der Ausdruck xädagoig fehlt; der Übergang zur rein erzieherischen

Beeinflussung ist hier so fließend wie bei den Xvosig rs xai xa§aguol döixrjudrcov
öid fhoicbv xai naiöiäg fjöovcbv, von denen Platon Politeia 364 e spricht66.

Der gleiche Ursprung aus religiös-kathartischem Denken gilt für den ärztlichen
wie für den sittlichen Reinheitsbegriff, so häufig dieser zunächst durch rein
medizinische Vorstellungen legitimiert scheint. Dies ist der Fall, wo Krankheiten auf
schädliche Stoffe zurückgeführt werden, deren Beseitigung als Reinigung
verstanden wird67. Am zwangslosesten geschieht dies in der Säftelehre, z. B. üsgi

65 E. Howald, Hermes 54 (1919) 198ff.; Taylor zu Platon, Timaios 47 c 4-e2.
w In den Zusammenhang der Reinheitsmetaphorik gehört auch der Vergleich

philosophischer Belehrung mit der Einweihung in Mysterien bei Platon, cf. P. Louis, Les
metaphores de Platon (Paris 1945) 127. Als Beispiel diene die Erklärung des Sokrates im Phaidon
69c, nach seiner Meinung seien die Bakchoi der Mysteii3n, die dank ihrer Reinigung zu
einem Leben im Kreise der Götter aufsteigen, niemand anders als ol netpiXoootprjXÖxeg
xaXöjg.

67 Zahlreiche Einzelbelege im Index des Corpus Hippocraticum von Littre Bd. X.
Allgemeine Formulierungen bei Platon Politeia 567 c ol laxgol xd aojpaxa (sc. xadaigovxeg) xö



Ethik und Medizin 61

legfjg vovoov 5 (VI 368 L), wo der Abfluß von Schleim aus dem Gehirn als Krankheit

verhindernde Reinigung bewertet wird. Auffälliger ist es schon, daß auch die

Gymnastik als Einzelgebiet ärztlicher Diätetik in unseren Vorstellungsbereich
einbezogen wird. So rühmt Platon von ihr im Timaios 89a, es sei rcbv xa&dgoscov
xal ovoraOEcov rov ocbuarog r) /uiv öid rcbv yvuvaoicov dgiorrj, und ebenso redet
er von gymnastischer Reinigung im Sophistes 226 e (öoa ivrög ocoudrcov vnö

yvuvamxfjg largixfjg re ögr&tbg öiaxgivöusva xadaigsxai). Daß sich dieser
Sprachgebrauch bei den hippokratischen Autoren nicht belegen läßt, ist kein Zufall,
denn Platon steht der pythagoreischen Denkweise und ihren magisch-katharti-
schen Ursprüngen näher als sie. Wie lebendig in seinem Bewußtsein die sakrale

Komponente der ärztlichen Kunst noch war, verrät z. B. folgende Stelle des

Kratylos, an der auch die Zusammengehörigkeit körperlicher und seelischer

Therapie Ausdruck findet (405 a) r) xädagjig xai ol xadaguoi xai xard rr)v largi-
xr)v xai xard rr)v uavrixfjv xai al rolg largixolg cpagudxoig xai al rolg fiavrixolg
nsgf&Eubosig ndvra sv ri ravra <5traiT' äv xadagöv nagixsiv rov äv&gconov

xai xard rö ocbfxa xai xard rr)v yrvxrjv, ebenso Phaidros 244de über vöocov

xai növcov änaXXayr) durch ßscbv evxai und Xargsiai, zu welchen xa&aguoi und
TEXsrai gehören. Daß vollends für die Pythagoreer die Behandlung von Krankheiten

keine profane Kunst war, bedarf keines Beweises mehr, es ergibt sich zur
Evidenz allein schon aus der Verwendung musikalischer Mittel (p. 57 ff.)68.

Wenn sich der Reinheitsbegriff in der dargelegten Weise mit der Differenzierung
der Lebensgebiete aufspaltete und z. T. sublimierte, so treffen wir ihn in der

ursprünglichsten Gegenständlichkeit und auf eine ungeschiedene Einheit von Leib
und Seele bezogen im gesamtgriechischen kathartischen Ritual, wie es besonders

von Delphi ausgebildet worden ist; von den hier wirksamen Vorstellungen hat auch
die pythagoreische Entwicklung ihren Ausgang genommen. Wenn sie für den

durchschnittlichen Gläubigen des 5. Jahrhunderts schon vieles von ihrer ursprünglichen

Macht eingebüßt haben müssen, so leben sie dafür ungeschwächt in der
dichterischen Metaphorik weiter; einen Einblick in urtümlichstes kathartisches
Denken gewährt vor allem die aischyleische Orestie. Die Tat Orests ist für den

Dichter zwar ein sittliches Problem, aber ihre Ahndung durch die Erinyen als

Hüterinnen einer geheiligten Ordnung verschlingt sich in der Trilogie mit den

Folgen, welche die Verunreinigung durch vergossenes Blut ganz gegenständlich
nach sich zieht. Schuld und Befleckung sind sozusagen der innere und äußere

Aspekt des gleichen Tatbestandes. Was aus ihm erwächst, läßt sich als Krankheit
verstehen: von der vooog des ^eoo/iWffc (das Wort zwingend wieder hergestellt
von Porson) singt der Chor in den Choephoren 70ff.; mit öeiväg vooovg aagxcov

inaußarfjgag bedroht ebenda 279ff. Apollon denjenigen, der seine Rachepflicht

Xtigioxov dqxugovvxEg, Xslnovai xö ßiXxiaxov, und Aristoteles LJegl t,cpo)V yeviaeoyg 738 a 27
avxai al dnoxgiOEig xöjv nEgixxatpdxojv xd adjpaxa am^ovaiv dxe yiyvo/nivrjg xa&dgoeajg xöjv
nsgixxajpdxwv ä xov vooelv alxia xolg adipaaiv.

88 Cf. P. Boyance a. 0. 104 ff. 107; für magische Krankenbehandlung überhaupt 36.
Ferner Pfister RE Suppl. IV 331.



62 Fritz Wehrli: Ethik und Medizin

versäumt, und umgekehrt verheißen die versöhnten Erinyen in den Eumeniden

937if. Gedeihen für Fluren, Tiere und Menschen, weil Fluch und Segen in ihrer
Hand vereinigt sind. Orest wird für seine Tat mit Wahnsinn geschlagen, und auch

dieser kann als unmittelbare Folge der Blutbefleckung gedeutet werden (Choeph.

1055 a. u.), statt daß die Erinyen es als ihr Amt beanspruchen, dem Mörder den

Sinn zu verwirren (Eumeniden 328ff.). Wo in dieser Weise geistiges und physisches
Leiden dämonischen Ursprung hat, läßt sich beides auch nur mit sakralen Mitteln
heilen. Von den magisch-rituellen Ursprüngen der Ärztekunst war die Rede (p.
57. 61); daß die delphischen Reinigungen ihre Wirkung an Orest verfehlen,

liegt nur an Aischylos' Rücksicht auf die Areopag-Legende (Eumeniden 276ff.),
denn kathartische Behandlung von Wahnsinn ist so allgemeine Praxis wie
diejenige physischer Leiden (z. B. Schol. Aristophanes Frieden 1071 und Wespen 119).

Reinigungen im buchstäblichen Sinn treten neben musikalische Mittel (p. 61).

Die Einbeziehung des Moralischen ist mit dem weiten Umfang des Begriffes
Reinheit gegeben, und daß die kultische Reinigung Orests auch seine Schuld im
ethischen Sinne tilgen muß, verlangt Sinn und Wesen der Kathartik. Eine

Vergeistigung, durch welche die sakrale Handlung zum Symbol eines inneren

Vorganges herabsinkt, erfährt der Reinheitsbegriff unter den Pythagoreern (p. 59ff.),
sie läßt sich aber im 6. Jahrhundert v. Chr. weit über ihre Kreise hinaus
beobachten69. Parallel damit verläuft die Einschränkung des Begriffs der geistigen
Gesundheit auf ein sittüches Verhalten, wofür sich ebenfalls bei Aischylos einige
Belege finden: vryUva cpgsvcov, aus welcher der Chor in den Eumeniden 535 öXßog

erwachsen läßt, ist gewissermaßen dichterische Verdeutlichung des alltäglichen
Begriffes Sophrosyne, und so nennt Darius in den Persern 750 die Unersättlichkeit
nach Herrschaft vöoog cpgevcbv. Der Sprachgebrauch anderer Dichter liefert weitere

Parallelen, von denen Simonides fr. 4, 25 D elöcbg y' övnoinoXiv öixav vyir)g

ävrjg genannt sei. All dies ist von den Ursprüngen schon weit entfernt und nähert
sich dadurch um so mehr der medizinischen Metaphorik des Aristoteles, von
welcher wir ausgegangen sind. Daß diese Metaphorik durch eine Anschauungsweise
vorbereitet sei, welche die Einheit des menschlichen Seins noch nicht nach Körper
und Seele trennte, sollte der Ausblick auf die Kathartik bekräftigen.

69 K. Latte, Schuld und Sünde in der griechischen Religion, Arch. Rei. 20 (1920) 254 ff.


	Ethik und Medizin : zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre

