Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 7 (1950)

Heft: 1

Artikel: Catull 68, 136

Autor: Bichner, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-8972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-8972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Catull 68, 136

Von Karl Biichner, Freiburg 1. Br.

Ist es nicht merkwiirdig, dafl Catull gerade in der Situation, in der er von der
Untreue der Geliebten erfahren hat und sein Verhalten dazu bestimmt, seine «Her-
rin» verecunda nennt ? Cat. 68, 1351.:

quae tamenetst uno non est contenta Catullo,
rara verecundae furta feremus erae.

Doch scheint noch niemand daran Anstol genommen zu haben. Freilich hat
man sich dariiber Gedanken gemacht, was es wohl bedeutet, wenn Catull in diesem
Zusammenhange Lesbia das Beiwort verecunda® gibt. Kroll schreibt im Kommen-
tar: «Catull will sie (die furta als Beweise der Untreue) ertragen, weil sie selten
sind, und weil die Geliebte trotz allem verecunda 1st — ein Glaube, den er spiter
verloren hat (c. 58)2. Die verecundia kann sich in der Riicksicht auf den guten Ruf
zeigen: doch kommt es C. nicht darauf an, sondern nur auf die Seltenheit der
Eskapaden. Also driickt verecunda noch einmal aus, was schon mit rara gesagt
war.» Die Auskunft, dal} ein Madchen verecunda 1st, wenn es nur ab und zu untreu
wird, und dall Catull an dieser Stelle, wo er jedes Wort aufs feinste wigt, den

1 Der Begriff der verecundia bedarf einer Untersuchung. Seine Bedeutung erkennt man
daran, daf3 Cicero im 4. Buche seines Staates das Gebaude der Gesittung auf ihr als Grund-
lage aufbaut. Und noch Augustin sieht in ihr etwas, was verderblicherweise mit Christlichem
verwechselt werden kénnte, und bemiiht sich besonders, auch die verecundia als superbia
zu erweisen (c. d. 11 9). Die Elegiker vermeiden das Wort fast ganz. Verstandlich. Erreicht
doch keiner der Liebenden die Zartheit Catulls an der einen Stelle, wo er es verwendet, und
bringt es doch die Sache mit sich, daf3 an der Geliebten die verecundia nicht gerihmt werden
kann, vom Elegiker aus gesehen ja auch duritia sein mufl. Denn die Interpretation, die
Ovid. am. 1, 5 der verecundia gibt, geht ebenso auf seine Rechnung wie die Aufforderung
zu genereller Laxheit, die Kroll als einzige Parallele zu unserer Stelle anfithrt (am. 111 4,
43ff.):

Si sapis, indulge dominae, vultusque severos
exue, nec rigidi tura tuere viry
et cole quos dederit — multos dabit — wxor amicos.

Wir fithren den obigen Beweis nicht von der genau abgegrenzten Worthbedeutung her —
das setzte die Monographie des Wortes voraus —, sondern negativ, ausgehend von den diesem
Worte versagten Moglichkeiten. Trotzdem gentigt das, was von seiner Bedeutung und Ab-
leitung bekannt ist, um die Verwunderung, der oben Ausdruck gegeben wurde, zu recht-
fertigen.

2 Weil sie offen Verhiltnisse oder viele Verhiltnisse hat ? Das Wort kommt ¢. 58 nicht vor.
Ebensowenig sonst. C. 76, 24 driickt Catull den von Kroll gemeinten Tatbestand mit pudica
aus (dazu Kroll: pudica, wozu nach seiner Auffassung nur die Treue gegen ihn gehorte).
Im tbrigen wird auch sonst in diesem Zusammenhange dieses Wort gewahlt: pudica 16, 4
u. 8; 21, 12; 42, 24; impudicus 29, 2, pudicitia 61, 224. Als ein Ausweichen aber, dafl C.
statt des nicht moglichen (weil rara furta vorliegen) pudicus verecundus im Sinne von
«wenigstens zuriickhaltend, riicksichtnehmend» gesetzt hatte, kann man die Verwendung
von verecunda hier nicht auffassen: Das ware eine matte Entschuldigung der Herrin und der
Vergleich mit Juppiter dann hochst unangebracht.



~

Catull 68, 136 15

Begriff der Seltenheit zweimal mit den so sehr verschiedenen Worten rara und
verecunda ausgedriickt hat, kann nicht sehr gliicklich machen.

Freilich ist das Wort gut geschiitzt, wenn wir einmal ablassen, in der Krollschen
Richtung weiterzusuchen. Scheint doch in V. 140, wo nun das Verhéltnis Catull-
Lesbia mit dem Juno-Juppiter in Parallele gesetzt wird, jeder Begriff aufs Haar
genau seine Entsprechung zu haben:

noscens omnivoli plurima furta Jovis.

Rara entspricht anscheinend plurima, omnivoli entspricht verecundae und der
erae, der Herrin, entspricht der Herr der Himmlischen, Juppiter.

Hier ist freilich sogleich der Widerspruch zu erheben: Es entsprechen sich zwar
die Begriffe furta ganz genau, rara und plurima sowie era und Juppiter wenigstens
auf derselben Ebene, omnivoli aber ist nicht ein genauer Gegensatz zu verecundae.
Man macht sich das am besten deutlich, wenn man sich fragt, ob Juppiter denn
damit als enverecundus gebrandmarkt werden soll. Schon die Erwagung der Mog-
lichkeit zeigt wohl, daf} dieser Gedanke nicht einmal autkommen darf. Verecundia
ist auf jeden Fall eine Eigenschaft, an der Jupiter nicht gemessen werden kann
und darf. Das wiirde aber der Fall sein, wenn durch die Parallelitat zu verecundae
der Gegensatz im Geiste des Lesers beschworen wiirde. Weiter bedeutet omnivolus,
kithn gebildet, die alles ergreifende und erstrebende Leidenschaft Juppiters, also
eine Kigenschaft, die in dem ommni- ja auch ithr Objektiv in sich trigt; verecundae
wiirde in jedem Fall auf ein Verhalten in Bezug auf andere, eventuell anderes gehen,
dem Grundwort vereri entsprechend, von dem es abgeleitet ist. Die scheinbar
so genau sich entsprechenden Worte stehen also auf zwei ganz verschiedenen
Ebenen und sind inkommensurabel.

Was aber die Parallelitéit sonst anlangt, so entsprechen sich sicher im allgemeinen
die Verse 135-137 und 138-140. Innerhalb ihrer aber, sollte man meinen, sollten
sich die Begriffe threm Gewichte nach aufwiegen. Der Hauptgedanke und Haupt-
begriff ist nun in beiden Stiicken das Ertragen der Untreue. Hier aber steht

saepe etiam Juno, maxvma caelicolum,
conugis n culpa flagrantem concoquat vram

dem einen Wort
feremus

gegeniiber. Kin Miflverhiltnis, das noch dadurch besonders auffillig wird, dal
der Finalsatz V. 137 ja betont, da} es auf die Haltung des Catull, also auf das
feremus, in erster Linie ankommt. So sehr eine gegensitzliche Beziehung des
verecundae vermieden werden mufite, so sehr wiinschte man eine genauere Be-
stimmung und eine Hervorhebung des feremus. Die parallele Entsprechung, die
verecundae so gut schiitzt, ist also, um zusammenzufassen, nur scheinbar.

Um aber nun den Hauptangriff auf das anstoBlige verecundae zu beginnen: Es
diirfte im Lateinischen iiberhaupt unméglich sein, einen Herrn oder eine Herrin



16 Karl Biichner

als verecundus bzw. verecunda zu bezeichnen3. Jene ehrfiirchtige Zuriickhaltung,
die mit dem Wort gemeint ist, ziemt dem Geringereren, der allerdings freiwillig
Uberlegenheit anerkennt, sich der Kritik enthiilt und auch dem Unverstandenen
vertraut. Verecundius hac de re iam dudum loquor, quod adest vir in dicendo sum-
mus, quem ego unum oratorem maxvme admiror; sed tamen idem hoc semper tus civile
contempsit sagt Crassus (de orat. 1, 172) in Hinsicht auf Antonius. Er ist zuriick-
haltend mit seiner Kritik an den Rednern, die sich nicht mit dem 7us civile be-
fassen wollen, weil ein Mann, den er besonders schitzt, es anders halt als er. Hier
1st im Verhéltnis von Gleichgestellten noch eine besondere Huldigung gegeniiber
Antonius in dem Wort enthalten. Wieviel mehr aber schickt sich ein solches Ver-
halten der Herrin gegeniiber! Umgekehrt ist es nicht denkbar. Vor allem aber
wiirde es ganz unverstindlich sein, wenn hier die ‘era’ als verecunda bezeichnet
wiirde, wie es dem Texte nach ja der Fall ist, die eben mit der meistliebenden Frau
des Mythos verglichen wurde, mit Laodamia. Laodamias Liebe aber wurde ihrer-
seits in dem einen der drei grollen Vergleiche — auf den Aufbau kénnen wir hier
nicht eingehen — mit der Taube verglichen, die noch wmprobius (126) liebt als ein
Weib, quae praecipue multivolast mulier. Wenn sich iber Lesbia etwas sagen 1&0t,
so 1st es dies, daB} sie die Grofle, aber auch die Gefihrlichkeit der Leidenschaft
besitzt wie sie einer Laodamia, aber auch einer multivola mulier eignet; sie ist
multivola wie Juppiter — omnivolus. Hier liegen offenbar die Verbindungsfiden
zwischen Juppiter und Lesbia. Ist aber ihre alles ergreifende Leidenschaft, die Glut
threr Liebe das, was durch den Laodamiavergleich an Lesbia als einer heroisch-gott-
lich Liebenden gerithmt wird, dann ist verecunda geradezu der Gegensatz dazu und
die verecundia, die bescheidene, ehrfiirchtige Zuriickhaltung steht — dem Catull an.

Wir schreiben? also, weil uns verecundae nicht nur in der Situation, sondern auch

3 In derTat werden nach Ausweis des Th. . [. weder era noch domina mit verecundus ver-
bunden. Wird das HerrenméBige betont, liegt ehrfiirchtige Zuriickhaltung fern. Verecundus
in Verbindung mit erus oder dominus wire in diesem Falle eine contradictio in adiecto. Hin-
zukommt, daB das Wort domina — Catull setzt hier einmal era in dieser Bedeutung, ohne bei
den Elegikern hiermit Nachfolge zu finden — und entsprechend auch das Wort era in der
Bedeutung Geliebte noch soviel eigenes Gewicht hat und so erfiillt ist, daB3 Catull, vorher
Lucilius, es ohne jedes Beiwort gebrauchen Die Elegiker sind darin gefolvt Tibull hat neben
9maligem alleinstehenden Gebrauch 1mal — II 4, 25 — dominamque rapacem. Lygdamus
111 4, 74 hat inmitem dominam, 111 19, 22 notae servitium dominae entspricht nicht tibul-
lischem Sprachgebrauch, zumal nicht dem des ersten Buches. Properz gebraucht das Wort
26mal ohne Beifiigung, 1 7, 6 hat er duram dominam, 11 24, 16 fallaci dominae, IV 7, 76
dominae novae. Ovid hat zum ersten Male wieder neben der celegischen» Bedeutung
die eigentliche (die Verbindung mit einem Goétternamen ist ausgenommen). 34mal hat er
kein Beiwort neben domina, 11 17, 5 hat er utinam dominae mati quoque, 11 18, 17 dominae
miquae, 111 2, 57 novae dominae. Man sieht also deutlich, wie alle Charakterisierungen ver-
mieden werden, um den Inhalt des Wortes nicht zu verwischen. Wird aber einmal ein Ad-
jektiv hinzugefiigt, so verstirkt es die Willkiir, die schon mit dem Begriff gegeben ist und
unter der der Elegiker leidet. Von dem blassen novus diurfen wir schweigen, Tib. 19, 22
tanzt ganz aus der Reihe.

1 DaB die Anderung von -ae in -¢ nicht eine Anderung einer Uberlieferung zu sein braucht,
sondern héchstwahrscheinlich nur die Rlchtwstelluno einer falschen Intelpletatlon ist,
zeigt der Umstand schon zur Gentige, daB statt erae im Veronensis here stand und ist ja nicht
der Erwahnung wert. — Das Adverb verecunde steht an derselben Stelle — sie ist auch sonst
dafiir beliebt — wie V. 128 das Adverb praecipue.



Catull 68, 136 13

nach dem Sprachgebrauch, nach der Darstellung der Lesbia, nach der Ponderierung
und Parallelisierung des Stiickes, nach seiner unzulénglichen Erklirung in den
Kommentaren unertraglich erscheint, nicht verecundae, sondern verecunde.

Verecunde feremus ‘wir werden es mit Verstindnis fiir Grofle, bescheiden zuriick-
haltend, wie es sich gebiihrt, ertragen,’ ist zwar nicht direkt belegt. Aber placide,
placate, remassius, modice ferre stehen sehr nahe und sind gebrauchlich und das
belegte moleste ferre 1st der genaue Gegensatz. So ist es dann passend und schon,
daBl der Art, etwas wie ein verecundus zu ertragen, die Art, molestus zu sein, ent-
gegengestellt wird (V. 137). Catull will der heroisch leidenschaftlich Liebenden
nicht durch Emporung, Klagen und Berufung auf die mores, wie die severt und
stulti seinerseits listig fallen, sondern erkennt die Uberlegenheit der Herrin und
das andere Gesetz an, unter dem sie steht und das nicht mit dem einen Catull
zufrieden sein kann. Wie das Verhiltnis Catull-Lesbia und die Erkenntnisse durch
es sich wandeln, muf} hier aus dem Spiele bleiben.

Glaubt man, in der Elegie — und dafl Catull 68 eine Vorstufe der Elegie ist,
ist heute eine allgemeine Erkenntnis, und auch in der Antike sahen die Elegiker
in Catull ihren Vorgénger (s. u.) — einen Zusammenhang neu verstanden zu haben,
sieht man sich bel den Nachfolgern um, ob er dort wirksam geworden ist. Es wiirde
locken, hier im Zusammenhange zu priifen, wie die Elegiker sich verschieden mit
dem Problem der Untreue der Geliebten auseinandersetzen. Diese Stellen sind
nicht zahlreich. Dall aber in der Situation wie wir sie bel Catull fanden, der
Dichter die Uberlegenheit der Geliebten anerkennt und so ihr Handeln hinnimmt,
kommt in der Reihenfolge der Vorstellungen wie bei Catull nur einmal noch vor,
und zwar bel Properz. Properz I 18, 2311, heillt es:

An tua quod peperit nobis iniuria curas,
quae solum tacitis cognita sunt foribus?

Omnia consuevt timadus perferre superbae
wussa neque arguto facta dolore queri!

Properz, dem die Geliebte Unrecht zugefiigt hat —sie hat thn vor der Tiire warten
lassen, weil sie einen Rivalen bei sich hatte’ — sagt, nicht das konne Grund eines
gegenseitigen Milverstindnisses sein. Hat er sich doch gewohnt, die Befehle der
Hochmiitigen, die ihn in diesem Falle aussperrten, angstlich zu ertragen. Die
Reihenfolge der Vorstellungen — Untreue der Geliebten, verstindnisvolle bzw.
dngstliche Haltung des Geliebten, die Vorstellung des Ertragens, der Begriff der
Herrin bzw. der Hochmiitigen, dann der der furta bzw. der iussa, die sich von-
einander nur dadurch unterscheiden, dafl Catull die Sache bei Namen nennt, wih-
rend sie Properz, obwohl er dasselbe meint, in dem versohnlichen Gedichte ver-
hiillt, ist bei Catull und Properz so gleich, die Stelle aber im gesamten Werk

5 Siehe Rothstein 12, 1920 zur Stelle: «/niuria hat in der Erotik eine feste Bedeutung, die
hier noch durch tacitis foribus bestatigt wird; sie hat einen anderen Liebhaber bei sich ge-
habt und den Dichter nicht eingelassen, so daf3 ev der Tir sein Leid klagen muBte, wie der
Liebhaber der Elegie I 16.»

2 Museum Helveticum



18 Karl Biichner: Catull 68, 136

der Elegiker so einmalig und besonders, daf der Schluf} sich nicht umgehen 1a8t:
Properz muf} die Catullstelle vor Augen gehabt haben, als er seine schrieb.Ist das
aber so, dann gibt Properz eine eindeutige Bestatigung fiir die Richtigkeit der
Interpretation der Catullstelle: timidus zeigt mit aller wiinschenswerten Deutlich-
keit, dal} er verecunde gelesen hat. Der Art des Properz entspricht es, daf er alle
Vorstellungen, die er der Reihe nach iibernimmt, iibersteigert, so dall kein Wort
dem entsprechenden ganz gleicht: ommnia entspricht rara, timidus verecunde,
perferre feremus, superbae erae, wussa furta, der Satz ne molestr simus ... 1a3t den
anreithenden Satz facta arquto dolore queri entstehen. Innerlich verwandelt aber
1st die Situation dadurch, dafl das, was bei Catull erste Erkenntnis und schwer
errungener Entschlull 1st, ber Properz zur gewohnten Haltung des Elegikers
geworden 1st. Damit werden die Verse nicht nur ein wichtiges Dokument fiir die
richtige Form der Catullverse und fiir die Tatsache, dafl die ersten Elegiker in
Catull einen ihrer vornehmsten Vorgidnger sehen®, in dessen Spuren sie treten,
sondern auch fiir das unterschiedliche Wesen Catulls und der rémischen Elegiker
und die durchaus nicht urspriingliche Form der Elegie iiberhaupt.

¢ Fir die Zugehorigkeit des Catull zur Elegie wichtig Prop. 11 34, 85; Ovid am. I11 9, 60
Erst bei Ovid entwickelt sich die Vorstellung von einer Diadoche der Elegiker, namlich
Gallus, Tibull, Properz, Ovid, wobei dann Catull zuriicksinkt. Folgende Stellen spiegeln
diese Entwicklung: Prop. I1 34, 91; Ovid am. I 15, 27; 111 9, 60ff.; a. a. 111 333; 536 ; rem.
am. 763; tr. IV 10, 51; V 1. 15.



	Catull 68, 136

