
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 7 (1950)

Heft: 1

Artikel: Catull 68, 136

Autor: Büchner, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Catull 68, 136

"Von Karl Büchner, Freiburg i.Br.

Ist es nicht merkwürdig, daß Catull gerade in der Situation, in der er von der

Untreue der Geliebten erfahren hat und sein Verhalten dazu bestimmt, seine «Herrin»

verecunda nennt? Cat. 68, 135 f. :

quae tamenetsi uno non est contenta Catullo,

rara verecundae furta feremus erae.

Doch scheint noch niemand daran Anstoß genommen zu haben. Freilich hat
man sich darüber Gedanken gemacht, was es wohl bedeutet, wenn Catull in diesem

Zusammenhange Lesbia das Beiwort verecunda1 gibt. Kroll schreibt im Kommentar:

«Catull will sie (die furta als Beweise der Untreue) ertragen, weil sie selten

sind, und weil die Geliebte trotz allem verecunda ist - ein Glaube, den er später
verloren hat (c. 58)2. Die verecundia kann sich in der Rücksicht auf den guten Ruf
zeigen: doch kommt es C. nicht darauf an, sondern nur auf die Seltenheit der

Eskapaden. Also drückt verecunda noch einmal aus, was schon mit rara gesagt
war. » Die Auskunft, daß ein Mädchen verecunda ist, wenn es nur ab und zu untreu
wird, und daß Catull an dieser Stelle, wo er jedes Wort aufs feinste wägt, den

1 Der Begriff der verecundia bedarf einer Untersuchung. Seine Bedeutung erkennt man
daran, daß Cicero im 4. Buche seines Staates das Gebäude der Gesittung auf ihr als Grundlage

aufbaut. Und noch Augustin sieht in ihr etwas, was verderblicherweise mit Christlichem
verwechselt werden könnte, und bemüht sich besonders, auch die verecundia als superbia
zu erweisen (c. d. II 9). Die Elegiker vermeiden das Wort fast ganz. Verständlich. Erreicht
doch keiner der Liebenden die Zartheit Catulls an der einen Stelle, wo er es verwendet, und
bringt es doch die Sache mit sich, daß an der Geliebten die verecundia nicht gerühmt werden
kann, vom Elegiker aus gesehen ja auch duritia sein muß. Denn die Interpretation, die
Ovid. am. 1, 5 der verecundia gibt, geht ebenso auf seine Rechnung wie die Aufforderung
zu genereller Laxheit, die Kroll als einzige Parallele zu unserer Stelle anführt {am. III 4,
43 ff.):

Si sapis, indulge dominae, vidtusque severos
exue, nec rigidi iura tuere viri

et cole quos dederit - multos dabit - uxor amicos.

Wir führen den obigen Beweis nicht von der genau abgegrenzten Wortbedeutung her -
das setzte die Monographie des Wortes voraus -, sondern negativ, ausgehend von den diesem
Worte versagten Möglichkeiten. Trotzdem genügt das, was von seiner Bedeutung und
Ableitung bekannt ist, um die Verwunderung, der oben Ausdruck gegeben wurde, zu
rechtfertigen.

2 Weil sie offen Verhältnisse oder viele Verhältnisse hat Das WTort kommt c. 58 nicht vor.
Ebensowenig sonst. C. 76, 24 drückt Catull den von Kroll gemeinten Tatbestand mit pudica
aus (dazu Kroll: pudica, wozu nach seiner Auffassung nur die Treue gegen ihn gehörte).
Im übrigen wird auch sonst in diesem Zusammenhange dieses Wort gewählt : pudica 16, 4
u. 8; 21, 12; 42, 24; impudicus 29, 2, pudicitia 61, 224. Als ein Ausweichen aber, daß C.

statt des nicht möglichen (weil rara furta vorliegen) pudicus verecundus im Sinne von
«wenigstens zurückhaltend, rücksichtnehmend» gesetzt hätte, kann man die Verwendung
von verecunda hier nicht auffassen: Das wäre eine matte Entschuldigung der Herrin und der
Vergleich mit Juppiter dann höchst unangebracht.



Catull 68, 136 15

Begriff der Seltenheit zweimal mit den so sehr verschiedenen Worten rara und
verecunda ausgedrückt hat, kann nicht sehr glücklich machen.

Freilich ist das Wort gut geschützt, wenn wir einmal ablassen, in der Krollschen

Richtung weiterzusuchen. Scheint doch in Y. 140, wo nun das Verhältnis Catull-
Lesbia mit dem Juno-Juppiter in Parallele gesetzt wird, jeder Begriff aufs Haar

genau seine Entsprechung zu haben:

noscens omnivoli plurima furta Jovis.

Rara entspricht anscheinend plurima, omnivoli entspricht verecundae und der

erae, der Herrin, entspricht der Herr der Himmlischen, Juppiter.
Hier ist freilich sogleich der Widerspruch zu erheben: Es entsprechen sich zwar

die Begriffe furta ganz genau, rara und 'plurima sowie era und Juppiter wenigstens
auf derselben Ebene, omnivoli aber ist nicht ein genauer Gegensatz zu verecundae.

Man macht sich das am besten deutlich, wenn man sich fragt, ob Juppiter denn
damit als inverecundus gebrandmarkt werden soll. Schon die Erwägung der
Möglichkeit zeigt wohl, daß dieser Gedanke nicht einmal aufkommen darf. Verecundia

ist auf jeden Fall eine Eigenschaft, an der Jupiter nicht gemessen werden kann
und darf. Das würde aber der Fall sein, wenn durch die Parallelität zu verecundae

der Gegensatz im Geiste des Lesers beschworen würde. Weiter bedeutet omnivolus,
kühn gebildet, die alles ergreifende und erstrebende Leidenschaft Juppiters, also

eine Eigenschaft, die in clem omni- ja auch ihr Objektiv in sich trägt: verecundae

würde in jedem Fall auf ein Verhalten in Bezug auf andere, eventuell anderes gehen,
dem Grundwort vereri entsprechend, von dem es abgeleitet ist. Die scheinbar

so genau sich entsprechenden Worte stehen also auf zwei ganz verschiedenen

Ebenen und sind inkommensurabel.
Was aber die Parallelität sonst anlangt, so entsprechen sich sicher im allgemeinen

die Verse 135-137 und 138-140. Innerhalb ihrer aber, sollte man meinen, sollten
sich die Begriffe ihrem Gewichte nach aufwiegen. Der Hauptgedanke und Hauptbegriff

ist nun in beiden Stücken das Ertragen der Untreue. Hier aber steht

saepe etiam Juno, maxima caelicolum,

coniugis in culpa flagrantem concoquit iram

dem einen Wort

feremus

gegenüber. Ein Mißverhältnis, das noch dadurch besonders auffällig wird, daß

der Finalsatz V. 137 ja betont, daß es auf die Haltung des Catull, also auf das

feremus, in erster Linie ankommt. So sehr eine gegensätzliche Beziehung des

verecundae vermieden werden mußte, so sehr wünschte man eine genauere
Bestimmung und eine Hervorhebung des feremus. Die parallele Entsprechung, die
verecundae so gut schützt, ist also, um zusammenzufassen, nur scheinbar.

Um aber nun den Hauptangriff auf das anstößige verecundae zu beginnen: Es

dürfte im Lateinischen überhaupt unmöglich sein, einen Herrn oder eine Herrin



16 Karl Büchner

als verecundus bzw. verecunda zu bezeichnen3. Jene ehrfürchtige Zurückhaltung,
die mit dem Wort gemeint ist, ziemt dem Geringereren, der allerdings freiwillig
Überlegenheit anerkennt, sich der Kritik enthält und auch dem Unverstandenen
vertraut. Verecundius hac de re iam dudurn loquor, quod, adest vir in dicendo sum-

mus, quem ego unum oratorem maxime admiror; sed tarnen idem hoc semper ius civile

contempsit sagt Crassus (de orat. 1, 172) in Hinsicht auf Antonius. Er ist
zurückhaltend mit seiner Kritik an den Rednern, die sich nicht mit dem ius civile
befassen wollen, weil ein Mann, den er besonders schätzt, es anders hält als er. Hier
ist im Verhältnis von Gleichgestellten noch eine besondere Huldigung gegenüber
Antonius in dem Wort enthalten. Wieviel mehr aber schickt sich ein solches
Verhalten der Herrin gegenüber! Umgekehrt ist es nicht denkbar. Vor allem aber
würde es ganz unverständlich sein, wenn hier die 'era' als verecunda bezeichnet

würde, wie es dem Texte nach ja der Fall ist, die eben mit der meistliebenden Frau
des Mythos verglichen wurde, mit Laodamia. Laodamias Liebe aber wurde ihrerseits

in dem einen der drei großen Vergleiche - auf den Aufbau können wir hier
nicht eingehen - mit- der Taube verglichen, die noch improbius (126) liebt als ein

Weib, quae praecipue multivolast mulier. Wenn sich über Lesbia etwas sagen läßt,
so ist es dies, daß sie die Größe, aber auch die Gefährlichkeit der Leidenschaft
besitzt wie sie einer Laodamia, aber auch einer muUivola mulier eignet; sie ist
multivola wie Juppiter - omnivolus. Hier liegen offenbar die Verbindungsfäden
zwischen Juppiter und Lesbia. Ist aber ihre alles ergreifende Leidenschaft, die Glut
ihrer Liebe das, was durch den Laodamiavergleich an Lesbia als einer heroisch-göttlich

Liebenden gerühmt wird, dann ist verecunda geradezu der Gegensatz dazu und
die verecundia, die bescheidene, ehrfürchtige Zurückhaltung steht - dem Catull an.

Wir schreiben4 also, weil uns verecundae nicht nur in der Situation, sondern auch

3 In der Tat werden nach Ausweis des Th. I. I. weder era noch domina mit verecundus
verbunden. Wird das Herrenmäßige betont, liegt ehrfürchtige Zurückhaltung fern. Verecundus
in Verbindung mit erus oder dominus wäre in diesem Falle eine contradictio in adiecto.
Hinzukommt, daß das Wort domina - Catull setzt hier einmal era in dieser Bedeutung, ohne bei
den Elegikern hiermit Xachfolge zu finden - und entsprechend auch das Wort era in der
Bedeutung Geliebte noch soviel eigenes Gewicht hat und so erfüllt ist, daß Catull, vorher
Lucilius, es ohne jedes Beiwort gebrauchen. Die Elegiker sind darin gefolgt : Tibull hat neben
9maligem alleinstehenden Gebrauch 1 mal — II 4, 25 — dominamque rapacem. Lygdamus
III 4, 74 hat inmitem dominum, III 19, 22 notae servitium dominae entspricht nicht tibul-
lischem Sprachgebrauch, zumal nicht dem des ersten Buches. Properz gebraucht das Wort
26mal ohne Beifügung, I 7, 6 hat er duram dominum, II 24, 16 fallaci dominae, IV 7, 76
dominae novae. Ovid hat zum ersten Male wieder neben der «elegischen» Bedeutung
die eigentliche (die Verbindung mit einem Götternamen ist ausgenommen). 34mal hat er
kein Beiwort neben domina, II 17, 5 hat er utinam dominae miti quoque, II 18, 17 dominae
iniquae, III 2, 57 novae dominae. Man sieht also deutlich, wie alle Charakterisierungen
vermieden werden, um den Inhalt des Wortes nicht zu verwischen. Wird aber einmal ein
Adjektiv hinzugefügt, so verstärkt es die Willkür, die schon mit dem Begriff gegeben ist und
unter der der Elegiker leidet. Von dem blassen novus dürfen wir schweigen, Tib. 19, 22
tanzt ganz aus der Reihe.

4 Daß die Änderung von -ae in -e nicht eine Änderung einer Überlieferung zu sein braucht,
sondern höchstwahrscheinlich nur die Richtigstellung einer falschen Interpretation ist,
zeigt der Umstand schon zur Genüge, daß statt erae im Veronensis here stand und ist ja nicht
der Erwähnung wert. - Das Adverb verecunde steht an derselben Stelle - sie ist auch sonst
dafür beliebt - wie V. 128 das Adverb praecipue.



Catull 68, 136 17

nach dem Sprachgebrauch, nach derDarstellung der Lesbia, nach derPonderierung
und Parallelisierung des Stückes, nach seiner unzulänglichen Erklärung in den

Kommentaren unerträglich erscheint, nicht verecundae, sondern verecunde.

Verecunde feremus 'wir werden es mit Verständnis für Größe, bescheiden
zurückhaltend, wie es sich gebührt, ertragen,' ist zwar nicht direkt belegt. Aber placide,

placate, remissius, modice ferre stehen sehr nahe und sind gebräuchlich und das

belegte moleste ferre ist der genaue Gegensatz. So ist es dann passend und schön,
daß der Art, etwas wie ein verecundus zu ertragen, die Art, molestus zu sein,

entgegengestellt wird (V. 137). Catull will der heroisch leidenschaftlich Liebenden
nicht durch Empörung, Klagen und Berufung auf die mores, wie die severi und
stulti seinerseits lästig fallen, sondern erkennt die Überlegenheit der Herrin und
das andere Gesetz an, unter dem sie steht und das nicht mit dem einen Catull
zufrieden sein kann. Wie das Verhältnis Catull-Lesbia und die Erkenntnisse durch
es sich wandeln, muß hier aus dem Spiele bleiben.

Glaubt man, in der Elegie - und daß Catull 68 eine Vorstufe der Elegie ist,
ist heute eine allgemeine Erkenntnis, und auch in der Antike sahen die Elegiker
in Catull ihren Vorgänger (s. u.) - einen Zusammenhang neu verstanden zu haben,
sieht man sich bei den Nachfolgern um, ob er dort wirksam geworden ist. Es würde

locken, hier im Zusammenhange zu prüfen, wie die Elegiker sich verschieden mit
dem Problem der Untreue der Geliebten auseinandersetzen. Diese Stellen sind

nicht zahlreich. Daß aber in der Situation wie wir sie bei Catull fanden, der

Dichter die Überlegenheit der Geliebten anerkennt und so ihr Handeln hinnimmt,
kommt in der Reihenfolge der Vorstellungen wie bei Catull nur einmal noch vor,
und zwar bei Properz. Properz I 18, 23ff. heißt es:

An tua quod peperit nobis iniuria curas,

quae solum tacitis cognita sunt foribus
Omnia consuevi timidus perferre superbae

iussa neque arguto facta dolore queri!

Properz, dem die Geliebte Unrecht zugefügt hat-sie hat ihn vor der Türe warten
lassen, weil sie einen Rivalen bei sich hatte5 - sagt, nicht das könne Grund eines

gegenseitigen Mißverständnisses sein. Hat er sich doch gewöhnt, die Befehle der

Hochmütigen, die ihn in diesem Falle aussperrten, ängstlich zu ertragen. Die

Reihenfolge der Vorstellungen - Untreue der Geliebten, verständnisvolle bzw.

ängstliche Haltung des Geliebten, die Vorstellung des Ertragens, der Begriff der

Herrin bzw. der Hochmütigen, dann der der farta bzw. der iussa, die sich
voneinander nur dadurch unterscheiden, daß Catull die Sache bei Namen nennt, während

sie Properz, obwohl er dasselbe meint, in dem versöhnlichen Gedichte
verhüllt, ist bei Catull und Properz so gleich, die Stelle aber im gesamten Werk

5 Siehe Rothstein I2, 1920 zur Stelle: «Iniuria hat in der Erotik eine feste Bedeutung, die
hier noch durch tacitis foribus bestätigt wird; sie hat einen anderen Liebhaber bei sich
gehabt und den Dichter nicht eingelassen, so daß er der Tür sein Leid klagen mußte, wie der
Liebhaber der Elegie I 16.»

2 Museum Helveticum



18 Karl Büchner: Catull 68, 136

der Elegiker so einmalig und besonders, daß der Schluß sich nicht umgehen läßt:
Properz muß die Catullstelle vor Augen gehabt haben, als er seine schrieb.Ist das

aber so, dann gibt Properz eine eindeutige Bestätigung für die Richtigkeit der

Interpretation der Catullstelle : timidus zeigt mit aller wünschenswerten Deutlichkeit,

daß er verecunde gelesen hat. Der Art des Properz entspricht es, daß er alle

Vorstellungen, die er der Reihe nach übernimmt, übersteigert, so daß kein Wort
dem entsprechenden ganz gleicht: omnia entspricht rara, timidus verecunde,

perferre feremus, superbae erae, iussa furta, der Satz ne molesti simus läßt den

anreihenden Satz facta arguto dolore queri entstehen. Innerlich verwandelt aber
ist die Situation dadurch, daß das, wTas bei Catull erste Erkenntnis und schwer

errungener Entschluß ist, bei Properz zur gewohnten Haltung des Elegikers
geworden ist. Damit werden die Verse nicht nur ein wichtiges Dokument für die

richtige Form der Catullverse und für die Tatsache, daß die ersten Elegiker in
Catull einen ihrer vornehmsten Vorgänger sehen6, in dessen Spuren sie treten,
sondern auch für das unterschiedliche Wesen Catulls und der römischen Elegiker
und die durchaus nicht ursprüngliche Eorm der Elegie überhaupt.

6 Für die Zugehörigkeit des Catull zur Elegie wichtig Prop. II 34, 85; Ovid am. III 9, 60
Erst bei Ovid entwickelt sich die Vorstellung von einer Diadoche der Elegiker, nämlich
Gallus, Tibull, Properz, Ovid, wobei dann Catull zurücksinkt. Folgende Stellen spiegeln
diese Entwicklung: Prop. II 34, 91; Ovid am. I 15, 27; III 9, 60ff.; a. a. III 333; 536; rem.
am. 763; tr. IV 10, 51 ; V 1. 15.


	Catull 68, 136

