
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 6 (1949)

Heft: 4

Artikel: Gregor von Nazianz : ein griechisch-christlicher Dichter des 4.
Jahrhunderts

Autor: Wyss, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. 6 1949 Fasc. 4

Gregor von Nazianz
Ein griechisch-christlicher Dichter des 4. Jahrhunderts*

Von Bernhard Wyss, Basel

Im Sommer des Jahres 381 legte der Bischof vonKonstantinopel und Vorsitzende
des dort versammelten Konzils, Gregor von Nazianz, seine hohen Ämter nieder.
Es war ihm nicht gelungen, den kirchenpolitischen Streit der Bischöfe zu schlichten.

Beide Parteien hatten sich gegen seinen gutgemeinten Friedensvorschlag
gewendet; eine gewisse Gruppe hatte überdies die Rechtmäßigkeit seiner Wahl
angefochten. Der sensible und kränkliche Mann hatte darauf mit dem Rücktrittsgesuch

geantwortet. Dieses war von einem großen Teil der Kleriker und vom
Kaiser Theodosius selbst mit Bedauern aufgenommen worden; aber man hatte
ihm entsprochen1.

Gregor zog sich darauf nach Kleinasien, in seine kappadokische Heimat zurück.
Seine Gesundheit war erschüttert; mit wenig mehr als fünfzig Jahren2 fühlte er
sich alt. Er betrachtete seine äußere Laufbahn als abgeschlossen; fortan wollte er
der Askese und literarischen Arbeiten leben. Unter dem frischen Eindruck dessen,

was er in Konstantinopel durchgemacht hatte, schrieb er seine Erinnerungen nieder,

eine Autobiographie in poetischer Form3. Ihr Schluß läßt uns in die Geistesverfassung

blicken, in der er die neun oder zehn Jahre, die ihm noch bleiben sollten4,
verlebt hat: die Erbitterung über seine Amtsbrüder zittert kräftig nach, doch

* Vortrag, gehalten zu Basel am 15. Januar 1948 im Rahmen der «Öffentlichen populären
Vorträge» im Bernoullianum. Mit diesem Anlaß bitte ich zu entschuldigen, daß die folgenden

Seiten manches dem Philologen Selbstverständliche enthalten. Von Gregors Dichter-
tum glaubte ich meinen Zuhörern mit Proben einer poetischen Nachbildung eher eine
Vorstellung geben zu können als mit einer Verdeutschung in Prosa. Einen höhern Anspruch
erheben meine Übersetzungsversuche nicht. Ich habe mir «um des Reimes willen» allerlei
Abweichungen von der Vorlage erlauben müssen; doch hoffe ich, Gregor nichts in den
Mund gelegt zu haben, was seinem Fühlen und Denken nicht entspräche. — Neu hinzugetreten

sind in der vorliegenden Fassung die Anmerkungen und Exkurse.
Gregor zitiere ich nach dem Abdruck der Mauriner-Ausgabe (von Clémencet und Caülau)

in Mignes Patrologia Qraeca (P. G.) vol. 35-38, die Gedichte in der Regel ohne Angabe des
Bandes (P.G. 37), einfach nach Spalte und Vers.

1 Hauptquelle für Gregors Rolle im Konstantinopler Konzil ist sein Gedicht De vita sua
(1133, 1506-1162, 1904). Dazu vgl. jetzt die allerdings nicht ganz unbefangene Biographie
von P. Gallay, La vie de St-Grégoire de Nazianze (Lyon/Paris 1943) 196-211; daselbst,
IX—XX, eine knappe Bibliographie der Literatur zu Gregor.

2 Gregors Geburtsjahr ist wahrscheinlich 329 oder 330: so C. Ulimann, Gregorius von
Nazianz, der Theologe (21866) 382-388 ; die neue Erörterung des Problems bei Gallay a. a. 0.
25-27 bedeutet keinen Fortschritt.

3 P.G. 37, col. 1029-1166. Einen ergänzenden Nachtrag dazu bildet das ebenfalls iniambi-
schenTrimetern geschriebene Gedicht De se ipso et de episcopis (P.G. 37, col. 1166-1227).

4 Aus Hieronym., De viris illustr. (erschienen 392) 117 decessit ante hoc Jere triennium
ergibt sich als Todesjahr Gregors 390; im Suda-Lexikon wird Gregors Tod ins 13.
Regierungsjahr des Theodosius datiert: 391. Vgl. G. Rauschen, Jahrbücher der christlichen Kirche
unter dem Kaiser Theodosius d. Gr. (1897) 332.

12 Museum Helveticum



178 Bernhard Wyss

bemüht er sich, darüber hinwegzukommen und seine Gedanken dem Jenseits
zuzuwenden; er sehnt das Ende des Lebens herbei (1164, 1924-1166, 1949)5.

Nehmt mein Geschick zum Vorwurf eures Spottes,
krächzt Siegeslieder allen in die Ohren,
sei's in der Schenke, sei's im Hause Gottes,

freut, Schriftgelehrte, euch am Lob der Toren,
klatscht in die Hände, traget hoch das Haupt :

weil ich!s gewollt, ging mir der Streit verloren.

Und wenn ich's hab gewollt, warum denn raubt
ihr diesen Trost mir, der den Schmerz aufwiegt
Doch wenn ihr, daß ich's wollte, mir nicht glaubt,

müßt ihr dem Manne, der am Boden liegt,
den ihr gestürzt, doch euer Mitleid schenken,
statt daß ihr grausam weiter ihn bekriegt.

Doch eure Feindschaft soll mich nicht mehr kränken
noch Freundschaft rühren: soviel ist errungen.
Wie Engel tun, will ich in Gott mich senken,

euch nicht mehr hören, böse Menschenzungen
daß eure Schmähung nicht den Sinn versehrt,
noch euer Lob, das süß mir einst geklungen.

Die Stätte, unberührt von euch, hegehrt
mein Geist, wo ganz er darf zur Gottheit streben,

von zarter Himmelshoffnung bloß genährt. -
Ekklesia, was kann ich dir noch geben
Nur Tränen, denn sonst nahm mir alles fort
er, der mich hart geführt im wirren Leben -
das wo wird enden Künd mir's, himmlisch Wort. -
0 daß doch Tod mich heimwärts bald entrückte
an der Dreieinheit lichtdurchfloßnen Ort,

des bloßer Abglanz unten mich entzückte.

Als Gregor diese Verse schrieb, hatte er die Leistung bereits vollbracht, die ihm

später den Ehrennamen verschaffen sollte, mit dem ihn die Kirche bis auf den

heutigen Tag auszeichnet : den des Theologen6. Begründet hatte er diesen Ruf in

5 1164, 1926 (Übersetzung Z. 2) xoxxv^ex' à/xxxoQeiov aus Aristoph., Eccl. 31 cbç o

xrjQvtj (der Hahn) dgricog öevreoov xexàxxvxevoder aus Theoer. 7, 123f. â/.éxToto xoxxvoàoov.
1164, 1927 (Übersetzung Z. 4) drastischer àyxœoi n/ievgàç êyxgorovvxeç.

6 Die hohe Geltung des Theologen Gregor bezeugt schon ums Jahr 399/400, also knapp
ein Jahrzehnt nach seinem Tode, sein Übersetzer Tyr. Rufinus, Orationum G-i N-i IX
interpretatio, praef. (O.S. E. L. 46, 5) ut quicumque ausus fuerit doctrinae eius in aliquo
refragari, ex hoc ipso quia ipse magis sit hereticus arguatur; manifestum namque indicium est

non esse rectae fidei omnem qui in f ide Gregorio non concordat.



Gregor von Nazianz 179

der Zeit unmittelbar vor dem Konzil, als er in Konstantinopel das kleine Häuflein
der rechtgläubig Gebliebenen gegen die damals arianische Mehrheit zusammengefaßt,

als er in seinen fünf Theologischen Reden7 nicht die tiefste, aber die formal
eleganteste Darlegung der orthodoxen Trinitätslehre gegeben hatte. Vor allem
dieser Redenreihe verdankt er es auch, daß er bald als ein christlicher Demosthenes
neben den hellenischen erhoben worden ist und daß er das ganze Mittelalter
hindurch nicht bloß der Theologe, sondern auch «der Redner» schlechthin geheißen
hat8. In Gregors letztem Lebensjahrzehnt verlagert sich das Schwergewicht seiner
literarischen Tätigkeit auf zwei neue Gebiete. Das eine ist das Briefeschreiben, das

er als anspruchsvolle Gattung schriftstellerischer Kunst auffaßt und ausübt9. Das
andere ist die Poesie: mit dieser Seite seines Schaffens haben wir uns heute zu
beschäftigen. Das Recht dazu gibt uns, wie wir glauben, die Tatsache, daß dieser

Theologe und Redner zugleich der bedeutendste (übrigens auch fast der einzige)
christliche Poet griechischer Zunge in vorbyzantinischer Zeit ist10.

Über die Gründe, die ihn zum Dichten bewogen haben, hat Gregor selbst sich

einmal geäußert (1331, 33-1333, 57):

Ich dichtete - ihr werdet's seltsam finden -,
weil ich mein eigen Lnmaß wollte binden
im Maß des Verses, so in feste Schranken

zwingend die überbordenden Gedanken.
Zum zweiten wüßt' ich, daß die heiße Jugend
sich leichter weisen läßt den Pfad der Tugend,
wird streng Gebot im Dichterspruch gefaßt.
So trinkt das Kind die Arzenei verhaßt,
löst sie die Mutter auf im Honigsaft,

7 Diese Reden (Nr. 27-31 : P. G., vol. 35 und 36) wurden gehalten nach dem 28. Februar
und vor dem 24. November 380 : so Th. Sinko, De traditione orationum G-i N-i (Meletemata
patristica II, Krakau 1917) I p. 31. Sonderausgabe mit (unzulänglichem) Kommentar:
The five theological orations of Gregory of N., herausgegeben von A. J. Mason (Cambridge
1899).

8 Bekannt ist, daß sich im Corpus rhetorum Graecorum viele Musterstellen aus Gregor
finden; zum Teil, so etwa in Alexanders De figuris, handelt es sich dabei um christliche
Interpolation heidnischer Texte: K. Fuhr, Rhetorica (in: Novae symbolae Ioachimicae,
1907), 126. Zahlreiche solche Gregoriana weist nach A. B. Poynton, Gregory of Nazianzus
and the Greek rhetoricians, a supplement to the Index of Walz, Rhetores Graeci vol. IX
(maschinenschriftlich, Oxford 1933).

9 Zu Gregors Epistolographie : G. Przychocki, De G-i N-i epistulis quaestiones selectae
(Krakau 1912); darüber nützliches Referat von O. Stählin, B. ph. W. 39 (1919) 25-27.
P. Gallay, Langue et style de St-Grégoire de Nazianze dans sa correspondance (Paris 1933).

10 Eine philologische Behandlung der Gedichte Gregors wird vor allem feststellen müssen,
was er seiner hellenischen Bildung an Gedankengut und poetischem Formenschatz verdankt.
Natürlich ist dazu schon manche Einzelbeobachtung gemacht ; die Aufgabe als Ganzes
bleibt zu lösen - so gut wie die der (von der Krakauer Akademie in Angriff genommenen)
Editio critica; vgl. R. Keydell, Bursians Jahresber. 272 (1939) 30. Bis jetzt das Beste gibt
M. Pellegrino, La poesia di S. Gregorio Nazianzeno (Mailand 1932): feine Einfühlungsgabe
und sicherer ästhetischer Geschmack machen den Wert dieses Buches aus. Wenig ergiebig
ist, soweit ich zu urteilen vermag, E. P. Ralbovsky, Nazianzosi Szent Gergely költeszete
(Budapest 1914). Nicht zugänglich war mir J. Coman, Tristetea poeziei lirice a Sf. Grigorie
de Nazianz («Die Traurigkeit der lyrischen Poesie G's v. N.»), Bukarest 1938.



180 Bernhard Wyss

Die Sehne lahmt, bleibt sie allzeit gestrafft11,
und jungem Sinn mußt du Erholung gönnen
Zum dritten - mag man drob mich kleinlich schelten -
könnt' ich nicht leiden, daß sich die Hellenen
im Wort uns Christen überlegen wähnen,
im Wort, das farbig leuchtet, lieblich schallt.
Gewiß liegt wahre Schönheit im Gehalt,
und wer drum glaubt, ich sei ein Narr gewesen,
dem will ich's sein, der lass' mich ungelesen.
Zum vierten hat's mir Altem wohlgetan
zu dichten und mir, wie der greise Schwan
sich Tröstung zurauscht mit den müden Schwingen,
kein Klaglied, doch ein Abschiedslied zu singen.

Von diesen Gründen wird ein heutiger Leser wahrscheinlich nur den letzten
gelten lassen: daß Gregor dichtete, weil es ihm eben ein Bedürfnis war, weil es ihm
Freude machte. Den Schlüssel zum Verständnis seines poetischen Schaffens bildet
aber der dritte : daß Gregor als christlicher Dichter neben die hellenischen habe

treten wollen. Em das zu verstehen, müssen wir einiges über seine Umwelt
sagen12: Gregors Kindheit fällt in die letzten Jahre Konstantins, also bereits in
die Zeit, da das Christentum nicht mehr verfolgt war; sein Alter unter die Regierung

des Theodosius, der den neuen Glauben von der bevorzugten zur allein
anerkannten Religion erhob. Diese endlich errungene Sekurität hatte freilich zur
Folge, daß die innerchristliche Auseinandersetzung im 4. Jahrhundert mit
besonderer Leidenschaft geführt wurde, vor allem um die damalige Kernfrage:
Welches ist das Verhältnis Christi und des in ihm wirkenden göttlichen Logos zu
Gott Gerade Gregor hat Bedeutendes zu der Antwort beigesteuert, die sich in
Konstantinopel siegreich durchgesetzt hat ; doch das fällt nicht in den Kreis unserer
Betrachtung. Der äußere Kampf, derjenige gegen das Heidentum, war mit dem

großen Entschluß Konstantins im wesentlichen abgeschlossen. Wohl machte
Julian - und zwar als Gregor in der Mitte des Lebens stand - den Versuch, an
Stelle des Christentums den Neuplatonismus zu setzen, in seiner damaligen, Sinn
und Unsinn so sonderbar vermischenden Form. Aber dieses Unternehmen war ebenso

aussichtslos wie es ehrlich gemeint war, und so wichtig es unter weltgeschichtlichem

Sehwinkel als erste Auflehnung gegen den christlichen Totalitätsanspruch
ist: innerhalb des 4. Jahrhunderts bleibt es eine bloße Episode. Julians
Restaurationsversuch hat denn auch den geistigen Prozeß nicht unterbrochen, in dem
wir den Hauptzug des Jahrhunderts sehen möchten, sondern ihn bloß besonders

scharf zutage treten lassen: den Ausgleich des christlichen Glaubens mit der

11 Zwei beliebte Bilder der Popularphilosophie : Das absinthium mellitum Lucret. 1, 936ff. :

vevgâç rovoç: Herodot. 2, 173, 3f. (wohl unmittelbare Vorlage Gregors).
12 Vgl. vorläufig E. Fleury, Hellénisme et christianisme, St-Orégoire de N. et son temps

(Paris 1930), ein flüssig geschriebenes Buch, das aber, abgesehen von der philologischen
Inkompetenz des Verfassers, auch geistesgeschichtlich nicht in die Tiefe dringt.



Gregor von Nazianz 181

griechischen Bildung, besser gesagt, der siegreichen Staatsreligion mit dem, was

antike Bildung damals noch war. Die Aneignung griechischen Geistesgutes durch
die Christen, die mit dem Ausgang des 2. Jahrhunderts lebhaft eingesetzt hatte,
wurde jetzt, im 4., zu einem ersten Höhepunkt und Abschluß geführt. Wesentlich

daran beteiligt war gerade unser Gregor, waren außer ihm vor allem seine

beiden kappadokischen Landsleute und theologischen Bundesgenossen, Gregor

von Nyssa und Basileios der Große, von denen jener den Nazianzener an
spekulativer Tiefe, dieser an organisatorischer Gestaltungskraft übertrifft. An der

eben umrissenen Haltung liegt es, daß Gregor - wie er seinem Glauben nach als

Christ, dem Heimatgefühl nach als Kappadokier (nicht etwa als römischer Reichs-

bürger) empfindet - in seinem Kulturbewußtsein sich durchaus als Hellene fühlt:
nicht auf Grund seines Volkstums13 noch der Religion, sondern weil Griechisch

seine Muttersprache und seine Bildung griechisch ist14.

Auf religiösem Gebiet hat der griechische Einfluß die schlichte evangelische
Botschaft zu einer theologischen Lehre gewandelt, die es, bei aller ihr innewohnenden

Problematik, jedenfalls mit dem vorherrschenden heidnischen System, eben

dem späten Neuplatonismus, an philosophischer Begründetheit aufnehmen kann.
In der Literatur bewirkt der eingetretene Ausgleich, daß die Herrlichkeiten der

griechischen Dichtung und Wissenschaft nicht mehr einfach als «Welt» abgetan
und verworfen werden, sondern daß man sie als helfende Stützen dem mächtigen
Bau der Kirche einfügt. Gerne bezeichnet man, in zeitgemäßer Abwandlung eines

alten Vergleichs, die heidnische Bildung als Magd der Herrin Theologie15. Oder man

13 Über die Hellenisierung Kappadokiens Mommsen, R.G. 5, 306 (mit einem hübschen
Beleg für die Fehler der Kappadokier in der Aussprache des Griechischen) und Wilamowitz,
Reden u. Vorträge4 2 (1926) 25. 130: Glaube d. Hell. 2 (1932) 323. Wie zäh sieb die
vorgriechischen Sprachen Kleinasiens noch in christlicher Zeit behauptet haben, zeigt K. Holl,
Ges. Aufsätze 2 (1927) 238-248.

14 Der Kappadokier Gregor hält es also — wie nicht anders zu erwarten — mit dem oft
zitierten Wort des Isokrates Panegyr. 50 yäÄÄov "EAXr/vaç xaXeloßai xovç xfjç naiôevoewç xfjç
yyexéoaç i] xovç xfjç xoivfjç cpvoeaoç yexéyovxaç, nicht mit Platon Menez. 245d ovôè àXXoi

çpvoei /aèv ßdgßaooi dvxeç, vôyto <5è "EXXrjveg, owoixovolv fjylv (den Athenern), àXX' avxoi "EXAp-
veç, ov ysiçoßdgßagot olxovluev, ößev xaßagov xo yïooç èvxéxrjxe xfj nô?i£i xfjç àXXoxglaç cpvoeooç.

15 1593, 245 xal yào ôlxaiov xfjv ooeplav xov nvevyaxoç ôéonoivav elvai xfjç xdxco naiôev-
oecoç | (domo iïeoanalvgç yfj ydxrjv (pvoœyévyç, \ vnrjoexeïv ôè xoo/xîcoç el&iGfiévriç. Das steht
in dem Carmen ad Seleucum, als dessen Verfasser nach einer Notiz des Cosmas Indicopl.,
Top. Christ. 7 p. 265, 27 Wi. (vgl. auch Cosmas Hierosolym. P. G. 38, 525, 5f.) Th. Zahn,
Gesch. d. Ntl. Kanons 2 (1890) 212ff. aus inhaltlichen Gründen Amphilochios von Ikonion
erwiesen hat. Formal bewegt sich das Gedicht durchaus in den Bahnen Gregors, wie es
bei der Zugehörigkeit des Amphilochios zu seinem Kreis (die beiden Männer waren Vettern)
auch ganz natürlich ist. Der oben ausgeschriebene Vergleich hat seinen Ursprung in der
hellenistischen Philosophie: Diog. Laert. 2, 79 führt folgendes Apophthegma Aristipps an:
xcrvç xdjv èyxvx'/.Uov naidevydxaov yexao/dvxaç, cpO.ooocpiaç ôè àao/etcpûévxaç âyoiovç ëÀeyer
elvrn xoîç xfjç Ilyve/.ônyç yvrjoxfjQOL • xal yào ëxelvovç Me/.uvßco yèv xal xàç dï.'/.aç ßeganal-
vaç F.yei.v, ndvxa ôè yà/./.ov fj avrfjv xfjv ôéonoivav ôvvao&ai yfjyai. Derselbe Vergleich wird
bei [Plutarch.], De lib. educ. 10 p. 7d Bion zugeschrieben, bei Stob., Flor. 4, 109 1 p. 246
Hensedem Ariston von Chios (jS/otc. vet. frgta. 350 V.Arnim, der weitere Belege beibringt). Den
Gedanken hat Philon übernommen; bei ihm vertritt Sara die cpiAooorpia, Hagar die êyxvxAioç
naiôevaiç De congr. er. gr. III p. 74 We. De Cherub. I p. 170 ss. Co. Durch seine Vermittlung
gelangt die Sache mit der ganzen allegorischen Interpretationsmethode zu Origenes: Epist.
ad Greg. Thaumaturg. P. G. 11, 88ab (— PhUocalia 13, p. 64, 21 Robinson), wo allerdings
das Bild Herrin-Magd nicht erscheint, aber die Übernahme des Gedankens einer geistigen



182 Bernhard Wyss

spricht mit einem andern Bild davon, wie der Christ, der Biene vergleichbar, auu
der Blüte des griechischen Schrifttums das Nahrhafte heraussaugt, während er das

Giftige daran unberührt läßt16. Wie stark die Begeisterung für die griechische
Bildung sein konnte, mag wieder eine Stelle Gregors zeigen. Sie steht in einem
Gedicht, das er seinem Großneffen Nikobulos in den Mund legt17. Der junge Mann
bittet seinen Vater um die Erlaubnis, eine der berühmten Hochschulen der Zeit -
Athen, Berytos oder Alexandrien18 - zu beziehen, und schildert ihm kurz den
Wert der Lehrfächer - Rhetorik, Geschichte, Grammatik, Logik, Ethik, Physik,
Theologie (1510, 58 - 1511, 75)19:

Eines ersehn ich vor allem, die Kraft der Rede, mein Vater:
schön ist die Feuergewalt des Wortes, wenn auf dem Markte,
wenn vor Gericht es erstrahlt, schön, wenn es lobpreist am Feste.
Glücklich der Geist, der Geschichte beherrscht: in eines gedrängtes
Wissen ist die Geschichte, ist Einsicht vieler Geschlechter.

Sprachkunde glättet die Rede und dämpft barbarischen Tonfall,
wackerste Helferin sie der edeln, der griechischen Zunge.
Mit dem Turnplatz vergleich ich die Schule des Denkens: ihr Kunstgriff
reißt im geistigen Ringkampf ans Licht die verborgene Wahrheit.
Jünglingsseelen gestaltet die Sittenlehre des Meisters

so wie des Körbleins Geflecht dem weichen Käse die Form gibt.
Lernen möcht ich, was in der Natur der Scharfsinn der Weisen,
was ihr beflügelter Geist erforschte; in dunkles Geheimnis

drangen sie ein, und was sie geschaut, verkünden die Bücher:

Rangordnung von den griechischen Philosophen ausdrücklich bezeugt ist: ôià xovx' äv
yvtfdpyv Tiana/.aßelv ae xal cpiAoacxpîaç 'E/.'/.r'jvon' xà olovel eiç ygioxiamapov ôvvâ/ieva yevéadai
èyxvx7.ia pattrjpaxa fj ngonaidevpaxa xal rà àno yecopexQiaç xai daxgovoptag yoijaipa èaô-
jueva eîç rrjv xœv iegcov ygaqoœv Ôiijypaiv • îv' oneg (paal tpO.ooôçpcov Jiaïôeç Tieoi yexopexgtag
xal fiovarxfjç, ygapjuaxixfjç re xai grjxoQixfjç xal âaxgovoptag œç avvegld'ov cpû.oaocpta, xovi)'
rjpelg eÏTioopev xal rcegi avxrjç (piXoaoxptag tiqoç ygiaxiaviapôv.

16 Zum Beispiel Gregor selbst Or. 16, 12 (P.O. 35, 933a). Or. 43,13 (P.O. 36, 512a).
Or. 44, 11 (P.O. 36, 620ab). Amphiloch. Icon. P. O. 37, 1580, 39—41.

17 Darin läßt sich Gregor von Xikobulos bezeichnen als (1512, 89) ppxgog èprjg prfxgarv
péyav. Einen Stammbaum der Familie Gregors gibt P. Gallay, La vie... 251.

18 In der Antwort des Vaters 1538, 226 eïre aé y' ' Axd ig ereoiyev arjöovig, ehe ae reojivrjg \

<PoivLxr]ç xAvràv äoTv, vö/aojv t'dog Avoovirjcov, | ehe a' 'A/.spivÖooio néôov aéy<i, ëv&a re noÄ-
?.ä>v | (fOQTLÔa 7ih]oâ/j,ev6g rig éà Jiqog ôw/xar' èXavvei.

19 Ähnlich preist Gregor die èyxvxXioç naîÔevotç (den Ausdruck braucht er selbst Or.
43, 12, P. G. 36, 509b) im Epitaphios auf Basileios Or. 43, 23 P. G. 36, 528a tLg /xèv qj^toqi-
xrjv rooovrog, r>)v tivqoç jiévog nvéovoav, el xal to fj&og avxxb tir/ xaxà qr'jxooag fjv; xig àè

yQafi/xaxixrjv, i] yXàaaav èh,e7.).r\vtt,ei xal iaxootag (v. 1. laxogtav) avvdyei xal juéxgoig ëmaxaxeï
xal vo/xo&exei Jioirj/xaoiv; xig ôè xpiXoaoxpLav xrjv övxcog vyrj/.rjv xe xal ävco ßatvovaav, oar) xe
ngaxrcixr) xal -hecoogxixr), oar) xe negl xàg /.oyrxàç ànoèelEeig eyei xal xà Ti.a7.atapara, r)v ôi]
öia7£XTrxijv ovopd^ovaiv ; àaxoovopiag ôè xal yexopexgtag xal dgiß/iöjv ava7.oytag xoaovxov
7.aßd)v laxoixrjv (Zu dieser Stelle bemerke ich beiläufig, daß dieselbe Verteilung der
officia grammatici zugrundezuliegen scheint wie bei Seneca, Epist. 88,3 grammaticus circa
curam, sermonis [1] versatur, et si latius evagari vult circa historias [2]; iam ut longissime
fines suos proférât, circa carmina [4]. Quid horum ad virtutem viam sternit? Syllabarum
enarratio [3] et verborum diligentia [1] et fabularum memoria [2] et versuum lex ac modificatio
[3]?). Vgl. ferner auch Gregors Epitaphios auf seinen Bruder Kaisarios Or. 7, 7 P. O. 35,
761 cd und das Grabepigramm auf ihn A. P. 8, 91.



Gregor von Nazianz 183

Wunder des Erdreichs, der Lüfte, der Meerestiefen, des Himmels,
aber in allem das Walten der unergründlichen Gottheit:

wie sie es lenkt, wohin sie es führt, wo letztlich dies Wéltall
endet, dies Weltall erfüllt von tausendfältiger Schönheit.

Mit dieser Aufnahme der antiken Bildung in das christliche Weltbild war
allerdings zugleich ein ebenso schweres Problem aufgeworfen wie mit der Wandlung
der Urgemeinde zur staatlichen Kirche. Zwischen Antike und Christenrum klaffr
eben doch ein letztlich unüberbrückbarer Gegensatz. Immer wieder kann dieser

aufbrechen und die scheinbar zustandegebrachte Vereinigung zerreißen. Gerade

in Gregors Seele besteht unter dem oberflächlichen Brieden eine verborgene Spannung

der beiden Mächte. Sein Leben lang wird er zwischen dem christlichen und
einem antiken Menschenideal hin- und hergerissen. Das antike ist freilich in dieser

Spätzeit ein abgeleitetes, rein bildungsmäßiges, das des Rhetors. In diesem sieht

man damals auf griechischer Seite wTeitherum die Vollendung geistigen Menschentums.

Der Rhetor ist nicht etwa ein bloßer Redner. Er besitzt jene allgemeine, von
der Grammatik bis zur Philosophie sich erstreckende Bildung, die wir den jungen
Xikobulos eben haben preisen hören: je vollständiger diese geistige Habe
angeeignet ist, um so besser. Aber das höchste Ziel bleibt doch die Anwendung der so

erworbenen Kenntnisse in der sorgfältig gestalteten, mit Bildungsgut angemessen
befrachteten Rede. Das ist allerdings ein beschränktes Ideal, und was davon
verwirklicht wurde, war obendrein oft erst noch armselig genug; dies schon deshalb

weil es volle politische Freiheit, die erste Voraussetzung für eine Entfaltung der

Redekunst, für die Griechen seit Jahrhunderten nicht mehr gab, und weil der Rhetor

sich in einer altertümelnden, von der Alltagsrede stark abweichenden
Kunstsprache auszudrücken hatte. Gewiß ist noch damals von heidnischen und christlichen

Rednern Glänzendes, ja Virtuoses geleistet worden; gewiß haben die Besten

in beiden Lagern uns auch gedanklich manches zu bieten, vermögen sie uns
menschliche Achtung abzugewinnen. Aber es bleibt eben doch so: Wenn wir uns
in die Schöpfungen des 5. und 4. Jahrhunderts v. Chr. versenken, rührt uns oft
etwas wie ein Hauch der Ewigkeit an ; was uns aus den Produkten dieser späten
Rhetoren und Sophisten entgegenschlägt, ist die Luft der Schulstube.

Mit dieser Feststellung soll nicht etwa Gregor herabgesetzt werden. Er ist ein
Kind seiner Zeit und hängt als solches nun einmal diesem Rhetorenideal an. Ein
Seelenforscher würde vielleicht so weit gehen zu sagen, nicht der Poet, auch nicht
der Theologe, sondern der Rhetor mache Gregors Innerstes aus. Wir wollen ihm
nicht zu nahe treten; aber so viel können wir verbürgen: Wenn Religiosität sein

Wesenskern ist, so ist gewiß die diesen umschließende Schicht Rhetorik. Denn
allzu oft entspringen seine theologischen Formulierungen nicht inniger Religiosität
noch gedanklicher Tiefe, sondern einfach einem rhetorischen Schönheitsbedürfnis.
Vielleicht ist es doch angeborene griechische Art, die sich darin äußert : Der Grieche
will einen Kosmos vor sich sehen, in dessen großem Zusammenhang alle einzelnen



184 Bernhard Wyss

Gegensätze aufgehoben sind. Der starke Intellekt des Hellenen sucht auch dem

Unfaßlichen auf den Leib zu rücken, auch das Unaussprechliche begrifflich zu
bestimmen. Gerade dieses griechische Verlangen nach harmonischer Geschlossenheit

des Weltbildes, diese ebenfalls griechische vom Intellekt beherrschte Denkart
glauben wir am Werke zu sehen, wo Gregor seine Trinitätslehre entwickelt - ein

Gedankengebäude, das mit schlichter Frömmigkeit kaum mehr etwas gemeinsam
hat. Der Rhetor verrät sich auch im persönlichen Leben Gregors immer wieder;
bei aller Güte. Zartheit und Opferbereitschaft fehlt doch kaum je der Seitenblick
aufs Publikum. Hieronymus, der in Konstantinopel Gregors Schüler gewesen ist20,
also ein glaubwürdiger Zeuge, erzählt uns ein aufschlußreiches Geschichtchen21:

Er bat den Meister einmal, ihm eine schwierige Textvariante im Lukasevangelium
zu erklären. Gregor ließ sich nicht darauf ein, sondern gab zur Antwort : «Darüber
will ich dich vor versammeltem Kirchenvolk belehren. Was du jetzt nicht begreifst,
wirst du dort, ob du willst oder nicht, begreifen, sobald die ganze Gemeinde meiner

Auslegung ihren Beifall zuruft. Und wenn du je in den Beifall nicht mit einstimmtest,

so werden dich eben alle für den einzigen halten, der es nicht versteht.» Der
berühmte Theologe hatte also kein Bedenken, den Beifallslärm der Menge als

Beweis für die Richtigkeit einer Textdeutung anzunehmen. Ein Mann, dem der

Applaus so viel bedeutet, fühlt sich natürlich gekränkt, wenn er ausbleibt oder

wenn ihm gar die Möglichkeit zu glänzen genommen wird. Kein Wunder, daß ihn

von den Maßnahmen Julians keine zu gehässigeren Ausfällen gegen den Abtrünnigen

gereizt hat als jenes Edikt des Kaisers, das die Christen vom höhern Unterricht,

der eben in Händen der Rhetoren lag, praktisch ausschloß22.

20 Hieronym., De viris illustr. 117 Gregorius vir eloquentissimus, praeceptor meus el

quo scripturas explanante didici
21 Hieronym., Epist. 52 ad Nepotianum 8, 2 (C. S. E. L. 54, 429) praeceptor quondam

meus Gregorius Nazanzenus (sic) rogatus a me, ut exponeret, quid sibi vellet in Luca (6,1 [v. 1.])
sabbatum öevteqotiqojtov, id est 'secundoprimum', eleganter lusit: 'docebo te' inquiens 'super
hac re in ecclesia, in qua omni mihi populo adclamante cogeris invitus scire, quod nescis, aut
certe, si solus tacueris, solus ab omnibus stultitiae condemnaberis\ Das war einem Hieronymus
freilich doch zu stark; denn er fährt gleich fort: nihil tarn facile quam vilem plebeculam et
indoctam contionem linguae volubilitate deeipere, quae, quidquid non intellegit, plus miratur.

22 Julian hatte sein Verbot (Cod. Theod. 13, 3, 5 vom 17. Juni 362 : Iuliani Epistulae leges
usw. [1922] Nr. 61, p. 69 Bidez-Cumont) damit begründet (Epist. 42), die an den Inhaber
eines Lehramts zu stellende Forderung des exeellere moribus sei nicht erfüllt, wenn christliche
Lehrer Autoren erklärten, deren Götter sie verabscheuten. Auf diesen Vorwurf der Un-
wahrhaftigkeit — denn darum handelt es sich - antwortet Gregor nicht ; statt dessen polemisiert

er dagegen, daß Julian den Begriff des èXXqviapôq auf die Religion statt auf die
Sprache anwende: Or. 4, 5 P. G. 35, 536a xaxovoycoç rpv Tiooopyoqlav peréthjxsv Inl to
ôoxovv, coojieo rrjç dopaxelaç ovra toi1 'EXXqva Xôyov, àXX' ov rfjç yXdjoorjç ' xal Sià touto
cbç àXX.oTOiov xaXov qpmgaç tôjv Xoymv rjpâç àmqXaoev. Dazu ist zu sagen, daß Julian sich
auf das Neue Testament hätte berufen können, wo oi "EXXrjveg, wie schon Luther gesehen
hat, soviel heißt wie 'die Heiden'. Und über die Vereinbarkeit des christlichen Glaubens mit
der Betätigung im klassischen Unterricht hatte man im christlichen Lager jedenfalls bis
zu dem von Clemens und Origenes vermittelten Waffenstillstand mit der geistigen
Großmacht des Griechentums gar nicht so viel anders geurteilt als Julian es tut; so Tertullian.,
De idol. 10 (C. S. E. L. 20, 40) Si fidelis litteras doceat, insertas idolorum praedicationes sine
dubio, dum docet, commendat; dum tradit, affirmât; dum commémorât, testimonium dicit
Exod. 23, 13) ; deos ipsos hoc nomine obsignat, cum lex prohibeat, ut diximus, deos pronuntiari

et nomen hoc in vano collocari (Exod. 20,7). Hinc prima diabolo fides aedificatur ab initiis
eruditionis. Quaere, an idololatriam committal qui de idolis catechizat! Wie weit indes der



Gregor von Nazianz 185

Das christliche Ideal, das diesem rhetorischen gegenübersteht, brauchen wir
nicht zu schildern. Es trägt in Gregors Vorstellung die besondern Züge der Askese

und des Eremitentunis. Das Verlangen nach beidem ist bei ihm immer dann am
stärksten, wenn ihm das öffentliche Wirken Mißerfolg und Enttäuschung
eingetragen hat, so gerade nach Konstantinopel. Natürlich hält der Zwiespalt auch in
der Zurückgezogenheit an : Bald rühmt sich Gregor, daß seine heidnischen Bücher
vermodern23, bald fällt er über die Unbildung mancher Bischöfe, über die Mönche

her, die nicht einmal fehlerfrei Griechisch zu schreiben verstehen24. Er verspottet
die Altertümelei und die billigen Kunstgriffe der Rhetoren und begeht fast im

gleichen Atemzug selbst diese Sünden. Er beteuert, schreiben zu wollen wie die

Fischer, d. h. schlicht wie die Evangelisten, nicht wie Aristoteles, was ihm so viel
bedeutet wie spitzfindig und dem einfachen Mann unverständlich25. In Wirklichkeit

tut er genau, was er verwirft - auch darin ein echter Rhetor seiner Zeit. Es

war übrigens nicht vor allem der Ehrgeiz des Rhetors, der Gregor daran hinderte,
das seiner Natur gemäße beschauliche Leben ungestört zu führen: was ihn daraus

immer wieder ins tätige Leben zurückriß, waren entweder kirchenpolitische
Verhältnisse, in die einzugreifen er sich verpflichtet fühlte, oder es waren andere

Menschen, die ihn für ihre geistlichen und weltlichen Zwecke einspannen wollten.
So sein eigener Vater, der ihn gegen seinen Willen zum Priester weihte und ihn

nötigte, ihm in der Betreuung der Gemeinde zu Nazianz beizustehen. So sein

Herzensfreund Basileios, der ihn im kirchlichen Machtkampf als wertvolle Schachfigur

auf einen umstrittenen Grenzposten seiner ausgedehnten Diözese zu setzen

beabsichtigte26. Nach Jahren noch wird Gregor von Zorn und Bitterkeit
übermannt, wenn er sich daran erinnert, daß er Bischof von Sasima hätte werden sollen

(1059, 439-1061, 462)27.

Ein Flecken liegt in Kappadokien,
wo sich die Königsstraße dreifach teilt.
Kein Grün gibt's dort, kein Wasser, überhaupt
nichts was dem Freien selbstverständlich ist:
ein ganz verwünschtes, jämmerliches Nest!
Staub triffst du bloß und Wagenlärm, Geschrei

Ausgleich zu Gregors Zeit schon vorgeschritten war, lehrt Ammian, der als Heide und
Verehrer des Kaisers sein christenfeindliches Rhetorenedikt doch durchaus verurteilt (25, 4,
20 illud inclemens

23 Epist. 235 P. G. 37, 377 c lôov ooi xai xä nvxxLa nao ryxwv anso aixeîç. öoa xovg orjxag
ôiécpvye xai xov xanvov, vnèg ov xaxéxeixo xaddneo xolg vavxrxolç xà nrjôd/.ta /nexà xov nXovv
xai xr\v œoav (Hesiod., Op. 629). Ähnlich 1389, 53 evgojg ôj âpcpi ßißXoioiv èpaïg, pvdoi ô'
âxéXeoxoi...

24 1352, 35 äv ôè croXoixîÇrjg xai navxaç ôyov xaxaXevpg, äyyeXog. Vgl. 1176, 138. 1187, 295.
25 Or. 23, 12 P. G. 35, 1164c (xavxa n£cpü.oo6cpr\xaC) âXisvxixœg, ovx 'AgiaxoxeXixcbg. Das

ist zugleich ein Hieb gegen die Arianer, die-z.B. bei Epiphan., Pan. Haer. 69, 71 - oi veot
'AgiaxoxehxoL heißen.

26 Nicht zugänglich war mir S. Giet, Sasimes, une méprise de Saint Basile (Paris 1941).
27 Erst nachträglich habe ich gesehen, daß dieses Stück der Autobiographie (v. 439-485)

bereits ins Deutsche übersetzt ist von G. Soyter, Byzantinische Dichtung (Texte u. Forschgn.
zur byz.-neugriech. Philol., Nr. 28, Athen 1938) 26—28.



186 Bernhard Wyss

und Jammer, Häscher, Fesseln, Folterung;
an Leuten: fremd Gesindel, fahrend Volk.
Dies Sasima sollte meine Kirche sein.

Er, der an fünfzig Landbischöfen noch

genug nicht hatte, dachte mich dorthin
zu setzen. Und warum Damit er sich,
dieweil ein andrer ihm den Platz bestritt,
siegreich behaupte dank dem neuen Sitz.
Denn als der kriegerischste galt ich ihm

von allen Freunden. Freilich war ich einst
streitbar und schäm mich meiner Wunden nicht.
Doch jenen Thron nur zu besteigen, war
nicht möglich, ohne daß man Blut vergoß.
Denn zwischen feindlichen Bischöfen lag
der Ort als heiß umstrittnes Niemandsland.
Den Vorwand bildete das Seelenheil
der Gläubigen. Doch Herrschsucht war der Grund;
daß ich nicht sage : Zins und Steuergeld,
um derentwillen sich die Welt zerfleischt. —

Damals und auch sonst in solchen Zwangslagen wußte Gregor sich nicht anders

zu helfen als durch die Flucht in die Einsamkeit28. Aber dann war er doch nicht
stark genug durchzuhalten und kehrte wieder zurück, etwa aus dem Gefühl heraus,
dem eigenmächtigen Vater doch Gehorsam schuldig zu sein. So ergab sich eine

weder beschauliche noch tätige Lebensform29, sondern ein Mittelding, bei dem

Gregor selbst sich niemals glücklich fühlte.
Wie spiegelt sich, was wir über den Charakter des Jahrhunderts und Gregors

Persönlichkeit gesagt haben, in seinem poetischen Werk? Auf den ersten Blick
könnte man finden, der Ausgleich habe sich hier so vollzogen, daß christlicher
Gehalt in antiker Form gefaßt sei. Das ist richtig, aber damit ist nicht alles gesagt.
Denn die griechische Bildung, durch die Gregor hindurchgegangen ist, hat auch
auf den Inhalt stark abgefärbt ; wie, soll im einzelnen noch gezeigt werden. Daß
die Grundhaltung christlich ist, versteht sich von selbst; unter den vielen Gedichten

findet man - abgesehen von den Epigrammen, die einem besonderen literarischen

Gesetz gehorchen - kaum etwa eines, dem man nicht ohne weiteres die
Religion des Verfassers anmerkt30. Die künstlerische Frage, ob die antiken Formen

28 Erstmals 361 oder 362 (Gallay, La vie 72f.), dann 372 (Gallay 116f.), ein drittes
Mal wohl 375 (Gallay 128ff.).

29 Die Frage der Bioswahl stellt Gregor z. B. am Anfang seiner rvü/naL tetquotixoi
928, 1 TioâÇiv noori/Lir/oeiaç rj êecogîav;

30 So etwa das ganz in Gemeinplätzen der Popularphilosophie sich erschöpfende Eiç ev-
yevfj Ôvoroonov. Auch dort würde kein Heide geschrieben haben (856, 32) rov evyevfj fxèv,
ôvoyevfj ôè reo tootzoj vexoov vo/ivQa) rwv xa/.œv ôôaiôôra. Und in der vorangehenden
elegischen Abwandlung desselben Themas, die in 40 Versen sonst gar nichts enthält, was auf
Gregors Religion hinweist, zeigt sich der Christ doch 853, 27 eiç yovç navreç, êvoç nXd-
CTOv yévoç.



Gregor von Nazianz 187

einfach übernommen werden dürften, erhob sich für Gregor nicht. Die
Kunstanschauung des Altertums und gar diejenige der Spätzeit, in der er lebte, hielt die
Imitation als klassisch geltender Muster nicht nur für erlaubt, sondern für geboten.
Aber wie vertrug es sich mit christlichem Stolz, sich die Formen der Poesie bei
den Hellenen zu borgen 1 Diese Frage war für Gregor damit erledigt, daß er alles,

was er entlehnte, eben zu jenen helfenden Stützen zählte, deren das Christentum
sich bedienen dürfe. Ja, wir können es für wahrscheinlich halten, daß er selbst der

Meinung war, wenn er den edeln christlichen Gehalt in hellenische Form gieße31,

müsse das Ergebnis die Vorbilder an absolutem Wert übertreffen. Sicher hat

Gregor kein Gefühl dafür gehabt, daß beim wahren Kunstwerk Form und Gehalt
eine vollkommene lebendige Einheit bilden; eine Einheit, deren übliche Aufspaltung

in das eben genannte Begriffspaar das Wesentliche ebensowenig erfaßt als

man - wie ich glaube - den Menschen erfaßt, wenn man ihn in die Seele und deren

sichtbaren körperlichen Ausdruck zerlegt. So macht es Gregor denn keinen Kummer,

sich - so gut er es kann - in den beiden Hauptformen der klassischen Poesie

auszudrücken, der homerischen und jener der attischen Tragödie. Unter Form
verstehen wir dabei nicht bloß die Übernahme des Versmaßes, des Hexameters
also und des iambischen Trimeters. Denn Gregor übernimmt auch den besondern

Wortschatz, der jeder dieser Gattungen eigentümlich ist, ihren Dialekt, ihre

Stilisierung: Elemente also der künstlerischen Ausdrucksweise, die den Leser sofort
in die Atmosphäre sei es der homerischen Welt, sei es des klassischen Athens
versetzen, jedenfalls in ein anderes geistiges Klima als jenes, in dem das Christentum

beheimatet ist. Deshalb empfinden wir von Anfang an stark den Zwiespalt
zwischen dem, was Gregor zu sagen hat, und der Art, wie er es sagt. Allerdings
liegt auch ein ästhetischer und psychologischer Reiz gerade darin, zu sehen, wie

Gregor in einer dichterischen Sprache sich äußert, die nicht seine natürliche Sprache

ist: Aber wo immer wir einen solchen Reiz wahrnehmen und auskosten, da

haben wir es nicht mit großer Dichtung zu tun, sondern mit Humanistenpoesie.
Als solche möchten wir Gregors ganze Produktion in gebundener Sprache

bezeichnen. Es ist klar, daß auch einem Poeten, der so aus zweiter Hand lebt, das

eine besser gelingt, das andere weniger; auch daß der Anteil des Fremden und des

Eigenen schwankt. Bei Gregor führt die Mühe der Imitation im schlimmsten Falle

zu einem bloß äußerlichen Nachleiern, im günstigsten zu Gedichten, in denen man
von glücklicher Erneuerung alter Muster sprechen kann. Verzichtet er auf die

Anlehnung an Vorbilder, so verfällt er nicht ganz selten in bemühende Plattheit;
aber hie und da gelingt ihm auch etwas Originales, das zwar keine große Künstlerschaft,

aber doch ein eigenes Talent erkennen läßt.

31 Vorangegangen waren ihm darin bekanntlich, zur Zeit Julians, die Apollinaris Vater
und Sohn (die Belege in A. Ludwichs Ausgabe der Metaphrasis psalmorum des Ap. von
Laodikeia), was Gregor selbst - in der Polemik gegen die apollinaristischen Irrlehren -
ausdrücklich bezeugt: Epist. 101 P.O. 37, 193a ei ôè oi fiaxooi ?.6yoi xai vêa xpaAxpoia xai
âvxicp&oyya xâ> AaßiÖ xai p xojv uéxgan' ydoe; rj xotxrj ôia&tjxp vo/iiÇfxai, xai r/pelç ya/.fio-
XoyrjGoixev xai no).).à yodyio/xev xai pexopoopev.



188 Bernhard Wyss

Wenn wir sagten, Gregor habe sich mit Vorliebe der homerischen und der
tragischen Ausdrucksweise bedient, so sollte das nicht etwa heißen, er habe Epen und

Tragödien geschrieben. Vielmehr überträgt er - auf einem lange vor ihm
angebahnten Wege fortschreitend - diese Kunstformen auf andere Gattungen. Seine

dogmatischen Ansichten kleidet er gern in die Form hexametrischer Hymnen, etwa
über die einzelnen Personen der Trinität, die Menschwerdung, das Wesen der
Seele. Auf Hesiods Werke und Tage als letzten literarischen Ahnen kann man
einige längere Stücke paränetischen Gehaltes zurückführen: die Unterweisung
einer jung Vermählten; die Aufforderung, zum Christentum überzutreten, an einen

gebildeten Heiden. Mitunter wählt Gregor das elegische Distichon, ohne daß in
der innern Haltung ein Unterschied gegenüber derjenigen hexametrischer Gedichte

zu spüren wäre: das Gefühl für den besonderen Ton epischer und elegischer
Ausdrucksweise war eben seit langer Zeit stumpf geworden32. Aber einige wenige

Elegien entsprechen wirklich der Vorstellung, welche die Griechen der besten Zeit
mit diesem Kamen verbunden hatten. Natürlich hat Gregor auch das Epigramm
gepflegt; davon später. Die alten lyrischen Formen dagegen sind damals so gut
wie ausgestorben ; gelegentliche Versuche Gregors in den kaiserzeitlichen Anakreon-
teen und verwandten Maßen nehmen in seinem gesamten Schaffen einen kleinen
Haum ein33. Das bedeutendste der in iambischen Trimetern abgefaßten Gedichte
ist die schon erwähnte Autobiographie. Der iambische Vers schien den Griechen

(wie uns) zur Erzählung am besten geeignet, weil er der gesprochenen Sprache am
nächsten steht. In der gleichen Form sind einige umfangreiche moralische

Abhandlungen gehalten: über den Zorn, über die Tugend, gegen die Reichen.
Wenn wir Gregors Imitation als solche beurteilen, müssen wir sagen, daß sie

nur selten und auch dann nicht restlos glückt : am ehesten in einzelnen homerisie-
renden Vergleichen34 oder in Gefühlsausbrüchen, die tragisches Pathos streifen35.

Weiter: Da Gregor ferner ein wesentliches Ziel in der pädagogischen Wirkung
sieht - er stimmt darin übrigens mit gut altgriechischer Auffassung überein36 -

32 Es genügt, an die elegische Behandlung eines Mittels gegen Tiergifte durch Neros
Leibarzt Andromachos zu erinnern.

33 Über die von Gregor verwendeten Metren vgl. Exkurs I, S. 203 f.
34 Die Belegstellen Phyllobolia P. Von der Mühl1 (1945) 168.
35 Einen Hauch tragischen Geistes verspüren wir in der Klage des enttäuschten Freundesherzens

1062, 476 roiavr' 'A&fjvai xai novoi xoivwv '/.ôyorv
â/uooreyog re xal ovvéomoç ßioq,
vovç eîç èv â[xcpoîv, ov ôvco, davy 'EXXdôoç

482 ÔLeoxéôaorai navra, eooinrai xapiai •

aûgai. (pégovoi ràç na/.aiàç ê?jiîôaç.
nov nç nXaviy&rj ; {}f>orç, ov ôéÇeo&é tir,

485 nag oîç ro niaràv nXeïov ;
Es heißt schon etwas, daß Gibbon sich durch diese Verse an eine ähnlich pathetische Klage
der Helena im Sommernachtstraum (3, 2, 198) erinnert gefühlt hat: Decline and fall cap.
XXVII n. 29 « Shakespeare had never read the poems of Gregory Nazianzen; he was ignorant
of the Greek language; but his mother-tongue, the language of Nature, is the same in
Cappadocia and in Britain. »

36 Aristoph. Ranae 1054 roîç fièv yàg naiôaoloioiv earl ôiôàoxaXoç ooriç, cpgdqsi, roïoiv
ô f]ßü)Oi noirjraî.



Gregor von Nazianz 189

geht seine Poesie allzu oft ins Lehrhafte, ins ermüdende Moralisieren über; ja.
er macht sich keinen Skrupel, auch allerlei matte Memorierverse zu schmieden

(etwa über die Plagen Ägyptens oder den Stammbaum Jesu) oder banale
Sittensprüche, nach den Anfangsbuchstaben geordnet, zu einem ethischen Alphabet
zusammenzustellen37 : Damit haben wir die Niederung der in der Schule handwerksmäßig

geübten Dichterei erreicht. Dort war es auch, schon seit hellenistischer Zeit,
ein beliebtes Exercitium, denselben Gegenstand einmal hexametrisch oder elegisch,
das andere Mal iambisch zu behandeln38. Auch mit diesem Brauch ist Gregor
vertraut. Eine Probe mag zugleich zeigen, wie er epischen und tragischen Stil handhabt

; wir wählen die Darstellung des Seesturms, den er als Student, auf der Überfahrt

von Alexandrien nach Athen, erlebt hat (993, 310-994, 321):

Einst befuhr ich das Meer, das entfesselte Winde bestürmten,
fuhr vom pharischen Strand nach Achaia hinüber; im Spätjahr
um den Aufgang des Stiers: vor ihm erschauert der Seemann

innen im Herz; da bewegst du ihn schwer, den Anker zu lichten.
Zwanzig Nächte durch lag ich und zwanzig Tage im Schiffe

ausgestreckt, hinten im Deck, und flehte zu Gott, dem Allmächtgen,
laut im Gebet. Doch außen ans Bord schlug wuchtig die Woge,
unablässig - dem Turm, dem Gebirge gleich sich erhebend.
Obenein stürzte der Guß des Wassers, das Takelwerk ächzte;
gellend rieb sich der Sturm an knarrenden Yordertauen.
Unterm Dunkel der Wolke verschwand der Himmel; in Blitzen
flammte er auf, dann riß ihn entzwei dumpf krachend der Donner.
Damals gab ich mich Gott, und also entrann ich der wilden
Salzflut; mein Beten hat sie, mein frommes Gelübde geglättet.

Der Beginn des gleichen Erlebnisses wird in der Autobiographie folgendermaßen
erzählt (1038, 125-1041, 162):

Zur Jahrzeit, da das Meer schon aufgewühlt,
da noch der Schweif des Stiers gefährlich droht,
da nur der Kühne, nicht der Kluge fährt,
verließ ich dennoch Alexanders Stadt,
wo ich die Frucht der Redekunst gepflückt,
und segelte durchs Meer nach Griechenland.
Bei Kypros brach der Winde Aufruhr los

und traf das Schiff. Da sanken in die Nacht
Luft, Erde, Meer, des Himmels schwarzes Rund.
Der Donner krachte zu des Blitzes Tanz,

37 Dazu und überhaupt zu Gregors Gnomologien H. L. Davids, DeGnomologieën van Sint
Gregorius van Nazianze (Nijmegen/Utrecht 1940); dort Text und Interpretation des Alpha-
behim ethicum (P. G. 37, col. 908—910) 126—129.

38 Vgl. Wilamowitz bei U. Wilcken, Arch. f. Pap.forschg. 6 (1920) 453f.



190 Bernhard Wyss

das Segel schwoll, schwer ächzte auf das Tau.
Der Mastbaum neigte sich, ohnmächtig blieb
das Steuer vor der Allgewalt des Sturms.
Die eingedrungene Meerflut stieg im Boot.
Rufe erschallten, helles Wehgeschrei.

Besatzung, Schiffsherr, Reisende zumal,
sie flehten Christus an aus einem Mund -
auch sie, die ehmals keinen Gott gekannt.
Die Furcht ist eine starke Lehrerin
Stets wilder ward das Meer, das tagelang
uns laut umbrüllte. Und wir ahnten nicht,
wohin die grauenvolle Fahrt uns trieb,
erhofften keine Rettung mehr vom Herrn
und bangten vor dem allgemeinen Tod.

Diese deutsche Fassung kann natürlich keinen Eindruck davon geben, wie weit
es Gregor gelungen sei, seine Vorbilder zu erreichen. Wer den griechischen Text
liest, erkennt, daß er auch in diesen beiden Schilderungen über ein gewandtes
Nachschaffen dessen nicht hinauskommt, was andere gefunden hatten. - Die eben

vorgetragene iambische Darstellung des Sturms erinnert an die rhetorisch gesteigerten

Botenberichte der Tragödie; anderswo zeigt Gregor, daß in ihm das

Bewußtsein noch wach ist für den Iarnbos als Träger leidenschaftlicher Invektive :

so hatte ihn ein Jahrtausend vorher Archilochos eingeführt. Freilich ist Gregor
nicht die Kraftnatur, die der vollen Schärfe des Hassens fähig wäre ; er wirkt eher

gehässig, gallig. Den archilochischen Furor vermag er nicht längere Zeit
durchzuhalten; außer Hieben, die treffen, führt er solche, die bloßes Gefuchtel sind.
Auch kommt ihm bei der Pflege dieser haßerfüllten Gattung das christliche Gebot
der Feindesliebe etwas in die Quere. Immerhin hat es ihn nicht gehindert, sich
über die Bischöfe, die ihn in Konstantinopel stürzten, deutlich genug zu äußern

(1176,145-1178, 165):

Mit Freuden gaben sie mir das Geleit
und warfen mich als Ballast aus dem Schiff :

den Schurken fiel der brave Mann zur Last.
Jetzt heben sie die Hände fromm empor
zu Gott und bringen Sühneopfer dar,

jetzt weihen sie das Volk mit heiigem Wort,
sie, die in ihrer Bosheit mich verjagt -
mit meinem Willen: schandbar wär's ja, müßt'
ich auch ein solcher Glaubenskrämer sein.
Des einen Vater war noch Steuervogt,
auf nichts als falsche Buchungen erpicht,
ein andrer kommt frisch von der Wechslerbank,



Gregor von Xazianz 191

vom Pflug der dritte, bäurisch braun gebrannt,
die emsige Hacke und den Karst gewohnt.
Und er, der Ruderknecht, der Söldner war,
noch salzig riecht, den Leib voll Narben trägt,
ist heut in der Gemeinde Steuermann
und Oberster - voll Dünkel und beschränkt.
Noch andre haben nicht einmal den Ruß
des früheren Gewerbes abgewischt,
der Peitsche sie, des Mühlendienstes wert

Gregors besonderer Zorn entlädt sich über dem Kyniker Maximos39, der sich

sein Vertrauen erschlichen hatte, aber nur um, darauf gestützt, sich selbst auf den

damals von Gregor noch nicht eingenommenen Bischofssitz von Konstantinopel
emporzuschwingen - was ihm freilich mißlang. Nachdem die Freundschaft
deswegen in die Brüche gegangen war, hatte Maximos literarisch gegen Gregor

polemisiert. Wir hören einige Verse aus Gregors Erwiderung. - 'Hund' ist im
vordem Orient noch heute ein Schimpfwmrt ; Gregor spielt damit, daß es im Griechischen

zugleich auch 'Kyniker' bedeutet (1342, 41-1344, 65):

Du warst doch eben noch zufrieden, wenn
dein schäbig Mäntelchen ein Stücklein Brot
dir eintrug, und die Hundemäßigkeit
der Lebensform. Schriftstellern aber war
dir, was die Kithara dem Esel ist,
dem Rind das Wasser und das Joch dem Fisch.
Jetzt bist du Orpheus, dessen Saitenspiel
das Weltall rührt, und bist Amphion, der
herbei die Steine lockt zum Mauerbau
So schreibst du Was denn Gegen wen, du Hund
Schreibst gegen einen Mann, dem Schreiben so

Natur ist wie dem Wasser Fließen, wie
dem Feuer Brennen, einen Mann, der dir
kein Haar gekrümmt hat, den du schwer gekränkt.
Wahnwitzig-ungebildete Dreistigkeit
Zum Wettlauf forderst du das Pferd heraus,
den Löwen kratzest du mit schwacher Hand. -
Doch halt: am Ende hast du selbst erkannt,
daß keiner dein Gebell der Antwort wert
jemals wird finden, und da hast du hecht.
Wer läßt in Streit sich ein mit einem Hund

39 Zur Maximos-Episode vgl. J. Sajdak, Quae ratio inter G—m, N—m et Maximum cynicum
intercédât (Eos 15 [1909] 18-48).



192 Bernhard Wyss

Für den Philologen ist es nicht ohne Reiz zu untersuchen, aus welchen älteren
Werken Gregor die Schmuckstücke herausgebrochen hat, mit denen er seine
dichterische Sprache verziert40. Solche Entlehnungen finden sich in großer Zahl :

Gemessen am allgemeinen Stande der Zeit muß Gregors Belesenheit, wie seine

Bildung überhaupt, außerordentlich gewesen sein. Sie ging allerdings nicht in die
Tiefe: Ein wirkliches Verständnis der klassischen und hellenistischen Kultur darf

man von ihm so wenig erwarten wie von seinen Zeitgenossen, den scheinbaren

Antipoden Julian nicht ausgenommen. Aber auch die Breite seiner Kenntnisse
darf nicht überschätzt werden. Wie die selbständig arbeitende Forschung aufgehört

hat (es genügt, auf den an sich lustigen Unsinn hinzuweisen, der in den
Naturwissenschaften unbedenklich geglaubt und weitererzählt wird41), so ist auch der

Drang nicht mehr vorhanden, aus der alten Literatur etwas Entlegeneres
hervorzuholen, etwas anderes, als was einem im Unterricht vorgesetzt wird. Darum ist
der Einfluß keiner andern Vorbilder so deutlich wie derjenige Homers und des

Euripides, richtiger: der in der Schule gelesenen Auswahl aus Euripides42. Am
stärksten hat neben diesen beiden der Meister der alexandrinischen Poesie, Kalli-

40 Auf ältere Vorlage muß z. B. 994, 317 ôÇéa ovgîÇovx og etil ngoxôvoioiv àryzov
zurückgehen, wie Nonn., D. 35, 212 oÇv ôè ovgîÇovxoç daiyyxwv ànà Xaipcöv zeigt.
Wo solche Berührungen zwischen Gregor und den Dionysiaka (für die Metaphrasis liegt die
Sache anders) begegnen, sind sie aus gemeinsamem Vorbild zu erklären, nicht mit direkter
Abhängigkeit. Es ist vollkommen verkehrt, wenn Cataudella, Studi It. fil. cl. N. S. 11 (1934)
15ff. behauptet, Gregor habe, namentlich im Gedicht Eig yvvaîxaç y.a}J.œmÇoyévaç
(P. G. 37, col. 884-908), den Nonnos imitiert. Zu seiner Widerlegung nur zwei schlagende
Beweise: Falkenburg, der erste Herausgeber der Dionysiaka, hatte (umgekehrt wie Cataudella)

angenommen, daß Nonn., D. 1, 310 ànonxvaxfiga yaXivov (ncöX.ov) zurückgehe auf
Gregor 1269, 105 Innov, ànonxvaxriga yaXiv&v, und noch Ludwich, in der Praefatio seiner
Ausgabe p. IX, ließ das gelten. In Wirklichkeit haben Gregor wie Nonnos den Oppian
nachgeahmt: Hai. 2, 11 âjiojzxvoxfjga yaXivœv. (Unbeweisbar ist, was R. Keydell, Bursians
Jahresb. 230 [1931] 1101 vermutet, daß gemeinsames Vorbild aller drei Kallimachos gewesen
sei; vgl. R. Pfeiffer I S. 498 seiner Ausgabe). Cataudella stützt seine Behauptung unter
anderm damit, daß er Gregors 987, 234 ëyoj xaxaxàgÔiov ëXxoç herleitet aus Nonn.,
D. 15, 244. 42, 184 vnoxdgôiov ëXxog 'Egwxojv. Tatsächlich schöpfen beide aus dem von
Gregor wie von Nonnos erwiesenermaßen reichlich benützten Theokrit 11, 15 ëycov vno-
xdgôiov ëXxog.

41 Schon im 1. und 2. Jhdt. n. Chr. sind die Naturwissenschaften weit unter die Höhe der
hellenistischen Zeit abgefallen: U. Kahrstedt, Kulturgesch. der röm. Kaiserzeit (1944) 328f.

42 Wilamowitz, Eurip. Herakl. 1 (1889) 202° «Für Gregor von Nazianz trägt Stoppel
(qu. de Gr. Naz. poet seen. imit. diss. Rostock 1881) viel zusammen, was teils ganz nichtig
ist, teils auf die Benutzung der Lexika weist, die bei Gregor sehr deutlich ist. Sicher kennt
er nur Eur. Hek. Or. Phoen. Med. Andr. Alk., wenn auch nur so viel. WTenn der iambische
Brief an Seleukos vielmehr von Amphilochius ist, fällt z. B. Alk. fort». Dies letzte ist nach
dem oben S. 18115 Gesagten der Fall; im übrigen hat Gregor außer den erwähnten
Tragödien sicher noch gekannt O.R. Ai. Bacch.: 1176, 134 d> nôXig, noXiç O.E. 629), lv'
sxßorjcrco xal xi xal xgaycoörxöv. Ai. 386 jupôèv péry' elnpg * ovy ôgâg, ïv' el xaxov; rvj G.N.
935, 105 pr/ôèv péy' eïjirjç evnXoèbv ngo neiopaxog. 1052, 334 prjôèv péy' einpg owxôpojç
av&gwjioç cov (beide Stellen schon von Lobeck nachgewiesen). Eurip. Bacch. 918 y.ai pyv
ôgâv poi ôvo pèv rjXiovç boxâ>, ôicroàç ôè Orjßag rxj G. N. 1068, 562 ôva> pèv ov ôéôœxev rjXiovç
(pvaiç, Ôiaoàg ôè Pœpag. Weniger Evidentes lasse ich beiseite. Natürlich gehören auch diese
drei Stücke alle zur Schulauswahl. Die Mühe, sich die Vokabeln aus den Lexika zu holen,
hat Gregor sich nicht gemacht. Die Sache ist nachweislich umgekehrt wie Wilamowitz
glaubte: unsere Lexikographen, vor allem Hesych, enthalten sehr viel Material aus Gregor;
es genügt, darauf hinzuweisen, daß in Pfeiffers Ausgabe I 517 gleich sieben Frgta. anony-
ma, bei denen man an Kallimachos gedacht hatte, davon sechs aus Hesych, als Zitate
aus Gregor überführt sind.



Gregor von Nazianz 193

machos43, auf Gregor gewirkt. Die Nachahmungen sind zahlreich, aber ohne
Gefühl für die Feinheiten der Vorlage in Tonart und Versbau : Es ist uns etwa zumute,
als müßten wir ein uns vertrautes schönes Musikstück auf einer abgenützten,
kratzigen Schallplatte anhören. Gelegentlich glaubt man eine Spur älterer Poesie

zu finden, ohne daß man sagen könnte, auf welchen Namen sie zurückweist. Das

gilt etwa für die zwei Verspaare, in denen ein auch sonst da und dort begegnendes
Motiv abgewandelt wird : das der noch nicht ausgereiften Traube, deren Beeren

gleichzeitig in verschiedenen Farbtönen spielen44. Gregor vergleicht damit - sonderbar

genug, und gerade darin verrät sich die Nachahmung-die uneinheitliche

Stimmung seiner Gemeinde zu Konstantinopel (1257, 41-44):

Gleich wie wenn die Frucht der Rebe unter Sonnengluten funkelt,
dann, wenn ihre frühe Farbe fast unmerklich sich verliert -

43 Das hat zuerst A. Naeke gesehen im Ind. lect. Bonn. 1836/37 (Opusc. philol. 1 [1842]
236-249). Zahlreiche Hinweise auf Gregors Imitation gibt R. Pfeiffer in seiner schönen
Neuausgabe der Kallimachosfragmente (Oxford 1949). Dazu einige Ergänzungen. Zum
Prolog der Aitia (Frgt. 1 Pf.) v. 3f. ovy ev aeioya ôtrjvexèç èv noXXaïq rjvvaa yiXidatv v. 9
[0X]iy6oTiyoq rxj G.N. 515, 10 ôir/vexèq deiôovoi. G. N. 471, 13 ei <Se yeXaiveiq zov yagzrjv
noXXaïq yjAidaw ênécov, ôevg' dye, nXaÇi reaïç ôXzyoaziya zavza yagd^eo G. N. 1575, 304 ôXi-

yoaziyov evgéa yvdov ('knapp, doch gehaltvoll'; vgl. Epist. 51 P. G. 37, 105a). Call. v. 23
to /uèv dvoq öxti ndytozov >-x, G. X. Or. 2, 9 P. G. 35, 417b (Der Beruf des Hirten ist leichter

als der des Seelsorgers èxei yèv yàg êÇagxeîv özi nayvzazov xai môzazov ànoôeï^ai
to ßovxoXiov I) zo TiotfivLOV. Zum Sepulcrum Simonidis: Frgt. 64, 5 Pf. ei ziv' dxovei[q:
G. N. 1462, 143. A. P. 8, 111, 3; 116, 1; 140, 1 (dreimal als Klausel wie Kallim.) Zur Ky-
dippe-Episode: Frgt. 75, 44 f. Pf. vvxzoq êxeivrjç... zrj yizoyq fjrpao nagdevir/q ^ G. N. 904, 271
avôoi ôè fiovvio, zœ yîzorjv ihôbev Xvaao nagdevixyv (wobei Gregor zugleich beeinflußt scheint
von Ap. Rh. 1, 287 <5 em yovvop yizgrjv ngobrov eXvoa). Auch die Aposiopese Call. 75, 4 Pf.
"Hgyv ydo xoré cpaoi - xvov, xvov, ïayeo, Xaiôgè dupé dürfte bei Gregor nachgewirkt
haben: 412, 49. 891, 94 (nach Kallim. auch Nonn., D. 47, 370). Aus dem ID.ôxapoq Be-
oevixrjq, den Gregor Or. 5, 5 P. G. 35, 669 b als Sternbild erwähnt, hat er den Topos der
Verwünschung des noœzoq evqezr\q entlehnt: Callim. Frgt. 110, 48 Pf. XaXvßow <bq dn-
d/.oizo yevoq ol /aiv (das Eisen) ecprjvav nocözoi 'xj G. N. 904, 275 ztq Tioätzoq ygoirjoe deov
nXdaiv; <bq ànôXoizo ngcbzoq dvaiôshjv yodyiaoiv êyxegdaaq G. N. 1240, 169 coq ànoXoizo
xeïvoq dvr\o, oç Jioœzoq àvrjyayev èvddô' dXizgovq. Auch die schönen vier Zeilen Frgt. 714
hat Gregor vielleicht nachgeahmt, wenn auch ihr Gehalt schon von Dilthey, De Calli-
machi Cydiypa 78 mit Recht als 'rhetorum communis locus' bezeichnet ist: G. N. 542, 265
(Dilthey). 1229, 26 und 1169, 45 ä/.yovvzöq èoziv êijeoevyeo&ai xcd&oq -dew qpl/.co yovevai
yelzooi Çévoiq, ei ö'oöv yoovco ze xai ßicp zoiq vozegov. Besteht wirklich eine Beziehung, so
stützt Gregor das von Pfeiffer v. 4 in den Text gesetzte êÇeovyrj. Das homerische (27 272.
A 454) an' ovazoq, das Kallimachos Frgt. 315 Pf. falsch interpretiert hat, wird Gregor
1527, 77 ihm nachgemacht haben; allerdings hat er Homer und Kallimachos mißverstanden.

Den 'elliptischen Eid' Frgt. 351 Pf. vai yd zov hätte ich zu Gregor 811, 311 (Phyllo-
bolia V. d. Mühll 1582) erwähnen sollen. Ich benütze den Anlaß, um ein vermeintliches
Kallimachosfragment zu eliminieren: Frgt. 370 Pf. ist (was der Herausgeber nach einem
Hinweis von H. Stephanus im Th. L. Gr. bereits vermutet) tatsächlich von Gregor: xai
äyoiov olôya daXdaayq steht P. G. 37, 971, 21 und 1536, 203 (vgl. 770, 55).

44 1257,41 d>q ôè ßozovq hagfjoiv vn axziveaai yeXayydeiq
ovz' dycpat, xa&aocöq rjgéya Avôyevoq

oui)' ö/.oq coowq ëazi, zo yèv yé/.aq, ä/.'/.o ô' ègv&gôq,
d/j.o ö' dg' ai&aXôeiq, öyrpaxa ô' aXXo eyei...

Von einer großen Zahl vergleichbarer Stellen (Aeschyl. Frgt. 116 N.2 Soph. Frgt. 363. A. P.
5, 304 [anon.]. Horat., C. 2, 5, 10—12. Propert. 4, 2, 13. luv., Sat. 2, 81) kommt, soviel ich
sehe, keine Gregors Versen so nahe wie Ovid., Met. 3, 483-485 non aliter quam porna
soient, quae, Candida parte, \ parte rubent, aut ut variis solet uva racemis \ ducere purpureum
nondum matura colorem. Daraus ergibt sich jedenfalls, daß ihm und Gregor ein gemeinsames,
wohl alexandrinisches Vorbild vorgelegen hat.

13 Museum Helveticum



194 Bernhard Wyss

Herling nicht mehr, noch nicht Traube: da zu reifem Schwarz gedunkelt,

purpurn schimmernd hier und bläulich, dort mit letztem Grün geziert.

Eisweilen dürfte Gregor, um sich anregen zu lassen, erst ein seinem Thema
verwandtes Stück älterer Poesie vorgenommen haben, so etwa in einer Darstellung
der Schöpfungsgeschichte (526, 58 ff.). Darin fußt er einerseits natürlich auf der

Erzählung der Genesis und der damals längst Allgemeingut gewordenen Auffassung,

die in Christus, dem Logos, den Weltschöpfer sieht. Anderseits aber hat er,

wenn wir nicht irren, ein aus einem Papyrusfragment45 bekanntes, um 300 n. Chr.

entstandenes kosmogonisches Gedicht, worin der Sohn des höchsten Gottes Zeus,

Hermes, in Gemeinschaft mit seinem eigenen Logos die Schöpfung vollzieht, für
Aufbau und Kolorit seiner Erzählung ausgewertet.

Neben dem Vorbild der frühern Dichter hat eine zweite Kraft das Wesen von
Gregors Poesie entscheidend geformt: die immer wieder zu nennende Rhetorik.
Das ist zum Teil natürlich damit zu erklären, daß Gregor als Schriftsteller vor allem

Rhetor ist, und erst noch Vertreter der überhitzten asianischen Gattung. Aber

45 Es handelt sich um den Straßburger Papyrus 481, den R. Reitzenstein, Zwei religions-
geschichtl. Fragen (1901) 53-58 herausgegeben hat (abgedruckt bei D. L.Page, Greek Lit.
Papyri 1 [1942] 548f.). Natürlich steht dieses Weltschöpfungsepos im Rahmen einer
umfangreichen kosmogonischen Literatur (vgl. z. B. Ovid., Met. 1, 10ff.); immerhin scheinen

mir folgende Berührungen mit Gregor doch kaum zufällig:
G. N. 526, 58 f]v nor' ër/v, öre navra xe/.aivrj vv£ èxd/.vnrsv,

ovö' äo' ër/v r/ovç ègarov gpdoç ovôè xéXsvidov
60 rjéhoç nvgôeooav ènéaavro âvro/.tijûev,

ov /ir/vr/ xegôeaoa cpaeivero, vvxroç àyaï./xa,
navra Ô' a/a' àXXr/Xoioi cpooovpieva /imp âXdXr/ro
ngooroyôvov %deoç ÇocpegoLÇ Seö/urj/aeva ôe<J/aoïç.
cîXXà ai), Xgiorè pidxag, nargoç yeyaXov <pgaôlr/oi

65 nei&6fj,evoç rà ëxaora ôiéxgivaç eô xarà xôoyov.
r/roi /uèv ngœriara cpdoç yéved'

67 avràg ënevza

ovgavov âaregôevra xvxXcôcrao
73 rw ô' vno yalav ëdr/xaç, êyov ëôoç, êv ôè ddXaoaav
79 â&gr/aaç rôr' ëneira y.ai ag/ieva navra vor/aaç

régnexo (Gott) natôoç avaxroç o/xoq/govéovoiv èn' ëgyoïç.

v Pap. Argent. 481 verso, 1 [ovnoo] xvxXoç ër/v 'Ynegiovoç ovôè xai avrr/
[eîXi]n(6)ôa>v (êrivaooe) ßoeöv evXr/ga LeXr/vr/,
[vv]Ç ôè ôir/vexéarç areg rj/uaroç ëggee fxovvr/
aargœv XenraXér/oiv vno arCXßovaa ßoXr/ai.

v. 5 rà ipgovéœv noXioïo ôi r/égoç ëoriyev 'Egfirjç
ovx oloç, avv reo (y)e Adyoç xiev ày?Mo<; viôç

r. 24 avràg o nayyevéra[o &eov
ngârra /uèv alyXr/ev[ra] [cu#££>a]

27 ovgavov iacpaigœae
32 /uéaarjv yalav ejiRRfev] âxi[vr/rotç êvl ôeo/iolç]
35 xai novrov xeXdôovroç

7 (Zeus) o ô' r/fievoo, èv negiarnf/
régnero xvôaU/aov &r/ev/j.evoç viéoç ëgya.

Auf einen Autorennamen zu raten, ist in solchen Fällen im allgemeinen müßig. Hier scheint
mir indes die ägyptische Gedankenwelt des Gedichtes doch die Vermutung zu erlauben,
der Verfasser des Straßburger Fragments sei der aus Hesych. Onomatolog. im Suda-Lexikon
erwähnte 'AvrLyayoç ëregoç, 'HXionoXirr/ç, àn Aiyvnrov, ôç ëygaipe Koauonoiiav êv ëneoiv
r/gooixotç rgiayyUoiç énraxooioiç. Eine Reminiszenz an diesen Antimachos liegt vielleicht vor
bei Ioann. Tzetz., Theogon. v. 27 Bekker (ausgeschrieben Antim. reliqu. LXVII test. 13).



Gregor von Nazianz 195

auch wenn Gregor nicht Rhetor vom Fach gewesen wäre: der Rhetorik hätte er
wohl auch sonst als Dichter seinen Zoll entrichtet. Denn am Ausgang der Antike
ist sie nun einmal die Macht, die das ganze literarische Schaffen banalisierend
beherrscht. So bezieht denn Gregor von ihr nicht nur einzelne Ausdrucksformen, sog.
Figuren, sondern auch die Anlage ganzer Gedichte. Ja, man könnte sagen: die
Struktur seines Denkens sei überhaupt durch die leidigen rhetorischen
Schulkategorien bestimmt. Die Verherrlichung der Jungfräulichkeit wird ihm zu einer

Abhandlung über das unendlich oft erörterte Rhetorenthema, ob man heiraten
solle. Wie in einer verwandten Familie zwischen Vater und Sohn Nikobulos der
schon berührte Streit darüber ausgebrochen isr, ob der junge Mann studieren
dürfe, greift Gregor schlichtend ein, aber derart, daß er in einem ersten Gedicht
den Standpunkt des Sohnes, in einem zweiten mit ebensoviel Bravour jenen des

Vaters verficht: genau so wie man das in einer rhetorischen Deklamierübung
gehalten haben würde46. Die Werte des weltlichen und des geistlichen Lebens werden
in der beliebten rhetorischen Form der Synkrisis47 gegeneinander abgewogen.
Erfreulicher ist es, daß Gregor in der Rhetorenschule gelernt hat, die alten äsopischen

Fabeln nachzuerzählen48, daß er auch etwa eine in Verse umsetzt, die sich

in unsern antiken Sammlungen nicht erhalten hat. So diese hier, die freilich wenig
Zärtlichkeit für den Vogel der Athene erkennen läßt (873, 235-874, 24549):

Einst neckte der Mensch die Eule, doch geschickt
wies jeden Angriff sie zurück. «Was für
ein Kopf!» - «Wie groß ist erst das Haupt des Zeus!»
«Welch häßlich Braun » - «Und die Braunäugige »

«Dein Krächzen!» - «Schöner als der Elster Schrei.»
«Die magern Füßchen!» — «Sieh den Staren an!»
Doch so gewandt sie jeden Hieb pariert,
der letzte traf sie, witzig wie sie war:
«Von diesen Mängeln, Beste, schau, entstellt
nur einer jeden, aber alle dich.

Großköpfig bist du, bräunlich, schwach am Fuß
und krächzest. » Darauf räumte sie das Feld.

46 Es hieße die Vorschriften und den Lehrbetrieb der Rhetorik völlig verkennen, wollte
man annehmen, das eine oder andere oder beide Gedichte seien wirklich von den Personen
verfaßt, denen Gregor sie in den Mund legt.

17 Vgl. Th. Sinko, Studia Nazianzenica I: De collationis apud G-m N-m usu et de Terrae
et Maris contentione quadam Pseudo-Gregoriana (Krakau 1906).

48 Tierfabeln werden von Gregor nacherzählt, oder er spielt darauf an: 1440, 136 Schlange
und Wanderer (Aesop 97 Halm). 833, 299 Stich und Tod der Biene (Ae. 287). 436, 88
Zugochse und Mastochse (Ae. 113). 655, 89 Schilf und Eiche (Ae. 179). Or. 4, 107 P. G. 35, 644a
(vgl. 888, 55) Dohle, geschmückt mit fremden Federn (Ae. 200.200 b). 1217, 699 Die Katze als
Braut (Ae. 88). Unbekannt ist die Vorlage der Fabel von den Schwalben und den Schwänen
(Epist. 114 P. G. 37, 209c), die Corais, Furia und Halm (416b) ihren 'Aesop'-Ausgaben
einverleibt haben. - Diese Liste ist bei weitem nicht vollständig.

49 Vgl. L. Sternbach, Eos 16 (1910) 24 fabella quam Gregorius ex fonte nobis ignoto de-
prompsit.



196 Bernhard Wyss

Wir haben gesagt, daß Gregors Bekanntschaft mit der hellenischen Literatur
nicht bloß das Formale seiner Poesie beeinflußt habe. Von diesen gedanklichen
Einwirkungen wollen wir bloß diejenige betrachten, die in seinen Gedichten besonders

deutlich zutage tritt: Wir meinen die der griechischen Popularphilosophie50.
Diese trägt kynisches und stoisches Gepräge. Damit ist gesagt, daß sie manchen

Berührungspunkt mit der christlichen Ethik hat : die Geringschätzung des äußeren

Besitzes, die Idee des Weltbürgertums, die Anschauung von der Gleichheit aller
Menschen. In einer jahrhundertelangen Lebensdauer hat diese Popularphilosophie
ein reiches, in beträchtlichen Pesten erhaltenes Schrifttum geschaffen; seine
beliebteste Form ist die prosaische moralisierende Abhandlung, die sogenannte
Diatribe. Die Themen dieser Diatribe bringen es mit sich, daß sie der bevorzugte
Raum jener oft belächelten, aber unsterblichen Gemeinplätze ist; jener Gemeinplätze,

die deshalb nicht umzubringen sind, weil nun einmal die dauerhaften Wahrheiten

eine unangenehme Neigung haben, trivial zu sein. Aus dieser Welt bezieht

Gregor manchen seiner Lieblingsgedanken: Wesensadel geht über Geburtsadel.
Es ist töricht, Vermögen zusammenzuraffen und ängstlich zu hüten, das doch
bloß ein undankbarer Erbe genießen wird. Alle Putzsucht der Frauen erreicht
niemals die von Gott geschenkte natürliche Schönheit. Die Tyche lacht bald mir,
bald dir, wirklich zugetan ist sie keinem. Auch manches Bild entnimmt er der

gleichen Sphäre: Der Mensch - Schauspieler, Wettkämpfer, Seemann, Soldat. Das

Leben demgemäß versinnbildlicht als Theater, als Ringschule, als Meer, als Kriegsdienst;

außerdem auch etwa als rollendes Rad. Manche dieser Anschauungen und

Vergleiche erinnern an Horaz, der in seinen Satiren und Episteln eine beträchtliche
Zahl solcher Motive auch verwendet, der - so möchten wir sagen - in jenen Werken
die für den Tag gemeinte Diatribe auf die Stufe überzeitlicher Literatur erhebt.

Gelegentlich ist die Berührung Gregors mit Horaz so eng, daß man sogar schon

angenommen hat, der Christ müsse den Römer gelesen haben. Eine bekannte Stelle
der horazischen Ars Poetica lautet, in Wielands Übersetzung:

Wer auf der Rennbahn siegen will, der muß
als Knabe schon viel tun und leiden, Frost
und Hitze dulden, und von Wein und Werken
der Venus sich enthalten. Lange hat zuvor
der Flötenspieler, der den pythischen Preis
verdienen will, sich üben und die Strenge
des Meisters fürchten müssen. Nur mit unsern Dichtern
ist's anders; zuversichtlich gibt sich jeder
wofür er will, schimpft tapfer auf die Pfuscher
und will aufs mindste nichr der letzte sein;
als ob es Schande wäre, einem andern

50 Nützlich vor allem als Stellensammlung zu Gregors Berührungen mit der Gedankenwelt

der kynisch-stoischen Popularphilosophie ist 1. Dziech, De G—o N-o diatribae quae
dicitur alumno. Lucubratio I De locis a diatriba oriundis (Posen 1925).



Gregor von Nazianz 197

in dieser einzigen Kunst was einzuräumen,
und nicht zu können, was man nie gelernt.

50 begründet Horaz die Auffassung, daß die angeborene Begabung allein den

vollkommenen Dichter noch nicht ausmacht; daß dazu auch strenge Schulung

nötig ist. Denselben Gedanken wendet Gregor auf den Beruf des höhern kirchlichen

Würdenträgers an (1206, 555-1207, 568):

Nicht tritt im Faustkampf auf, wer nicht geübt
den Schlag und Griff und Stand durch manches Jahr.
Wettläufer nennt sich, wer im Lauf bewährt.
Und kein Verständiger schneidet gleichen Tags
die Flöte, probt sie, bläst sie um den Preis.

Erringt ein Maler Meisterschaft, bevor

er oftmals seine Farben hat gemischt
Heißt einer Redner, einer Arzt, der nicht
um Wortkunst sich, um Heilkunst lang bemüht
Fürwahr, die Künste gälten wenig mehr,

wenn bloßes Wollen auch schon Können war.
Dem Bischof aber, ihm befehlt ihr bloß :

sei auf der Stelle ein vollkommner Mann -
schon ist er's, nach dem Spruch : Gesagt, getan51.

Wegen dieser Übereinstimmung anzunehmen, Gregor habe Horaz gelesen, ist
aber unnötig und unmöglich : dazu haben seine Lateinkenntnisse niemals
ausgereicht. Die Ähnlichkeit beider Stellen ist vielmehr damit zu erklären, daß Horaz
und Gregor eben aus derselben allgemeinen Überlieferungsmasse schöpfen52.

Bis jetzt haben wir uns fast ausschließlich mit dem befaßt, was an Gregors

Dichtung auf hellenischen Einfluß zurückzuführen ist. Indessen ist uns dabei doch

auch das Persönliche schon einigermaßen sichtbar geworden: das Feinnervige,
Leidenschaftlich-Erregbare seines Wesens, etwas Hypochondrisches, eine Neigung
zur Theatralik. Denn es ist nicht so, daß unter der Masse des durch Tradition
Festgelegten und des bildungsmäßig Angeeigneten die Äußerung des eigenen
Gefühls erstickt wäre. Ja, man könnte jedenfalls so viel sagen : bis man Dichter findet,
die so ergiebig über ihre eigenen Angelegenheiten berichten, die so gerne die
Zwiesprache mit sich selbst in Versen festhalten, muß man schon in die große Zeit der

griechischen Literatur hinaufsteigen. Ohne Mühe haben deshalb Gregors Herausgeber

eine ganze Gruppe von Gedichten unter dem Titel An sich seihst (Elç

51 TiQàçiç EOTiv rj (pdoiç. Sonst a/// ënoç, dix' coyov dictum, factum. Als echter Sophistenschüler

macht Gregor so gut wie Libanios und Synesios einen ausgedehnten Gebrauch von
Sprichwörtern. Ich erwähne eine einzige Wendung, die ich außer bei Gregor nur bei Plutarch
habe finden können: Or. 14, 22 P. G. 35, 885c (vgl. Or. 28, 12 P. G. 36, 41b) ovx ëonv
wi&Qßffvai trjv éavrov oxidv. Unser «Man kann nicht über den eigenen Schatten springen»
ist also griechischer Herkunft; es stammt wohl aus Plut., De comm.. not. 26 p. 1071b ravro
Tidoxoyoi totç TïjV oxidv V7i£odX?iSa&ai tf]v éavrcov èyie/xévoLÇ.

52 Über die angeblichen Horaz-Imitationen Gregors vgl. Exkurs II, S. 205ff.



198 Bernhard Wyss

éavrov) zusammenstellen können. Gregors Werk erscheint uns allzu oft beinahe
als ein Mosaik aus zusammengelesenen Eesten älterer Formen, Bilder und
Gedanken: da sind uns solche eigensten Regungen besonders willkommen. Freilich:
so lange dafür nicht auch der lebendige eigene Ausdruck gefunden wird, bleiben
sie liebenswerte menschliche Züge ohne dichterischen Wert. So werden wir etwa
über gewisse Epigramme53 Gregors urteilen, und zwar nicht über die schwachen,
sondern über die guten. Denn die schwachen bleiben auf einer geradezu schülerhaften

Stufe; die gelungenen erreichen die brave Mittellage unserer Anthologien.
In der Epigrammatik schwimmt Gregor eben in einem breiten Überlieferungsstrom,
der seit Jahrhunderten nie stillgestanden ist. Mit der Verkümmerung der alten

Dichtungsgattungen ist das Epigramm Ausdrucksmittel für alles Mögliche,
besonders für all das, was wir heute der Lyrik zuweisen, geworden. So traut sich denn,

wer überhaupt als gebildet gelten will, zu, solche Gedichtchen von meist vier bis
zehn Zeilen zu verfassen. Wer nicht hoffnungslos unbegabt ist, hält den Lauf über
diese kurze Strecke durch und bringt wenigstens etwas Erträgliches zustande. Lm
so schwieriger ist es allerdings, sich über den Durchschnitt merklich
emporzuschwingen. In seinen ansprechendsten Stücken vermag Gregor uns in einwandfreiem,

üblichem Ausdruck von der Ehrlichkeit seiner Empfindung zu überzeugen.
So in dem Grabepigramm auf seinen Oheim Amphilochios (A. P. 8, 133):

Du Trost der Armen, Fürst der Bede, tiefe Quelle,
die unsern Geist gelabt : so trennt uns nun die Schwelle

des Tods von dir, o Seliger. Doch nicht verklungen
ist mit dem letzten Hauch der Ruhm, den du errungen.
Dies schrieb Gregor aufs Grab : im Worte sei gepriesen.

Amphilochos, der du ihn im Wort hast unterwiesen.

Oder im Gedicht auf seinen Vetter Euphemios, den Sohn des Amphilochios, der

jung, kurz vor seiner Vermählung starb (A. P. 8,127) :

Sproß ohne Fehl, der Musen Kind, der Freunde Licht,
o Veilchenkranz, den Charis in das Haar sich flicht,
Euphemios, du gingst. End ihr, der du verbündet,
strahlt nicht der Feuerbrand, von Eros angezündet.

Auch dort fühlen wir uns angesprochen, wo Gregor zeitgenössische Ereignisse
und Zustände behandelt; wo er also zum mindesten das Tatsächliche nicht aus

Vorbildern abschreiben kann. Das ist natürlich vor allem in der Autobiographie
der Fall ; aber gerade sie bewegt sich formal auf weite Strecken in ausgetretenen
Geleisen, oder dann läßt Gregor es überhaupt am ernsthaften Willen zu dichterischer

Gestaltung fehlen. Als gelungenes Zeitbild wählen wir die Stelle, wo Gregor
über den Druck des Zwangsstaates seufzt, unter dem die Menschen seines Jahr-

53 Über Gregor als Epigrammatiker P. Waltz in der Einleitung seiner Ausgabe des 8.
Buches der A. P., das bekanntlich lauter Stücke des Nazianzeners enthält (Belies Lettres, Paris
1944).



Gregor von Nazianz 199

hunderts ihr freudloses Untertanendasein verbringen; besonders klagt, er über

Dienstbotennot, Steuerdruck und Bestechlichkeit, (980, 143-982, 164):

Dienstboten: bist du streng, so werden sie dich hassen;
sei gut: dann mußt du dich mit Füßen treten lassen.

Den Harten mögen sie von Anfang an nicht leiden,
des Milden spotten sie : mißgünstig sind sie beiden. -
Dein klein Vermögen dann zu wahren, welche Plagen!
Du mußt des Kaisers Last auf wunden Schultern tragen,
anhören unbewegt des Steuerboten Schreien.

Fürwahr, die Steuer macht zum Sklaven heut den Freien;
sie haftet am Besitz, aufsässig wie die Rache,
sie jagt ihm rastlos nach, sie knebelt ihm die Sprache.
Dann heißt es durchs Gewühl des lauten Markts sich zwängen,
sich zum erhabnen Sitz des irdischen Richters drängen,
heißt's zappeln in dem Netz der vielverschlungnen Rechte.

Im Vorteil ist darin vorm Braven stets der Schlechte.

Zwar beidseits käuflich sind die das Gesetz behüten,
doch Recht bekommt der Schuft; denn er hat mehr zu bieten.

In solcher Umwelt müßt ein wackrer Mann verkommen,
riß Gottes Beistand nicht zum Sumpf heraus den Frommen.

Kopfüber flieh, gib preis dem Bösewicht die Beute;
sonst mußt du noch gemein dich machen mit der Meute.

Denn, wer vom Feuer nicht hinwegzieht seinen Fuß:
wenn ihn die Glut nicht sengt, besudelt ihn der Ruß.

Seine Religion gibt Gregor Fragen auf, die sich für den antiken Menschen so

nicht gestellt hatten. Manches Gedicht zeigt, wie Gregor sich zwischen Fleisch
und Geist hin- und hergerissen fühlt. Man mag diese Spannung tragisch oder
widerwärtig finden: jedenfalls ist sie grundverschieden vom Ringen um die

Selbstbeherrschung, wie es dem Hellenen wohl vertraut ist. Mit dem genannten
Gegensatzpaar ist also auch der Literatur ein wesentlich neues Thema gegeben. Dasselbe

gilt vom Zweifel an der Richtigkeit der Offenbarung, von der Angst vor dem
himmlischen Gericht, vom Kampf mit dem Teufel, den Gregor ungemein real
auffaßt54. Seinem religiösen Erleben verleiht er oft einen Ausdruck, der sich durch
wohltuende Schlichtheit von nur zu vielen seiner Poeme abhebt. Als Probe eignet
sich ein kurzes Gedicht, das in der Frage gipfelt, wie Gott, der doch ein liebender
Gott ist, seine Geschöpfe zum Leiden habe erschaffen können; angeredet sind zu

Beginn einmal mehr Gregors Widersacher im Kirchenstreit (1299-1300) :

Ja gewiß, ihr brachtet mich zu Falle:
wenn's mit Recht geschah, sei Gott euch gnädig:

54 Gregors Kampf mit dem Teufel: P. G. 37 col. 1399ff. Besonders drastisch 1403 r/Meç,
co xâxioT (b: y.anvbv elôov, fiadô/jrjv y.ai tov nvoôç " 6(7ui] ôoifieïa. rov Ôqcjlxovtoç s/upaoic.



200 Bernhard Wyss

wenn mit Unrecht, sei euch Gott doch gnädig:
denn ich werd euch niemals fluchen.
Doch ich kann nicht mehr, ich steh am Ende,
bin die Dinge dieser Welt so müde:
Reichtum, Armut, Herzenslust, Enttäuschung,
Ehre, Schande, Haß und Liebe.
Will die andre Welt jetzt schauen.

Aber eines hör noch, Christus: Gelt ich
nichts bei dir, was hast du mich geschaffen
Liebst du mich, warum dann all die Qualen

Dasselbe Thema wird anderswo gesteigert durch den Gedanken, daß die Fähigkeit

Gott zu erkennen, den Menschen um die sorglose L nschuld des Tiers bringt ;

nur der unbedingte Glaube an Christus vermag die Hoffnungslosigkeit, die sonst

das menschliche Dasein kennzeichnen müßte, in Zuversicht zu verkehren - in
eine Zuversicht, die freilich im folgenden Gedicht mehr vom Leser erschlossen als

von Gregor ausgesprochen wird (1421/2):

Ich wollt es nicht. Ich trat ins Leben ein
und ward vom Sturme hin und her verschlagen.
's ist ein verwegen Wort, doch muß ich's sagen:
Zu Unrecht litt ich, Christus, wäre ich nicht dein.

Erwachen, Schlafen, Krankheit und Genesung
einernten, was die Jahreszeiten geben,
entstehn, vergehn. in Kindern weiterleben,
zu allerletzt Tod und Verwesung:

dies alles ist mir mit dem Tier gemein,
das ruhmlos lebt, doch Jenseitsangst nicht leidet,
von dem mich einzig Gotterkenntnis scheidet.
Zu Unrecht litt ich, Christus, wäre ich nicht dein.

In den Gedichten, die wir eben gehört haben, verzichtet Gregor auf alle
angelesenen Reminiszenzen. Dagegen zeigen einige Elegien, in denen es um ähnliche

Fragen geht, den ganzen Schmuck griechischer Bildung. In den besten dieser

Stücke gelingt es Gregor beinahe, die organische Verbindung der antiken und
christlichen Elemente herzustellen. So etwa in der Elegie, die in denHandschriften
den Titel Von der menschlichen Natur trägt55. Unschwer erkennt der mit grie-

55 Das Gedicht negl rrjç âv&ocomvrjç (pvaeaç (P. G. 37 col. 755-765) ist behandelt von
Wilamowitz, Commentariolum grammaticum III (Ind. schol. Gotting, aest. 1889) 14-17.
Von seinen Textänderungen sind jedenfalls zwei nicht notwendig: 757, 27 ë/uTieôov ovôsv '

ëycoye gooç do/.eoov Tzora/ioïo, alèv ëTisQ/o/Jsvoç : ajiegyöjuevog Wü.), èoTaoç ovôèv ë/œv wird
gestützt durch 776, 135 avxo ô' öaov nveico (d. h. 'dieses mein Leben') Tioxaßov gôoç ßr/.a
ftéovxoç, alèv âneQ%ofj,évov, èoyoftëvov Ô' otu&ev. 763, 103 gibt Wilamowitz flvgi,(p/.cyé/}ovxo~
l/idohXaç an Stelle des überlieferten TIvQKp/.eyé&ovraç, i/uda&ëaç. Der Plural 77. ist gleich
zu verstehen wie Or. 5, 38 P. G. 35, 713b xovç PlugicpXeyédovrdç; gov y.ai rovç Kory.vrovç,...,
wo Gregor vorher auch ràç êxeï&ev ânoxei/uévaç /LiâGriyaç erwähnt hatte.



Gregor von Na/.ianz 201

chischer Literatur vertraute Leser darin heraklitisches, euripideisches, platonisches,
anderes Gedankengut. Sehen wir uns dieses Gedicht zum Schluß noch etwas näher

an. Gregor erzählt, wie er sich an einem heißen Sommertag zu stillem Zwiegespräch
in einen Hain zurückgezogen hat - in jenen Hain, der uns aus zahllosen Stellen
antiker Poesie wohl bekannt ist. Sappho und Theokrit geben die Farben für seine

Schilderung; ich übergehe sie. Aber (756, 11-765, 132)

Wie sich so liebliche Gewalt bemühte :

dem Gram verfallen blieb doch mein Gemiite

Denn, so fährt Gregor fort,

Nicht rührt die Freude, steht sie auch bereit
ihn, der vom Schmerz im Innersten durchdrungen.
So kreiste, mit sich selbst im Widerstreit
auf des Gedanken Bahnen vielverschlungen
um eine Frage ruhelos mein Sinn:
Wer war, wer bin ich, und wo geh ich hin

Ich weiß es nicht, noch wer sonst im Gefängnis
des Erdendaseins nach der Wahrheit strebt,
wem überm Haupt das lastende Verhängnis
des Fleisches - eine schwarze Wolke - schwebt.
Sieh zu, ob, wer sich weise dünkt, nicht wähnt,
er halte schon, was erst sein Herz ersehnt.

Was heißt: «Ich bin» Teils ging ich schon vorüber.
Ein andrer bin ich jetzt; wenn das vergeht,
ein nochmals anderer - ein Strom, ein trüber,
der dauernd fließt und nirgends jemals steht.
Was frommt's, ob dies, ob das ich sei, zu streiten:
Du greifst nach mir und siehst mich dir entgleiten.

In meinem Vater schlummerte mein Leben

dereinst; dann sank es in der Mutter Schoß,

war zweien so zum Eigentum gegeben,

unförmige Masse, geist- und sinnenlos.

Und sie, die später mir das Leben gab,
ward also, eh ich lebte, mir zum Grab.

Dieweil wir werden, gehen wir zugrunde ;

du welkst dahin, da zu wachsen meinst. -
Doch ist es wTahr, was uns die Frohe Kunde
von Kindheit an gelehrt, daß wir uns einst
ins Reich zeitloser Ewigkeit erheben :

Ist dann nicht Leben Tod, und Tod das Leben



202 Bernhard Wyss

So bin ich Nichts - Was fühl' ich dann die Härte
des Schmerzes, seinen mitleidlosen Schlag,
des Schmerzes, der mein treuster Weggefährte,
mit mir verwachsen, ach, seit jenem Tag,
da ich das Licht begrüßte mit Gewimmer,
Schon weinte vor des Daseins erstem Schimmer

Leid, das ganz Leid war, hab ich viel erduldet ;

in jede Freude fiel ein Tropfen Leid:
das wirkt der Fluch, an jenem Tag verschuldet,
da Adam fehlte, wirkt des Bösen Neid. -
So bist du, Fleisch: ein holdes Ungeheuer,
betörend Gift und eisig kaltes Feuer.

Doch Seele, du : was bist du und woher
Wer hieß dich diesen ekeln Leichnam tragen.
was zieht zur Tiefe dich so erdenschwer,

wer hat in harte Fesseln dich geschlagen?
Wie kam's, daß Hauch dem Stoffe sich verdingte,
dem Fleisch der Geist, der Schwere die Beschwingte

Ist die Seele göttlichen Ursprungs, - so schreitet der innere Dialog fort - warum
ist sie dann sündhaft? Ist sie ungöttlich - dann wankt ja die Grundlage meines
Daseins. Doch da erinnert sich Gregor des Heilsplans der Gottheit, von der Schöpfung

bis zur Menschwerdung Christi. Aber auch das gibt ihm die erschütterte Ruhe
nicht zurück : Warum ergeht es den Guten in dieserWelt schlimmer als den Schlechten,

die erst noch keine Furcht vor der Hölle kennen, von der jene so geplagt sind
Doch das Leiden ist ja das Los nicht bloß des Menschen; es ist die Daseinsform
alles Geschaffenen, ja sogar der Gottheit selbst, insofern nämlich, als sie von
Ungläubigen geleugnet und beschimpft wird :

Die Erde bebt, der Sturm erregt die Welle
des Meers, und flüchtig drängen sich die Hören.
Nacht löscht den Tag aus, Nebeldunst tilgt Helle,
im Sonnenlicht geht Sternenglanz verloren,
die Sonne im Gewölk. Wechselnd ermattet
der Mond. Der Himmel ist stets halb beschattet.

Du, Luzifer, sangst einst in Engelchören,
bist schmählich dann vom Himmel abgestürzt.
O höchster Gott, du selber mußtest hören,
wie Menschenwahnwitz deinen Ruhm verkürzt:
Vater und Sohn und Geist, in Dreien Eines -
der Toren Lästerung verschonte Keines.



Gregor von Nazianz 203

Hier hält Gregor, entsetzt über die eigene Kühnheit, inne. Das Gedieht ist an
seiner Peripetie angelangt. All das sieht nur in unserm unzulänglichen Verstände

so aus ; halte dich an die Offenbarung, ruft er, mit einem Male wieder zuversichtlich,

sich selber zu. Jetzt zwar herrscht Dunkel; doch bald wirst du erkennen -
Gott schauend oder vom Höllenfeuer gepeinigt.

Der Schluß des Gedichtes kehrt zum Anfang zurück :

Und da ich mir dies Trostlied zugesungen,
ließ ich den Hain (schon dämmerte die Nacht),
des Glaubens selig, den ich neu errungen.
Doch hatte ich mich selber kaum belacht,
wie ich den Pfad des Irrtums konnte wählen,
begann der Zweifel wieder mich zu quälen.

Es liegt, wenn wir alles zusammennehmen, keine U ngerechtigkeit der Nachwelt

darin, daß von Gregors zwanzigtausend Versen heute bestenfalls Philologen und
Patristilcer eine Vorstellung haben. Seine Gedichte gehören nicht zu jener Poesie,

die über Zeiten und Völker hinw7eg immer neue Herzen zu erobern vermag. Gewiß

hat Gregor eine poetische Ader gehabt, gewiß sind ihm einzelne Stücke gelungen,
deren christlicher Humanismus uns beeindruckt. Aber es fehlte ihm die schöpferische

Kraft, die Konvention zu sprengen, in der die griechische Poesie erstarrt war.
So können wir den Ehrennamen des Theologen und Redners den köstlicheren des

Dichters nicht hinzufügen. Doch wer würde erreicht haben, was Gregor versagt
geblieben ist? Er hat Antikes und Christliches nicht zu lebendiger Einheit
verschmelzen können: das wird ihm nicht verargen, wer einigermaßen überblickt,
was im 4. Jahrhundert hüben und drüben geschaffen wurde. Er ist für das

Griechentum so empfänglich gewesen, wie ein Christ seiner Zeit es überhaupt sein

konnte: dafür gilt ihm unsere besondere Zuneigung.

Exkurs I: Zu Gregors Versmaßen

Gelegentlich, vor allem in seinen, wie ich glaube, zu Memorierzwecken verfaßten

Paraphrasen biblischer Stoffe, mischt Gregor Hexameter, Pentameter, iambische

Trimeter: P.G.37,472-474(hex.,pent.,trim.ia.);480-487 (hex.,trim.ia);491f.(hex.
+ 1 pent.); 496f. (hex., pent.). Eine Art Uberschrift, jedenfalls von Gregor selbst

verfaßt, in Form eines dist. el. vor einem hexametrischen Gedicht 476, umgekehrt
2 hex. als Überschrift einer Elegie 492 (beides erinnert an die zweizeiligen
hexametrischen Inhaltsangaben zu den einzelnen Büchern der Dionysiaka des Nonnos).
Ein iambisches Gedicht, dessen Akrostichis ein dist. el. ergibt, 1244. Dies letzte
schon ganz nach Art der Byzantiner, ebenso das ethische Alphabet 908 und das



204: Bernhard Wyss

Gedicht in vierzeiligen Strophen (je 1 pent., zum Teil als Refrain, + 3 trim, ia.)
1425. Dagegen hat die Verbindung hex. -j- trim, ia., die wir 1428 finden, eine

ehrwürdige Vergangenheit: Margites; Xenophan.Sill. Frgt. 114; in hellenistischer
Zeit (A. P. XIII) Hegesipp 12, Phalaikos 27, Nikainetos 29.

Im übrigen finden sich bei Gregor an andern Maßen als den drei beinahe zur
Alleinherrschaft gelangten: I a) 'Anakreonteeri, d. h. (reine und anaklastische)
dim. ion. in den Gedichten 508 vjuvoç ngoç ïïeov und 648 negl âyvetaç; b) Hemiam-
ben 1435 eîç xpv éavxov ipvyrjv und, in der Folge trim, ia., hernia, usw. 1409 eîç

éavxov. Summarisch äußert sich über Gregors Technik in diesen Maßen Wilamo-
witz, Kl. Sehr. II 172. Eingehendere Behandlung bei L. Tichelmann, De versibus

ion. a min. apud poetas Graecos obviis (Diss. Königsberg 1884) 26. 30, bei Fr.
Hanssen, Philologus 44 (1885) 232 und besonders bei Th. Nissen, Die byzantinischen

Anakreonteen (Sitzgsber. Payr. Akad. 1940, Heft 3) 6-9. II. Ein daktylisches
Gebilde von zwei axLyoi - ou - oo - oo u |[ - uu - ou ö 1280 eîç xôv novggov.
Gregor wird das wohl als ôaxxvÀixov êgrdrjjui/xegéç -(- ôaxxvAtxov nEvdrjiMixEgÉç

angesehen haben: Hephaest. p. 22, Iff. Consbr. xavxa fxèv dxç äv o ôfyxoç ôbiaç

(Alcman Frgt. 116 Diehl) -j- êv ôè BaxovoidôrjÇ (Archiloch. Frgt. 85). III. Iam-
bische Metren: a.) 1290 eîç éavxov dim. ia. acatal. -j- u - u - u o

^ VOn P. Maas.

Metrik § 25 als 'iambische Zeile von 3% Metren Umfang' bezeichnet, die Gregor
mit Methodios gemeinsam habe. Gegen diese Analyse spricht aber die syllaba

aneeps, die Gregor am Schluß des Dimetron zuläßt: Kürze z. B. 13. 31. 39. 43:

umgekehrt lassen sich am Beginn der Langzeile des Methodios keine selbständigen
Dimeter absetzen: (Christ-Paranikas p. 33ff.) v. 19. 33.45. 50. Gregors eigener
Auffassung kam wohl näher das allerdings sehr fehlerhaft überlieferte, von R. Vari
aus Cod. Laur. VII, 10 tale quale abgedruckte (Egyet. philol. Közl. 24 [1900] 302)
metrische Scholion, das in Von der Mühlls Herstellungsversuch lautet : xovxo xo

uexoov aöidcpooov eoxi, lafxßcxov ijevxoi xvyyavov xov fiévxot tzqwxov oxiyov dix 'a)xâ-
hjXxov E//OV, xôv ôè ôevxeqov XQLxaxdhrjXxov (rf)56 Tjfüaußov, xrjv ôè xe?a::vxaiav5~

ov/J.aßrrp' E(p êxaxégoiç xoïç oxryoïç âôidcpogov xidr/aiv, eïxe iaußop è/méooi eïxe

uvooiyioç. pLVjXiç ovv yovooxiyjav xovxo yodipr/ * oydXlexaL ydo, oç xovxo no0)0ex.

b) Eine größere iambische Komposition 790-813 ttooç jzoXvoqxovç ôia/.oyoç,
behandelt Phyllobolia Von der Mühll 156.

Über Die beiden rhythmischen Gedichte des G. v. N. (511 "Yjuvoç êoTtegtvdç

und 632 Ilgôç 7iagi)évovç nagaivsxixdç) vor allem W. Meyer, Ges. Abhdlgn. zur
mittellat. Rhythmik II (1905) 48-51; daselbst als Beilage I 141-152 der Text
der beiden Gedichte. Noch vor Meyers Originalpublikation (1885) hatte denselben

Gegenstand behandelt Fr. Hanssen, Uber die unprosodischen Hymnen des G. v. N.
im Philologus 44 (1885) 228-23557a.

56 XOLXTOL Àrjxrôv rjpiajxßov L: correxit Von der Mühll; intellegas: v - u - u — u - [y — o —

(ôixaxâ?.r]XTov) -)- u u u [o u — u — (TOiyjixdhjXTOv vel fmtaußov, i. e. dimidium
trimetri

57 xov ôè xeAevxalov L. 57a Vgl. auch Wilamowitz, Textgesch. gr. Lyr. (1900) 27®.



Gregor von Nazianz 205

Exkurs II: Horaz und Gregor von Nazianz

In seinen trefflichen Beiträgen zur Lehre von den griechischen Präpositionen
1895) 234 stellt Tycho Mommsen. ohne dies näher zu begründen, die Behauptung

auf, Gregor sei mit den borazischen Gedichten vertraut gewesen: «... er hat in
Athen die Klassiker studiert, und manche Anspielung auf Homer, Hesiod, Arat,
Horaz, verrät seine Belesenheit ». Auch A. Ludwich, Bh. Mus. 42 (1887), 237

scheint - wohl auf Grund von Mommsens früherer Behandlung (Gebrauch der

Präpositionen ovv und juerd bei den nachhom. Dichtern, Progr. Frankfurt a. M. 1879,

36) Gregors Bekanntschaft mit Horaz für durchaus glaubhaft gehalten zu haben.
Doch ist es schon an sich wenig wahrscheinlich, daß ein kappadokischer Grieche

des 4. Jahrhunderts das Lateinische in dem zum Verständnis des Horaz erforderlichen

Maße beherrscht hat: Seit dem Aufstieg Konstantinopels war die Pflege des

Lateins im Osten stark zurückgegangen ; die führenden Sophisten - man denke an
Libanios - lehnten römische Kultur und Sprache entschieden ab. Indes sind wir
nicht auf solche allgemeine Erwägungen angewiesen: der Umfang von Gregors

Sprachkenntnissen läßt sich aus seinen eigenen Schriften mit Sicherheit
bestimmen. Dabei darf uns eine Stelle nicht beirren, die seine Mehrsprachigkeit zu

bezeugen scheint: 1512, 91 y/iwaorjai r èvl nXeoveaat xadiÇoov. Daß in diesem

dem jungen Nikobulos (oben S. 182) in den Mund gelegten Lob Gregors einfach
eine rhetorische avÇr/oiç vorliegt, lehren die Tatsachen: Was zunächst das

Hebräische anlangt, weiß Gregor Or. 41, 2 P.G. 36, 429d, daß aaßßarov auf griechisch
xardnavoiç bedeutet, und er erläutert Or. 45, 10 P. G. 36, 636b Jidoya, das von den

Hebräern tpdoxa ausgesprochen werde, mit öiaßaotg58. Beides sind jedem
griechischen Christen ganz geläufige Fremdwörter. Die Erklärung des zweiten hat

Gregor wohl aus Origenes : Sie steht in dessen vor einiger Zeit in Ägypten
aufgefundenem Traktat negl rov Ttaoya - wie ich in einem Vortrag H. Puechs

unlängst gehört habe. In den Bahnen des Origenes bewegt sich Gregor wohl auch,

wenn er Or. 2, 109 P. G. 35, 508b 'Iojinrj deutet als xaraaxonrj rfjç yaodç. Immerhin

scheint hier Origenes selbst das Spiel der Phantasie weniger weit getrieben zu

haben: im Lex. Origen. nom. Hehr. (P. L. 23, 1230) wird der Name der Stadt als

xa?.Xovg, xaraaxoTtp erklärt. Damit ist bereits aufgezählt, was sich an Belegen für

Gregors Beschäftigung mit der Sprache des Alten Testaments beibringen läßt59.

Der Schluß ist unabweisbar, daß ihm das Hebräische so fremd war wie den beiden

andern Kappadokiern, für die es K. Holl, Amphiloch. v. Ikon. (1904) 2581 gezeigt
hat. Um das Lateinische ist es nicht viel besser bestellt. Wohl weiß der Vorsitzende
des Konzils von 381 (Or. 21, 35 P. G. 35, 1124d; vgl. Or. 42, 16 P. G. 36, 477a), daß

die Italiker nicht imstande sind èià orevdrrfca rfjç nag avroï; yXœxrrjç xai

58 So auch die Vulgata: Exod. 12, 11 est enim Phase (id est transitus) domini.
59 Wenn Gregor Or. 14, 3 P.G. 35, 861a sagt xa/.ov 6 Çfj/.oç, uaQrvQ£L dXiveèç (Num. 25,

11) ôvo/naa&eiç ix rfjç jiooaioéoemç (vgl. Or. 18, 24 P. G. 35, 1013b. Or. 15, 9 P. G. 35,
928c), so soll das offenbar keine Etymologie sein, wie sich aus Epist. 77 P. G. 37, 144b ergibt
t?/Aa>r?)ç rjxovoe &tveéç; ort... Phinees als Urbild des ÇfjXoç auch sonst, z. B. I Macc. 2, 26. 54.



•206 Bernhard Wyss

ôvofidrcov jieviav ôieXeïv ànô xrjç ovaîaç rrjv vjiooxaaiv, weshalb sie in der Trini-
tätslehre von ngoowjia (d.h. personae) sprechen. Wohl etymologisiert er Or. 4.

66 P. G. 35, 588b labarum als xapâxcov Xvxggiov öv xe xal xaxà 'Pcopaiovç
ôvojLiaÇojuEvov, kennt er also die Ableitung des dunkeln Wortes von labor60.
Gewiß ist ihm auch der Sinn des Eigennamens Victor vertraut: Epist. 134 P. G. 37.

229b ovxojç vLxrjxrjç ov Aber das ist auch schon alles, was immerhin eine gewisse

Ahnung vom Lateinischen bezeugt. Diesen denkbar dürftigen Belegen steht anderseits

eine Briefstelle gegenüber, in der Gregor dem Adressaten Postumianus, einem
Manne, dessen Muttersprache das Latein ist, der aber das Griechische beherrscht,
wie es sich für einen gebildeten Römer ziemt, folgendes Geständnis macht:
Epist. 173 P.G. 37, 281b vtprjXôç el xrjv nalôevoiv xal xavxr/v ÖTioxeoav ßovXei

xal elç ö xi ßovXeL xmv ?.6ycov elôoç • xrjç juèv yào (B 486) r xKéoç olov âxovopev5

(ov yàg 'Pcouaïxoç xiç êyà> xi)v yXœxxav ovôè xà 'Ixa/MV ôeivoç), xrjç ôè neneigâ-
[teùa œoxe xal oaAolç yvcogiÇeiv eyeiv, el xi xal ppiv péxeoxi xov xà xoiavxa xgiveiv.
Ob man Gregor daraufhin jede Lateinkenntnis abspricht oder ob man ihm ein
bescheidenes Verständnis der Alltagssprache60 a einräumt : um mehr als dieses kann
es sich bestimmt nicht handeln, und jedenfalls steht außer Frage, daß er einen so

schwierigen römischen Dichter wie Horaz unmöglich hat verstehen können. Wo
sich Anklänge an ihn finden, sind sie also nicht als Früchte eigener Horazlektüre
Gregors erklärlich. - Wie die Sache sich tatsächlich verhält, läßt sich am besten

gerade an der oben S. 196f. berührten Parallele (1) zeigen:

Horat. A. P. 412 qui studet optatam cursu contingere metam,
multa tulit fecitque puer, sudavit et alsit,
abstinuit Veuere et vino; qui Pythia cantat

tibicen, didicit prius extimuitque magistrum.
non satis est dixisse: «ego mira poemata pango ...»

G.N. 1206, 555 nvxxrjç juèv ovôeiç, öoxig ov xo Tiglv yéga

ngovßaXXex' ovô' êoxéipax' evxaigov oxaoiv,
ovôè oxaôievç pi] reo nôôs ngoyvpvâoaç.

avAovç ôè xlç nox: evpgovèbv avr&rjpegov

xérpr/xev, êirjoxrjoev, r/yowLoaxo ;
560 ygapevç ôè xlç tzox' àxgoç rjxovoßr] noxè

pi] Jto/./.à peiÇaç yoojpdxoyv pogqxbpaxa ;

êggrftogevoev V rj vôoovç xlç rp.aoe
iigô jt,?.£l6vo)V ?,oyo)V xe xal vooppaxcov ;
/uixgov y' àv ï]oav ai xéyvai XLpppaxoç,

565 e:l xà) dÉAeiv vjcrjgye xo xxäoßai povov.

G. N. Or. 2, 50 P. G, 35, 460b ôgygoecoç pèv xal avhjoedtç èoxi ôiôaoxa/la xal
pâdpoLÇ, xal ygovov Jigoç xovxo ôeï xal iôgojxœv ovyvcôv xal Jiôvœv xal piaßovg

60 Zur Ableitung des ?.dßaoov (Adßooov) von labor H. Grégoire, Byzantion 4 (1927/8), 478.
Vgl. denselben ebda. 12 (1937), 277ff.

60a Vgl. auch die lateinischen Fremdwörter in Gregors Testament: P.G. 37, 389-396.



Gregor von Nazianz 207

xataßaXelv ëativ ore xal ngooayeoycôv Ôerj&rjvai xal âTzoôrjftrjaai /uaxgorega xal
tàX/.a ta uèv noirjcai, tà ôè Jiadeïv, oïç ê/uneigia avXXéyertai xtX.

Die Horazerklärer (denen meines Wissens die Gregorstelle entgangen ist.
während umgekehrt schon die Mauriner zu Gregor P. G. 35, 460 b auf die Ars
Pöitica aufmerksam gemacht haben) verweisen auf die Erörterung desselben

Themas bei Epictet. 3, 15, 2 c fiéXio ^OXv/unia vixfjoai. ' àXXà oxotzel tà xaßr/yov-
i.ieva avtov xal tà àxôXovda ôelae... âvayxoipayelv, àuÉyeadai ne/u/uàtcov, yvuvd-
Çeodai tiqoç avdyxpv, ojga tetay/iévrj, èv xavuati, iv ipvyei * /ut) ipvygov itiveiv, pip
oîvov öt' ervyev • aiiXiôç ojç latgîp nagaÔEÔioxêvai aeavtov tip smatàtr}... et ôè

fit], Ôga oti cbç tà jiaiôia avaatgacprjorg â vvv uèv àdXr]tàç naiÇei- vvv ôè uovo-

/xàyovç, vvv ôè oaXniÇei, eha toayœôeî o ti àv ïôrj xal davuàor]. ovtioç xal ov vvv

/uèv àûXrjti'jÇ, vvv ôè /uovo/uâyoç, eha ipi/.ôaoipoç. eha ggtcog, oXy ôè tfj ipv/fj ovôév

Vergleicht man das Einzelne, so zeigt sich sofort, daß das Abhängigkeitsverhältnis

nicht das chronologisch nächstliegende Horaz-Epiktet-Gregor sein kann :

1. Gregor hat mit Horaz den otaôievç (cursu contingere metam) und das Flötenblasen

(avXrjOi;, avXoi tibicen) gemeinsam. Beides fehlt beiEpiktet, ebenso die

Entsprechung des tulit fecitque, wofür Bostagni die griechische Vorlage richtig
erkannt hat, wenn er es in seinem Kommentar der A. P. mit Inade xal engage

paraphrasiert ; tatsächlich steht bei Gregor tà /uèv noifjoai, tà ôè nafielv. Der
Gedanke non satis est dixisse: rego mira poemata pango' wird von Gregor für die

Künste überhaupt entwickelt (paxgov y äv r/oav ai téyvai ti/irj/uatoç nsw.); diese

Zuspitzung gibt Epiktet seiner Erörterung nicht. 2. Umgekehrt gehen Epiktet
und Horaz zusammen : sudavit et alsit c^j èv xav/iati, iv ipvyei, während Gregor bloß

von iôgcôtEç spricht. Das abstinuit vino lesen wir ebenfalls bei Epiktet (pirj

mveiv olvcv), nicht bei Gregor. 3. Schließlich stimmen Gregor und Epiktet
miteinander überein in der Erwähnung gymnastischer Vorübungen des

Wettkämpfers, wobei Epiktet zum Teil anschauliche Termini technici (Tiagogvoaeodai,

yelga exßaXelv, oipvgov otgéipai) braucht, während Gregor sich mit vageren
allgemeinen Wendungen begnügt. Gemeinsam ist Gregor und Epiktet ferner die

Aufzählung einer Reihe weiterer Berufe außer dem musikalischen, dem athletischen

und dem geistig-geistlichen; darunter erwähnen Gregor wie Epiktet, was
Horaz nicht tut, den grptiog.

Wenn bald Horaz und Gregor, bald Horaz und Epiktet, bald Epiktet und Gregor
zusammengehen, müssen die drei unabhängig voneinander aus derselben Quelle

geschöpft haben, besser: müssen sie aus demselben Quellgebiet gespiesen sein.

Im vorliegenden Fall kann kein Zweifel darüber bestehen, wo wir dieses zu suchen

haben: in der Gedanken- und Bilderwelt der kynisch-stoischen Popularphilo-
sophie, in der literarischen Gattung der 'Diatribe'. Daß wir das Motiv 'qui Pythia
cantat ...' diesem Bereich einordnen dürfen, zeigt sein Vorkommen auch bei

Lucian., Adv. indoct. 5. Himer., Orat. 17, 2. Themist., Or. 18 init. Bei einem

Schriftsteller des 4. Jhdts. n. Chr. wäre es besonders gewagt, einzelne Topoi aus

der Sphäre der Diatribe, die ihm aufs innigste vertraut ist, auf bestimmte Namen



208 Bernhard Wyss

zu stellen; so gründlich haben die Philon, Musonios, Epiktet, Seneca, Plutarch,
Lukian. Dion für Verbreitung dieses Überlieferungsgutes gesorgt. An sich ist es

ja nicht ausgeschlossen, daß er in Bioneis sermonibus (Horat., Epist. 2, 2, 60)
ebenso bewandert war wie im Kerkidas, den er zweimal erwähnt (P. G. 37, 656,
96ss. Ergt. 11 Diehl2; 723, 595ss.); aber für uns müssen, wo immer wir auf
solche Gemeinplätze stoßen, Gregors Gewährsleute anonym bleiben.

Wie verhält es sich mit seinen andern angeblichen Entlehnungen aus Horaz
Ich stelle zunächst zusammen, was von Frühern61 bereits vermerkt und was mir
selbst bei der Lektüre aufgefallen ist:

1. (s. oben S. 206). 2. Hör., C. 1, 14, 14 nil pictis timidus navita puppibus fidit
G. N. 1262, 5 vfja ôè TtovxoTzdgeuxv ETzfjveoa, ov Tzaoaxppoiç xd/./.eotv. ov

Tzgvpvr/ç âvdeoi hxp7topévrp>, à).A fjv Ähnlich 678, 141ss. pi] vavv pt/aondgrjov
usw. 3. Hör., C. 2, 2, 1 nullus argento color est avaris abdito terris nisi temperato
splendeat usu ^ G. N. 659, 137 àgyvgoç ô pév xlç xgvnxoç êv xohtOLç yJJovoç

elgydeiç, ôdev jigofjWev, aÇioç râcpojv, ô V êv Jigoodrjxr/ xal noooaaxgdnxojv tioxoïç.
4. Hor., ibid. v. 13 crescit indulgens sibi dirus hydrops (bildlich vom avidus

Spiritus) no G. N. 712, 446 (n/.ovxoç) yaaxgoç xlç oyxoç vôégov nenhjopévoç,
871, 205 vôgomoç r) xévaxnç. 5. Hor., C. 2, 10, 13 sperat infestis, metuit secundis

alteram sortem bene praeparatum pectus ^ G. N. 1535, 187 èbiiô} êv àgyaXêoi-

olv, êv svôioojoi ôè xdigßoQ 931,41 pi] acpoôga êaggeïv ppÔ asiEhzîtI,Eiv àyav.
Derselbe Gedanke Or. 17, 5 P. G. 35, 972b. Or. 44, 8 P. G. 36, 616b62. 6. Hor.,
C. 2, 18, 1 non ebur neque aureum mea renidet in dotno lacunar ^ G. N. 863, 91

(oïxovç) '/gvooigocpovç xe n/.a^i xe axû.fjopévovç. 7. Hor., C. 3, 2, 25 est et

fideli tuta silentio merces oo G. N. Epist. 91 P. G. 37, 165a. Epist. 189 P. G. 37,

308/9 cucojirjç àxuvôvvov yégaç. 8. Hor., ibid. v. 26 vetabo sub isdem sit

trabibus fragilemque mecum solvat phaselon G. H. 1243, 203 ov pèv êyco xeî-

vokjlv ôpodgovoç, ovy ôpoegyôç ovôé xi avpcpgdôpoov, ov avpnkooç, ov ovvoôixpç
9. Hor., C. 4, 4, 57 duris ut-ilex tonsa bipennibus nigrae jeraci frondis in Algido.

per damna per caedes ab ipso ducit opes animumque ferro ^ G. N. Or. 26,10 P.G. 35,

1240c eoxl Xi pvi)q> qpvxov, ô dd/./.si xspvopevov xal ngôç xov a/ôr/gov aycoviCexai

iJavdxqj Çfj xal xopfj pvexai xal avçtxai Ôanavdopevov èpol ôè ôoxel oapcôç

xoiovxov eîvai xi ô çptXdoocpoç ' evôoxipeï xoïç nddeoi xal vh]v âgexfjç uoieîxai xà

Xwzrjgà xal xoïç èvavxioiç èyxaV.ojjztCexat,. 10. Hor., Serm. 1, 1, 119 qui
exacto tempore vita cedat uti conviva scUur G. N. Or. 4, 40 P. G. 35, 717a (von
einem jungen Christen, der im Verhör vor Julian seine Todesverachtung bewiesen

hatte) ojç ex xlç âno ôeljivov ETzavaoxgépojv xal XapTigâç êoxidoEcoç 11. Hor.,
Serm. 1, 3, 26 cur in amicorum vitiis tarn cernis acutum at tibi contra evenit,

61 Auf Horaz, in dem sie ungleich besser zuhause waren als in der klassisch-griechischen
Literatur haben die Mauriner verwiesen zu folgenden Nummern meiner Liste: 9. 11. 13. 14.
16. 17, dazu K. Fuhr (oben S. 1798) auf Nr. 5.

62 Auf antikem Vorbild beruht gewiß auch die von Schopenhauer mit Recht bewunderte
Formulierung Giordano Brunos, der Weise sei in tristitia hilaris, in hilaritate tristis.



Gregor von Nazianz 209

inquirant vitia ut tua rursus et Uli63 G. N. 671, 50 ôÇvcparjç |eivoioi xaxoîg,
ïôioiç ôé t' âpeyyrjg. 12. Hör., Epis t. 1, 1, 53 quaerenda pecunia primum est.

virtus post nummos G. N. Epist. 61 P. G. 37, 312c xrjv nalaiciv xiprjoat jiao-
aiveotv xr/v öxav o ßiog ixavoç fj dgexr/v âoxeïoêai xeXevovaav. 13. Hör., Epist.
1, 2, 40 dimidium facti, qui coepit, habet rv G. N. Epist. 179 P.G. 37, 293c r\

àgyrj xo rj/utav xov navxoç yiyvexai. 14. Hör., Epist. 1, 2 54 sincerum est nisi
vas, quodcumque infundis acescit oo G. N. 928, 8 (vgl. 1152, 1757 s.) pvgov ôoyeiov

oajigöv ov Jiioxevexai. Parallelen gibt Otto, Sprichwörter d. Römer 361s. —
15. Hör., Epist. 1, 3, 18 si forte suas repetitum venerit olim grex avium plumas, mo-

veat cornicula risum, furtivis nudata coloribus oo G. N. Or. 4, 107 P.G. 35, 644a

ro xov xoXoiov ndoyeiv, yvpvovg elvai xcov âXXoxgioov Tieg uz igaßévxa ; jtxegœv xai
àayjpiovaç. 16. Hör., Epist. 1, 18, 84 nam tua res agitur, paries cum proximus
ardet cnj G. N. 1298, 205 tzvq yeixovovv (yelxov ovv edd. : correxi) xai xfj néXag

aTiLoxov olxua. 17. Hör., Epist. 2, 1, 12 invidiam supremo fine domari. writ
enim fulgore suo qui praegravat artis infra se positas; exstinctus amabitur idem

v G. N. 1337, 6 mlaidv) Davovoi xai (pßövog avv&àjzxexai- tiqoç yào xo xeïvov rj

pdyj], xo ô' êxTioôcbv ovx' àvxLxtrexat xai xexiprjx' âpddvcoç. 18. Eine Berührung

mit Horaz findet sich schließlich auch in dem ganz 'gregorisch' gehaltenen
Carmen ad Seleucum (vgl. oben S. 18115): Hör., Serm. 2, 2, 133 nunc ager
Timbrent sub nomine, nuper Ofelli dictus, erit nulli proprius, sed cedet in usum nunc
mihi nunc alii Amphiloch. Icon. P. G. 37, 1578, 19 (xà ygrjuaxa) awdvxa
xai qpevyovxa xai xoXXcb/ueva xovxoiç, èxetvotç, ovôevi ôè yvrjo(ojçGi.

Am wenigsten besagen von diesen Übereinstimmungen diejenigen, wo Horaz
und Gregor dieselbe bereits geformte ältere Wendung anführen oder variieren
7.12.13. Dabei gilt jedenfalls für Gregor, daß er sein (7) otojjifjç àxtvdvvov yégaç

nicht unmittelbar aus Simonides (Frgt. 38 D. 2)hat: Das zeigt schon das Vorkommen

dieses längst 'geflügelten'Wortes bei Philon, Julian, Libanios. Und (12) rj
dgexi] xo ijincrv xov navxog geht letztlich zurück auf Hesiod., Op. 40 öaeg nXsov rj/uiov

navxoç. Gregor hat seinen Hesiod genau gekannt (A. Rzach, W. St. 21 [1899], 198

bis 209); die Weiterentwicklung des Gedankens zum Sprichwort bezeugt schon

Plato Leg. 6, 753 âgyrj yàg Xéyexac rj/uiov Tiavxoç êv xaïç nagoiptaiç egyov.
Auch für (13) den Vers des alten Phokylides Ergt. 9 ôtCpoUai ßioxr/v, âgexr/v
à' öxav fi ßiog rjôr/ bestätigt die platonische Kritik (Rp. 3, 407a), daß er
frühzeitig als das galt, wofür Gregor ihn ausgibt, als 7ia?.aid nagaiveoig. Darüber, daß

Gregor wie Horaz die Geschichte vom Vogel, der sich mit fremden Federn schmückt

(15), dem allgemein verbreiteten äsopischen Gut entnommen haben, braucht
kein Wort verloren zu werden65. Aus poetischer griechischer Tradition herzuleiten

63 Zu dieser Horazstelle vgl. F. Wehrli, Humanitas Horatiana (Hortulus amicorum
F. Ernst, 1949] 180. Gregor mag natürlich durch das bekannte Wort Matth. 7, 3. Luc. 6, 41

angeregt sein.
64 Derselbe Gedanke begegnet in dem Epigramm Anth. Pal. 9, 74, das der junge Julian

recht wohl dem Brief an Euagrios {Epist. 64 4 Bidez) angefügt haben kann.
65 Die Geschichte dieser Fabel behandelt sehr ausführlich L. Sternbach, De cornicula

14 Museum Helveticum



210 Bernhard Wyss: Gregor von Xazianz

sind 5 und 8; das sperat infestis, metuit secundis (5) begegnet schon bei Archilochos

Frgt. 67 a 6 âXXà yaoroïaiv re yaïoe xai xaxoïaiv àayâXa pr\ Xhyv. Dieses Bild
des Weisen konnte aus der griechischen Yolksethik ohne weiteres in die
aristotelische und in die von ihr beeinflußte spätere übernommen werden. Wie verbreitet
der Gedanke war. zeigt sein Vorkommen bei Cassius Dio 47, 11, 5. Gregors (8)
ov pèv êyo) y.eivoiaiv ôjuôdgovoç stammt aus der ihm so geläufigen Florilegien-
literatur, die uns gerade hier sein vermutliches Muster (Eurip., Frgt. 852 N. 2, das

Kiessling-Heinze mit Recht zu Horaz C. 3, 2, 26 anführen) erhalten hat. Zu 17

ist letztes Vorbild Thucyd. 2, 45, 1 cpdôvoç yào roïç £<x>ai tiqoç rcov âvrmâÀojv,

ro ôè prj êjUTzoôojv àvavrayooviorcg evvola reriprjrat. was von Plutarch Pericl. 39, 3

übernommen ist.
Einige andere Topoi gehören (wie 1) sichtlich der Popularphilosophie an:

3. 4. 6. 10. 11. 14. 18; hier tritt Gregor überall als weiterer, später Zeuge zu
den in unsern Horazkommentaren bereits angeführten. Dieselbe Beeinflussung
Horazens aus der Welt der Diatribe können wir nun aber dank Gregors Zeugnis
auch in drei Fällen feststellen, wo man sie bisher vielleicht nicht angenommen
hat: 2. 9. 16. Das schön bemalte, aber schwach gebaute Schiff (2) wie das Bild
vom brennenden Nachbarhaus (9) tragen ganz das Gepräge der Diatribe;
hübsch (und durchaus im Einklang mit bekannter horazischer Übung) ist es, wie
der Dichter jenes andere Symbol des beschnittenen, doch wieder ausschlagenden

Baumes66 nicht einfach übernimmt, sondern es in den heimischen

Latinerbergen ansiedelt. Man kann sich fragen, ob Horaz nicht auch weitere

Topoi, die er an sich sehr wohl aus den primären griechischen Quellen schöpfen
konnte, tatsächlich doch bloß dem breiten Überlieferungsstrom verdankt den wir
mit'Popularphilosophie', 'Diatribe', 'allgemeiner Bildung' zu bezeichnen suchen ;

ich habe jene Fälle im Auge, in denen dies für den Spätling Gregor, den 'alumnus
diatribae ' so gut wie sicher ist : 5. 7.12. Im übrigen ist es heute unnötig zu betonen,
daß Horaz hier wie immer der Diatribe kaum mehr verdankt als Anregungen;
daß der Rohstoff, den sie ihm liefert, im Feuer seines Geistes durchaus horazisch

wird, daß er oft erst darin eine überzeitliche Form erhält67. Doch gerade bei einem

Künstler von der Intensität eines Horaz darf die Philologie nachforschen, wo
überall er vom fürstlichen Recht des Nehmens Gebrauch gemacht habe. Und
unter diesem Blickpunkt sind die scheinbaren Reminiszenzen bei Gregor, gerade
weil sie einen andern Ursprung haben als Tycho Mommsen glaubte, nicht ganz
ohne Belang für die Horazerklärung.

Horatiana (Commentationes Horatianae, Krakau 1935, 158-212); über Gregors Fassung im
besonderen 193ff.

66 Es begegnet z. B. auch bei loh. Chrysost., Ad pop. Antioch. 4, 5 P. G. 49 p. 66b, 1. 16
v. u.

67 W. Wili, Horaz und die august. Kultur (1948) 20. 305 mit Anm. 2. - Vgl. jetzt auch U.
Knoche, Die röm. Satire (1949) 52.


	Gregor von Nazianz : ein griechisch-christlicher Dichter des 4. Jahrhunderts

