
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 6 (1949)

Heft: 3

Artikel: Les Xantriai d'Eschyle

Autor: Lasserre, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les Xantriai d'Eschyle

Par François Lasserre

La découverte et la publication des poèmes d'Alcée du papyrus 2165 des

Oxyrhynchus ont accaparé à tel point l'activité de la philologie depuis 1941 que
la mise en valeur des nouveaux textes d'Eschyle présentés en même temps et dans
le même volume - XVIII - en a été quelque peu retardée. Il est vrai que l'édition
plus ancienne, en Italie, d'importants fragments provenant du même exemplaire
oxyrhynchite du théâtre d'Eschyle, effectuée partiellement dès 1932 et reprise
entièrement en 1935 dans le volumeXI des PSI, avait donné lieu jusqu'en 1941

à une série d'études remarquables sur les tragédies nouvellement découvertes, si
bien que les textes plus récemment livrés au public offraient moins l'attrait de la
nouveauté, quelle que fût leur valeur. Pour une moitié d'ailleurs, ils appartiennent
aux tragédies qui venaient d'être révélées par les papyrus italiens. Aussi n'y
a-t-il nullement lieu de s'étonner que les poèmes d'Alcée aient si complètement
détourné l'attention à leur profit.

Néanmoins, après une première présentation des nouveaux fragments d'Eschyle
par Ed. Fraenkel en octobre 19421, l'année 1948 a vu paraître simultanément

quatre études détaillées sur ceux-ci: de K. Latte sur les Edrcgicu et de E. Sieg-

mann sur les deux Glaucos dans le Philologus2, de A. Setti sur les drames satyri-
ques3, enfin de R. Cantarella sur l'ensemble des dernières découvertes4. Notre
connaissance de la tragédie eschylienne s'y renouvelle de fa façon la plus
satisfaisante et il n'y aurait pas lieu de consacrer une recherche spéciale aux EdvxQiat,
s'il n'apparaissait cependant que les quelque trente vers à peu près lisibles du

papyrus 2164 contribuent plus favorablement à la reconstitution de la pièce

perdue que ne l'ont estimé E. Lobel, le premier éditeur, et Cantarella. Il est vrai
que Latte s'est risqué déjà à proposer une reconstruction complète qui fait état
principalement de ce que Sémélé, mentionnée deux fois, paraît devoir être comptée
au nombre des protagonistes: comme on a d'autre part quelque raison de penser

1 Aeschylus: new texts and old problems, dans les Proceedings of the British Academy
28 (1942), 237-258. Les Savrgiai n'y figurent pas.

2 Vol. 97, 1/2 De tragoedia quadam Aeschylea (P. Ox. 2164), 47—56, et ibid. Die neuen
Aischylos-Bruchstücke, 59-124. La suite du second article, annoncée dans sa première partie,
n'a pas encore paru, du moins à ma connaissance, et la fâcheuse nouvelle d'une seconde
éclipse du Philologus ne laisse pas prévoir la date de sa publication.

3 Eschilo satirico, dans les Annali délia Sc. Norm. Sup. di Pisa, Lett, stor e filos., Ser.
II 17 (1948), 1-36.

4 I nuovi frammenti Eschilei di Ossirinco, Napoli, Libreria scientifica éditrice (1948),
(Collana di studi greci, vol. XIV).



Les Xantriai d'Eschyle 141

que le meurtre de Penthée occupe le centre de l'action, il faudrait admettre que celle-
ci commençait par la naissance dramatique de Dionysos. A quoi Cantarella objecte
raisonnablement que l'hypothèse d'une Sémélé encore vivante repose sur la
combinaison fragile d'une restauration arbitraire du v. 11 à une interprétation discutable

de £v%Ojus&a (v. 9) et qu'elle se heurte à l'impossibilité de ramener à une seule

tragédie deux actions aussi nettement distinctes5. Mais il ne propose lui-même
aucune hypothèse.

Or, et sans tirer argument des réfections hasardeuses qu'on doit suggérer pour
rendre plus commode la lecture du papyrus, il semble possible non seulement de

situer le nouveau fragment à sa place dans la tragédie, mais encore d'en dégager
l'intention dramatique et même, grâce aux indications qu'il donne, d'esquisser
au moins approximativement l'action entière des EâvTQiai. Il y suffit d'une étude

scrupuleuse de son contenu. Les premiers commentateurs ont en effet négligé

quelques données en procédant à l'analyse du texte et ont, de ce fait, laissé échapper

l'essentiel.
De ces données, l'une se révèle d'emblée capitale: la composition des mètres.

On n'a pas de peine à reconnaître les rythmes des différentes parties du fragment
si l'on se laisse simplement guider par les abondantes paragraphoi que Cantarella
sous-estime à tort (o. c. 138:la:7rapdyqa<^oçerausatanormalmente, se pur tutt'altro
che esattamente). Celle qui suit le v. 15 sépare un chant du choeur d'une tirade
en hexamètres dactyliques dont une excellente citation atteste qu'elle est prononcée

par Héra. On n'en trouve aucune plus bas puisque la tirade se poursuit jusqu'à
la fin de la colonne et probablement dans les frr. 2 et 3. Il y en a une en revanche

après le v. 11 et une après le v. 6.

Ainsi, dans la partie réservée au choeur, un groupe de cinq vers (7-11) se trouve
isolé des autres. Ce groupe, presque intact, présente une série de choriambes en

synaphie, divisibles en dimètres après deux trimètres qui, seuls, admettent l'iambe
au premier pied. La droite des quatre vers précédents (3-6) et la gauche des quatre
vers suivants (12-15), seules conservées, sont typiquement anapestiques. On aperçoit

donc que le poète a interrompu la procession du chœur - dimètres anapestiques

-par une courte strophe choriambique, autrement dit par une danse dont nous
n'avons que le dernier répons. Il s'ensuit que le v. 2, qui précède le premier quatrain
anapestique, représente la fin de la strophe ehoriambique à laquelle répondent
en antistrophe les vv. 7-11 : on y trouve effectivement encore le bacchée propre
à clore la période ehoriambique et il est facile, parallèlement, de le rétablir à la

fin du v. 11. La colonne ordinaire de l'exemplaire oxyrhynchite d'Eschyle comptant

36 vers - il en reste ici la partie inférieure - on peut affirmer que les vers perdus

a, b, c étaient des anapestes et d, e, /, 1, 2 des choriambes. Il devait y avoir

5 O.e. Appendice, 178 s. On peut ajouter qu'Eschyle a traité séparément les deux sujets
dans une Sémélé et un Penthée dont l'essentiel nous est connu et qu'on s'accorde assez
généralement à placer en tête d'une trilogie dionysiaque depuis Welcker, Die äschylische
Trilogie, 327 ss., cf. Die griechischen Tragödien mit Rücksicht auf den epischen Cyclus
geordnet, I 30.



142 François Lasserre

des paragraphed avant les vv. d et 3. Enfin l'éventuelle coronis dont les traces
paraissent se développer le long du dernier quatrain anapestique pourrait indiquer
la fin du chant des choreutes6.

Ceci établi, il est possible de restaurer le texte dans le détail et d'y introduire
quelques conjectures, mais il est évident qu'on ne peut y procéder qu'exempli
gratia comme dans tout fragment de poésie. Seuls les compléments des vv. 7

et 11, dans la version proposée ci-dessous, peuvent se prétendre exacts.

P. Ox. 2164, fr. 1 :

-(lacune de 5 vv.: a-fß

]?.[..]•[
— w- eyßgaev àXoi/pât

Bax%evo/uévaç ] ô' ov nkéov "Hgag

] vnegonXoxegoi
5 xcopico]v o[v\rd! 'Ey,\à\xa fxiyvv/usvai

7t]goâèv eïoa[ç ]$' rj/u[ag •

/uevet [d]saw [yàg cptX\6rijjLOg ßtoxd

cptXoiotv èv fi[â]xsaiv, [a]ç xtg <//&oveg[6ç,

Ôôtja r' àetxtjg • [27] E/iéXag ô' r[u-
10 yp/ieff eîvctL ôià näv

evdvxiogov Àa[%ovaai.

Ta yàg àXXa xaôy [

Kdô/jon Ze/ié[X
./• x[w] 7iavxoxga[xeï

15 Zrpvt, yd/xcov ô' [ex 7i£gi.](p[dvxojv.

f'Hga) ——NvpLCpai va/degxeïç, K[gavaig ô](atoiv âyeïgoj

Ivàyov 'Agyeïov rcoxa/xov nataiv ßtoÖd)got[g,

aï re nagtoxavxat näaiv ßgoxeoiacv etc ëgy[otg

eiX[ajcïvaiç daXlatg] xe xaï ev/dôXnotç v/u[evatotç
20 xaï x [eXéovot x.ôgag r] eoXéxxgovg âgxiydu [ovg xe,

ÀevxoZ[ç aï ôidyovai xaXv\uuaaiv e[v]cpgoveç [oïx.oi,

(pcjjg ôè x[aX6v ya/texcov vßjieg öu/uaxög ècx' [del avxaïg *

aiôdjg yàg xa&agà xai v[v\jU(poxdjuoç pLé[y'\ âgi[axa.
Ilaiôwv ô' evxoQjiov xe[X~\é$Et yêvog, ola[iv ôgœvxat

25 ïXaot âvxidoovoi, fde?u(p[goa\t ô' [e]vÔtoc [eioev

àpicpôxegaL, av/ievat fi fèv âgrpyetv • dXXoxe b' dXXoig

6 Lobel ad loc. : «Against this line there is a sloping stroke resembling the start of a coronis,
of which there may be another trace against the next line, but there is no place for a coronis
here.» On peut se demander cependant si le copiste ne s'est pas contenté d'une demie
coronis, gêné qu'il était par le dépassement considérable des vers qui suivent la paragraphos
(16 ss.) dans la marge de gauche, à l'endroit même où devait s'achever son dessin.



Les Xantriai d'Eschyle 143

Tgayeïai crtvyeqai te xai [aurp' ojölat ßaoeiat

â]y%ijuoXoi ' noXXàç fiev[

]yov evvmov <pojTo{ç

30 a\êXaalv te /uirgatç [

En ce qui concerne l'établissement du texte, la première difficulté se présente
au v. 3: Lobel, qui est déjà l'auteur des compléments du v. 2, lit sans hésiter
nXêov "Hgaç ; Cantarella, contestant le N, propose JtXeto dr/gaç, mais sa lecture,
lourde de conséquences à cause de la présence d'Héra au v. 16, ne résiste pas à

l'examen du papyrus. On ne peut en effet douter du iVdont le jambage de droite,
s'il est un peu plus convexe qu'à l'ordinaire, montre encore nettement et son
extrémité supérieure, ornée d'une sorte d'apex, et sa jonction avec la diagonale. Aussi

faut-il admettre, quel que soit le contexte immédiat, que les choreutes se glorifient
dans ce vers de ne pas adresser leur préférence à Héra. Au v. 5, les mots o[u]$;
'Ex\d\Ta ij.tyvvfj.Evm semblent confirmer l'hypothèse d'une pareille déclaration.
QEK y a été déchiffré par Lobel; la moitié supérieure du r, bien qu'évanescente,
se voit encore en quelque sorte en transparence sur la photographie ; enfin le vestige

de la dernière lettre ne peut être que le départ d'un a ou d'un ry, quant au

i, il se peut qu'il ait figuré sur le papyrus, mais il a paru plus prudent de le souscrire7.

Au vers suivant, Lobel lit ]IJQ0ONEIPA: l'accent est parfaitement attesté
et limite considérablement les conjectures; toutefois l'éditeur anglais admet la

possibilité d'un é, dont il reste en effet sur 1 mm environ l'horizontale médiane.
Mais le mètre réclame absolument une voyelle brève au lieu de l'co : à la suite d'un
déplacement du papyrus à gauche du #, les premières lettres sont légèrement
surélevées et leur nouvel alignement permet d'identifier le premier trait vertical
(77) à un g dont la tige, comme partout ailleurs, descend au-dessous de la ligne;
quant à l'eu, Lobel le restitue à partir d'une courbe légèrement cassée en son centre

- peut-être à la suite du déplacement mentionné ci-dessus - laquelle pourrait
également provenir de deux lettres liées, par exemple Xa ou oo, ou d'une lettre
à courbe simple un peu écrasée sur sa base, donc e, o, a ou #•

Les difficultés sont moins nombreuses dans l'antistrophe eboriambique. Ce que
Lobel indique de l'échange possible du premier e de aévet avec un o peut se répéter
du second, qu'il lit o. Le r de (piX\oTipioç, considéré par lui comme un a est à peine
douteux si l'on prend garde qu'il se joint au i comme dans n; à la ligne suivante,
ligature qui n'est attestée pour aucun o. Les autres restitutions sont de Cantarella,
sauf[a]ç où il propose [o]ç - noter la construction inédite de (p&ovegoç, dérivée de

l'homérisme âXXoTQtœv qy&ovéeiv {a 18) - et Xa[yovam, garanti par la responsio
et certainement plus aisé que Xa[yoç (Latte, Cantarella).

Continuant pour le sens l'antistrophe, le couplet anapestique final relie par ydg
la félicité divine que se promettent les choreutes à la destinée glorieuse de Cadmus

et de Sémélé, dont le premier avait reçu des dieux mêmes Harmonie pour épouse
7 Par convention, l'i adscrit représente dans le texte ci-contre un i bien attesté sur le

papyrus.



144 François Lasserre

(Hes. th. 937. 975, développé par Pind. pyth. 3, 88) et la seconde avait pris rang
d'héroïne dans l'Olympe, au moins selon la tradition thébaine, après la naissance

de Dionysos (Hes. th. 942, Pind. ol. 2, 25). Les restitutions suggérées ici s'adaptent
à cette donnée. Contre navxoxqâ\xoqi (v. 14) de Cantarella, à qui on doit plus
haut Eepté\la (v. 13), l'épithète Tiavxoy.qaxel a paru préférable, bien qu'encore non

attestée, pour des raisons de langue et de style (celui qui domine toute chose, par
opposition à nayxgaxr/g; cf. Àesch. Ag. 221 Jiavxôxo/.juoç contre Sept. 671 nâvxoX-

yog). Au dernier vers, l'apostrophe se voit encore après le ô, à la limite de la
déchirure. Quant au <p de 7iegt](p[âvxcov, il ne reste que l'extrémité inférieure de sa

hampe, immédiatement au-dessus de l'a de ôtatotv h la ligne suivante: Lobel

l'y interprète comme un circonflexe ou un esprit rude, mais les quelquesrestaurations

possibles du passage s'y prêtent mal. Au témoignage unanime des papyrus
d'Eschyle, le cp est la seule lettre qui descende régulièrement jusqu'à toucher la ligne
inférieure.

La seconde moitié de la colonne contient une longue tirade en hexamètres. Le

changement du rythme, ainsi qu'un signe marginal dont il reste une amorce bien

visible, révèle un nouvel interlocuteur. A ces indices externes s'accorde suffisamment

le témoignage du texte, mais la meilleure confirmation est encore apportée

par la coïncidence des vv. 16 s. avec le fr. 168, attribué aux Eavrgtat et expressément

rapporté à Héra par les citateurs. Cependant leur texte diffère sensiblement
du nôtre, comme le soulignait déjà Lobel, et il ne permet pas de restituer en toute
sécurité la lacune du v. 16. Platon, rsp. II 381 d, adaptant librement, écrit: jurfiè
Iloojxécoç xai Oéxtôog xaxaipevôéo&co jurjÔetç, jurjô' èv xqaycpôkitç uryf êv xoïg aAÂotç

TzoïfjjLiaotv eloayéxco "Hgav fj/./.otojpevrjv cbç iégetav,

âyetgovaav

Ivdyov 'Agyelov noxaptov natoiv ßtoöatgotg.

Nous y apprenons qu'Héra se présentait travestie en prêtresse. Reprenant le

propos et les termes mêmes de Platon, l'épistolographe qui se couvre du nom de

Diogène de Sinope apporte la version suivante, plus complète, qu'il tient peut-être
d'une Anthologie (34, 1-2 Hercher): rO/apgov xat xâ>v xqayogdoTtouov} otxtveg

'Hgov xe xijv A tog Tzaqâxotxiv ëqpaoav (sïg) |r?)r| iégetav iiexa/iogçoy&eïaav xotov-

xov ßtov oyfj/ua ava/.aßelv,

NvjLtqpaiç xgrjvatotv xvôgatç deaïg àyetgovaav

'Ivâyov ''Agyetov noxa/wv natoiv ßtoöajgotg.

Dans le texte du papyrus, Nvpttpat est au vocatif (au nominatif selon Cantarella

qui paraît sous-entendre eiotv et renonce ainsi au dialogue): on peut supposer
que l'épistolographe a ajusté à sa citation les éléments fournis par un premier
citateur, dans l'intention de constituer une phrase homogène et complète, ou que
le copiste, par un processus analogue, a subi l'influence des datifs xgrfvaiotv, etc.

Quoi qu'il en soit, l'autorité du papyrus l'emporte absolument et le vocatif doit



Les Xantriai d'Eschyle 145

être maintenu. Il est d'ailleurs confirmé par le témoignage d'une scholie d'Aristophane

à propos de ran. 1344 Nv/ucpat ogeoolyovoi que le poète place dans la bouche

d'Eschyle comme une citation d'Euripide: ex rcov Eavrgcœv AloyvAov (sic. RV:
Evgmîôov cett.), cprjalv 'AoxAr/nidör/g. Evge ôè 'Adr/vr/oiv ëv nvi rcov f Ôiadévrow

(-déxcov 0).

Nv/icpai \ ôgeotyovioi} dealerlv àyeîgco

'Ivàyov 'Agyetov { vno | nora/tov naioi ßiodcbgoig.

Eoixe ôè ro ôAov êncrriôeveiv âvvnôraxra. "AAÂcoç • ovôè nag A ïoyvAov rjg/uoÇe rà
roiavra Aa/ißaveodcu. Cod. 0 "AAAcoç re ôè ovôè new AloyvAcg rjguoÇe ravra. Ai
êv reg ogee ytvö/ievai âuaôgvdôeç ßorjdßoare. "Eon ôè èx Eavrguôv Evgmcôov.
C'est de témoignages aussi défectueux et dissemblables qu'il s'agit de tirer les six
lettres qui manquent au papyrus. On peut considérer xvôgalç comme une sorte
d'équivalent maladroit de va/uegrelg; les Anthologies offrent de nombreux
exemples de ces approximations: Eur. Her. 1345 ovtcoç oo ôgdcôç; Suppl. 913

yeveodat oo xexAfjodat, etc. Cantarella le proscrit en supposant qu'il dérive du texte
d'Euripide cité par Aristophane. C'est au moins le cas, à n'en pas douter, d'op-
e(eryotyov\i^oL dans la scholie, mais il est plus difficile de l'imaginer d'un
compilateur qui n'avait aucun motif de recourir à Euripide. Asclépiade au
contraire, pour expliquer le passage d'Aristophane, devait comparer les deux textes
qu'il avait identifiés et les fâcheuses confusions de la note conservée pourraient
remonter à la maladresse des scholiastes postérieurs et de leurs abréviateurs, encore

qu'il ne mérite généralement aucun crédit8. Mais si xvôgalç doit être écarté, il
n'en est pas de même de xgßvaioiv qui, comme le souligne justement Cantarella,
ne pouvait être inventé par un citateur (o. c. 120). En acceptant chez Diogène la
correction xgrjvtaotv (Meineke), on peut aller jusqu'à introduire x\jgrjvaïa~\i
aloiv dans la lacune du papyrus; mais cette combinaison produit un hiatus
inacceptable et pour la maintenir Cantarella a dû encore intervertir va/uegrelg et
xgrjvaïaL. En conservant en revanche aussi bien le texte du papyrus que celui
des manuscrits de Diogène et en tirant parti de dealç, attesté deux fois, on aboutit
à la seule restitution possible, compte tenu des particularités doriennes, Nv/xcpac

va/uegrelg, K[gàvaiç <5] iaioiv âyeigco9. La syntaxe y paraît plus aisée que dans
les autres versions proposées.

Du discours d'Héra seul le premier vers, qui livre l'argument de la tragédie,
demandait un examen détaillé et une conjecture solidement encadrée. Le reste est
en effet très clair et les restaurations n'y sont ni indispensables ni déterminantes.
Lobel en a donné les plus certaines, à savoir la fin des vers 18-20 et 23, le début
du v. 28 et tous les compléments n'excédant pas une lettre, sauf o]éAaotv, qui
est de Cantarella. Le texte présenté ici emprunte en outre le v. 19, ainsi que xogag

8 Comme en font foi toutes les scholies qui le citent. Cf. P. Boudreaux, Le texte d'Aristophane

et ses commentateurs, Paris (1919), 86—88.
9 La conjecture proposée compte 7 lettres au lieu de 6, mais ai occupe généralement

l'espace d'une lettre.



146 François Lasserre

et y.aXv\fx/naoiv dans les deux vers suivants, à Cantarella et, depuis le v. 26, tout
le reste à Latte, à l'exception de aXXoiç qui remplace avxe. A noter qu'au v. 25

les sommets de ô' et des lettres vô dans e]vôtot se reconnaissent sans peine, de

même que l'accent de a]éXaaiv (v. 30).
Au même papyrus appartiennent encore deux fragments que Lobel, y ayant

identifié le début et la fin d'hexamètres dactyliques, propose d'attribuer aussi au
discours d'Héra. Les quelques mots qu'on peut encore déchiffrer sont favorables
à cette hypothèse et permettent même, à en juger d'après les vv. 5-6, de les

réunir. D'autre part, le fait que le fr. 3 conserve au-dessus de sa première ligne un

espace où n'apparaît pas la moindre trace de texte, bien qu'il corresponde à l'interligne

maximum, engage à penser que la colonne commençait avec le v. 1, lequel
représente par conséquent la suite immédiate du dernier vers du fr. 1 :

fr. 2

jiié]iu(poiua[i

xajXXa Atoç [

EV] CpQEOLV
• e[

ev\ Öcduojv [
ya\LQET£ jue[

.]xrjvoç <5[

£VX?<£l[a]v {)'' [vtzo
KâÔiiov x âd\h]Tov

fr. 3

]. vvoç[

\ua XéXax[£ '

]rôç OÏolv

]r[d(3]£ (pgàÇoj

] [ ]É/£G&£,

]•[•/']•«•
te'

Avant de passer à l'examen des fragments connus par la tradition indirecte, il
convient de situer la scène du papyrus. L'alternance des anapestes et des strophes

choriambiques indique sans conteste une parodos et les paroles chantées par les

choreutes en donnent la garantie puisque ceux-ci s'y présentent aux spectateurs.
Il est donc assuré que nous possédons la fin de l'exposition, celle-ci se répartissant
en général entre le prologue, quand il existe, et la parodos. Comme l'un des

fragments transmis par citation présente également le rythme anapestique, on ne

court guère de risque à l'attribuer à la même partie, donc à le placer un peu plus
haut que les premiers vers du papyrus, d'autant plus qu'on peut le rattacher à

la description d'un cortège bachique nocturne (fr. 171): ...ràç fuévroi ?.aju7idÔaç xal
y.d/uay.aç sïgrjx&p êv EavrgiaiQ AlayvXoç '

ydfxaysç jievy.rjç ol TivgicpXexxoL.

Au début de la colonne, ëyjQaiv' âXoicpài désigne peut-être la résine de ces torches.

On ne peut néanmoins en aucune manière assurer cette attribution puisqu'il
arrive souvent qu'un stasimon soit encadré d'anapestes. Tout au plus la schöbe

qui se lit encore au bas de la colonne permet-elle une vague hypothèse:



Les Xantriai d'Eschyle 147

<

<

] êv rœt a neqi rôjv [

M ]9?a[ >

Ce type de scholie à référence détaillée contient en général une indication lexico-

graphique ; il nous est particulièrement bien connu par les dérivations du lexique
de Pamphile. Or c'est à Pamphile que Pollux doit sa citation (on. 10, 17)10 et à

Pampliile aussi, plutôt qu'à d'hypothétiques 'Yno/bimjjuara d'Aristarque, que
remonte la scholie puisque nous n'avons pas affaire à une édition régulièrement
annotée. Le copiste, soucieux du sens de yA/naxeç, a consulté le dictionnaire et

recopié l'essentiel de l'article. Si cette hypothèse a quelque consistance, on ne peut
assigner à ce vers, étant donné son rythme, que les lignes a ou b.

Le même passage apporte encore de précieuses indications sur l'identité des

choreutes. Leur qualité de Bacchantes ne peut faire de doute, mais il est intéressant

de constater qu'Eschyle les fait descendre de Sémélé. Cette ascendance n'est

pas, malgré ce qu'écrit Cantarella (o. c. 127 n. 2), absolument inconnue. Phérécyde
d'Athènes, identifiant expressément Sémélé à Hyé, déesse imaginaire de la pluie,
en fait implicitement la mère des Hyades, nymphes de Dodone ou de l'hypothétique

Nysa, que Zeus avait chargées de nourrir et d'élever en secret l'enfant
Dionysos, victime de la jalousie d'Héra (fr. 90 Jacoby). Consacrées au jeune dieu,
elles se mêlent constamment, dans la suite, à son cortège. Leurs noms ordinaires

se réfèrent autant à leur nature de Ménades (Hyg. fab. 182 Arsinoe, Ambrosia,
Bromie, Cisseis, Coronis; Pherec. ibid. Aubvrj, etc.) qu'à la qualité d'étoiles que
devait leur acquérir finalement la reconnaissance de Zeus (Ps. Hes. astron. fr.
180 0aiavArj, Koqcoviç, Kkéeia, &aixb, EvÔtopr/). On peut se demander si le v. 7

ne fait pas précisément allusion, par une de ces anticipations involontaires chères

aux poètes tragiques, à cette destinée glorieuse. Quant au nombre des Hyades, il
varie de deux (Serv. ad Verg. ecl. 6, 15) à sept (Pherec.) dans les diverses
nomenclatures conservées: aucune tradition ne le limite. Si on compte les différents noms
fournis par l'ensemble des témoignages antiques, non comprises les inscriptions
équivoques des vases, on obtient un chiffre supérieur à 22! Enfin, comme les

Hyades escortent Dionysos dans ses multiples pérégrinations, on ne peut les

localiser précisément nulle part, sauf à Nysa si on les revêt de leur première dignité.
Elles ne déterminent par conséquent pas le lieu de la tragédie.

Eschyle a donc suivi la généalogie imaginée par Phérécyde. Elle lui donnait en

effet un élément dramatique important: le chœur, par Sémélé, est l'adversaire
héréditaire d'Héra. Sans doute le poète a-t-il étendu cette ascendance aux Ménades

en général et ne présente-t-il pas ici les Hyades en particulier : si ce dernier nom
figurait quelque part pour désigner les choreutes, il semble que le titre l'aurait
retenu à côté de l'épithète Edrrqiai, quelle que soit la signification de celle-ci.

10 L'extrait correspondant chez Athénée, 15, 699 d ss., plus développé niais très mutilé,
ne révèle pas, au delà de Pamphile, la source des gloses réunies chez Pollux. C'est à cette
source que se référerait la scholie.



148 François Lasser re

D'ailleurs la citation du fr. 169 est introduite par une phrase qui donne au chœur
la dénomination de Bâxyai (cf. infra). Il y apparaît que son identité précise ne
faisait pas l'objet d'une déclaration spéciale. Peut-être même avons-nous
conservé dans les vv. 9 ss. l'indication la moins vague de toutes. Quant à l'appellation
vvfMpai et l'épithète vapieqreïç dont se sert Héra (v. 16), elles attestent l'ignorance
volontaire de la déesse relativement à la personnalité de ses interlocutrices et se

bornent à faire une allusion à l'assurance quelque peu arrogante de leurs déclarations.

De la présence des Bacchantes et d'une schöbe au v. 26 des Euménides (p. 55

Nauck2) - vvv yr\aiv êv flaovaoo) elvai Ta xarà ITerdéa, êv ôè raïç Eavrqiaig êv

Kedaïqtôvi - on conclut ordinairement que la tragédie se déroulait sur le Cithéron
et qu'elle avait trait au meurtre de Penthée. Rien de plus arbitraire et même,
doit-on dire, de plus sot! Quoi: si les Euménides nous étaient inconnues et que
les EàvTQiai en revanche fussent parvenues jusqu'à nous avec leur commentaire,
devrions-nous inférer d'une éventuelle schöbe vvv g/rjoiv èv Ki'&aipôjvt elvai rà
yjxrà IJevdéa, èv ôè raïç Ev/xevlolv èv Flaovaaw que les Euménides étaient
consacrées au drame de Penthée et avaient pour décor le Parnasse Quelle imprudence

de le faire des EoLvrgiai, alors que la schöbe invoquée, d'ailleurs infiniment
précieuse, prouve seulement que quelque part dans la tragédie était mentionnée
la fameuse légende thébaine! En l'absence d'un autre témoignage valable sur le

lieu de l'action, il faut revenir au papyrus, qui offre au moins un point de repère.
En effet, dans le discours qu'Héra adresse au chœur et qui ouvre le premier
épisode, la déesse se donne pour la prêtresse des Sources filles de l'Inachos argien.
'Ayelgco, à sa première phrase, accompagne évidemment un geste de quête et permet

de reconstituer la scène avec la plus grande certitude : le cortège des Bacchantes
s'est arrêté dans sa procession devant l'autel des Sources et la prêtresse, sortie du

temple au-devant d'elles, quête pour les divinités dont elle assure le service.

Eschyle a donc placé le drame à Argos et ce choix révèle son intention de le vouer
à la gloire d'Héra, la grande déesse de cette cité.

La personnalité même des Sources, ou Crênes, qu'évoque le poète, offre un
certain intérêt. Il les présente, en étroite liaison avec Jes prérogatives ordinaires
d'Héra, comme les protectrices de la dignité des jeunes épouses en même temps

que comme les nourrices d'Argos. Il insiste donc sur leur haute vertu, sur leur sens
du devoir, sur leur générosité. En les faisant filles d'Inachos alors que la tradition
intercale généralement, par Danaos et Io (Apollod. bibl. 2,16 ss.), quelques générations,

il écarte le souvenir du crime des Danaïdes et retient l'attention seulement

sur le bienfaiteur indiscuté de l'Argolide. Pausanias déjà, d'après une indication
certainement ancienne, a noté la liberté qu'il se donne d'appeler argien un fleuve

qui prend sa source en Arcadie (8, 6, 6). Il se peut d'ailleurs qu'il emprunte cette
généalogie simplifiée à une tradition locale: Callimaque, dans l'hymne sur le bain
de Pallas, v. 48, fait de l'une des Sources, Amymone, la fille de Danaos, mais
dans un Aition récemment retrouvé du livre 3, dont la matière est tirée des Argo-



Les Xantriai d'Eschyle 149

liques d'Hagias et deDercylos (cf. infra), il traite les quatre Sources de neXaoyiùôeç
et de filles de l'Iaside, c'est-à-dire d'Io, ce qui exclut au moins l'intermédiaire de

Danaos. D'après la généalogie rapportée par Pausanias, en effet, Iasos est le fils
de Pelasgos Triopas (2, 16, 1). Par Callimaque encore nous connaissons le nom des

Sources argiennes et leur groupement: Amymone et Physadeia d'une part, Hippé
et Automaté de l'autre; dans l'hymne précité, il ne mentionne même que le premier
couple (47s.):

Ua/uegov al ôœXai ràç xafouôaç i] 'ç &vaaÔ£iav

r) êç \4iivfW)vav oïosre ràv Aavaoj.

Cette répartition par paires peut expliquer äfiyoxegai dans le texte d'Eschyle
(v. 26), soit qu'Héra se présente comme la prêtresse de deux sources seulement,
soit qu'elle désigne ainsi l'un et l'autre couple. Enfin, pour les deux premières au
moins, Callimaque a conservé l'appellatif Kgävai (h. Fall. 46).

Les autres fragments de la tragédie apportent incomparablement moins de

renseignements sur son argument que le papyrus. De la glose âvayxôôaxgvç

(fr. 413), il n'y a rien à tirer puisqu'on ignore tout et du personnage qui l'employait
et de celui à qui elle se rapportait, sinon qu'il était de sexe masculin (o Ttgoç âvâyxrjv
ôaxgvcav xal /ur] ex Tiàfiovç zivoç rj ovjucpogâç). L'indication la plus digne de
considération se trouve dans l'introduction du fr. 169 qui se réfère à un dialogue entre

Lyssa et les Bacchantes du chœur : èv ôè raïç Aioyvkov Eavrgiaiç t) Avooa ènidei-
aÇovoa raïç Bâxyatç qrr\avv •

ex Tioôœv ô' avco

vnégyexat ojzagay/uoç slç axgov xaga,

xevrr/fia ykojaorjç, oxoqtzlov (ié/.oç Xéyco.

La présence de Lyssa dans les Sâvrgiai jette une heureuse lumière sur le drame

qui s'y joue. Que la tragédie ait eu ou non un prologue, il est certain que ce n'est

pas là que paraissait la Furie, puisque l'article lexicographique spécifie qu'elle
s'adressait aux Bacchantes, celles-ci ayant par conséquent déjà fait leur entrée

en scène. Et comme le premier épisode, à lire le papyrus, se joue entre Héra et le

chœur, il faut placer plus loin le nouveau dialogue. A supposer encore que celui-
ci ne comporte pas de troisième interlocuteur, ainsi que le laisse prévoir la date

probablement assez haute de la tragédie, il faut qu'il ait ou suivi directement

l'épisode consacré à Héra ou précédé le dernier, dans lequel la déesse dévoilait
nécessairement en une manière primitive d''àvayvojgiotç son identité. Lyssa fait
par conséquent son apparition au milieu de la tragédie, entre deux épisodes réservés

à Héra. Dès lors le sujet du drame s'esquisse parfaitement et les fragments
restants trouvent sans peine une place convenable.

Quel qu'ait été le prologue, s'il y en avait un, le drame, c'est-à-dire le débat qui
met aux prises les antagonistes, ne commence qu'avec la parodos. Comme on l'a



150 François Lasserre

vu plus haut, Eschyle s'y est attaché à rapprocher l'essaim des Bacchantes, à la

fois chœur et personnage principal de la tragédie, de Sémélé, l'ennemie d'Héra.
Le papyrus permet encore d'affirmer que cette union a pour corollaire la répugnance

que manifestent les choreutes à l'égard des devoirs du gynécée, incarnés en Héra
et en Hécate (cf. Rohde, Psyche II 81 n. 1). Aussi, lorsque, sous les traits d'une
modeste prêtresse argienne, l'épouse de Zeus exalte les vertus du foyer nouvellement

fondé et la décence des jeunes épousées, elle oriente d'emblée l'action vers

un choix proprement tragique entre les deux modes d'existence qui viennent
d'être si nettement polarisés. Dionysos ou Héra: voilà le ressort du ri ôoâv\

Et sur qui agirait-il ici, sinon sur ie chœur, qui constitue ainsi l'enjeu de l'éternel

antagonisme des deux puissantes divinités? Aussi le dialogue reprend-il après

[rdô\e (pQaÇa) j[cu] ôaiycov11 avec des paroles de bienveillance et d'accueil: ~]s%£od£

et %a]io£re. L'évocation de Zeus à la fin de la partie parénétique pouvait agir
comme une menace puisqu'elle suit un ye\y(po[xai assez certain (fr. 2, 2) ; celle de

Cadmus reliait apparemment le discours d'Héra, proche de son achèvement, aux
derniers mots des Bacchantes. Dans la suite de l'entretien, par un jeu d'arguments

moraux, Héra devait tenter de gagner le chœur à sa cause, non sans résistance de

la part de celui-ci.
Puis Lyssa entrait en scène. D'elle nous avons le portrait redoutable que nous

a laissé Euripide dans l'Héraclès (vv. 822 ss.). Quelques silhouettes aux flancs de

vases peints d'inspiration tragique ont permis l'hypothèse qu'elle paraissait aussi,
chez Eschyle, dans les Bassarides, seconde tragédie de la Lycurgie, pour y accompagner

la démence meurtrière de Lycurgue et dans les Toxotides, excitant la

meute à déchirer Actéon12. Dans les trois drames, conformément à son nom, elle
suscite l'égarement dans lequel des êtres chers les uns aux autres s'entretuent pour
accomplir un châtiment décrété par les dieux. Dans les Bassarides, où sa présence
est le mieux attestée, elle exécute la volonté de Dionysos; dans les Toxotides, où

peut-être seul son nom était mentionné sans qu'elle montât sur la scène, elle servait
Artémis et Héra; enfin dans Héraclès, elle obéit, mais à son corps défendant, à

la volonté d'Héra. Elle n'appartient donc à personne et peut se proclamer
fièrement chez Euripide fille du Ciel et de la Nuit (Her. 843 s.). Cette indépendance
naturelle, il faut la souligner si l'on veut comprendre le rôle qu'Eschyle attribue
à Lyssa dans les Scivrgiai et la raison de sa présence.

Posant dans sa tragédie le problème d'un choix entre deux formes d'existence

représentées divinement par Héra et par Dionysos, servant en outre le culte de

11 fr. 2—3, 4s.; ôaiyoov, dans le sens de ôarj/aœv (Hesych.), a son précédent chez Archiloque,
fr. 3, 4, où on ne le met plus en doute.

12 L. Séchan, Etudes sur la tragédie grecque dans ses rapforts avec la céramique, 70 ss.

(d'après V. G. Haupt, Commentationes archaeologicae in Aeschylum, Diss. Hal. XIII
[1897], 149 ss.), 134 (d'après Schwartz, Annali [1882], 297 s.). Lyssa est en outre fréquemment

évoquée sous une forme non personnifiée, à propos d'Oreste (Eur. Or. 254, passim;
Aesch. Ch. 287). Au sens propre, Xvcsoa désigne la rage du chien et passe pour envenimer sa
langue (Ael. n. a. 8, 9), d'où Aesch. From. 884 et, dans le discours même de Lyssa aux
Bacchantes (fr. 169, 3), xévrrjjua y/.wooqç, axogniov ße/.og.



Les Xantriai d'Eschyle 151

ce même Dionysos par le simple fait de la représentation tragique, Eschyle
s'exposait sciemment au grave danger de jeter le blâme sur l'une des deux divinités;
sur Dionysos, en fait, puisque la tragédie est à la gloire d'Héra. Mais en substituant
au dieu de la bacchanale la libre incarnation de la démence sanguinaire, il échappait

au risque d'insulter à un culte si universellement vénéré sans manifester moins
nettement sa réprobation à l'égard des excès auxquels invitait celui-ci. Telle est,
à n'en pas douter, la raison profonde de la substitution de Lyssa à Dionysos.

Mais il y en a une autre que révèlent assez clairement les trois vers demeurés
des paroles qu'elle adressait au chœur. Elle y décrit en effet quelque frénésie

dionysiaque qu'on pourrait à la rigueur prendre pour une glorification du délire des

Ménades si elle ne se terminait, dans ce bref extrait, sur une note de haine et de

meurtre: aiguillon venimeux de la langue, dard du scorpion Si l'on se
souvient que Lyssa est la déesse de la rage meurtrière, ces trois vers évoquent irrésistiblement

Penthée, dont on sait par la schöbe citée plus haut qu'il était mentionné
dans les Eâvxgiat. Certes onaoaypoq ne signifie ici que la convulsion de la démence,
mais il est intéressant de constater que dans les rares exemples conservés de son

emploi dans la tragédie, il correspond régulièrement à la folie particulière du meurtre.

Dans les Trachiniennes en effet, v. 778, le onaoaypoq pousse Héraclès à tuer
Lichas et, un peu plus loin, en référence au premier passage, il laisse entrevoir
l'éventualité d'un nouveau crime, cette fois contre Hyllos (v. 1254). Mais surtout,
si l'on se rappelle les circonstances du meurtre de Penthée et que ce sont ses tantes
et sa propre mère qui le déchirent dans leur aveuglement, comme Lycurgue égorge
sa femme et son fils, comme les chiens d'Actéon dépècent leur maître, comme enfin
l'Héraclès d'Euripide massacre ses propres enfants, alors on ne peut guère douter

qu'ici Lyssa remémore aux Bacchantes la tragédie du Cithéron, décrivant dans

ces trois vers la folie d'Àgavé. Euripide, qui paraît s'être souvenu dans ses
Bacchantes à plus d'une reprise de la trilogie que terminent les Eâvxgiai, n'évoque-t-il
pas aussi Lyssa, dans sa qualité précise de déesse de la rage, au moment même
où le malheureux Penthée va succomber à l'acharnement frénétique des filles de

Cadmus (v. 977)
A Lyssa encore revient apparemment le fr. 170:

âq ovxe tté/uquÇ rf/lov Tigoaôéoxexat,

ovx' âoTEQOjnov o/x/xa Agrcpaç xéggç.

Ahrens, dans son édition, le rapportait aux Furies: la schöbe néfucpi^' snl xcöv

âxxivwv demeurée chez les glossateurs, Hésychius, Photius et Gaben, par
l'intermédiaire de Pamphile, peut avoir été inspirée au premier commentateur par la

description parallèle des Phorkides dans le Prométhée enchaîné (vv. 796 s.):

âq ow)y rjÀLoq TtQoaôégxexai

âxxîatv ovd? rj vvxxeooq /ugvrj Tioxé.

Si toutefois l'analogie des textes ne suffit pas à garantir le bien-fondé de ce

rapprochement, on peut rappeler qu'Euripide assimile Lyssa à l'une des Gorgones,



152 François Lasserre

filles de Phorkys dans la tradition hésiodique (th. 270), mais filles de la Nuit dans
le seul passage de YHéraclès (v. 883) en raison de la généalogie que le poète a

donnée auparavant à Lyssa. Tout indique que cette déviation résulte, comme en

général l'intervention de Lyssa dans YHéraclès, de l'influence des Eavrqiai. On

peut alors supposer que dans son récit Lyssa faisait intervenir la vision redoutable
de ses sœurs, enfermées au fond d'une caverne sous la garde des Grées, telles que
les montre aussi la tragédie des Phorkides, fr. 262.

On ne peut, semble-t-il, regagner davantage du dialogue que Lyssa engageait
avec le chœur. Toutefois le fait qu'elle y jouait le rôle d'adversaire d'Héra - d'Héra
non encore dévoilée - suggère qu'elle y faisait, en parénèse, l'éloge du délire
dionysiaque, n'y introduisant le récit du meurtre de Penthée que comme un exemple.
Dans le troisième épisode, absolument conjectural, on assistait peut-être à un
âyd)v entre elle et Héra, toujours vêtue en prêtresse. Le thème de leur débat,
étant donné le sujet de la tragédie, peut avoir été analogue à celui qui oppose
Apollon aux Erinyes dans les Euménides (vv. 614 ss.). C'est dans cet épisode que
1 e poète pouvait au mieux faire valoir les arguments moraux destinés à emporter
l'adhésion des Bacchantes et à préparer le dénouement à la fois apaisant et juste
que réclame la dernière partie d'une trilogie.

À leur dialogue éventuel on pourrait attribuer à tout hasard le bref fr. 172,

dont on ne sait d'ailleurs s'il provient des EavToiat de Platon ou de celles d'Eschyle :

rcovôs [j0V?.SVT(Ç uovcov.

Plutôt alors que de voir en tiovcov, comme on le fait généralement, le souvenir du
châtiment de Penthée - mot bien faible dans la circonstance - il faudrait placer
le fragment dans la bouche de Lyssa faisant reproche à celle qu'elle prend encore

pour une prêtresse de vanter au chœur les travaux du foyer. Un indice extérieur
décide au moins en faveur de l'attribution de ce demi vers à Eschyle, c'est que le

citateur, Hérodien, l'avait accompagné de la mention bien attestée êv raïç
Eavrqtaiç, alors que toutes les références lexicographiques à la comédie de Platon

portent Edvxai, y compris le catalogue de Suidas, contre Eavroim chez le

seul Héphestion13. Leur unanimité prouve donc à l'évidence que le titre avait
déjà cette forme dans le lexique de Pamphile, source d'Hérodien. Ainsi la mention

EdvxQiai ne peut se rapporter qu'à la tragédie d'Eschyle.
Ce petit problème de critique des sources ramène l'attention sur la signification

du titre admis dans l'édition alexandrine: EdvTqtai. Au sens propre, le verbe
Çatveiv et ses composés xaraÇadveiv, TtEQiÇaivEiv, etc., comme les verbes £eïv,

Çvelv et Çavâv, désignent très précisément l'opération de grattage ou de peignage

qu'on fait subir au cuir ou à la laine, ou encore à la pierre, pour les rendre plus
lisses. Mais tandis que les déverbaux de |eîV et de Çvelv s'appliquent surtout
à l'idée du polissage (Çéoya, ÇearovQyta ; Çvoya, Çvot7]q), Çmvecv et ses dérivés

13 Voir la liste dans Schmid-Stählin, GOL IV 146 n. 14, où l'auteur maintient cependant
contre les quatre grammairiens l'autorité du métricien.



Les Xantriai d'Eschyle 153

particularisent le cardage de la laine. Ainsi dans le seul passage homérique où

il se rencontre (% 423): elolo. Çatveiv. Par extension, dans VOreste d'Euripide,
v. 12, et dans les Oiseaux, v. 827 (rœ ijavovjuev rov TiéjtÀov;) il désigne sans le secours
d'un adverbe ou d'un adjectif le travail du filage ou du tissage. D'autre part
Çâvrrjç est attesté chez Platon, polit. 281 a, pour le cardeur de laine. Il s'ensuit que
le féminin Savrgia doit désigner au premier chef celle qui carde ou peigne la laine
et convenir par extension à celle qui la file et la tisse. Ce n'est que beaucoup plus
tard et dans un voisinage significatif que Démosthène emploie Çatveiv pour
caractériser les coups de lanière qui cardent la peau {légat. 197): rjxev olxérrjç
ë'/œv qvrfjga o oîxérrjç Çaivsi xarà rov vcbrov tzo/./âç. Ce sens figuré, repris
chez quelques rhéteurs, est régulièrement donné par le contexte ; il en est de même
des deux exemples de xara^alveiv chez Eschyle (Ag. 197, Myrm. 73, 2 Mette).

Il semble donc de prime abord exclu que Eavrgiai ait pu désigner les Bacchantes
déchireuses acharnées sur le corps de Penthée, malgré ce qu'Elmsley considérait
arbitrairement comme une réminiscence d'Eschyle dans 1a. description de

Philostrate, imag. 1, 18: al ôè Çalvovot ro rt ijoaiua, jurfrrjq êxeivr) xai- âôe?,<pai yrjxoôç,
ai yèv dnoggrjyvvoaL ràç yelgaç, rj ôè êjuoTiiôoa rov viov rfjç %airr]çu. Il aurait
en effet fallu que le titre spécifiât d'une manière ou d'une autre la signification
qu'on lui attribue. Boeckh s'approchait beaucoup plus de la vérité en identifiant
aux Eavrgiai les filles de Minyas qui avaient préféré carder la laine tandis qu'on
les invitait à célébrer 1a. bacchanale, d'où la tragique eversio Minyeiae domus15.

D'ailleurs tous les essais fondés sur l'interprétation courante du titre se heurtent
à l'évidence irréductible qu'Héra. paraissait dans la tragédie comme la prêtresse
de divinités argiennes alors que l'écarté!ement de Penthée a lieu sur le Cithéron16.

Le châtiment des filles de Minyas, bien qu'il faille, malgré Boeckh, l'écarter de

l'argument des Eavrgtai parce qu'il appartient aux légendes d'Orchomène,
demeure cependant instructif en ce qu'il image également l'antagonisme d'Héra
et de Dionysos par les formes d'existence qui leur sont propres. Si quelque
fragment incertum d'Eschyle contenait une allusion incontestable à cette légende,
il faudrait l'attribuer aux Eavrgiat en lui supposant le rôle d'un exemple. A quoi
aboutit en effet le drame, une fois qu'on rend au titre son sens propre A la
conversion des Baxyai en Edvrqiai, des adeptes de Dionysos en servantes d'Héra.
Conclusion typique de la trilogie eschylienne et fort proche, mutatis mutandis, de

celle de VOrestie. Comme les Euménides d'ailleurs, la tragédie tire son titre de la.

qualité nouvelle du chœur, qui devait lui être attribuée dans le quatrième épisode.
C'est là vraisemblablement qu'Eschyle dévoilait l'identité d'Héra: il y annonçait
peut-être encore le châtiment de Lyssa, au moins son exclusion. Le fr. 170, rap-

14 Euripidis Bacchae, Leipzig (1822), 5, cf. aussi 90. Malgré l'abandon de l'hypothèse d'Ehns-
ley, Pinterprétation qu'elle implique de Edvroiai s'est perpétuée presque sans qu'il y soit
fait d'objection. Ainsi encore G. Murray, Aeschylus, Oxford (1940), 153.

15 Graecae tragoediae principum Heidelberg 18C8), 28 ss. Hypothèse reprise par Sécban,
o. c. 102, n. 2.

16 Welcker, qui attribue d'ailleurs les paroles d'Héra à des Eévroiai d'Euripide, signale
déjà cette contradiction (Atsch. Trilogie, 331 n. 381).

11 Museum Helveticum



154 François Lasserre

porté ci-dessus à Lyssa elle-même, pourrait à la rigueur avoir été prononcé par
Héra dans la sentence qui condamnait la Furie à un exil perpétuel auprès de ses

sœurs. Finalement, on devait assister à l'initiation des Bacchantes au culte de la
déesse en même temps qu'à l'installation de ce culte à Argos. Le dénouement du
Prométhée porteur de feu11, celui des Euménides, celui des ' Fer&ptacrxm18 et,
en quelque mesure, celui des Egyptiens19 ont le même contenu étiologique. Cette
scène finale engage à supposer que la ville d'Argos était représentée sur la scène

ou par son roi ou par un héraut, voire par Poséidon en personne, comme Athéna
représente sa cité à la fin des Euménides. Le fragment incertum 383, donné par le

scholiaste de Pindare en parallèle à l'Héra xeXda argienne évoquée dans la 10e

Neméenne, vv. 32 ss., appartient sans doute à cette partie et peut avoir ouvert le

discours de ce personnage:

"Hga xe/.eJ.a, Zr/vôç evvaia Ödyag.
H5 %

Il faut avouer que la reconstruction proposée reste fragile tant qu'elle ne repose
que sur l'interprétation littérale du titre de la tragédie et sur quelques arguments
de vraisemblance. Il lui manque en effet encore son soutien indispensable: le

cadre légendaire. Si les Euménides prouvent qu'Eschyle ne craint pas de créer
de toutes pièces une légende nécessaire à son propos, du moins montrent-elles que
son invention se relie par ses extrémités à deux solides traditions, l'une mythologique,

l'autre religieuse: le crime et le châtiment d'Oreste paraissent connus déjà
de l'auteur de la Télémachie (y 305 ss.; cf. Mazon, Eschyle II, II ss.) et les Eepvat
avaient leur autel sur l'Aréopage. L'imagination du poète se limite donc, dans ce

domaine, à une audacieuse combinaison. Pouvait-il, dans les Edvxgtcu, inventer
l'existence des servantes d'Héra fileuses de laine?

Par bonheur le fragment récemment retrouvé du livre 3 des Aitia de Calli-

maque confirme qu'il existait effectivement à Argos une tradition religieuse

obligeant certaines jeunes filles de la cité, sans doute les fiancées de l'année, à

tisser pour Héra une longue robe, le Tzaxoç. Le jour où cette robe était achevée,
elles allaient se purifier à la source Amymone20 :

ygcoGoai [. ]. iâç 'Iaoiôoç vén[o]Ô£ç.

Nvpcpa IJ[oa]eLÔdcovoç ècpvôgiaç, ovàè pèv "Hgrjç

âyvov v[(p]atvéjueva[L] xfjicn juép,r][Â£] naxoç

axrjvai \nà\g xavovecrcn ndgoç déyiç rj xeov vôoj[g
5 xàx x£<p{a\Xfjç îgov Tiéxgov êepeÇopévaç

yevaaûai, xov pèv ov juéoov Tzegiôéôgopeç àpçpiç.

TIoxvl 'Apvpdivrj xal 0vadÔ£ta çù/r;

"Innr] x' 'Avxopaxrj X£ naXaixaxa yaigexe vvycpéojv

17 Voir F. Stoessl, Die Trilogie des Aeschylos, Baden bei Wien (1937), 149 ss.
18 Cantarella, o. c. 93 ss.
19 Stoessl, o. e. 105 s.
20 P. Ox. 2211 fr. 1 recto, vv. 1-9 (Oxyrhynchus Papyri XIX).



Les Xantriai d'Eschyle 155

oïxla y.aï Xmagai qelxs IleXaoyidÔEç.

Le même Aition, au rapport du commentateur d'Antimaque du papyrus d'Her-
moupolis, évoquait les 'Hgeoiôeç puisant à la source Hippé une eau destinée au
culte d'Héra Acraia, tandis qu'Automaté - Physadée selon Antimaque, fr. 179

Wyss - donnait aux Aoyevrgiai l'eau qu'on utilisait pour les servantes en couches.

Tous ces détails étaient apparemment empruntés aux Argoliques d'Hagias et

Dercylos, dont le texte nousestcité (PRIMI17, col. II16 ss.) : Kai 'Ayiaç [xalAeq-
xvXoJç êv roïç AoyoXixoïç cp(rj}alv ovxwç • vô[Q£vovxai ê]x uèv xov H\oaiov tzoq]-
dévo\i at] xaXovvxai 'Hgeoiôeç yal <p{ égovxi rà] Xoexgà r [at] "Hgai rät] 'Axgei[ai],
àjtô ôè xov Avxo/Liaxeiov cpé[govoai v]ôosvovxai 7i[agdévoi, aï xaXov[v]xai Aoyevxgiai
Ètcel xé xlç x[cdv. ] Xo%evr[x\ai xcôv dpL\<x>îô(v\y\. "Iôia Ô' àno xâç XoyEtaç cpégov[xi. ]

XoExgd. De Physadée seule nous ne savons rien, mais on ne peut douter qu'elle jouât
aussi son rôle dans le service d'Héra: peut-être donnait-elle précisément son eau

aux Edvxoiai. Le silence probable de Callimaque à son sujet et l'erreur d'Antimaque

semblent attester que la tradition était muette sur ce point. Quoi qu'il
en soit, nous avons la preuve indiscutable qu'Eschyle disposait d'une donnée

religieuse bien établie à Argos; le fait qu'il présente Héra, au début de la tragédie,
dans le costume de la prêtresse des Sources suffit à assurer qu'il s'en est servi.
On ne peut donc guère mettre en doute que le dénouement ait consacré l'alliance
de la déesse avec les Bacchantes converties et hassujettissement de celles-ci sous
la forme d'une vénération particulière d'Amymone ainsi, peut-être, que de sa

jumelle Physadée. La mention précise du tissage, chez Callimaque, fournit le

meilleur appui à cette hypothèse ; elle autorise en outre à restituer avec assez de

vraisemblance au quatrième épisode de la tragédie le fragment incertum 365 :

ov Ôè onadrjxoïp xoiuixi'voiç vcpdouaoï.

Il appartiendrait au discours d'Héra désignant à la coryphée sa tâche particulière
dans la confection du naxoç.

Au besoin d'ailleurs, la parodie des Edvxgiai que le poète comique Platon a

donnée dans ses Eavxai rj Kéqxcotzeç apporte une seconde confirmation à cette
reconstruction. Le titre de la comédie, en effet, compensant la pauvreté des

fragments conservés, évoque la légende d'Omphale. La forme masculine Eavxai, qui
a pour elle aussi bien son parallèle masculin Kéqxcotzsç que le témoignage conjugué
d'articles différents du lexique de Pamphile, dérivant tous de l'exemplaire alexandrin,

implique certainement autant la parodie d'Eschyle que le Ed.vxQiai introduit
à la suite d'une confusion dans la tradition rectiligne du Manuel de métrique à

partir d'Héliodore. Lobeck a établi avec sagacité que Platon avait adapté à la
scène la légende qui fait des Cercopes des voleurs de grand chemin terrorisant la

Lydie et assez hardis pour s'attaquer à Héraclès lui-même: celui-ci, après les avoir
réduits à sa merci, les donnait à Omphale autant pour le travail humiliant de la

quenouille que pour celui de bouffons, qui convenait à leur nature simiesque21. Or

21 Aglaophamus, Königsberg (1829), II 1302 s.



156 François Lasserre: Les Xantriai d'Eschyle

rien ne ressemble plus à leur destinée, compte tenu de la différence de son ethos,

que celle des orgueilleuses Bacchantes devenues fileuses et servantes d'Héra après
une existence de liberté et de désordre.

Ainsi conçue, la tragédie conclut parfaitement la trilogie de Penthée dans la

composition suggérée en premier lieu, sauf erreur, par Welcker22. Le récit de

Lyssa, dans le second épisode, et le souvenir de Sémélé à la fin de la parodos rendent

présentes, au moment de la conclusion, les deux premières tragédies. Le drame

satyrique qui suivait a été identifié par Christ, d'après une note succincte de Nauck
(p. 17), aux Atovvoov rqogpoi23. Cette pièce, dont Stanley et Hemsterhuys avaient

reconnu l'un après l'autre le caractère satyrique24, mettait en scène la légende

plaisante de Médée faisant cuire les nourrices de Dionysos et leurs époux dans un
grand chaudron pour opérer leur rajeunissement25. Son appartenance à la trilogie
de Penthée est désormais bien garantie par la généalogie que se donnent les choreutes
dans la parodos des Edvrotat: filles de Sémélé, les Ménades s'identifient aux
Hyades de la tradition dionysiaque. Eschyle avait alors suivi dans le choix de son

sujet le même principe que celui auquel on doit YAmymone après la trilogie des

Danaïdes: représenter une aventure anecdotique tirée des légendes relatives au

personnage principal des trois premières tragédies.
L'effort d'unité que manifeste dans sa structure cette tétralogie dionysiaque

met en évidence le rôle prépondérant du chœur, seul d'ailleurs à participer à

chaque action dramatique. Son importance, égale à celle du chœur des Danaïdes

bien que peut-être légèrement inférieure dans les deux premières tragédies, jointe
à la probabilité d'un nombre restreint d'acteurs, indique une date assez haute. Si

on tient compte de la connaissance étendue cpie manifeste Eschyle des usages

propres à la cité d'Argos et du témoignage de vénération qu'il rend à sa déesse,

on hésitera à descendre beaucoup plus bas que la date généralement assignée aux
Suppliantes (493-490). En supposant encore que le thème du tissage du ndrog
d'Héra doit servir d'exemple ou au moins faire allusion à la confection du TcêuXoq

d'Athéna, on est amené à fixer comme date précise l'année 490. En effet le péplos
est remis à la déesse aux grandes Panathénées seulement, c'est-à-dire dans la
troisième année de chaque Olympiade, au milieu du mois d'août. Ainsi, comme la
mise sur le métier avait lieu solennellement en novembre l'année précédente,
la représentation des SdvTQiat, si elle devait coïncider avec la préparation de la

cérémonie, ne pouvait tomber qu'aux grandes Dionysies du printemps de 49026.

22 Aesch. Trilogie, 327 ss. et Nachtrag zu der Schrift über die Aeschylische Trilogie, 122 ss.
La division qu'il propose des trois actions dramatiques et les variantes qu'il donne aux
titres pour regagner quelques fragments n'ont, naturellement, plus de valeur.

23 Geschichte der gr. Literatur3 (1898), 223. Schmid accepte la même tétralogie, mais
rectifié l'ordre des pièces comme suit (GGL II 188 n. 8): Ne/xéXrj rj rYÔQoçpôgoiJLev&evç,
EdvxQLai, Atovvoov xqocpol.

24 L'un dans son édition des fragments d'Eschyle, que je n'ai malheureusement pu
consulter, l'autre dans son commentaire de Lucien (ad dial. mar. 9).

25 Voir E. Kaibel, Hermes 30 (1895) 88 s. et surtout E.Maass,^7e«e Jahrbücher (1913), 628ss.
26 Voir A. Wellauer, Etude sur la fête des Panathénées dans Vancienne Athènes, Thèse,

Lausanne (1899), 20 ss. et 104 s.


	Les Xantriai d'Eschyle

