
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 6 (1949)

Heft: 3

Artikel: Zu zwei Szenen der Mostellaria

Autor: Fuchs, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol. "ù 1949 Fasc. 3

Zu zwei Szenen der Mostellaria

(1, 3: Putzszene; 3, 1: Zinsforderungsszene)

Von Harald Fuchs

Die beträchtlichen Schwierigkeiten, die in der Mostellaria die lange dritte Szene

(157/312) und hier insbesondere das von Philolaches belauschte Gespräch zwischen

Philematium und Scapha (157/292) dem Leser des überlieferten Plautustextes
bereitet, sind im Hermes 76 (1941) von Wolf-Hartmut Friedrich erneut behandelt

worden1. Abweichend von früheren Lösungsversuchen2 kam er zu folgendem
Ergebnis: Der ersten Fassung des plautinischen Stückes haben nur die Verse 157/
167 und 186/312 angehört. Von diesen entsprechen der griechischen Vorlage allein
die Verse 157/167, 186/238 und 293/3123. Die ganze eigentliche Putzszene 248/292

wie auch der vorangehende kräftige Abschluß 239/246, sind von Plautus selber

eingesetzt worden. Das am Anfang auszuscheidende Stück 168/185 ist überhaupt
eine spätere Fassung, die freilich ebenfalls als eigene Arbeit des Plautus
anzuerkennen ist und von ihm geschaffen wrnrde, um die Verse 248/292 streichen zu können.

Begründet wird diese Auffassung des Textes im wesentlichen damit, daß

erstens die Erörterungen der Verse 168/185 allzu sehr mit denen der Verse 248/292

übereinstimmten, um zusammen mit ihnen in derselben Szene erscheinen zu

können, daß sodann die für die Handlung überflüssigen Verse 248/292 mit der

bisherigen Darstellung insofern nicht im Einklang ständen, als sich Scapha

hier größtenteils nicht mehr wie früher in der Haltung der advorsatrix, sondern der

1 Die vorliegende Auseinandersetzung mit W.-H. Friedrich ist bereits im Sommer des
Jahres 1943 niedergeschrieben worden und hätte im Schlußheft des Bandes 79 (1944) des
Hermes erscheinen sollen. Als sich ergab, daß der Hermes infolge der Schwierigkeiten der
Zeitverhältnisse bis auf weiteres nicht werde fortgeführt werden können, ist mir die Arbeit,
die schon gesetzt und bereinigt war, von der Schriftleitung in vorbildlicher Sachlichkeit
wieder zur Verfügung gestellt worden. Dafür sei hier insbesondere Wolfgang Schadewaldt
nachdrücklich gedankt. Aus welchen Ursachen sich die Veröffentlichung später noch so
sehr verzögert hat, daß seit der Niederschrift nun im ganzen mehr als sechs Jahre
vergangen sind, braucht hier nicht erwähnt zu werden. Die Möglichkeiten der wiederholten
Durchsicht sind den Anmerkungen zugute gekommen.

2 Sofern man nicht die ganze Szene unangetastet ließ (so Brix, Jahrb. f. Philol. 131

[1885] 195. P. Langen, Plautinische Studien [Berlin 1886] 331), betrachtete man nach dem
Vorgange Ladewigs, Philologus 17 (1861) 466 die Verse 208/223 als Doppelfassung; fraglich
blieb nur, welches ihr Zweck sei und ob in ihnen nicht vielleicht doch Plautus selber spreche
(so schon Ladewig; später F. Leo, Geschichte der römischen Literatur 1 [Berlin 1913] 114
Anm. 1, der mit einer von Plautus stammenden Ersatzfassung für die Verse 168/207 und
227/246 rechnete; danach Ed. Fraenkel, Plautinisches im Plautus [Berlin 1922] 37 Anm. 3

und A. Thierfelder, De rationibus interpolationum Plautinarum [Leipzig 1929] 109). Daß
Ladewig den Umfang der Einlage richtig abgegrenzt habe, ist von den Späteren anscheinend
nicht in Zweifel gezogen worden.

3 Daß Plautus bei der Wiedergabe der griechischen Verse hier einzelnes selbst
hinzugefügt hat (so gleich 161/3/165), wird von Friedrich natürlich nicht bestritten. Für 212/217
oder 214/219 - das Schwanken ist bezeichnend - will er sogar die Möglichkeit einer nach-
plautinischen Zutat nicht ausschließen (S. 130).

8 Museum Helveticum



106 Harald Fuchs

adsentatrix zeige (vgl. 257), und endlich daß in dem Stücke 186/246, wo man die

Verse 208/223 hatte aussondern wollen, vielmehr eine zielbewußt fortschreitende

Gedankenentwicklung vorliege, die durch eine solche Aussonderung nur verdorben
würde. Es scheint jedoch, daß Friedrich nicht alles in Betracht gezogen hat, was

für die Urteilsbildung von Wichtigkeit ist. So wird es sich empfehlen, die fragliche
Szene noch einmal zu besprechen.

Die Szene beginnt mit der Bemerkung der Philematium über ihr Bad, das ihr
besonders gut bekommen sei, und der Antwort der Scapha, daß gegenwärtig
überhaupt alles nach Wunsch verlaufe, wie ja auch die diesjährige Ernte besonders

reichlich ausgefallen sei4. Aus der anschließenden Wechselrede 160 Philem. quid
ea messis attinet ad meam lavationem % - 161 Scapha nilo plus quam lavatio tua ad

messim ist zu ersehen, daß Plautus sich bewußt war, den Hinweis auf die Ernte
nicht ausreichend rechtfertigen zu können. Da die wohlgelaunten Worte der

Scapha überdies allem widersprechen, was sie später voll Sorge über die unsichere

Lage der Philematium aussagen wird, ist es deutlich, daß Plautus sich schon hier

von seiner Vorlage unabhängig gemacht hat5. Die reichliche Ernte, auf die er an-

4 Dieses wird der Sinn von Scaphas Antwort sein, und so ist die Stelle von den älteren
Erklärern aufgefaßt wurden. Schoells Gedanke, daß die Ernte hier in übertragener Bedeutung

«de meretricis emolumentis» zu verstehen sei (Appendix critica zur Stelle in der großen
Ausgabe der Mostellaria vom Jahre 1893 [ Plauti Comoediae rec. F. Bitsehl, ed. alt., tom.
IV fasc. IV]), ist unannehmbar. Aber auch Leos sofort dagegen vorgebrachte berichtigende
Erklärung (im Apparat seiner Ausgabe vom Jahre 1895/96) wird den Worten nicht ganz
gerecht. Nicht nämlich scherzt Scapha, weil Philematium von ihrem Bade zu viel Wesens
macht, sondern sie äußert einfach ihre Freude, daß wie die Ernte dieses Jahres auch das Bad
und alles andere so gut gelungen sei. Zutreffend übersetzt Ernout in seiner Plautusausgabe
(Paris 1938): «Tout te succède à souhait, tout comme cette année la moisson a été belle».

5 Daß die Vorlage des Plautus das Phasma des Philemon gewesen ist, darf nach der
Arbeit von Max Knorr, Das griechische Original der Mostellaria des Plautus (Diss. München
1934) mit neu bestärkter Gewißheit behauptet werden. Zu den wichtigsten Beweisgründen
gehören bekanntlich die Worte, die Tranio 1149/1150 an den gefoppten Theopropides richtet:

si amicus Deiphilo aut Philemoni's, dicito is quo pacto tuos te servos ludificaverit: optumas
frustationes dederis in comoediis. Man ist gegenwärtig wohl zumeist der Meinung, daß Philemon

hier selbst die beiden Namen genannt und damit vor allem dem Diphilos eine Ehrung
erwiesen habe (so zuerst Leo, Hermes 18 [1883] 559ff. ; vgl. Knorr 9). Daß jedoch Philemon

sich durch eine von ihm selbst geschaffene Bühnengestalt habe sagen lassen, er werde
die Fopperei, die seine eigene Erfindung war, in späteren Stücken mit Nutzen verwenden
können, ist eine recht merkwürdige Vorstellung. Nicht weniger befremdlich aber wirkt auch
die vermutete liebenswürdige Anerkennung des Mitbewerbers Diphilos (dieser Einwand
anscheinend schon bei Terzaghi in seiner mir zur Zeit nicht erreichbaren Ausgabe der Mostellaria

[Turin 1929], S. XXIIf. ; s. Knorr a. O.; zu Terzaghis Ausgabe im ganzen s. etwa
Dreesen, Gnomon 11 [1935] 428ff.; übrigens hat mir auch der Kommentar von Sonnenschein

[Oxford 1907] nicht zur Verfügung gestanden). Die Schwierigkeiten lösen sich
auf, wenn man annimmt, daß erst Plautus den Namen des Philemon zu dem des Diphilos
hinzugefügt hat. Die Bemerkung des Tranio wäre dann in dem griechischen Stücke ähnlich
geartet gewesen w*ie die Worte, die in der Eirene des Aristophanes 146 f. die Tochter des
Trygaios an ihren zum Himmel hinaufreitenden Vater richtet: êxeïvo xrjoei, UV cspaXelç
xaxaggvfjç êvxevdev, slxa yœhôç wv Evguilôrj Xôyov nagâoyjjç xai rgayopôla yévy (angeführt
von Leo, Plautin. Forschungen2 [Leipzig 1912] 155 Anm. 1; danach Knorr 9; daß die Redeweise

auch sonst gebräuchlich gewesen ist, zeigen - wie gleichfalls schon Leo sah - zwei
Verse aus den Chrien des Machon über die Hetäre Gnathaina bei Athenaeus 13, 579f. :

<pvÀaTTopévrj xe tco/.v /id/.ioxa AUpü.ov, /ijj öä> ôlxgv fierà xavxa x(x>fx(pöovpevr] und Ciceros
Äußerung in einem Briefe an Trebatius, ep. ad fam. 7, 11, 2: si cito te rettuleris, sermo nullus
erit; si diutius frustra afueris, Laberium pertimesco). - Die Worte 1149 quid ego nunc
faciam?, die den Scherz hervorrufen, hatte Theopropides offenbar beiseite gesprochen.



Zu zwei Szenen der Mostellaria 107

spielt, wird ein viel besprochenes Ereignis des Aufführungsjahres gewesen sein6,

und wenn es auch nicht möglich sein wird, eben dieses Jahr mit Hilfe der Anspielung

genauer zu bestimmen, so läßt sich durch sie doch immerhin die Jahreszeit

umgrenzen, in der die Aufführung stattgefunden hat7.

Auf die Worte der Scapha folgt eine Zwischenbemerkung des Philolaches

(161/5/165), die mit ihrer allzu nachdrücklichen Wiederholung des zuvor imOanti-

cum behandelten Gleichnisses von niemandem für die griechische Vorlage in An-

6 Fraenkel 166 möchte die Anspielung auf die Ernte nicht anders als 532/535 (s. die
nächste Anmerkung) und Trin. 32ff. dem Philemon zuweisen.

7 Die Lage ist also ähnlich wie beim Trinummus, für den sich ebenfalls zunächst im
Ablauf des Einzeljahres ein terminus post quem ermitteln läßt (wie bekannt, durch die
Erwähnung der novi aediles 990). Leider jedoch wird es - anders als dort - bei der Mostellaria
nicht möglich sein, mehr zu gewinnen als nur die Bestimmung der Jahreszeit oder vielleicht
auch nur der Jahreshälfte der Aufführung. Da die Ernte im alten Italien zur Hauptsache
während des Monats Juli stattfand (Olck, RE 6 s. v. Ernte 476), ließe sich denken, daß die
Mostellaria an den ludi Apollinares aufgeführt wurde, deren Feier im Jahre 208 auf den
13. Juli festgesetzt worden war (Liv. 27, 23, 7; vgl. Habel, RE Suppl. 5 s. Y.Ludi publiai
621 ff. ; allzu vorsichtig Ch. H. Buck, A chronology of the plays of Plautus [Diss. Baltimore
1940] 10f., der trotz dem Zeugnis des Festus p. 326 M. [thymelici ludi] in der Zeit des Plautus

mit szenischen Aufführungen bei den ludi Apollinares überhaupt nicht rechnen zu dürfen

glaubt, da Livius keine entsprechenden Angaben bietet). Es ist aber zu berücksichtigen,
daß während der Schaffenszeit des Plautus sehr verschiedene Monate in den Hochsommer
gefallen sein können; zur Zeit des Pseudolus etwra beträgt die Abweichung des republikanischen

vom julianischen Kalender rund vier Monate (s. L. Ideler, Handbuch der Chronologie
2 [Berlin 1826] 92; F. K. Ginzel, Handbuch der Chronologie 2 [Leipzig 1911] 217). So wird man
sich darauf beschränken müssen, von den vier römischen Spielmonaten (April, Juli,
September, November) nur gerade den April und den November auszuschließen. Zu
weiteren zeitlichen Folgerungen gibt die Erwähnung der Erntefülle keine Möglichkeit, da für
die Jahre, die überhaupt in Betracht kommen, ein auffällig reicher Erntesegen, wie es

scheint, sonst nicht bezeugt ist. Jedoch läßt sich die Abfassungszeit der Mostellaria wohl aus
anderen Widerspiegelungen von Zeitereignissen und -Verhältnissen mit einiger Sicherheit
erschließen. Von den ludi funebres freilich, wie sie in 427f. erwähnt werden, konnte seit dem
Jahre 216 (Liv. 23, 30, 15) und mehr noch seit 206 (Liv. 28, 21, 1) und 200 (Liv. 31, 50, 4)
jederzeit die Rede sein (Ritsehl, Mostellaria, ed. pr., Bonn 1852 [in: Plauti Comoediae, tom.
II] Praef. XVII [bei Schoell XXXVIII]; anders Knorr 54f., der im Hinblick auf den gleich
zu nennenden zweiten Beweisgrund eine unmittelbare Bezugnahme auf die Spiele des Jahres

200 anerkennt), und die Klagen über den schlechten Geschäftsgang, mit denen der
Geldverleiher 532ff. auftritt, sind - ganz abgesehen davon, daß sie als plautinische Zutat nicht
völlig gesichert sind (Fraenkel 166) - so unbestimmt gehalten, daß sie irgendwelche Schlüsse
kaum gestatten (anders Knorr a. O., der an den Geldzufluß in der Zeit nach dem zweiten
Punischen Kriege denkt). Aber die unguenta exotica in 42 werden eben diejenigen sein,
deren Verkauf nach Plin n. h. 13, 24 von den Zensoren des Jahres 189 verboten worden ist,
und man wird wohl annehmen dürfen, daß ihre Erwähnung in der Mostellaria dem Edikt
der Zensoren zeitlich nicht fern steht (Lorenz, Erklärende Ausgabe der Mostellaria, 2. Aufl.,
[Berlin 1883] S. 195, 5 zu S. 2 [von Knorr übersehen]) ; ist diese Vermutung richtig, so erhält
auch der Angriff auf die 'gesalbten' Frauen in 27 2 ff. (unten S. 117 f.) einen guten Sinn. In die
gleiche Zeit führt die dreimalige Verwendung des Wortes pergraecari (22. 64. 960), das sonst
nur noch in dem als Alterswerk bezeugten Truculentus (88), in den wohl ebenfalls späten
Bacchides (813; s. auch 743 congraecare) sowie im Poenulus (603) begegnet und das in seiner
schlagwortartigen Prägung den starken Widerstand gegen das Griechentum voraussetzt,
wie er sich am Ende der Neunzigerjahre herangebildet hatte (Buck a. O. [s. oben] 86f. ;
nicht verwertbar ist die Erwähnung der öffentlichen Porticus in 908ff., das heißt an einer
Stelle, die aller Wahrscheinlichkeit nach aus der griechischen Vorlage übersetzt ist: daß
diese Stelle für die Römer erst verständlich gewesen sei, nachdem Rom selbst durch die
Adilen des Jahres 193 zwei Porticus erhalten hatte [Liv. 35, 10, 11 f.], wird von Bucka. O.
85 zu Unrecht behauptet). Wenn sich also aus dem Zeitgehalte der Mostellaria zu ergeben
scheint, daß sie um das Jahr 190 entstanden ist, so wird sich diese späte Abfassung weiter
unten (S. 112 Anm. 24) vielleicht von einer ganz anderen Seite her bekräftigen lassen.



108 Harald Fuchs

spruch genommen werden wird8. Das Gespräch der beiden Frauen setzt sich fort
in der Aufforderung der Philematium, Scapha möge ihr sagen, wie ihr das Kleid
stehe. Die Aufforderung wird zweimal mit fast denselben Worten vorgebracht
(166contempla satin haec me vestis deceat; 172 contempla ut haec me deceat). Die
Verdoppelung ist ein sicheres Anzeichen dafür, daß die Sätze, die zwischen den
beiden Aufforderungen stehen, von Plautus selber stammen9. In der Tat ist Sca-

phas erste Antwort (169 non vestem amatores amant t mulieris, sed vestis fartim) so

derb, daß sie sich sogleich als plautinisch erweist. Erst die Antwort auf die zweite

Aufforderung, zu der Plautus übrigens nur recht unbeholfen den Anschluß
herzustellen vermag(172 Philem. quid nunc - Scapha quid est?), zeigt die Feinheit,
die für das griechische Stück vorauszusetzen ist (173 virtute formae id evenit, te ut
deceat quidquid habeas). Die auf die Worte der Scapha folgenden Zwischenbemerkungen

des Philolaches (170/171; 174/175) werden im wesentlichen von Plautus
frei geschaffen sein10. Auf die freundliche Anerkennung, die Scapha ihrer Schönheit

hatte zuteil werden lassen, erwidert Philematium mit der entschiedenen
Abwehr aller Schmeichelei (176). In dieser kurzen Erwiderung offenbart sich ihr Wesen

ebenso deutlich wie gleich darauf das der Scapha in der geschwätzigen
Darlegung ihrer ganz anders gearteten eigenen Lebensgrundsätze. Hier fällt zum

8 Fraenkel 177 Anm. 2; 220 Anm. 2 und auch Friedrich 128 Anm. 4.
9 Über solche Wiederholungen, durch die sich vielfach Einlagen zu erkennen geben,

handelt grundlegend Fraenkel 11 Iff. Ihre Beobachtung ist eines der zuverlässigsten und
ergebnisreichsten Verfahren der Plautusforschung geworden. In der Mostellaria hat schon
Fraenkel selbst 113f. dieses Merkmal verwendet, um die Verse 763/772a als plautinische
Zutat zu erweisen (s. auch G. Jachmann, Plautinisches und Attisches [Berlin 1931] 37), und
Knorr hat 52f. damit ebenso sicher die Verse 515/524 als Eindichtung des Plautus bestimmen

können. Dagegen hat Knorr 53 sich bei 1006/1008, wo nicht die gleichartige Wiederholung

einer früheren Aussage vorliegt, irreführen lassen. Gewiß ist dort der griechische Text
von Plautus erweitert worden, aber die Erweiterung beginnt schon mit 1000. Die Grobheiten
des Simo, die in scharfem Gegensatz zu seiner früheren Verbindlichkeit in 805 ff. stehen, hat
Plautus selbst an die höfliche attische Frage rt y.aivöv; angeschlossen (zu 1001 s. unten S. 125
Anm. 53). - Weitere Fälle solcher umklammernden Wiederholungen liegen vor in 374 und
376, 618 und 626 (s. unten S. 122 Anm. 49) sowie 831 und 841 (nach der Einlage 824/830, die
von Fraenkel 105 Anm. 6 und Jachmann 37 herausgehoben wurde, und vor dem möglicherweise

ebenfalls plautinischen Stücke 842/848). In zwei anderen Fällen wird eine Wortwiederholung,

die sich schon bei Philemon fand, durch eine plautinische Zutat unterbrochen. In
367/369 hat Plautus die rasche Aufeinanderfolge 367 egomet vidi und 369 tutin vidisti? durch
einen Vers zerrissen, den er aus 371 gewonnen hat. In derselben Weise hat er gleich zu
Beginn des Stückes die Worte des Tranio 7f. an ruri censes te esset abi rus und die
Entgegnung des Grumio 15f. tu urbanus vero scurra rus mihi tu obiectas? durch den
Einschuß der Verse 9/14 voneinander getrennt; wenn er dort unter anderem den Grumio mitder
Rückkehr des Herren drohen läßt, so hat er dadurch die sehr behutsame Exposition des

Philemon, in der die Abwesenheit des Alten erst in 25 erwähnt wurde, merklich beeinträchtigt

(unrichtig also Leo, Lit.-Gesch. 111, der in der ganzen Szene nur die Ausmalung der
Sklavenstrafe 55ff. für römisch hielt; falsche Anschauungen auch bei Knorr 32. 36).

10 Auch in der griechischen Vorlage wird sich Philolaches zur Antwort der Scapha geäußert
haben. Von den beiden Zwischenbemerkungen, die Plautus ihm gegeben hat, dürfte eher
die in der Gattungsgeschichte begründete erste (170/171 ita me di ament, lepidast Scapha:
sapit scelesta multum als die zweite (174/175 ergo ob istuc verbum-te, Scapha, donabo ego
hodie aliqui in der ein augenblicklicher Einfall zu Worte kommt, von der Vorlage
angeregt sein (zur ersten Zwischenbemerkung [-v> 279] vgl. Leo, Plautin. Forsch} 147f. [über
die 'Liebeslehre' in der Komödie]; die zweite Bemerkung wird von Plautus in seiner eigenen
Zudichtung 183/184 [... injecta dona facio] berücksichtigt und mit einer Abwandlung, die
ihrerseits eben durch 183/184 bedingt ist, in 252/253 von ihm wiederholt).



Zu zwei Szenen der Mostellaria 109

ersten Male das Wort stulta (176), das später noch zweimal (187. 194) begegnen
wird. Auf Philematiums wiederholtes Bekenntnis zur unbedingten Ehrlichkeit
(181) hat Scapha nichts anderes vorzubringen als die Versicherung, jene seivenusta

(182 ita tu me ames, ita Philolaches tuus te amet, ut venusta?s). Daß dieses Kompliment

hier nicht am Platze ist, wird jeder empfinden. Die eigentümlich römische

Form der Aussage, die dem Philolaches die Gelegenheit zu einer weiteren
Zwischenbemerkung verschafft (183/184)11, beseitigt jeden Zweifel an der Herkunft. Recht
unvermittelt wird darauf der Philematium noch einmal von Scapha zu Gemüte

geführt, daß sie sich töricht benehme. Damit jedoch beginnt in der Wechselrede

der beiden Frauen ein neuer Abschnitt, und es mag sein, daß ihn schon das

griechische Stück in solcher Weise, wenn auch wohl im einzelnen geschickter,
eingeleitet hat.

In diesem neuen Abschnitt geht es um die Treue des Philolaches. Scapha glaubt
ihre junge Herrin vor der ausschließlichen Hingabe an einen einzigen Liebhaber

warnen zu müssen und bestärkt ihre Warnung dadurch, daß sie ihr die traurige
Geschichte ihres eigenen Lebens erzählt (188/202). Philematium unterbricht die

breiten Ausführungen12 nur zweimal, zuerst indem sie sich mit derselben Bestimmtheit,

mit der sie die Alte schon früher abgewehrt hatte, alle unredlichen Ratschläge
verbittet (194 in den Anfangsworten und also im Tone übereinstimmend mit 176),

das zweitemal indem sie ihre abweichende eigene Auffassung mit zwei kurzen,
verhaltenen Worten zur Geltung bringt (197 non spero). In beiden Äußerungen
bewährt sie aufs neue die ruhige innere Vornehmheit, die ihr der griechische Dichter
gegeben hatte. Ebenso zeigt Philolaches sich weiterhin (191/193. 203) als der

ungeduldige, stets zu kräftigen Zwischenbemerkungen bereite Horcher, als welcher

er nach des Philemon und mehr noch des Plautus Willen schon im ersten Teil der

Szene hervorgetreten war. Nachdem Scapha mit ihrer langen Rede zu Ende
gekommen ist, spricht Philematium sich 204/205 zum ersten Male deutlicher über

ihr Verhältnis zu Philolaches aus: solum ille me soli sibi suo (sumptu) liberavit;
illi me soli censeo esse oportere obsequentem.

Es wäre zu erwarten, daß Scapha die Gefühle, die in diesem feierlichen Bekenntnis

zum Ausdruck kommen13, sogleich durch einen wirksamen Gegenstoß zu er-

11 185 ist mit Recht von Fleckeisen getilgt worden (die Tilgung wird von Lindsay und
Ernout nicht einmal mehr im Apparate erwähnt). Offenbar ist der vorangehende Vers, der
durch 185 hatte ersetzt werden sollen, etwas schwer verständlich erschienen; vgl. unten S.
121 Anm. 45.

12 Die Überlieferung wird auch in 200 nicht beanstandet zu werden brauchen; s. Löfstedt,
Glotta 3 (1912) 186ff.

13 Der Feierlichkeit des Bekenntnisses dient die dreimalige Verwendung des Wortes solus
(/iôvoç), das an die festen Formen der Gottesverehrung erinnert und hier an dieser Stelle
dem Lobe des Wohltäters geradezu einen religiösen Klang verleiht (zur Bedeutung des
Wortes im Lobpreise s. Ed. Norden, Agnostos Theos [Leipzig 1913], auf den dort im Register
unter juâvoç und solus genannten Seiten; vgl. Erik Peterson. EIS QEOE [= Forschg.
z. Rel. u. Lit. d. A. u. N. Testam. N.F. 24; Göttingen 1926], bes. 23.134. 196. 213. 266;
übrigens ist noch in der Vorstellung vom novoyev^c, vloç&eov die Kraft desalten Wortes lebendig).
Ähnlich gehaltvoll ist das Wort noôjroç, primus. Daher hat Aristoteles in der Altarelegie
auf Piaton (Anthol. lyr. ed. Diehl2 I 1 p. 115 sq. fr. 1) die beiden Begriffe miteinander ver-



110 Harald Fuchs

schüttern versuchte. Aber man sieht sie zunächst ganz überflüssigerweise einen

neuen Anlauf nehmen. Als ob sie der Philematium nicht schon dreimal gesagt hätte,
sie sei stulta (176. 187. 194), erklärt sie ihr noch einmal, und zwar erstaunlicherweise

so, daß deutlich auch jetzt noch eine Überraschung erstrebt wird14, sie sei

inscita (208), und Philematium ist harmlos genug, um sich mit einem quapropter?
(208) eine Erläuterung dieser Bezeichnung zu erbitten. In der Antwort äußert
Scapha einen Gedanken, der auf das Wesen der Philematium, wie es sich gerade
auch zuletzt noch in seiner unbedingten Rechtschaffenheit dargestellt hatte, nicht
die geringste Rücksicht nimmt: sie mutet ihr zu, sich überhaupt nicht mehr um
den Freund, der sie freigekauft hat, zu bemühen, da sie ihrerseits ja nun besitze,
was sie gewünscht hatte, während ihr Liebhaber umgekehrt in ständiger Sorge
sein müsse, mit ihrer Liebe auch das Geld, das er für sie ausgegeben hatte, zu
verlieren (208/211). Es versteht sich von selbst, daß Philematium dieses Ansinnen15

unter Berufung auf die Dankbarkeit, die sie dem Philolaches schuldet, entschlossen

ablehnt (214/215). Daraufhin zieht sich Scapha so weit zurück, daß sie ihr nur
noch rät, wenigstens an das Alter zu denken, in dem es ihr schlecht ergehen werde,
wenn sie sich jetzt darauf beschränke, nur einem einzigen Freunde zu folgen
(216/217). Das aber ist dieselbe Warnung, die sie schon früher ausgesprochen hatte,
als sie Philematium im Hinblick auf ihr eigenes Schicksal an ihr Alter erinnerte
(194/202). Philematium läßt sich jedoch nicht wankend machen (220/221). Freilich
wirkt ihre Bemerkung, daß sie selbst den Freikauf bei ihrem Freunde durch
Schmeichelei (subblandiri) 'herausgeschlagen' habe (extundere), einigermaßen
überraschend. Zu der Gestalt des bescheiden-zuverlässigen Mädchens, in der sie bisher
erschienen war, will dieser Zug nicht recht passen.

Durch ihren festen Widerstand wird Scapha endlich zum Nachgeben bewogen :

si tibi sat acceptumst fore tibi victum sempiternum atque illum amatorem tibi proprium
futurum in vita, soli gerundum censeo morem et capiundas crines (224/226). Obwohl

man begreifen kann, daß Scapha sich endlich nachgiebig zeigt, bleibt doch auch

hier manches verwunderlich. Das Zugeständnis, zu dem sie sich bereitfindet, beruht
auf der Voraussetzung, daß Philolaches fähig ist,, seiner Freundin einen victus sem-

piternus zu gewährleisten. Einerlei ob Scapha diese Voraussetzung als möglich oder

von vornherein als unmöglich betrachtet wissen wTill (im zweiten Falle hätte
allerdings unzweideutig im Irrealis gesprochen werden sollen)16, erscheint es seltsam,

binden können: ôç pôvoç r) noôyroç ûvrjrwv xaréôeiÇsv êvaçycoç coç âya&ôç rs xal evôaipcov
äfia yiverai âvrjQ (vgl. dazu W. Jaeger, Class. Quart. 21 [1927] 13ff. ; s. auch A.
Kleingünther, nPQTOE EYPETHZ: Philologus Suppl. Bd. 26, 1 [1933], bes. 47ff. 57).
Beligiös zu verstehen ist also auch Vergil eel. 1, 44 hic mihi responsum primus dedit ille
petenti

14 Das hat Friedrich 130 Anm. 1 nicht gewürdigt.
15 Friedrich 129 findet, das neue Argument, das sich an die vorhergehenden Einwände

tadellos anschließe, sei eine «prächtige Bosheit».
16 Lorenz hat in der ersten Auflage seiner erklärenden Ausgabe der Mostellaria Berlin

(1866) 230 behauptet, daß die Worte «in einem unverkennbar ironischen Ton gehalten»
seien. Aber die Umständlichkeit der Ausdrucksweise, an der man schon im Altertum
Anstoß genommen hat (deswegen 247 als Ersatz für 224/225: s. auch 195), stimmt mit der



Zu zwei Szenen der Mostellaria 111

daß liier überhaupt so unvermittelt die Zahlungsfähigkeit des Philolaches in
Erwägung gezogen wird. Der Bedeutung dieser neuen Frage, mit der sich im folgenden
jeder der drei Anwesenden auf seine Weise beschäftigen wird, hätte es sicherlich
besser entsprochen, wenn sie von Scapha zunächst in der Form eines Einwandes

gegen Philematiums Haltung vorgebracht worden wäre. Die Eingliederung in einen

Bedingungssatz, in dem ihr obendrein eine zweite, auf Früheres zurückgreifende
Voraussetzung gleichgeordnet ist (225o^l95), wird ihr nicht gerecht. Die Folge ist,
daß die anschließenden Bemerkungen der Philematium und des Philolaches, die
sich nun allein mit dem Gielde beschäftigen, nicht als glatte Fortsetzung wirken.
Liest man die Erwiderung der Philematium (227/228) ut famasthomini, exin solet

pecuniam invenire; ego si bonam famarn mihi servasso, sat ero dives, so muß man die

Beziehung zu dem vorhergehenden Satze mit Überlegung suchen, um sie zu finden.
Der erste Eindruck ist, daß Philematium nur durch einen gewissen Gedankensprung
zu dieser Aussage gelangt ist17.

Im folgenden läßt Scapha die Geldfrage überraschenderweise zunächst auf sich

beruhen. Nach der Entgegnung der Philematium und der krassen
Zwischenbemerkung des Philolaches, er würde lieber seinen Vater verkaufen als seine

Freundin betteln lassen (229/230), äußert sie vorerst ein ganz anderes Bedenken,
indem sie fragt, wie Philematium sich ihr Verhältnis zu ihren übrigen Liebhabern
vorstelle (231). Aber auch bei dieser Frage, die übrigens nach dem letzten
Zugeständnis (224/226) kaum noch einen Sinn besitzt, verweilt sie nicht. Denn in
einem eigenartigen Zickzackwege kommt sie nach der wiederum rührend arglosen

Antwort, die Philematium ihr erteilt (231/232 magis amabunt, quom me videbunt

gratiam rejerre bene merentils), von neuem auf die Vermögensverhältnisse des

Philolaches zu sprechen (235/236 iam isla quidem absumpta res erit... sagina

planest19). Daß sie dorthin zurückbiegt, scheint durch die vorangehende
Zwischenbemerkung des Philolaches veranlaßt zu sein, der sich seinerseits von dem Gedanken

an seine Vermögenslage noch nicht entfernt und seine erste Äußerung
darüber (229/230 siquidem hercle vendundust pater durch eine zweite (233/234
utinam meus nunc mortuos pater ad me nuntietur überboten hatte. Es ist nicht
anzunehmen, daß schon in dem griechischen Stücke die Zwischenbemerkung in
solcher Weise für das Hauptgespräch von Bedeutung gewiesen ist20. Zum

Übervermuteten Ironie nicht überein, und in der zweiten Auflage des Kommentars (Berlin 1883)
hat Lorenz selbst auf die frühere Deutung verzichtet (S. 188f.). - Zu 247 siehe auch unten
S. 115 Anm. 31 und S. 121 Anm. 45.

17 Diesen Eindruck hat auch Ladewig gehabt, der daraufhin a. O. (oben S. 105 Anm. 2)
466 den ersten Vers des Verspaares (227) tilgen wollte.

18 Zur Gestaltung des Textes s. unten S. 114 Anm. 28.
19 Auch Friedrich 130 Anm. 3 hat die Schwierigkeiten empfunden. Aber über die Erwägung,

«ob Plautus hier nicht die Reihenfolge der Argumente geändert hat» (besser nämlich
sei es, wenn 231 an 220/221 anschlösse und danach die Frage des victus sempiternus in einem
Zuge behandelt würde), sowie über die allgemeine Bereitwilligkeit, mit einer gewissen
«Lockerheit der Gesprächsführung» auch bei Philemon zu rechnen, kommt er nicht hinaus.

20 Das Entscheidende ist natürlich, daß Scaphas Worte 235/236 an ihrem Platze nicht
passend sind. Der Verdacht, daß sie von Plautus stammen, wird jedoch verstärkt, wenn sich
zeigen läßt, wie gerade Plautus zu ihnen gelangt sein könnte. Daß in 235 die Worte ista res



112 Harald Fuchs

flusse läßt sich an Scaphas Worten auch im einzelnen die freie Arbeit des Plautus
erkennen. Die böse Schilderung des Lotterlebens, dem Philolaches sich hingegeben
hat, wiederholt nämlich zum Teil wörtlich, was zu Beginn des Stückes der Sklave
Grumio ausgesprochen hatte (235 absumpta res erit 20 perde rem [s. auch 82

paucorum mensum sunt relictae reliquiae]; 235 dies noctesque estur bibitur — 22ff.
dies noctesque bibite obsonate pollucibiliter; 235 sagina planest 65"f* saginam
caedite21). Grumio aber hatte sehr viel mehr Recht, so zu klagen, als Scapha, die ja
nicht um Philolaches, sondern um Philematium besorgt ist und für diese von der
Verliebtheit des Philolaches eher einen Vorteil erhoffen durfte. Stammt also die

Klage der Scapha von der Hand des Plautus22, so gilt dasselbe im folgenden auch

für die Entgegnung der Philematium (239/240)23 sowie für die zwei
Zwischenbemerkungen des Philolaches, von denen die eine (237/238; vgl. 192) auf Scaphas,
die andere (241/244) auf Philematiums Worte Bezug nimmt24. Erst mit dem letz-

« beziehungslos» sind, hat schon Ladewig a. 0. (oben S. 105 Anm. 2) beanstandet (vgl. auch
unten S. 114 Anm. 28). - Die beiden Zwischenbemerkungen selbst können sehr wohl in irgendeiner

Form in dem griechischen Stücke ihre Vorbilder gehabt haben. So übertrieben sie sind,
braucht man sie dem griechischen Stücke doch nicht schon um der Gesinnung willen
abzusprechen. Mit der zweiten Bemerkung des Philolaches, es möge ihm der Tod seines
Vaters gemeldet werden, damit er sich selbst zugunsten der Philematium enterben könne,
bringt Fr. Wehrli, Motivstudien zur griechischen Komödie (Zürich 1936) 24, die Stelle Aristoph.
Wespen 1350ff. zusammen, wo der Alte - wie es scheint, in Umkehrung eines schon im
5. Jahrhundert geläufigen Komödienmotivs - einem Mädchen das Versprechen gibt, er
werde es freikaufen, sobald sein geiziger Sohn, der ihm das Geld vorenthalte, gestorben sei.

21 In 65 ist sxjinzm caedite schon von Symmachus (ep. 1, 7, 2) und wohl auch von Auso-
nius (ephem. 1, 7f.) gelesen worden. Trotzdem wird man immer wieder an der Verbindung
der beiden Worte Anstoß nehmen (zu der geforderten Bedeutung von caedere [= 'ein-
hauen'] vgl. Thes. Ling. Lat. 3, 58, 17ff. und Leo, Hermes 18 [1883] 567). Dagegen wäre
für die vorangehende Aufforderung der Ausdruck ecfercite vos sagina, den Lorenz und
Madvig durch eine leichte Änderung gewonnen haben, so treffend, daß man sich nur durch
die Schwierigkeiten, die danach caedite bereitet, an einer bedingungslosen Anerkennung
verhindert fühlt (für die Änderung ist neuerdings auch M. Niedermann eingetreten in der
Mostellaria-Ausgabe der Editiones Helveticae [ser. Lat. vol. 14: Aulularia, Menaechmi,
Mostellaria, Frauenfeld 1946; mit inhaltsreicher Appendix critica]). Aber vielleicht gehört
caedite zu einem Satzstücke, das in einen verlorenen folgenden Vers hinüberreichte (das
Wort besäße dann also wohl den Sinn von 'schlachten' [Thes. Ling. Lat. 3, 62, 60ff.]). Der
Verlust dieses Verses könnte mit dem Versausfall, der eine Seitenlänge vorher (vgl. unten
S. 115 Anm. 31) nach 43 zu beobachten ist, in Zusammenhang stehen (nach 43 den Ausfall
eines Verses anzunehmen, dürfte richtiger sein, als mit Ussing in 45 vivis in vivo zu ändern).

22 Friedrich 130 glaubt gerade von diesen Worten mit Bestimmtheit sagen zu dürfen,
daß sie dem Originale angehören.

23 240 nec recte si illi dixeris, ecastor vapulabis ist im Munde der Philematium viel zu grob.
24 Die zweite Bemerkung des Philolaches (241/244) ist mit ihren vier Versen etwas reichlich

lang; in der Regel hatte Philolaches sich bisher mit zwei Versen begnügt, und nur
einmal (191/193) hatte er drei Verse in Anspruch genommen (zum Umfang solcher
Zwischenbemerkungen im allgemeinen s. Fraenkel 212ff.). Aber Leos Gedanke, daß die Verse 243/244
eine Doppelfassung zu 241/242 seien (s. den Apparat seiner Ausgabe), ist wohl nicht haltbar

(in 243 wird der von Ritsehl beanstandete Ausdruck oh probus homo sum [es sei
entweder oh catus homo sum oder oh probus sum ego emptor zu erwarten] durch die Verse Poen.
582 und Pseud. 749. 942 gerechtfertigt, wo gerade besonders gescheite und darum 'tüchtige'
Leute die Bezeichnung probus erhalten; verfehlt Lorenz2 [oben S. 107 Anm. 7] zur Stelle;
zu videas s. Capt. 420 [Hinweis von Schoell]). Das erste Verspaar, das niemand wird verdächtigen

wollen, setzt mit seiner hitzigen Rede (241/242 edepol si summo Iovi eo argento sacru-
ficassem, pro illius capite quod dedi, numquam aeque id bene locassem) die beiden vorangehenden

Zwischenbemerkungen stilgerecht fort. Auffällig ist die Ähnlichkeit mit den Worten des
Ballio Pseud. 265ff. si sacruficem summo Iovi interea loci si lucri quid detur, potius rem
divinam deseram. Hier wie dort gibt der Sprechende - und zwar in gleichartiger Satzform -



Zu zwei Szenen der Mostellaria 113

ten Verspaare des nun zu Ende gehenden jambischen Szenenabschnittes, der
abschließenden Äußerung der Scapha (245/246), gewinnt Plautus wieder die Fühlung

mit seiner Vorlage. Es ist kein Zufall, daß der erste dieser beiden Verse (245
video te nili pendere prae Philolache omnes homines), der die griechische Vorlage
anscheinend recht getreu wiedergibt25, sich ohne Bruch an die letzten Worte der
Philematium anfügen läßt, die Plautus vor seiner eigenen Zudichtung dem

griechischen Text entnommen hatte (232).

einer Handlung, die ihm selbst zustatten kommt, vor einem Opfer an den summus Iuppiter
den Vorzug. Vielleicht darf man aus der Übereinstimmung der beiden Stellen, denen bei
Plautus andere Äußerungen derselben Denkweise nicht zur Seite zu treten scheinen, den
Schluß ziehen, daß die Mostellaria dem Pseudolus zeitlich nicht fern steht. Dann aber wird
man im Hinblick darauf, daß die Worte des Ballio mit ihrer Umgebung fester verbunden
sind, wohl auch zu der weiteren Folgerung berechtigt sein, daß die Mostellaria später als der
Pseudolus verfaßt ist. In der gleichen Weise lassen sich die sonstigen Übereinstimmungen,
die nur diesen beiden Stücken angehören, beurteilen: Most. 621 perfacile ego ictus perpetior
argenteos Pseud. 46 (salus argentea). 100 (dacrumae argenteae). 347 (amica argentea); 312
(argentata querimonia) ; Most. 638f. euge Philolaches patrissat Pseud. 442 patrissat filius
(vgl. M. Leumann, Griechische Verben auf -llfeiv im Latein, in: Mélanges J. Marouzeau
[Paris 1948] 372); Most. 1117Theopr. loquere: quoiusmodi reliqui, quom hinc abibam, filium?
1118 Tranio cum pedibus manibus, cum digitis auribus, oculis labris. ~ Pseud. 342 Ball.
iam pridem vendidi (sc. Phoenicium). - 343 Cal. quo modo? - Ball, sine ornamentis, cum
intestinis omnibus; vgl. Most. 330 ~vj Pseud. 1247; Most. 875 Pseud. 153; Most. 1158 ^Pseud. 24. Da der Pseudolus, wie sich aus seiner Didaskalie ergibt, im Jahre 191 aufgeführt
worden ist, werden durch diese Erkenntnisse die oben S. 107 Anm. 7 vorgebrachten
Vermutungen über die Abfassungszeit der Mostellaria in erwünschter Weise bestätigt. Aus
Gründen der künstlerischen Gestaltung (wegen der häufigeren Verwendung der lyrischen
Maße) ist die Mostellaria von W. B. Sedgwick, The Gantica of Plautus: Class. Rev. 39 1925)
55 ff. (vgl. Class. Quart. 24 [1930] 102 ff.) zu den späten Werkendes Plautus gerechnet worden.

— Das Verfahren, durch die Beobachtung übereinstimmender Redewendungen die
Zeitfolge der plautinischen Stücke zu ermitteln, ist bereits von F. Marx, Ein Stück unabhängiger
Poesie des Plautus: Sitz.-Ber. Akad. Wien, Phil.-Hist. Kl. 140 (1899) Nr. 8 sowie später im
Kommentar zum Rudens (— Abhandl. Sachs. Akad., Phil.-Hist. Kl. 38 [1928] Nr. 5) bes.
S. 298ff. angewandt worden (zu Marxens Handhabung dieses Verfahrens s. Thierfelder in
seiner Besprechung des Rudens-Kommentares Gnomon 8 [1932] 641 f.). Einen gleichartigen
Versuch hat F. W. Hall, Repetitions and obsessions in Plautus: Class. Quart. 20 (1926) 20ff.
mit Verwertung der Arbeit von H. Kellermann, De Plauto sui imitatore Commentât,
philol. Ienenses 7, 1 [1903]) unternommen (danach Sedgwick, Class. Quart. 24 [1930]
102f.). Bei der Verwertung des reichlich vorhandenen Stoffes ist zu berücksichtigen, daß
Plautus sich schon eine Fülle fester Wortverbindungen aus der dramatischen Sprache seiner
Vorgänger und Zeitgenossen hat zu eigen machen können. Ergiebig sind also nur die
ungewöhnlicheren Redewendungen, und auch diese naturgemäß nur dann, wenn die Stellen,
an denen sie erscheinen, in kennzeichnender Weise voneinander verschieden sind (vgl.
unten S. 120 Anm. 43). Ganz unsicher ist das Bemühen, mittels der Annahme einer stetig
fortschreitenden künstlerischen oder auch nur sprachlichen Entwicklung des Plautus zu
einer Zeittafel für seine Stücke zu gelangen, da allzu viele der von Fall zu Fall in Frage
kommenden menschlichen und sachlichen Voraussetzungen seines Schaffens nicht hinlänglich

gewürdigt werden können (neuere Bemühungen dieser Art: Sedgwick aa. 00.; E. V.
Arnold, The development of Plautus' anapaests: Class. Rev. 39 [1925] 160; J. N. Hough,
The use of Greek words by Plautus: Amer. Journ. Phil. 55 [1934] 346ff. ; ders., The development

of Plautus' art: Class. Phil. 30 [1935] 43ff. ; ders., The understanding of intrigue: a study
in Plautine chronology: Amer. Journ. Phil. 60 [1939] 422ff.; ders., Link-monologues and
Plautine chronology : Transact. Proceed. Amer. Philol. Assoc. 70 [1939] 231 ff. ; ders.,
Miscellanea Plautina: Vulgarity, extra-dramatic speeches, Roman allusions: ebd. 71 [1940]
186ff. ; ders., The reverse comic foil in Plautus: ebd. 73 [1942] 108ff- ; Joh. Schneider, De
enuntiatis secundariis interpositis quaestiones Plautinae [Diss. Leipzig 1937]; dagegen hat
Buck in seiner oben S. 107 Anm. 7 genannten Arbeit die Abfassungszeit der einzelnen Stücke
allein aus ihren Anspielungen auf die Tatsachen des äußeren Lebens festzustellen versucht).

25 Im zweiten Verse aber (246) sind zum mindesten die Worte ne vapulem, die sich auf
240 (oben S. 112 Anm. 23) beziehen, plautinischen Ursprungs.



114 Harald Fuchs

In dem Abschnitt, der bisher besprochen wurde, haben sich unter den
zahlreichen Unebenheiten, die zu beanstanden waren, doch nur zwei größere
Schwierigkeiten gefunden, die nicht sogleich behoben werden konnten. Beide sind von
derselben Art: sie bestehen darin, daß im Fortschreiten des Gespräches ein
empfindlicher Bruch begegnet. Der erste dieser Brüche liegt zwischen den Versen 207

und 208, der zweite zwischen den Versen 226 und 227. Bringt man nun, wie es naheliegt,

diese beiden Stellen miteinander in Verbindung, so wird man ohne weiteres

bestimmen können, was die Ursache der Störung ist. Offenbar ist das von den

Bruchstellen eingeschlossene Textstück ein fremder Bestandteil, der in den echten

Text eingeschoben ist und entfernt werden muß26. Betrachtet man ihn näher, so

sieht man, wie er nicht nur an seinen Rändern störend wirkt, sondern als Ganzes

in seiner gedanklichen und sprachlichen Gestaltung ein eigentümliches Bild bietet.
In auffälliger Weise nämlich häufen sich hier Überlegungen und Ausdrucksformen,

die in der näheren oder weiteren Nachbarschaft ihre Entsprechungen haben.

Es ist also deutlich, daß der benachbarte echte Text des Plautus bei der Anfertigung

der fraglichen Verse als Muster herangezogen worden ist.
Im einzelnen lassen sich folgende Fälle anführen, in denen plautinisches Gut

verwertet wurde: In 208 ist inscita es gebildet nach 176. 187. 194, wo Philematium,
und zwar zum Teil auch gerade in so unmittelbarer Anrede, als stulta bezeichnet

wurde. In demselben Verse 208 stammt das fragend antwortende quapropter? aus
273 und das drittnächste Wort curare, das kurz darauf (209) in der Wendung cur
obsecro non eurem? wiederholt wird, aus der gleichen Gegend, nämlich 283, wo
ebenso auch das in jener Wiederholung verwendete obsecro sich findet. 211 id pro
capite tuo quod dedit perdiderit tantum argenti ist gestaltet nach 300 triginta minas

pro capite tuo dedi und 302 nec quiequam argenti locavi iam diu usquam aeque bene.

In 212 stammt der Gedanke des Tötens sowie insbesondere der Ausdruck pessumis

exemplis aus 192f., in 213 die vermutliche Bezeichnung der Scapha als lena wohl

aus 27027. Vom gratiam referre spricht Philematium 214, weil Plautus sie 232 mit
denselben Worten von ihrer Dankbarkeit reden läßt28. In den Worten 215 Scapha,

26 Seit Ladewig in seinem Aufsatz vom Jahre 1861 (oben S. 105 Anm. 2) die Schwierigkeiten

in der Gedankenfolge der Putzszene zum Bewußtsein gebracht hat, hat man ihm
folgend die untere Grenze des Fremdkörpers stets bei 223 angesetzt. Demgegenüber
wird von uns also die Auffassung vertreten, daß auch noch die drei nächsten Verse dem
Einschuß angehören.

27 Am verdorbenen Ende des Verses 213 erscheint die Buchstabenfolge lena in allen
Handschriften; voran geht uiti- (BD2), Vtti- (C) oder Vti (DU?1). Eine reichliche Anzahl von
Versuchen, das überlieferte Schriftbild zu deuten, ist in der Appendix critica der großen
Ausgabe der Mostellaria von Schoell verzeichnet. Vielleicht läßt sich durch den Hinweis
auf 270 wenigstens das Wort lena sichern.

28 Umgekehrt bestätigt sich aus 214 numquam ego illi possum gratiam referre ut meritust
de me, daß in 232 nicht mit Gruter zu ergänzen ist gratiam refer(re rem feyrenti, sondern mit
Camerarius <(... bene mèyrenti. Daß von den beiden Ergänzungen die des Camerarius die
richtige ist, hätte schon angesichts ihrer inhaltlichen und sprachlichen Vorzüge nie
bezweifelt werden sollen. Oder glaubte man in dem Ausdruck rem ferenti das Beziehungswort
zu 235 ista res (s. oben S. 111 Anm. 20) zu besitzen - Eine äußere Bestätigung für die geforderte

Ergänzung bietet Bud. 1392 bene merenti bene referre gratiam; vgl. ferner Amph.
182. Capt. 932f. sowie Thes. Ling. Lat. 6, 2219, 29ff., wo im Überblick über die Verwendung
des Ausdrucks gratiam referre dem vorliegenden Verse die richtige Form gegeben ist.



Zu zwei Szenen der Mostellaria 115

id tu mihi ne suadeas, ut eum minoris pendam setzt Philematium sich gegen Scapha
ähnlich zur Wehr wie bei Plautus in 194 und bedient sich dabei der Wendung
minoris pendere nach dem Vorbilde von 245, wo Scapha zu ihr sagt video te nili
pendere prae Philolache omnis homines. Was Scapha im Verspaare 216/217
vorbringt si ilium inservibis solum,dum tibi nunc haec aetatula est, in senecta male

querere), wiederholt - wie früher schon erwähnt wurde (oben S. 110) - die Warnung,
die Plautus sie in 194/202 hatte aussprechen lassen; dabei ist das Wort inservire

aus 190 herübergenommen worden. Wenn Scapha sodann in 219 von Philolaches
als stimulatrix bezeichnet wird, so steht dieses Wort hier in demselben
Gedankenzusammenhange — nach der Warnung - und an derselben Versstelle wie in 203, woher

es bezogen worden ist. Endlich ist auch im letzten Verse der Einlage, 226, mit
Entlehnungen gearbeitet worden; denn vom morem gerere redet Scapha hier ebenso

wie zuvor schon in 189, wo der Nachdichter das Muster fand, und ihre befremdliche

Aufforderung, Philematium möge in Zukunft ihr Haar wie die Matronen tragen,
beruht auf dem in 190 ausgesprochenen Satze, daß es sich wohl für Matronen, nicht
aber für meretrices gehöre, ihre Liebe einem einzigen Manne zuzuwenden29.

Auch durch ihre sprachliche und gedankliche Unselbständigkeit also erweist sich

die Versreihe, die zunächst aus anderen Gründen verdächtig war, als ein nicht
von Plautus stammendes Erzeugnis30. Ist sie aber in der Tat nachträglich - und
dann also, wie man schon immer gemeint hat, als Ersatzfassung, und zwar für ein

vorausgehendes wie für ein folgendes Stück31 - in den echten Text eingefügt wor-
29 Der Zusammenhang zwischen 226 und 190 ist schon von Friedrich 130 erkannt worden.

Zum Ausdruck crines capere 'sich die Haartracht der Matronen zulegen' s. Lorenz 2 (oben
S. 107 Anm. 7) im Exkurs S. 188f. ; vgl. auch Thes. Ling. Lat. 4, 1202, 59ff. Sehr glücklich
wird der Ausdruck hier freilich nicht verwendet. Scapha will sagen, Philematium möge sich zu
Philolaches gegebenenfalls der Gesinnung nach wie eine Matrone verhalten (ungenau spricht
Friedrich a. O. von Scaphas «Spott, Philematium benehme sich wie eine Matrone»). Was im
Texte steht, heißt jedoch, sie möge sich das Äußere einer Matrone zulegen. In dieser Form
scheint die Aufforderung zwar zunächst lebendiger zu sein, in Wahrheit aber ist sie für die
Freigelassene überhaupt nicht zu verwirklichen.

30 Wie gering die sprachlichen Fähigkeiten des Verfassers sind, zeigt sich auch darin, daß
ihm an einer Stelle nichts Besseres einfällt, als sich selber zu wiederholen. In 223 sind die
Worte ni Scapham enicas-so aus 212 ni ego illam pessumis exemplis 192) enicasso
übernommen worden.

31 Daß der Einschub dazu bestimmt war, ein Stück des ihm benachbarten Textes zu
ersetzen, ist von denen, die den Fremdkörper überhaupt als solchen wahrgenommen haben
(vgl. oben S. 105 Anm. 2), stets vermutet worden. Während Ladewig glaubte, es handle sich
um eine Doppelfassung zu 186/207, ist man gegenwärtig wohl zumeist mit Leo der
Meinung, daß für ein sehr viel größeres Textstück, nämlich 168/207 und 227/246, habe Ersatz
geschaffen werden sollen, so daß die ursprüngliche Dreiteilung der Szene (1. 'Toilette':
157/185; II. 'Lehre': 186/207 + 224/246; III. 'Toilette': 248/292) in eine Zweiteilung
umgeändert worden wäre (I. 'Lehre': 157/167 + 208/223 + 247 [als Ersatz für 224/225] + 226;
II. 'Toilette': 248/292). Mit der Annahme, daß die Ersatzfassung nicht nur die vorangehenden,

sondern auch die folgenden Verse bis hin zum Ende der ganzen jambischen Versreihe
(246) habe vertreten sollen, hat Leo gewiß recht. Aber seine aus Ladewigs Aufsatz
übernommene Anschauung, daß der Einschub nur bis 223 reiche, hat ihn an der vollen Klärung
der Lage gehindert. Wenn die Verse 224/226 und 245/246 inhaltlich so sehr übereinstimmen,
daß nach Leos Meinung ebenso gut 226 wie 246 den Abschluß des ganzen jambischen
Abschnittes bilden konnte, so ist dieses nicht etwa eine günstige Gegebenheit des plautinischen
Textes gewesen, die sich der Urheber der Kürzung klug zunutze gemacht hat, sondern die
Verse 224/226 stammen vielmehr ebenfalls von dem fremden Bearbeiter und hatten als
Schlußstück seiner Ersatzfassung gleich wie bisher 245/246 den jambischen Abschnitt



116 Harald Fuchs

den, so wäre zu verlangen, daß sich dieser wieder glatt zusammenschließt, sobald
der störende Fremdkörper beseitigt ist. Diese Forderung wird freilich nicht erfüllt.
Aber zwischen Philematiums Worten 204/205 solam ille me soli sibi suo <sumptu>
liberavit, Uli me soli censeo esse oportere obsequentem und 227/228 ut famast homini
exin solet pecuniam invenire. ego si bonam lamam mihi servasso, sat ero dives
besteht andererseits doch auch keine unüberbrückbare Kluft. Zwischen diesen beiden
Äußerungen der Philematium muß ein verlorengegangener Einwand der Scapha
gelegen haben32, der zielbewußt gegen die erste Äußerung gerichtet gewesen war
und andererseits selbst die zweite Äußerung hervorrief. Wie dieser Einwand
gelautet hat, kann kaum zweifelhaft sein: Scapha hat gesagt, daß Philolaches nicht
über das nötige Geld verfüge, um semer Freundin den Lebensunterhalt zu gewährleisten.

Demgegenüber hat sich dann Philematium auf die fama als ihren Rückhalt
berufen - in Worten, die ohne den zu ergänzenden Einwand der Scapha in jedem
Falle unverständlich bleiben. Daß aber Scapha in aller Deutlichkeit von dem

Unvermögen des Philolaches, seine Freundin auf die Dauer zu erhalten, gesprochen
hatte, ergibt sich, wie es scheint, nicht nur aus jener Entgegnung der Philematium,
sondern ebensosehr auch aus den Worten des Philolaches, die vor Scaphas
vorauszusetzendem Einwand stehen (206/207). Denn daß Philolaches dort gerade
seinen Geldmangel hervorhebt (207 gaudeo mihi nil esse huius causa), ist vermutlich
eine eigene Zutat des Plautus, die mehr noch durch das, was Scapha gleich darauf

sagen sollte, veranlaßt worden ist als durch die vorangehende Bemerkung der

beenden sollen. Für das zu stark beschwerte Verspaar 224/225 ist später wieder ein Ersatz
in 247 angefertigt worden (s. oben S. 110 Anra. 16). Die Tatsache, daß dieser Vers nicht
unmittelbar auf 225 oder 226 folgt, sondern erst am Ende des ganzen jambischen Abschnittes

seinen Platz hat, ist eine Bestätigung dafür, daß die kürzende Versreihe 208/226 wirklich
bis hierher hatte reichen sollen. Aber es darf vielleicht vermutet werden, daß sich die Verse
208/226 auch selbst ursprünglich gar nicht in der Mitte, sondern - wie es zu ihrem Wesen
viel besser paßt - am Ende des Abschnittes, den sie ersetzen sollten, befunden haben. Sie
dorthin zu übertragen, ist an sich nicht schwer. Die beiden Stücke, die ausgetauscht werden
müßten, weisen nämlich fast genau denselben Umfang auf: 208/226 besteht aus 19 Versen,
227/246 aus 20 Versen. Wie bekannt, stammt die palatinische Handschriftengruppe, die hier
allein in Betracht kommt, von einem Archetypus ab, in dem die Mostellaria auf Blättern
von je 21 Zeilen geschrieben war (Schoell, Praef. VHff.). Es ließe sich also denken, daß die
beiden Versreihen des Archetypus je auf einer Seite eines Blattes gestanden hätten, das sich
ebenso wie zahlreiche andere Blätter gerade der Mostellaria (Schoell a. 0.) aus dem
Einbände gelöst hatte und, als es wieder hineingelegt wurde, versehentlich umgedreht worden
ist (der geringe Unterschied der 19 bzAv. 20 Verse gegenüber den 21 Versen der Xormalseite
wäre bei den Langzeilen nicht von Bedeutung; vgl. auch Schoell, Praef. XXX). Aber wie
man auch über diese Vermutung urteilen mag, die Gesamtauffassung ist von ihr nicht
abhängig. - An welcher Stelle in der Mostellaria das Textstück beginnt, das ersetzt werden
sollte, läßt sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Der Bearbeiter dürfte auf jeden Fall vor
176, am wahrscheinlichsten vielleicht gerade nach 171 oder 172, denEinschnitt vorgenommen

haben. Von dem Gedanken, daß Plautus selbst dieser Bearbeiter gewesen sein könnte
(\Tgl. oben S. 105 Anm. 2), möge man sich gänzlich befreien. Man spricht darüber, wie man
wohl nicht immer weiß, nur deswegen, weil Ladewig sich bei seiner eiligen Äußerung über die
«Dittographie» nicht entscheiden zu können glaubte, «wrelche Fassung dem Plautus gehöre»
(«denn des Plautus unwürdig ist keine»). In Wahrheit jedoch zeigt die Ersatzfassung so
starke Mängel, daß sie ein unvoreingenommener Betrachter dem Plautus schwerlich wird
zuschreiben wollen. Vgl. auch unten S. 121 Anm. 45.

32 Im überlieferten Text der Mostellaria ist der Ausfall von Versen mehrfach
wahrzunehmen; vgl. unten S. 123 Anm. 51.



Zu zwei Szenen der Mostellaria 117

Philematium, die ihre Dankbarkeit für den Freikanf zum Ausdruck gebracht hatte
(204/205).

Überblickt man den fast genau 90 Verse umfassenden ersten Abschnitt der
Putzszene noch einmal im ganzen, so wird man nun das Nichtplautinische gegen
das Plautinische und innerhalb des Plautinischen das Römische gegen das Attische
mit Leichtigkeit verrechnen können. Für die griechische Vorlage lassen sich mit
Bestimmtheit nur die Verse 166/167. 173. 176/181. 186/190. 194/202. 204/205.
227/228. 231/232. 245 und dazu die verlorengegangene Stelle nach 226 sowie das

wenige, was den Zwischenbemerkungen des Philolaches zugrunde liegen mag33, das

heißt also im ganzen rund 35 Verse in Anspruch nehmen34. Andererseits scheinen

am Schluß der Szene noch etwa zehn 'attische' Verse (293/296. 308/312) zu
stehen35. Das ergibt zusammen für die griechische Vorlage nicht genug, um eine

ganze Szene auszumachen. Man wird also - was sehr zu Unrecht bestritten worden
ist36 - auch die 'eigentliche' Putzszene (248/292) auf die Vorlage zurückzuführen
haben. Die Aussonderung der plautinischen Zutaten ist rasch vollzogen.
Verdächtig sind zu Beginn wieder die beiden längeren Zwischenbemerkungen des

Philolaches (252/253. 256/257), denen im griechischen Stücke höchstens ein paar
kurze Worte entsprochen haben werden37. Ferner ist unverkennbar plautinisch die

33 Daß «die Äußerungen des Lauschers von Plautus sehr selbständig aus ganz kurzen
Zwischenbemerkungen entwickelt sind», erkennt - mit einer Ausnahme - auch Friedrich
131 an; vgl. Fraenkel 212 ff.

34 Die Stücke, die hier der griechischen Vorlage zugewiesen werden, bieten zusammen mit
den beiden vorangehenden Szenen alles, was der Zuschauer über das Verhältnis zwischen
Philolaches und Philematium wissen muß. Friedrich, der in den Versen 166/167.186/236
ein sehr viel längeres Gespräch der Vorlage wiedergegeben findet, nennt S. 131 in seinem
zusammenfassenden Überblick über diese «Expositionsszene» nicht eine Tatsache, die dem
Zuschauer unbekannt geblieben wäre, wenn er es allein mit den oben aufgeführten Versen
zu tun gehabt hätte (Freikauf der Philematium: 204; Gegenseitigkeit der Liebe zwischen
Philolaches und Philematium: 188/190. 194/195. 245 sowie die Zwischenbemerkungen des
Philolaches; Dankbarkeit der Philematium: 205. 232; Verschwendung des Philolaches:
Szene 1 und 2; Rat der Scapha an Philematium, sich nach anderen Liebhabern umzusehen:
188/190. 194/202).

35 308 schließt ohne Fuge an 296 an, wo das Wesen der Philematium, wie es sich bisher
dargestellt hatte, noch einmal schön zur Anschauung kommt. Bei Plautus steht zwischen
296 und 308 eine Wechselrede über den Wert des Kosewortes mea voluptas (das Wort wiederholt

nach 294). Das ganze Gespräch wirkt recht seltsam. Nachdem Philematium sich ihrem
Freunde soeben noch voll Demut untergeordnet hatte, soll sie unmittelbar darauf in
rascher Erwiderung eines verliebten Ausrufes 10 Minen von ihm verlangen. Wehrli a. O. (oben
S. 112 Anm. 20) 45 meint, daß diese «Schröpfung» schon der griechischen Vorlage angehört
habe und daß sich auch an ihr zeige, wie «Philemon das hingebend liebende Mädchen als
fremde - menandrische - Schöpfung aufgegriffen und diese dann mit einiger Gefühllosigkeit

einem andersartigen Zusammenhang aufgezwängt hat». Das kleine, leicht auslösbare
Zwischenspiel bietet für eine solche Auffassung jedoch wohl kaum eine tragfähige Grundlage.

Vielmehr wird man auch in ihm eine plautinische Zudichtung zu erkennen haben. Zur
Bestätigung dieses Urteils kann dienen, daß 300 und 302 im Wortlaut zum Teil mit 242
übereinstimmen. Die Verse 241/244 aber sind von Plautus frei geschaffen wmrden (s. oben
S. 112 Anm. 24). - 306/307 sind von P. Langen, Beiträge zur Kritik und Erklärung des Plautus
[Berlin 1880] 254f. mit sprachlichen Gründen als unecht erwiesen worden (gegen den
Sprachgebrauch des Plautus seien in 307 commoda in der Bedeutung 'Vorteil' [anerkannt von G.
Lodge, Lexicon Plautinum 1, 281] und invidere mit sachlichem Objekt [vgl. Lodge 1, 816];
«recht unklar» sei prosus). In der Tat hat die allgemeine Aufforderung hier keinen Sinn.

36 s. oben S. 105f.
37 252/253 wiederholt mit einer leichten Veränderung die frühere Zwischenbemerkung



118 Harald Fuchs

Versreihe 272/281 mit dem wüsten Ausfall gegen die 'gesalbten' Frauen38.
Wahrscheinlich ist aber auch schon vorher Scaphas Scherz über das Silber in der Hand
der Philematium (267/269) nebst der anschließenden Zwischenbemerkung des

Philolaches (270/271) als eigene Erfindung des Plautus anzusprechen39. Endlich
wird man auch die letzte Äußerung der Scapha, ihre Belehrung über den natürlichen

Schmuck der Frauen (284/292) mitsamt den Worten der Philematium, durch
die sie hervorgerufen ist (282/283). dem Plautus zuweisen dürfen. Ausschlaggebend
ist, daß die Frage der Philematium 282 agedum contempla aurum et pallam, satin
liaec me deceat, Scapha? erstens in der Form wörtlich mit ihren beiden
entsprechenden Fragen vom Anfang der Szene (166. 172; vgl. oben S. 108) übereinstimmt
und also nach deren Vorbild gestaltet ist, und daß sie zweitens hier nachhinkt, da

Philematium schon den Spiegel aus der Hand gelegt hat, der ihr jetzt nicht weniger
nützlich gewesen wäre als zuvor40. Läßt man auf Grund all dieser Erwägungen das

174/175 (vgl. oben S. 108 Anm. 10). In 256/257 stammt die Bezeichnung der Scapha als ad-
sentatrix wohl aus 176; daß Scapha in 246 schon selbst gesagt hatte tibi potius adsentabor,
durfte Plautus hier außer Betracht lassen.

38 Leo hat im Hermes 18 (1883) 562 mit Hilfe von Horaz epod. 12, 7 ff. zu zeigen
versucht, daß die Yerse schon in Philemons Stück ihren Platz gehabt haben, und Fraenkel hat
(a. O. 137 Anm. 3) zur Bestätigung eine Yersreihe des Komikers Eubulos (bei Athen. 13,
557f.) herbeigezogen, die in ähnlicher Stimmung schildert, wie die Schminke der Frauen in
der Sommerhitze zerfließt. Auch Wehrli möchte (a. 0. [oben S. 112 Anm. 20] 25) die Stelle
für Philemon in Anspruch nehmen, obwohl gerade aus der Kea ein Gegenstück zu fehlen
scheint (die von Knorr a. O. [oben S. 106 Anm. 5] 16 angeführt en Stellen sind sämtlich anderer
Art). Aber bei Plautus stört, daß in der Mahnung, die sich an die junge Philematium richtet,
fast ganz nur von den zahnlosen «alten Weibern» gesprochen wird (Ausnahme einzig 273/1),
mit denen Philematium doch nicht das geringste zu schaffen hatte. Auffällig ist ferner die
Einführung des ganzen Abschnittes durch eine Frage, die deutlich nur den Zweck hat, die
Rede in Gang zu bringen (272 Philem. etiamne unguentis (me add. Fuchs) unguendam
censes?). Scapha wird in diesem Teil der Szene sonst nie um ihren Rat gefragt, sondern
erhält Befehle (248. 254. 258. 261. 265). Endlich ist auch das Wort quapropter in 273 ein
verräterisches Anzeichen. Denn dieses wie etwa auch die gleichwertigen Frageworte qui, qui-
dum, quid ita werden von Plautus mit Vorliebe in seinen eigenen Bemerkungen angebracht
(quapropter in der Mostellaria auch zu Beginn der Einlage 824ff. [oben S. 108 Anm. 9]; qui-
dum 1079 [unten S. 125 Anm. 53] sowie 1107 in der Einlage 1105/1110 [Knorr a. O. 22; zum
'Rätselwitz' als solchem, der wohl eine altlateinische Form des Witzes ist, s. Fraenkel 49
und Marx, Rudens (oben S. 113 Anm. 24) 130ff. nebst Thierfelder a. O. (ebd.) 638] ; daß diese
Eigenart der mit Frageworten arbeitenden plautinischen Redeführung schon den Alten
aufgefallen ist, zeigt die Verwendung des Wortes quapropter in dem von fremder Hand
stammenden Verse 208 [s. oben S. 114]). Aus allem diesem ist zu entnehmen, daß Plautus selbst
das Gespräch auf die unguenta hat kommen lassen, um den Zuschauern noch ein paar
Anzüglichkeiten über ihre Frauen sagen zu können, deren Freude an den unguenta, wie es
scheint, gerade zu dieser Zeit Mißfallen erregte (s. oben S. 107 Anm. 7). - Zur
Zwischenbemerkung des Philolaches 279/281 vgl. 171 und 708f.

39 270/271 non videor vidisse lenam callidiorem ullam alteras sieht sehr wie ein Selbstlob
des Plautus aus.

40 Die Versreihe über den natürlichen Schmuck der Frauen scheint Plautus aus der kurzen
Bemerkung des Philolaches 293 ornata''s satis entwickelt zu haben. An jener Stelle gewann er
den Gedanken, daß Philolaches selbst über den Schmuck seiner Freundin zu entscheiden
habe (283/284), wie auch die Lehre, die nun schon vorgreifend Scapha erteilt, si pulcrast
(sc. mulier), nimis ornatast (292). Diesem letzten Satze gab er in 289 die saftigere Fassung
pulcra mulier nuda erit quam purpurata pulcrior (auf Properz 1, 2 verweist dazu Leo, Plautin.
Forsch.2 145; anderes bei O. Weinreich, Würzburger Jahrbücher f. d. Alt.wissenscli. 1 [1946]
112ff. in den Sammlungen zum Gedankenkreis 'Der schöne Mensch und der Schmuck').
Wenn zu Anfang (283/284) dem Philolaches die Entscheidung freigestellt worden war, so
mußte gleich darauf doch mit wenigen Worten der Anschluß an diese Ablehnung jedes



Zu zwei Szenen der Mostellaria 119

ganze lange Stück 267/292a, das zu so vielen Bedenken Anlaß gab, als eine plau-
tinische Zutat gelten, so wird damit zuguterletzt noch ein unerwarteter Gewinn
erzielt, der zugleich als eine Bestätigung für die Richtigkeit dieser Annahme wird
aufgefaßt werden dürfen. Nach den letzten Worten der Scapha nämlich tritt Philo-
laches mit dem Ausruf nimis diu abstineo manum (292/1) aus seinem Versteck
heraus. Man hat bisher nicht erklären können, warum er sich gerade in dieser Weise

äußert41; was unmittelbar voranging, konnte ihn auf keinen Fall derart erregen,
daß in ihm der Gedanke an ein tätliches Eingreifen wach wurde. Nehmen nun
aber diese Worte auf die letzte Stelle vor der großen plautinischen Texterweiterung
Bezug (265), so erhalten sie einen guten Sinn. Philematium hatte der Scapha ihren
Spiegel gegeben und ihn zuvor noch rasch geküßt. Wie Philolaches dieses sieht,
wird er eifersüchtig (265 ei mihi misero: savium speculo dedit)42 und vermag sich

Schmuckes gewonnen werden. Der Übergang ist von Plautus nicht ganz geschickt
hergestellt worden. Die Ablehnung wird vorbereitet in dem verneinenden Satze 285, Philolaches
solle nichts andres kaufen, als was ihm selber gefalle (nisiquod sibi [tibi codd. : corr. Schoell]
placere censeat). Dann aber wird sogleich vorausgesetzt, daß er keinen Schmuck leiden
möge, und es heißt (287), ihm solle nichts vor Augen geführt werden, was er ablehne (wörtlich:

was er nicht gekauft haben möchte). Diese Gedankenfolge ist an drei Stellen durch spätere

Zusätze erweitert worden. 286 und 290 291 hat schon Ritsehl, Opusc. 2, 284ff. getilgt
(vgl. auch Thierfelder [oben S. 105 Anm. 2] 69ff. ; bes. 72f.): 291 pulcrum ornatum turpes
mores peius caeno conlinunt Poen. 306) wrar im Hinblick auf die vorangehende Erwähnung
des Goldes und des Purpurs (mindestens in 282 und 289) aus der Stelle Poen. 300ff., wo gleichfalls

von aurum und purpura die Rede ist, an den Rand geschrieben worden; 290 scheint
zu 291 später hinzugedichtet worden zu sein (ähnlich Thierfelder 72 Anm. 3 ; s. auch Knoche,
Rhein. Mus. 85 [1936] 33); ebenso wird man 286 nam amator meretricis mores sibi emit auro
et purpura als freie Erfindung eines Lesers (und zwar eines solchen, der schon die Verderbnis
tibi placere im Texte las) anzusehen haben (gegen Ritsehl a. 0., der auch diese beiden Verse
aus einem anderen Stücke stammen ließ). Daß ferner auch 288 gestrichen werden muß, hat
Leo erkannt; zwar macht er im Apparat seiner Ausgabe nur auf die «structura recentior»
aufmerksam, aber vermutlich hat er - wie später Ernout (unentschieden Thierfelder 72f.) -
überhaupt die außergewöhnlich mangelhafte Form des Verses beanstandet, der wohl wirklich,

wie man jetzt allgemein annimmt, gelautet hat purpura aetati occultandaest, aurum
turpi mulieri. In 286 und 288 steht das Wort purpura mit Beziehung auf 289, doch mag bei
der Bildung des Paares purpura und aurum auch die Erinnerung an Stellen wie Aul. 500.
Men. 121. Poen. 300ff. Stich. 374ff. True. 946 mitgewirkt haben, wie andererseits Plautus
selbst in 282 das Wortpaar aurum et palla aus Men. 739. 803. 1142 geläufig gewesen sein
dürfte (vgl. unten S. 120 Anm. 43). Wenn in 288 gesagt wird, der Purpur diene dazu, das Alter

zu verbergen, so ist das eine sehr sonderbare Vorstellung. Verständlich wäre die Aussage
nur, wenn purpura hier so viel wie purpurissum (261) bedeuten könnte. Aber in Wirklichkeit

ist ein Gedanke, der für die Schminke Gültigkeit hatte, ungeschickt auf das Purpurgewand

übertragen worden: kurz vorher hatte Plautus von den 'gesalbten' Frauen gesagt,
daß sie vitia corporis fueo occulunt (275). Vgl. im allgemeinen zu diesen zusätzlichen Versen
unten S. 124 Anm. 53. - Ganz anders wird das Stück 282/292 von Friedrich 133ff. behandelt,
der sich zu keinem Eingriff in den überlieferten Text zu entschließen vermag und vielmehr
aus der Annahme, daß hier die Logik «gründlich in die Brüche gegangen» sei, die Folgerung
zieht, «daß Plautus heterogene Konzeptionen schlecht und recht miteinander zu
verknüpfen suchte». Da Friedrichs Urteil auf der Anschauung beruht, die er sich von der ganzen

Putzszene wie überhaupt von der Arbeitsweise des Plautus gebildet hat, und da diese
Anschauung von den Auffassungen, die wir hier vertreten, in allen grundsätzlich wichtigen
Teilen verschieden ist, wird es das beste sein, auf besondere Einwände gegen ihn zu
verzichten und den Leser zu bitten, seine Darlegungen selber nachzuprüfen. Die zuletzt
angeführte Äußerung bedeutet kaum etwas anderes als die Preisgabe aller Kritik.

41 Vgl. Friedrich 132 Anm. 1; 134 Anm. 1.
42 In der Darstellung der Eifersucht des Philolaches zeigt sich in neuer Ausprägung der

alte griechische Gedanke, daß der Liebende sich in einen bestimmten Gegenstand
verwandelt sehen möchte, den er dem Körper des von ihm begehrten Menschen nahe weiß. Der



120 Harald Fuchs

nicht mehr länger zu beherrschen. Da ist der Ausruf nimis diu abstineo manum
durchaus am Platze. Plautus hat ihn an der Stelle, wo Philolaches aus seinem
Versteck hervortritt (292), unverändert belassen. Aber dort, wo Philematium den
Spiegel aus der Hand gibt, hat er ihn durch eine andere, noch kräftigere Bemerkung

ersetzt (266), mit der sich Philolaches unmittelbar gegen den als Nebenbuhler

empfundenen Gegenstand wendet und ihn wie einen feindlichen Menschen
bedroht : nimis velim lapidem, qui ego Uli speculo dimminuam caput43.

über das Mögliche kühn hinausgreifende Wunsch, die Stelle eines solchen Gegenstandes
einzunehmen, erscheint gemildert als das Gefühl der Eifersucht oder des Neides dem Dinge
gegenüber, das sich dort befinden darf, wo man selber gerne wäre. So nennt bei Ovid met. 8,
36f. Scylla den Speer und die Zügel glücklich (felix), die Minos mit seiner Hand berührt
(längere bzw. premere), und ebenso heißt in einem Epigramm des Meleager (AP 5, 171) der
Becher glücklich (öXßiog), der den Mund des Mädchens berühren (yxaveiv) darf. Die
erwähnte älteste Fassung liegt vor in zwei Skolien, Nr. 18, Anthol. lyr. II 6 p. 22 Diehl2 elft'
cbzvgov xaXov yevoippv péya ZQvolov xai ye xaXrj yvvrj q)OQOtr) xaftaoov fts/tévrj vôov und
Nr. 17 elfte Xvoa xaXr] yevolurjv èXepavxlvr] xal ye xaXoi naïôeç pogoîev Aiovvaiov èç %oq6v.
Die Epigrammdichtung greift diese Denk- und Redeweise auf und läßt, nun in persönlicher
Anrede an die Geliebte, neue Wünsche ähnlicher Art zum Ausdruck kommen, wie etwa AP 5,
83 elft' âvefioç yevôprjv und AP 5, 84 elfte gööov yer'öjurjv vnonôoepvoov (vgl. AP 12,
208; hierher gehört auch das nach dem Vorbild solcher Epigramme geschaffene Ring-Gedicht

Ovids, amor. 2, 15 anule, formosae digitum vincture puellae In einem Anacreon-
teum (Nr. 22 Preisendanz) wird unter den Dingen, in die der Liebende sich verwandeln
möchte, gerade auch der Spiegel genannt: êyà> Ô' eootitqov elgv, oncoç âei ßXenpg /tie —

Wie am Abschluß der Spiegelszene, so läßt sich auch an ihrem Anfang eine eigenwillige
Redewendung aus dem Griechischen verständlich machen. Zu den Worten des Scapha 251
quid opus speculo tibi quae tute speculo speculum es maxumum hat schon Leo im Apparat seiner

Ausgabe auf griechische Gegenstücke hingewiesen: AP 5, 143 (Meleager) b orépavoç
neqi xoaxl pagalvexai 'HXioôcogaç * avrr/ ô' êxXdguiei rov oxepdvov oxépavoç. AP 5, 91
(unbekannter Herkunft) Jiépnœ aoi /lwqov i)Ôv, uvqoj nageycov yaoivov aol avxr] ydg /ivgloai
xal To fxvQov ôvvaaai (vgl. 5, 90). Philostr. ep. 1 negiftparj ô' ov ov xà gàÔa, àXX' avrà oé.
Ausführlich sind diese und verwandte Äußerungen nun von Weinreich a. O. (oben S. 118
Anm. 40) besprochen worden.

43 Die plautinische Eigenart des Verses ist von Fraenkel 107 im Abschnitt über die
«Belebung des Unbelebten» sichtbar gemacht worden. Von der Zertrümmerung des Kopfes
scheint Plautus zu sprechen, weil er sich an Men. 304 erinnerte, wo in unbildlicher Rede
gesagt worden war ei mihi quom nihil est, qui illi homini dimminuam caput. Schon früher
einmal (oben S. 119 Anm. 40) hatte die Vermutung geäußert werden dürfen, daß Plautus bei der
Abfassung der Mostellaria auf die Menaechmi zurückblickte. Die vorliegende Stelle weist also
in dieselbe Richtung. An beiden Stellen handelt es sich um Beziehungen, die nur zu den
Menaechmi bestehen (zur Bedeutung solcher sprachlichen und gedanklichen Übereinstimmungen

vgl. oben S. 113 Anm. 24). Die Abfassungszeit der Menaechmi läßt sich anscheinend
nicht genauer bestimmen (Literatur oben S. 113 Anm. 24). WTährend in Houghs Liste TAPhA
73 (1942) 111 die Menaechmi an sechster Stelle vor der den zwölften Platz einnehmenden
Mostellaria stehen (zum Verständnis dieser Liste s. TAPhA 71 [1940] 188 Anm. 5), werden
beide Stücke von Sedgwick, Class. Quart. 24 (1930) 104f. mit ungefähr demselben
Abstände voneinander etwas tiefer angesetzt. Zur Vermutung einer ganz späten Abfassung der
Menaechmi - um 186 - ist Buck 70ff. gelangt, während er die Mostellaria wohl richtig um
das Jahr 190 entstanden sein läßt (s. oben S. 107 Anm.7). Durch die oben erwähnten sprachlichen

Beobachtungen könnte nun vielleicht wenigstens die Reihenfolge der beiden Stücke
gesichert werden. - Die Übereinstimmungen zwischen der Mostellaria und dem Rudens hat
Marx im Kommentar zum Rudens (s. oben S. 113 Anm. 24) 312f. aufgeführt. Daß die Mostellaria

später als der Rudens verfaßt sei, hatte er bereits Sitz.-Ber. Wien 140 (1899) (s. oben
S. 113 Anm. 24) S. 4 angedeutet, da von den beiden Stellen Rud. 617 ferte opem inopiae atque
exemplum pessimum pessum date und Most. 1171 istum pro suis factis pessumis pessum
premam sich die erste durch das eindrucksvolle Homoioteleuton als die ursprüngliche zu
erkennen gebe. Beweiskräftiger aber ist wohl die Ähnlichkeit zwischen Rud. 564 quot sunt
(sc. mulieres)? — totidem quot ego et tu sumus und Most. 647 talentis magnis totidem quot ego et
tu sumus. Denn diese Art, eine Zweizahl zu bezeichnen, hat sich vermutlich nicht dort zu-



Zu zwei Szenen der Mostellaria 121

Ist diese Annahme richtig, so ist damit auch der letzte der Anstöße gedeutet
worden, die sich in der langen Putzszene häufen. Sie alle konnten mit verhältnismäßig

einfachen Mitteln bewältigt werden, wie überhaupt in der Mostellaria
nirgends besonders voraussetzungsreiche Vermutungen erforderlich sind, um den
überlieferten Text zu verstehen44. Wenn hier zu zeigen versucht wurde, daß der

plautinische Text der Putzszene bei einer Lücke durch eine Versreihe
unterbrochen ist, die von fremder Hand als kürzender Ersatz für ein vorangehendes
wie für ein folgendes Stück geschaffen war45, so könnte man zudem geneigt sein,
diese Auffassung durch eine andere Stelle zu bekräftigen, in der fast genau
dieselbe Sachlage noch einmal zu begegnen scheint. Denn in der Szene, in welcher der
Geldverleiher auftritt and seine Forderungen zur Sprache bringt (3,1), sind die

Schwierigkeiten, die der Abschnitt 584/609 in seiner Umgebung bietet, von
Schoell ebenfalls durch die Annahme einer Lücke (nach 586) und einer gleich
danach beginnenden kürzenden Ersatzfassung für das, was vorangeht und was

nachfolgt (588/597 für 576/585 und 599/609), gedeutet worden46. Jedoch sind
die Verhältnisse, die dort vorliegen, in Wirklichkeit wohl etwas anderer Art, als

Schoell gemeint hatte, so richtig es von ihm auch gewesen ist, nicht nur - wie

erst eingestellt, wo der Gegenstand der Frage eine Sache, sondern wo er auch seinerseits,
wie eben im Hudens, ein Menschenpaar gewesen ist. Marx selbst (freilich hat a. 0. 313 aus
diesen beiden Stellen nicht Folgerungen auf das zeitliche Verhältnis der Stücke gezogen,
sondern mit ihnen seine Auffassung vom «diphileischen Charakter» der Mostellaria zu begründen

versucht ; s. dazu unten S. 123 Anm. 50, wo ein weiterer Fall von Übereinstimmung
zwischen dem Hudens und der Mostellaria zu erwähnen sein wird.

44 Das Bild, das man von Plautus' Arbeit an der Mostellaria gewinnt, wird beherrscht
von den zahlreichen Erweiterungen der griechischen Vorlage, die sich sowohl in den gesprochenen

wie in den gesungenen Teilen des Stückes nachweisen lassen (vgl. auch Knorr [oben
S. 106 Anm. 5] lOf. 52ff.). Den Raum, den diese Erweiterungen inAnspruch nehmen, konnte
Plautus sich dadurch verschaffen, daß er den Text bei anderen Stellen kürzte. Mit einer
recht wesentlichen Einsparung wird man vielleicht in dem reichlich hastigen Schluß des
Stückes zu rechnen haben (anders Knorr 58f.). Eine frühere Kürzung könnte aus 929 und
1076 erschlossen werden ; vgl. unten S. 124 Anm. 51.

45 Weitere Textverkürzungen sind in der Mostellaria an folgenden Stellen nachgewiesen :

93/94. 95 für 96/100 (vgl. E. Haecker, Diss. Berlin 1936 [s. unten S. 124 Anm. 51] 32f.);
247 für 224/225 (s. oben S. 110 Anm. 16); 549 bje für 550/559; 816 b/c für 817/847. Aber
auch 387 wird ein kürzende Ersatzfassung sein. Es wird dort dasselbe ausgesagt wie in 388,
nur mit leichteren Worten, die der schwierigen Lage nicht angemessen sind. Beabsichtigt war
wohl, zusammen mit 388 auch 389/390 zu ersetzen. In den beiden letzten Versen hatte Plautus,

wie so oft, vorweggenommen, was eigentlich erst später (423/424) bekannt werden sollte.
Das hat jemand - kein schlechter Plautuskritiker - beanstandet, der als Ersatz daraufhin
selbst einen Vers anfertigte. Aber wenn er den Tranio statt der Worte 388 taceas: ego qui
istaec sedem meditabor tibi nun sagen ließ 387 habe bonum animum: ego istum lepide
medicabo metum, so trat an die Stelle der verfrühten Kenntnis der Einzelheiten ebenso
verfrüht das siegesgewisse Überlegenheitsgefühl, das Tranio, wie die ganze Szene zeigt, hier
noch nicht besessen hat (im folgenden sind als plautinische Zutaten zu erkennen die an die
Mädchen gerichteten Verse 393/394 und 397/399; sie zerreißen den Zusammenhang zwischen
den Versen, von denen sie umgeben werden [395 antwortet auf 392; 400 setzt 396 fort] und
weisen auch im einzelnen Unstimmigkeiten auf [393 ist unangebracht nach der klaren
Anordnung 391 ; 394 steht im Widerspruch zu 401 ; 397 bringt nach 391 nichts Neues trotz der
schweren Einleitungsformel, die unfolgerichtig aus 400 vorweggenommen ist]).
Ersatzfassungen ohne Textkürzung sind 185 (für 184; s. oben S. 109 Anm. 11), 410 (für409, wo der
Inhalt des Relativsatzes nicht verständlich genug erschienen sein mochte; s. auch Thierfelder

[oben S. 105 Anm. 2] 78), und 974 (für 973; s. unten S. 124 Anm. 53).
46 Schoell, Appendix critica zu 586ff. ; Praef. XXXII.

9 Museum Helveticum



122 Harald Fuchs

schon Ritsehl - mit einer Lücke, sondern auch mit einem Einschub von fremder
Hand zu rechnen. Um zu einer Klärung zu gelangen, wird es zunächst wieder
darauf ankommen, die plautinischen Zutaten aus dem griechischen Grundtext
herauszulösen.

Der Geldverleiher erscheint bei Plautus als ein drängender Mahner, der sich
nicht abschütteln läßt. Dagegen ist er in der griechischen Vorlage offenbar sehr
viel weniger derb gestaltet gewesen. Da sein Auftreten nur dazu diente, eine neue

Handlungsfolge in Bewegung zu setzen, wurde dort mit Recht darauf verzichtet,
ihn stärker/als es notwendig war, zur Geltung kommen zu lassen. Im Gespräch
mit Tranio (569. 573/583. 611/614) redet er zwar so laut, daß Tranio ihn glaubt
dämpfen zu müssen (576) und daß Theopropides auf ihn aufmerksam wird (610)47,

jedoch ist er keineswegs etwa übermäßig erregt, und sobald ihm in Aussicht
gestellt wird, daß er sein Geld später von Theopropides bekommen werde (611/614),

tritt er ohne weitere Umstände beiseite (614). Erst nachdem Tranio dem
Theopropides die Geschichte von dem Hauskauf erzählt hat (615/651), kommt er wieder
heran und läßt sich nun von dem Alten, der sich bereit erklärt, für den Sohn

einzustehen, mit wenigen Worten völlig beruhigen (653/654). Dieses einfache und
rasche Geschehen ist für den Geschmack des Plautus zu matt gewesen. So läßt er

gleich bei der Begrüßung den Tranio seinen Unwillen sehr kräftig bekunden (569
abi sis, belua) und benutzt die Gelegenheit, um ein Wortgeplänkel anzubringen
(570/572)48. An späteren Stellen (616/625. 631/637) fügt er unter anderem ein paar
Grobheiten unci einen auf römischen Rechtsanschauungen beruhenden kurzen
Wortwechsel ein49. Vor allem aber bereichert er die Handlung durch einen laute

47 Über 609a calidum hoc est: etsi proeul abest, urit male läßt sich schwer urteilen. Während

Ritsehl nach dem Vorgange von Acidalius den Vers nach 665 versetzt hatte, um ihn
dort zu streichen, war Leo der Meinung, daß er an dem Orte, an dem er überliefert ist,
gehalten werden könne, sofern man damit rechne, daß ein anderer Vers (etwa nescio quid
tarn diu altercetur Tranio) vor ihm ausgefallen sei. In der Tat besteht kein ausreichender
Grund zu der Vermutung, daß der Vers nicht für die Stelle geschrieben sei, an der die
Überlieferung ihn bietet, und die Annahme, daß der vorangehende Vers ausgefallen ist, ließe sich
sogar durch manche gleichartigen Lücken des Mostellaria-Textes bekräftigen (vgl. unten
S. 123 Anm. 51). Aber der Vers paßt stilistisch so wenig zu Theopropides, dem er durch seinen
Inhalt doch wohl zugewiesen wird, daß es das richtigste sein wird, ihn als Zusatz, der von
fremder Hand nach dem Muster von 665 geschaffen ist, ohne Zögern zu tilgen.

48 571 inanis wie Pseud. 308. 371. Bacch. 517. 531. Trin. 701. Aber vernünftigerweise kann
wie an allen diesen Stellen nur von dem Liebhaber selbst, nicht jedoch auch von seinem
Sklaven gesagt werden, daß er 'leer', das heißt ohne Mittel sei. In 572 (del. Guyet) sind die
Worte quin tu isias miitis tricas? ohne rechte Beziehung. Jedoch ist es wohl möglich, daß
Plautus selbst den Überleitungsvers so sorglos gestaltet hat.

49 Zu Beginn der Aussprache zwischen Theopropides und Tranio 615ff. sind zwei plau-
tinische Zutaten auszusondern (die Verszählung im folgenden der Einfachheit halber nach
Schoells Ausgaben). Der erste Zusatz beginnt mit dem Verspaar 616 617, das sich mit der
Erwähnung des Philolaches auf den ausgefallenen Vers 587 bezieht; wie oben im Text zu
zeigen sein wird, hatte dieser Vers ebenfalls innerhalb einer plautinischen Zutat gestanden.
W as sodann von den beiden gleichartigen Wendungen 618 quid illi debetur und 626 quod
illuc argentumst eingeschlossen ist, wird sowohl durch diese Umklammerung (vgl. oben
S. 108 Anm. 9) wie auch durch die Grobheit des Inhaltes (zu 619 belua vgl. 569. 607) als
plautinisch erwiesen. Allerdings wird man die Verse 622/625, die an unrichtiger Stelle (nach
628) überliefert sind (vgl. unten S. 124 Anm. 53), zu tilgen haben: im Verspaar des Tranio
ist in 622 der kräftige Ausdruck obsecro hercle aus 618 wiederholt und besteht von 623 zu



Zu zwei Szenen der Mostellaria 123

flagitatio römischer Prägung, die er dem GeldVerleiher in den Mund legt (584/586.

588/589. 601/609)50. In der Überlieferung ist zu Beginn dieser flagitatio (nach
586) der Name des Philolaches aufgefallen, der nicht gefehlt haben kann, da

Theopropides später sagt, daß er ihn vernommen habe (616). Aller Wahrscheinlichkeit

nach hat der Geldverleiher gleich nach seiner Ankündigung 586 iamhercle

ego ilium nominabo zum ersten Male seinen Ruf erschallen lassen51. Nach einem

657 eine verdächtige Beziehung, in dem Verspaar des Theopropides stört die mit Füllworten
arbeitende allzu weitschweifige Ausdrucksweise (solche Füllworte auch in den unechten
Versen 942 und 1164 [s. unten S. 124 Anm. 53]) sowie der Widerspruch von 624 non euro,
qui sit zur Frage 615 quis illic est? In jener plautinischen Zudichtung begegnet nun
621 auch der Geldverleiher, der später noch einmal in dem kurzen, vom römischen Begriff
der plus petitio ausgehenden Zusatz 631/1/632 zu Worte kommt (zur plus petitio s. etwa
Czyhlarz-San Nicolö, Lehrbuch der Institutionen des römischen Rechts, 19. Aufl. [Wien
1933], 294. 444 Anm. 4; Sohm-Mitteis-Wenger, Institutionen, 17. Aufl. [München 1933],
491 ; R. Monier, Manuel élémentaire de droit romain 1, 5. Aufl. [Paris 1945], § 130. 131.156).
Im griechischen Stück dagegen hatte der Geldverleiher sich offenbar nach 614 entfernt und
trat erst bei 651 wieder auf. Die Worte, mit denen er sich dort wieder meldet: heus,iam
adpetit meridie greifen zurück auf 582 quid si manebo potius ad meridie? und beweisen, daß
er sich dieser Ankündigung entsprechend wirklich beiseite gestellt hatte. - Etwas später,
669ff., hat Plautus noch einmal auf eine römische Rechtsvorstellung Bezug genommen.
Nach Tranios Mitteilung, daß Philolaches das Haus des Nachbarn gekauft habe, fragt
Theopropides 670 bonan fide?, und Tranio gibt ihm zur Antwort: siquidem tu argentum
reddituru's, tum bona; si redditurus non es, non emit bona. Daß hier auf den Begriff der bonae
fidei emptio angespielt wird, die also damals schon entwickelt gewesen sein muß, hat W.
Kunkel, Fides als schöpferisches Element im römischen Schuldrecht, in: Festschrift PaulKo-
schaker 2 (Weimar 1939) Iff., bes. 13ff. gegen Fraenkel, Zur Geschichte des Wortes fides:
Rhein. Mus. Mus. 71 (1916) 191 Anm. 3 (danach Heinze,Fides: Hermes 64 [1927] 148 Anm. 10

[= Vom Geist des Römertums, Leipzig 1938, 35 Anm. 8]) überzeugend dargelegt. Jedoch
hätte er bei der Beurteilung der Worte 670 bonan fide? nicht in dem Mißverständnis
befangen bleiben sollen, daß es sich für Theopropides dort um die Zuverlässigkeit des Tranio
gehandelt habe und daß der Scherz, mit dem ihm geantwortet wird, durch die
Doppeldeutigkeit des von ihm gebrauchten Ausdrucks veranlaßt sei (Kunkel 6f. nach Fraenkel
und Heinze aa. 00.). Denn die Frage des Alten lautet nicht, wie man sehr gezwungen
erklärt, bonan fide <(istuc dicisy? (so Fraenkel unter Berufung auf True. 586 und Ter. Heau-
tont. 761; danach Heinze a. O.), sondern, wie es nach der voraufgehenden Mitteilung de
vicino hoc proxumo tuos emit aedes filius allein natürlich ist, bonan fide <emit>?, und die
Zudichtung, die Plautus in der Tat doch nur «des Witzes wegen» vorgenommen hat (anders
Heinze a. O.), betrifft gleich vom ersten Worte an einzig die Gültigkeit des Hauskaufes.

50 Vgl. dazu Usener, Italische Volksjustiz: Rhein. Mus. 56 (1900) 20 Ges. Sehr. 4,
374. - Die Ausdrucksweise des Tranio in 607f. neque ego taetriorem beluam vidisse me um-
quam quemquam quam te c-enseo wollte Marx im Kommentar zum Rudens (oben S. 113 Anm.
24) 301. 312f. wegen derÄhnlichkeit mit Rud. 167. 406. Stich. 368. Amph. 1036. Aul. 60f.
sowie mit Diphilos fr. 33 Kock auf die griechische Vorlage zurückzuführen, die ihm gerade
auch wegen dieser Vergleichsstellen ein Werk diphileischen Charakters gewesen zu sein
schien (vgl. eben S. 121 Anm. 43). Richtig gegen diesen Fehlschluß Knorr (oben S. 106
Anm. 5) 22f. unter Bezugnahme auf Thierfelder. Gnomon 8 (1932) 636. 639ff.

51 Daß vor 603/605 ein erster Forderungsruf ausgefallen ist, hat schon Ritschl erkannt,
der nach 586 einen Vers fehlen ließ (zur Wiederholung des Forderungsrufes vgl. Catull 42,
18ff.). Jedoch wird es richtiger sein, Tranios Worte 586 enge, strenue schon als Antwort zu
betrachten und demgemäß mit C. F. W. Müller und Leo anzunehmen, daß die Lücke von
den beiden Teilen des Verses 586 umschlossen wird. - Außer an dieser und an der oben S.116.
behandelten Stelle ist in der Mostellaria auch nach 43 (65 72. 419a. 466. 649. 709. 926.
1085 sowie nach 1172 ein nicht durch die Handschriften bezeugter Ausfall einzelner Verse
zu erkennen (zu 43 und 65 s. oben S. 112 Anm. 21 ; unnötig ist die Annahme einer Lücke in
200/201 [s. oben S. 109 Anm. 12] und vor 609a [s. oben S. 122 Anm. 47]). Bei 926/927
allerdings scheint man bisher an eine Lücke nicht gedacht und bei 1172/1173 sich im allgemeinen
überhaupt nicht beunruhigt gefühlt zu haben. Daß aber nach 926 ein Vers ausgefallen ist,
ergibt sich sowohl aus den Worten 927 sat sapio, si aps te modo uno caveo, die voraussetzen,
daß vorher neben dem einen Tranio noch jemand anders (Philolaches erwähnt worden ist,



124 Harald Fuchs

kurzen Wortwechsel mit Tranio (586/589. 601/602)52 wiederholt er in 603/605
seinen Ruf und läßt sich erst beschwichtigen, als Tranio ihm angesichts des Alten,
der hinzugetreten ist, die Versicherung gibt, daß dieser ihn nicht nur durch die

Zahlung der Zinsen, sondern sogar auch durch die Rückerstattung des Kapitals
zufriedenstellen werde (611/614). Die Erwähnung des Kapitals, das hier in
wirkungsvoller Steigerung zu den Zinsen hinzu genannt wird (vgl. auch 561), ist der
Anlaß zu einer Texterweiterung gewesen53, in der sich Tranio entgegen allen

Schwierigkeiten, die ihn und seinen jungen Herrn bedrängen, in überraschendem
Entschluß bereit erklärt, an Stelle der Zinsen sogleich das Kapital zurückzuerstatten,

während der GeldVerleiher recht eigensinnig weiterhin nur auf der Zah-

wie auch aus der Tatsache, daß der Vers 926 in sich selber nicht befriedigend hat hergestellt
werden können (die verschiedenen Heilungsversuche brauchen hier nicht aufgeführt zu
werden). In 1173 hat immerhin Schenkl, Sitz.-Ber. Akad. Wien 98, 3 (1881) 731 beanstandet,
daß die Worte des Callidamates 1173 Tranio, quiesce, si sapis im überlieferten Texte durch
keine Äußerung des Angeredeten begründet sind. Aber sein Vorschlag, nach 1172 die Verse
1146/1152 einzusetzen, läßt sich nicht durchführen (zu der schwierigen Stelle 1143ff. im
ganzen s. unten. S. 125 Anm. 53). - Ein längeres Stück müßte nach 471 fehlen, wenn dort
wirklich die von Ladewig a. O. (oben S. 105 Anm. 2) 470f. aus 929 und 1076 erschlossene
Lüge des Tranio, daß Philolaches auf das Land hinausgegangen sei, ihren Platz gehabt hat (s.
Schoell, Praef. XXXf.) und sie nicht vielmehr irgendwo von Plautus selber übergangen ist
(vgl. oben S. 121 Anm. 44). Über die größeren Lücken, die Ritsehl auf Grund des Ambrosianus
errechnet hatte, s. Schoell XXVIIIff. - Textverluste geringeren Umfanges finden sich,wie
am deutlichsten Goetz und Schoell in ihrer kleinen Ausgabe sichtbar gemacht haben, sehr
zahlreich in allen Teilen des Stückes. Zu den bisher bereits erkannten und anerkannten Fällen

seien hier die folgenden Beobachtungen hinzugefügt (vgl. auch oben S. 118 Anm. 38 zu
272). In 131 fehlen, wie es scheint, nach eatenus und a fabris einige Worte; der Verlust, mit
dem bereits Schoell in seiner großen Ausgabe (oben S. 106 Anm. 4) gerechnet hatte, wird in
den Ausgaben von Leo, Lindsay und Niedermann sowie in den einschlägigen Sonderschriften
von Friedr. Crusius, Die Responsion in den plautinischen Cantica: Philologus Suppl. Bd. 21,
1 (1929) 77ff., und Elisabeth Haecker, Zum Aufbau plantinischer Cantica (Diss. Berlin
1936) 30ff. sehr zu Unrecht nicht mehr in Betracht gezogen (behutsam dagegen Ernout
[s. oben S. 106 Anm. 4] zu 129/131). In dem undurchsichtigen Verse 328 («et sententiaparum
perspicua nec de metro constat»: Niedermann) läßt sich wenigstens für die erste Hälfte
Klarheit gewinnen, wenn man liest: Call, sine sine me cadere {cadere me codd.). - Delph.
<'nony sino. Das überlieferte bejahende sino kann Delphium nicht gesagt haben, da dieses
ihrem Wesen wie insbesondere auch ihrer gleich folgenden Erklärung in 329 si cades, non
cades, quin cadam tecum widersprochen hätte. Ebenso wird auch die zweite Hälfte des
Verses 328, die im Metrum mit der ersten Hälfte übereingestimmt haben dürfte, am ehesten
durch die Annahme einer Lücke in Ordnung gebracht werden können; was allerdings dort
zu ergänzen wäre, läßt sich nicht erkennen. Endlich ist am Anfang von 1089 eine
verlorengegangene Silbe einzufügen, da nicht dat, sondern d,a(bi')t gelesen werden muß, nachdem es
unmittelbar zuvor geheißen hatte numquam dabit (übrigens ist imVerspaar 1089/1090
die Rede wohl folgendermaßen zu verteilen: Th. dabit profecto. - Tr. quin ego, ilium intus si
inveniam. - Th. mane.-Tr. experiar. - Th. ut opino. - Tr. <opino?} certumst. mihi
hominem cedo).

52 Plautinisch-unfolgerichtig ist es, daß Tranio sich in 601 mit der ärgerlichen Bemerkung
nemo dat in Widerspruch setzt zu seiner eigenen früheren Versicherung in 580, daß die Zinsen

bestimmt gezahlt werden würden.
53 Erweiternde Zudichtungen zum Texte des Plautus sind schon mehrfach zu erwähnen

gewesen (286. 288. 290/291: S. 119 Anm. 40; 306/307 : S. 117 Anm. 35; 609a: S. 122 Anm. 47 ;

622/625: S. 122 Anm. 49). Nächst der vorliegenden Stelle sind am umfangreichsten die nur
in A erhaltenen Zusätze 940/945 (getilgt von Leo; vgl. Fraenkel 139 Anm. 1) und 1055/1061
(s. Br. Baier, De Plauti fabularum recensionibus Ambrosiana et Palatino commentatio critica
[Diss. Breslau 1884; Buchausgabe Breslau 1885] 124f.). Gleichfalls allein in A überliefert
ist der unechte Vers 974 (del. Ritsehl), der aber offenbar nicht als Texterweiterung, sondern
als Ersatzfassung für 973 gedacht gewesen ist (s. oben S. 121 Anm. 45; echt dagegen sind



Zu zwei Szenen der Mostellaria 125

lung der Zinsen beharrt, die er im echten Texte des Plautus allein gefordert hatte.
Der Abschnitt, der in der Überlieferung an falscher Stelle steht (590/600)54, fügt
sich mit den Worten des Geldverleihers 590 molestus si sum, reddite argentum an
Tranios Bemerkung 601/602 an, die mit den Worten molestus ne sis begonnen hatte.
So unnatürlich wie der Gegenstand der Verhandlung sind auch die Einzelheiten
dieser Auseinandersetzung55, deren Redewendungen, wie sich von selbst versteht,
zum Teil aus der Nachbarschaft herbeigeholt worden sind (590 molestus 601 ; 593

die nur in A erhaltenen Verse 583b [ ?]. 600. 833. 951. 990. 1026aff.; von diesen muß 990
nach Leos Vorschlag [Aussonderung des aus 991 vorweggenommenen Wortes puere und
Einfügen des Objektes <(illosy zu quaeritemus~\ von seiner überlieferten Mißgestalt befreit
werden). Allein in B findet sich der unechte Vers 1081 (del. Weise; die beiden vorangehenden
Verse sind plautinische Zutaten: 1079 negat novisse vos ist bei dem Nachbarschaftsverhältnis

sowie angesichts der Szene 3, 2 unsinnig, und die Erwähnung des argentum in 1079/1080
nimmt voraus, was mit planvoller Steigerung erst in 1083 Tranio mit seiner entrüsteten
Frage eho an negavit sibi datum argentum, obsecro? aussprechen sollte). Gegen das Zeugnis
aller Handschriften sind 721a von Schoell und 1001 von Fleckeisen (unabhängig auch von
Ussing) mit Recht getilgt und 663/664 von Leo wenigstens verdächtigt worden (unberechtigt

ist wohl Langens Verdächtigung des Stückes 543/1/5450, Bergks Tilgung des Verses 802
sowie auch Ritschis Zweifel an 1035). Zwei weitere, bisher nicht richtig gewürdigte Ein-
schübe sind in der letzten Szene auszusondern. In 1135ff. ist es befremdlich, daß Calli-
damates, der in 1137 als disceptator begrüßt wird und vor dem unmittelbar darauf die
Auseinandersetzung zwischen Theopropides und Tranio beginnt, in 1144 nachträglich von dem
Alten aufgefordert wird, «den Streit zu übernehmen». Die Schwierigkeit entfällt, sobald
man erkennt, daß die Verse 1143/1145 eine nachplautinische Zutat sind, die sich an falscher
Stelle in den Text eingedrängt hat (vgl. unten Anm. 54). Die drei Verse hatten eigentlich
auf 1137 folgen sollen (Ladewig a. O. [oben S. 105 Anm. 2] 471, dessen Tilgung der drei
Verse vergessen zu sein scheint, hatte in ihnen einen Ersatz für 1137/1138 gesehen, Schenkl
a. O. [oben S. 124 Anm. 51] 632 hatte sie ohne Verdächtigung ihrer Echtheit nach 1096
einfügen wollen). Für die Worte 1143 surge, ego isti adsedero, mit denen Callidamates das
wunderliche Verlangen äußert, als Schiedsrichter auf dem Altare Platz zu nehmen, war das Vorbild

die Stelle 1096ff., wo Tranio auf dem Altare zu Theopropides sagt hic ego tibi praesidebo
und wo der Alte dreimal an ihn die Aufforderung surge richtet (1097. 1102. 1105 [zu 1105/
1110 s. oben S. 118 Anm. 38]; nach 1097 minume auch 1144 maxumel). In 1144f. wird
anscheinend mit den Worten litem accipere gespielt. Tranio nimmt sie auf in der absichtlich
zu eng verstandenen Bemerkung enim istic captiost («hier wird etwas genommen»; die drei
Worte nach Epid. 701 unter bewußter Umdeutung dieser Redewendung) und leitet aus
ihnen den Wunsch ab, es möge nun ihm selbst seine Furcht abgenommen werden (also
Doppelpunkt nach captiost; ohne die Annahme eines Wortspieles ist der Text nicht zu
verstehen; Lorenz behalf sich damit, daß er eine größere Lücke ansetzte; zu 1145 vgl. 355).
Aber außer der Tilgung jener drei Verse 1143/1145 ist noch eine weitere Maßnahme
erforderlich: der Vers 1141 numquid aliud fecit nisi quod summis gnati generibus? ist von Tranio,
dem er seit Camerarius zugewiesen wird, auf Callidamates zu übertragen, auf den allein
sowohl die Aussage selbst wie auch die Entgegnung des Theopropides paßt (1142 hercle mihi
tecum cavendumst, nimis quVs orator catus; als orator wird Callidamates auch 1126 und 1162
bezeichnet). Eine zweite Zutat weist die Schlußszene in 1164 auf. Daß der Alte, der gerade
erklärt, sein Sohn werde genügend bestraft sein, wenn er sich über die Verschwendung
schäme, ihm im selben Atemzuge mit den Worten immo me praesente amato, bibito, facito
quod lubet für alle weiteren Dummheiten einen Freibrief ausstellt, ist sogar für Plautus zu
stark. Der Vers, der den Zusammenhang zwischen 1163 und 1165 zerreißt, besteht zudem
in seiner zweiten Hälfte nur aus inhaltlosem Füllwerk (vgl. oben S. 122 Anm. 49 zu 623).

54 Ebenso sind auch die Zusätze 622/625 und 1143/1145 an falscher Stelle eingeschoben;
vgl. oben S. 122 Anm. 45 und hier Anm. 53.

55 Außer dem Angebote selbst, das Kapital sogleich zurückzuerstatten, sind sehr
übersteigert die Behauptung 595 non debet nach den Worten non dat. die ihrerseits aus dem echten
Texte stammen (601 nemo dut; vgl. oben S. 124 Anm. 52), sowie 596f. die an den Geldverleiher

gerichtete Frage, ob er etwa fürchte, daß sein Schuldner aus Rom in die Verbannung
gehen werde. Unbeholfen ist 591 responsiones omnes hoc verbo eripis. Was gemeint ist, läßt
sich nur erraten.



126 Harald Fuchs: Zu zwei Szenen der Mostellaria

taeterrume — 607 ; 594 agas quod in manu est 601 ; 595 non dat 601). Entfernt
man den törichten Zusatz, so ist der plautinische Text hier ohne alle Umstellungen,

wie man sie früher für nötig gehalten hatte56, flüssig und gut verständlich.

Seitennachweis

Mostellaria: Abfassungszeit 1071. 112. 120. — Beziehungen zu den Menaechmi 119.
120, zum Pseudolus 112, zum Rudens 120 43. 72350. — Vorlage (Philemon) 706'5. 1089.
109. III19. 117. 118. 119f. 12144; vgl. 121. 12350 (Diphilos). — Texterweiterungen
124, Textverkürzungen 121, Textverluste 123. — Stellen: 7/16: 70S9. - 42: 1071. —

43/45: 11221. 123hl. - 55ff.: 70S9. - 65: 77221. 123. - 72: 123. - 93/100: 121. - 131:
124. - 157/312: 105ff. - 159/161: 106f. - 185: 109. 121. - 200/201: 109. 123. -
204/205: 109 m. Anm. 13; 116f. - 208/223: 1052. 106. - 208/226: 114. 115. -213: 11421. -
223: 115". - 224/226: 110f. 115 m. Anm. 31. - 227/228: 111. 116 f. - 232: 111. 113. 114. -
233/234: 111 m. Anm. 20. - 235/236: Ulf. 114. - 241/244: 112. 117". - 245/246: 113.
115. - 247: 110. 115. 121. - 248/292: 105f. 117ff. - 251: 120. - 252/253: 10819. 117
m. Anm. 37. — 256/257: 117 m. Anm. 37. — 265/266: 119. — 267/271: 77S. — 272/281:
7077. 777/. 77S38. - 282/292 : 77S m. Anm. 40. - 286. 288. 290/291: 119. 124. - 292:118.
119f. - 293/296: 777. - 297/305: 77735. - 306/307: 77 735. 72#3. - 308/312 : 777. - 328/329:
124. - 330: 77S24. - 367/369. 374/376: 70S9. - 387/390. 392/400. 409/410: 72745. - 419:
72351. - 427/428: 7077.-466: 72351. - 471: 72#1. - 515/524: 70S9. - 532/535: 7077. - 543/545:
72553. - 549/559: 7 2745. - 569/609: 727//. - 583 b : 72553. - 586: 72351. - 587 : 72249. - 590/600:
724/.-591. 595/597: 72<555.- 60 0: 72553.- 601: 72452. 72555. - 607/608: 72350. - 609a: 122.
123. 124. - 616/617: 122. - 618/626: 70S9. 122. - 621: 77S24. 72349. - 622/625: 72249.
72453. 72554. - 631 /632: 123. - 638/639: 113. - 647 : 120. - 649:123. - 663/664: 125". -
669/672: 72349. - 708/709 : 77S38.- 709: 72351.-721a: 72553. - 763/772: 70S9. - 802: 72553.

- 816b/847: 121. - 824/848: 70S9. 77S38. - 833: 72-553. - 875: 113. - 908/911: 1077 -
926/927: 123. - 929: 72451. - 940/945: 72453. - 942: 72349. - 951: 72553.- 974: 72745. 72453.

- 990: 125. - 1000/1008: 70S9. - 1001: 70S9. 125. - 1026aff.: 125. - 1035: 125. -
1055/1061: 124. - 1076: 124. - 1079/1085: 118. 125. - 1085: 123. - 1089/1090:
124. - 1105/1110: 118. 125. - 1117/1118: 77324. - 1135/1142: 125. - 1143/1145:
124. 125. 125. - 1146/1152: 124. - 1149/1150: 1067 - 1158: 113. - 1164: 123.
125". - 1171: 120. - 1172/1173: 123. — Worte: pergraecari 1071 ; quapropter 118";
solus 109".

56 Vgl. Schoell, App. crit. a. O. (oben S. 121 Anm. 46).


	Zu zwei Szenen der Mostellaria

