
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 6 (1949)

Heft: 1

Artikel: Augustin et le dialogue du De beata Vita

Autor: Dutoit, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Augustin et le dialogue du De beata Vita*

Par Ernest Dutoit

Quo itur? Qua itur? Telles sont les deux questions que saint Augustin aime à

se poser dès qu'il traite le problème de la vie heureuse. Quo itur Qua itur Il sera
de bonne méthode, je crois, de nous poser à nous- mêmes cette double question en
abordant notre sujet. Quo itur Nous aboutirons, comme il convient, à un essai

d'interprétation d'un passage du De beata Vita. Ce passage se trouve au début de
l'entretien proprement dit. Augustin demande : Manifestum nobis videtur ex anima
et corpore nos esse compositos Tous les interlocuteurs répondent oui, sauf Navigius,
qui fait profession d'ignorance : Cum omnes consentirent, Navigius se ignorare re-
spondit (2,7). Cette interprétation marquera le terme de notre étude. Au départ, il
nous faudra établir que le problème de la vie heureuse est au centre de la pensée
augustinienne. Ensuite, nous traiterons des circonstances, du destinataire, des

personnages du dialogue, et donnerons de celui-ci une analyse. Ce seront déjà des
éléments d'interprétation, avant que nous en venions à l'étude du texte cité.

Dans ses Confessions 6, 10, 17, saint Augustin appelle son cher ami Nebridius:
beatae vitae inquisitor ardens. Mieux encore qu'à Nebridius, cette appellation
conviendrait à saint Augustin. Le bonheur, pour lui, était vraiment «chose religieuse»1,
c est-à-dire que, depuis sa lecture de YHortensius de Cicéron, - donc depuis l'âge
de dix-neuf ans - il s'était persuadé que de la solution donnée au problème du
bonheur, des conséquences pratiques entraînées par cette solution, dépendrait son
salut, sa vie avec Dieu ou loin de Dieu2. Nec me revocabat a profundiore voluptatum
carnalium gurgite, nisi metus mortis et futuri iudicii tui, qui, per varias quidem opi-
niones, numquam tarnen recessit de pectore meo. Et disputabam cum amicis meis

Alypio et Nebridio de finibus bonorum et malorum Epicurum accepturum fuisse pal-
mam in animo meo, nisi ego credidissem post mortem restare animae vitam et tractus
meritorum, quod Epicurus credere noluit (Conf. 6, 16, 26). Ce texte des Confessions
dit bien dans quels sentiments Augustin méditait avec ses amis sur le De Finibus
de Cicéron. Il ne s'agissait pas de simples exercices intellectuels, de disputes
désintéressées où l'on eût envisagé en dilettantes des doctrines adverses: à tout prix, il

* Ces pages reproduisent, avec quelques retouches, le texte d'une conférence faite à Coire,
le 9 octobre 1948, à l'Assemblée annuelle de la Société suisse des professeurs de l'Enseignement

secondaire, section de philologie classique.
1 L'expression est de Michel Braspart, Le Voyage de Jérôme. Cf. Table Ronde 1948, 1403.
2 Voir à ce sujet Etienne Gilson, Introduction à l'étude de saint Augustin (Paris 1929),

chap. I: La Béatitude, 1 et suiv. Gilson parle de «l'eudémonisme foncier» de saint Augustin.
J'avoue ne pas aimer beaucoup qu'on emploie ce mot en -isme, quand il s'agit de la
philosophie augustinienne. A ce compte, l'Evangile ne serait-il pas aussi eudémoniste, comme, à
leur manière, le stoïcisme, l'épicurisme, le platonisme et le plotinisme

3 Museum Helveticum



34 Ernest Dutoit

fallait trouver une voie du salut. Aussi bien Augustin, dès le premier livre du
Contra Academicos (i, 8, 23), rédigé dans le même temps que le De b. V., en automne
386, examine-t-il la définition suivante de la sagesse: Sapientia mihi videtur esse

rerum humanarum divinarumque, quae ad beatam vitam pertineant, non scientia
solum, sed etiam diligens inquisitio. Cette définition, pour l'essentiel, est la même

que celle des Tusculanes (4, 57)3 et du De Officiis (2, 2, 5) ; mais elle ajoute à la
définition cicéronienne une idée de finalité que celle-ci ne contenait pas: quae ad

beatam vitam pertineant. D'autre part, on voit qu'elle laisse tomber le causarumque,
quibus eae res continentur {De Off. 2, 2, 5). Cependant, Augustin avait pu trouver
dans le De Finibus, dont nous avons constaté qu'il était un sujet de discussion entre
lui, Alypius et Nebridius, une conception de la philosophie qui restera la sienne

jusque dans ses derniers écrits: Omnis summa philosophiae ad beate vivendum refer-

tur, idque unum expetentes homines se ad hoc Studium contulerunt (2, 27, 86). On

ne philosophe, on ne cherche la vérité que pour connaître et obtenir le bonheur, ce

qui suppose évidemment que de la connaissance du summum bonum dépendra
toute la conduite de la vie. Cicéron le disait déjà: Summum bonum si ignoretur,
vivendi rationem ignorari necesse est {De Fin. 5, 6, 15).

Que le mobile principal, le but du philosophe soit bien, avant tout, pour Augustin,

la vie heureuse,une lettre à Nebridius en témoigne de façon très expressive. Je

recours d'autant plus volontiers à ce témoignage qu'Augustin, d'après les

Confessions (9, 4, 7), accorde une particulière importance aux lettres écrites à son ami

Nebridius. Ayant dit, en effet, que ses dialogues permettront de juger de son activité

à Cassiciacum, il ajoute: quax autem {egerim) cum absente Nebridio, testantur

epistulae. Observons au passage comment se fait jour ici ce que j'appellerai chez

saint Augustin sa conscience d'auteur. Comme il aime à rappeler ce qu'il a écrit, ce

qu'il a déjà pensé et exprimé! Comme il garde présentes à la mémoire ses œuvres

déjà parues Avec quel soin, vers la fin de sa vie, pour écrire ses Rétractations ou
revisions, il recherchera tous ses écrits, établira le catalogue de ses œuvres complètes
et les relira! Certains auteurs, à peine ont-ils mis au monde leur dernier-né,
semblent l'oublier et ne plus le reconnaître; d'autres, comme saint Augustin,
comme Charles Du Bos, auquel la manière d'Augustin me fait souvent penser,
n'écrivent rien sans que soient réunis autour d'eux, pour une citation, pour une

référence, tous les fils de leur esprit. Donc, Augustin écrit à Nebridius, dans sa

lettre 11, 2: Ilia namque, quae de hoc mundo quaeruntur, nec satis ad beatam vitam
obtinendam mihi videntur pertinere et, si aliquid adferunt voluptatis, cum investi-

gantur, metuendum est tarnen, ne occupent tempus rebus impendendum melioribus.

Toute recherche, toute étude, donc, doit se subordonner au but suprême:
l'obtention de la vie heureuse. Nulla est homini causa philosophandi, nisi ut beatus sit,
lisons-nous au début du livre 19 de la Cité de Dieu. Telle est, telle a toujours été la

ferme conviction de saint Augustin4. Cela explique que son premier dialogue, le

3 Citée dans le Contra Acad. 1, 6, 16.
4 Cf. encore De Civ. D. 8, 7 : quoniam philosophia ad beatam vitam tendit.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 35

Contra Academicos, débute par des considérations qui pourraient s'intituler: vérité
et bonheur; que le second dialogue - disputatio non parvae rei (De Ordine 2, 1, 1) -
soit notre De b.V.; que les Soliloques soient tout imprégnés de l'idée que la sapientia
s'identifie avec la beata vita; enfin que les oeuvres postérieures de saint Augustin,

y compris les Sermons et les Lettres, nous offrent si fréquemment de véritables
traités ou du moins des ébauches de traités sur la vie heureuse. Citons pour
mémoire, à part le début du Contra Academicos déjà mentionné, la lettre 3, à Nebri-

diuis, de l'année 387; le De moribus Ecclesiae, début du 1er livre, de l'année 388;
les Quaestiones diversae, No. 35, des années 389-396; les Confessions, des environs
de 400, avec la Contemplation d'Ostie, livre 9, 10 et le livre 10, surtout les

chapitres 6 et suivants; le De Trinitate, des années 400—416, livre 13; la lettre 118, ad

Dioscorum de Philosophiae erroribus, de l'année 410; le sermon 150; la lettre 155,

ad Macedonium (413-414) ; le De Civitate Dei, livre 8, chap. 8 et suiv. (416 environ) ;

livre 19, chap. 1 et suiv. (425-426).
Quand on lit ces textes divers et qu'on les compare au De b.V., on s'aperçoit

d'une chose: c'est que dans le De b.V., la pensée de saint Augustin est déjà fixée

sur l'essentiel: la vie heureuse consiste à connaître la Vérité, c'est-à-dire Dieu, et à

jouir de Dieu - Deo perfrui (4, 34) - mais aidé par Lui: Deo adiuvante (4, 35). Cette

remarquable fermeté et cette continuité de la pensée d'Augustin depuis ses

premiers écrits jusqu'aux derniers, ne se manifestent pas seulement par des prises de

position d'une telle importance, mais jusque dans des détails, de simples
parenthèses. Ainsi, dans la dédicace du De b.V., quand saint Augustin dit à Theodorus

qu'il lui envoie son dialogue pour lui faire mieux comprendre son âme, et qu'il
ajoute: neque enim alia signa invenio quibus me, ostendam (1, 5), Augustin exprime
déjà cette idée de l'impénétrabilité et du mystère insondable del'âmed'autrui, qui
reviendra constamment dans toutes ses œuvres. C'est cette idée, ce sentiment
profond qui lui feront dire : Dilige, et quidquid vis fac (Sermones post Maurinos reperti,
ed.G. Morin [Rome 1930] p. 214,1. 13), et l'amèneront à considérer que la tentatio

humana, la grande épreuve de l'homme, vient de l'ignorance où il est toujours de

ce qui se passe dans son semblable (Tractatus in Joh. 90, 2 et 3).

Mais venons-en maintenant aux circonstances où notre traité De b.V. a vu le

jour. C'est, nous dit le préambule, aux Ides de novembre, jour anniversaire de la
naissance d'Augustin, que fut engagé le débat sur la vie heureuse, et il se poursuivit
les deux jours suivants. Donc, date de l'entretien: les 13, 14 et 15 novembre 386.

Augustin fêtait ses trente-deux ans. Pour son anniversaire, il avait tenu à apprêter
ce «convivium» spirituel, et n'avait pas hésité à interrompre un premier débat: le

Contra Academicos, qui avait duré déjà deux jours, probablement les 10 et 11 du
même mois, et devait être repris le 20, pour s'achever le 225. Quant au dialogue du
De Ordine, la date en a été fixée avec assez de vraisemblance aux 16, 17 et 23

novembre6. S'agit-il maintenant de la rédaction du De b.V., saint Augustin nous
5 Cf. G. Ac. 2, 4, 10.
6 Cf. Knöll, introduction à son éd. des dialogues C.S.E., vol. LXIII 2.



36 Ernest Dutoit

dit dans ses Rétractations 1,2: Librum de beata vita non post libros de Academicis,
sed inter illos ut scriberem contigit. Ceci a de l'importance quand il s'agit d'interpréter

le dialogue. Il en est de même, d'ailleurs, pour le De Ordine: Per idem tempus,
inter illos quidem, qui de Academicis scripti sunt, duos etiam libros de ordine scripsi.
(ibid. 1, 3).

On est donc à Cassiciacum, dans une propriété de la campagne milanaise, mise
à la disposition d'Augustin par le grammairienVerecundus. Inutile de revenir sur
le détail matériel du séjour d'Augustin et de ses «familiäres» à la campagne avant
le baptême du catéchumène, qui aura lieu en avril 387. Rappelons, ce qui importe
beaucoup plus pour nous, qu'Augustin fait là, à Cassiciacum, une véritable retraite :

retraite philosophique - otium philosophandi, dit-il (C.Ac. 2, 2, 4) - et retraite
spirituelle: christianae vitae otium (Retract. 1,1).

Retraite, refuge dans un port bien abrité. Cela suppose qu'Augustin a rompu pas
mal de liens. Après la scène décisive du jardin, à Milan, en juillet, Augustin a

renoncé à tout projet de mariage et résigné ses fonctions de maître de rhétorique en

alléguant des raisons de santé: uxoris honorisque inlecebra detinebar Tantum me

arripuit pectoris dolor, ut illius professionis anus sustinere non Valens etc. {De b. V.

1,4).
Cet otium philosophandi, en quoi consiste-t-il En une sorte de purgation, de

xà&aQcnç. Me ipse purgo, lisons-nous dans le Contra Academicos: Ego enim nunc
aliud nihil ago, quam me ipse purgo a vanis perniciosisque opinionibus (2, 3, 9). Et
dans ces «premières» Confessions, selon le mot très juste de Pierre Courcelle7, que
constitue la préface du De b.V. avec le début du De utilitate credendi (391/92),

nous apprenons quelles sont ces vanae perniciosaeque opiniones. Il s'agit d'abord du
manichéisme et de son grossier matérialisme à base d'astrologie, où Augustin fit sa

«saison en enfer», durant neuf ans. Inddi in homines, quibus lux ista, quae oculis

cernitur, inter sum,me divina colenda videretur {De b.V. 1, 4). On pense au bagne
matérialiste, d'où Claude] s'évada après avoir lu les Illuminations de Rimbaud.
Vanae perniciosaeque opiniones encore le scepticisme et le probabilisme des

nouveaux Académiciens: diu gubernacula mm repugnantia omnibus ventis in meiiis
fluctibus Academici tenuerunt (ibid. De b.V. 1, 4). Comment, maintenant, se fait
cette «purgatio animi»? Par le moyen, d'abord, de labores exercitatorii {Epist. ad

Licentium 26, 2), par cette «exercitatio animi», sur laquelle H.-I. Marrou a eu le

grand mérite d'attirer notre attention dans son Saint Augustin et la fin de la Culture

antique (p. 302-327). Si, en effet, Augustin, à Cassiciacum, poursuit son activité

de grammairien, s'il se livre à tous les exercices de la dialectique, ce n'est pas
seulement parce qu'il a pris à tâche d'instruire ses deux élèves, Licentius et Tryge-
tius, mais c'est parce qu'il estime que ces travaux, ces études constituent une
excellente préparation de l'esprit pour quiconque veut parvenir à la contemplation :

{eruditio) qua purgatur et excolitur animus {De Ord. 1, 2, 4). Si donc Augustin se fait
7 Revue des Etudes latines 21/22 (1943/44): Les premières «Confessions» de saint Augustin,

155-174.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 37

lire chaque jour la moitié d'un livre de Virgile {De Ord. 1, 8, 26); s'il lit Térence,
Salluste, comme en témoignent de fréquentes citations; s'il s'engage avec Licentius
dans Varcanum Varronis iter... profundi {Carmen Licenti v. 1. Epist. 26) ; si, comme
nous le verrons, il explore l'œuvre encyclopédique de Celse, c'est un moyen, efficace
à ses yeux, de sedueere animum a corpore. L'expression n'est pas de lui, mais de

Sénèque, dans la préface du 3e livre des Naturales Quaestiones: Ad hoc proderit
nobis inspicere rerum naturam. Primo discedemus a sordidis. Deinde animum ipsum,
quo sano tnagnoque opus est, seducemus a corpore8. Ce principe de purification de

l'esprit par la science, Sénèque, comme Augustin après lui, pourrait bien le tenir
d'une tradition néo-pythagoricienne9, celle des Sextii notamment, et j'hésiterais,
pour expliquer le point de vue de saint Augustin, à requérir absolument une
influence néo-platonicienne.

Naturellement, l'«otium philosophandi» de saint Augustin est encore tout entier
sous le signe de Cicéron. Nous avons déjà mentionné le De Finibus; il faudrait citer
encore les Tusculanes, les Académiques, et surtout YHortensius, dont la dédicace de

notre De b.V. rappelle l'influence décisive exercée sur Augustin à l'âge de dix-neuf
ans: Ego ab usque undevicesimo anno aetatis meae, postquam in schola rhetoris li-
brum ilium Ciceronis, qui Hortensias vocatur, accepi, tanto amore philosophiae suc-

census sum, ut statim ad earn me ferre meditarer (1, 4). A peine notre dialogue sera-til

engagé que YHortensius fera déjà les frais d'une longue et précieuse citation.

Enfin, cet otium philosophatidi, cette retraite a des prédicateurs qui entretiennent

dans le cœur d'Augustin un véritable brasier: incredibile incredibile... in-
credibile incendium {C. Ac. 2, 2, 5). Incendium, terme bien augustinien, auquel fait
écho, comme le remarque Pierre Courcelle, Yexarsi du De b. F.10. Nous lisons en
effet dans la dédicace à Theodorus (1, 4) : Lectis autem Plotini paucissimis libris,
cuius te esse studiosissimum accepi, conlataque cum eis, quantum potui, etiarn illorum
auctoritate, qui divina mysteria tradiderunt, sic exarsi, ut omnes illas vellem ancoras

rumpere. Ces prédicateurs invisibles, mais combien présents, combien efficaces,
sont les «Platonici», Plotin et Porphyre. Porphyre, et Plotin à travers Porphyre,
soutenait M. Theiler, dans son Porphyrias und Augustin: «Die letzte Folgerung
aus unserer Abhandlung führt darauf, daß fast alles Philosophische bei Augustin
als porphyrisch betrachtet werden kann. »n Plotin presque exclusivement, a
soutenu le P. Henry, dans son Plotin et VOccident12 et dans La Vision d'Ostie, sa place
dans la vie et Vœuvre de saint Augustin13 ; Plotin et Porphyre, soutient Pierre Cour-

8 Ce texte est cité par Marrou dans Saint Augustin et la fin de la Culture antique, 304 n. 4.
9 Cf. Retract. 1, 6: Per idem tempus, quo Mediolani fui baptismum percepturus, etiam disci-

plinarum libros conatus sum scribere, interrogans eos, qui mecum erant atque ab huiusmodi
studiis non abhorrebant, per corporalia cupiens ad incorporalia quibusdam quasi passibus
certis vel pervenire vel ducere.

10 Les premières «Confessions» de S. Augustin, art. cité 170 n. 1.
11 Schriften der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftliche Klasse

1933, 4-5.
12 Spicilegium sacrum Lovaniense, t. XV, Louvain (1934).
13 Essais d'art et de philosophie (Vrin, Paris 1938), 15 et suiv.



38 Ernest Dutoit

celle dans Les Lettres grecques en Occidentu. P. Courcelle, en s'appuyant sur les

savantes recherches de M. Theiler et du P. Henry, et en usant de recoupements
nouveaux et ingénieux, en vient à se persuader que les Plotini paucissimi libri ou
les Platonicorum libri15, lus par Augustin dès avant sa conversion dans la traduction

de Marius Victorinus, ont dû être le traité Sur le Beau de Plotin {En. 1, 6), le

traité Sur les trois hypostases principales {En. 5, 1), le traité de Porphyre IJegl tov
piav elvai zi)v IlÀàroovoç xai 'AgtaroréXovç aïgeaiv,16 les Prolégomènes au
commentaire des Ennéades et enfin, du même Porphyre, le De regressu animas. C'est

déjà quelque chose pour représenter numériquement ces paucissimi libri, - ce

paucissimi qui laisse entendre qu'il suffit à saint Augustin, pour l'enflammer, de

quelques lectures néo-platoniciennes et que sa curiosité fut loin d'être satisfaite par
les textes que lui donna à lire «un certain homme que gonflait un orgueil prodigieux»
(Conf. 7, 9, 13). On ne s'attendait pas évidemment aux titres nombreux d'une

bibliothèque. Encore les arguments fournis par P. Courcelle en faveur du De

regressu animas me paraissent-ils peu convaincants17. Si Augustin, lors de ses

Rétractations (1, 1, 3), se reproche d'avoir parlé du retour de l'âme au ciel dans le

Contra Academicos (2, 9, 22), et s'il regrette d'avoir paru prendre à son compte
dans les Soliloques (1, 14, 24), la formule de Porphyre: Corpus est omne fugiendum,
ces scrupules tardifs pourraient tout aussi bien laisser supposer que c'est après des

années seulement, au temps où il put lire Porphyre dans le texte grec, qu'Augustin
s'avisa du danger de ces formules. L'expression redire ad Deum ne venait-elle pas
naturellement sur les lèvres de quelqu'un qui s'était pénétré de l'idée chrétienne et

paulinienne de la «peregrinatio vitae», et qui pouvait lire dans YEcclésiaste (12, 7) :

spiritus revertatur ad Deum, qui dédit illum, texte cité justement par Augustin dans

la revision du Contra Academicos ?18 Au reste, ce litigieux reditus in coelum n'appartient-il

pas au même ordre de pensée que le Deus meus pater meus domus mea,

patria mea, des Soliloques (1, 1,4)? Mais alors le IIcol zov xa/.ov de Plotin suffisait à

inspirer cette formule à Augustin, puisqu'on y lit: nazgiç ôrj ryuv, odevneg rj/dlopev,
xai Ttazrjg exeï {En. 1, 6, 8). Et l'on sait que plus tard, dans la Cité de Dieu (9, 17),

Augustin citera, sous le nom même de Plotin, ce texte du Ilegl zov xaXov.

Quant au Corpus est, omne fugiendum, n'était-ce pas devenu une de ces formules

connues et souvent citées comme, par exemple, «la prison du corps»?19 Selon le

14 Bibliothèque des Ecoles françaises d'Athènes et de Rome, fasc. 49, nouvelle édit. revue
et augmentée, de Boccard, Paris (1948) 159 et suiv.

15 Ouvr. cité 159 et suiv.
16 D'après Theiler (cf. ouvr. cité 6), cette «Lehrgleichheit des Plato u. Aristoteles » fut

soutenue par Hiéroclès, le commentateur des Vers dorés.
17 Les Lettres grecques 167.
18 Retract. 1, 4, 3.
19 Müller (Hermes 54, 110, cité par Bréhier) a rapproché En. 1, 6, 8: rtç oév otôXoç xai fj

qwyrj; de VEpitre aux Hébreux 11, 13: Çévoi xai 7iaoemôt]/j.oî eioiv èni rfjç yrjç. «Diese Lehre,
note Fr. Boemer, ist allgemeines Gut des asketisch gerichteten Neuplatonismus. » (Der
lateinische Neupiatonismus und Neupythagoreismus und Claudianus Mamertus in Sprache und
Philosophie, dans Klassisch-philologische Studien 7 [Leipzig 1936], 77). Cf. encore, à ce
sujet, Fr. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains (Paris 1942) 274.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 39

témoignage de Claudianus Mamertus (De statu animae 2, 9), saint Ambroise
aurait dit ad Mediolanensem in ecclesia populum verbo doctissimo atque eruditissimo:
« sequestremus nos a corpore, contra quod nobis, si salvi esse volumus, iuge certamen
est». Cela suffirait-il pour soutenir qu'Ambroise avait connu et lu le De regressu
animai

Cette considération nous amène à ajouter que dans son otium philosophandi
saint Augustin put entretenir encore en lui la flamme néo-platonicienne soit par
le souvenir de propos tenus devant lui par des lettrés épris de l'œuvre de Plotin et
de Porphyre, soit par des conversations qu'il eut avec ces mêmes lettrés, à l'occasion

de leurs visites à Cassiciacum, dans sa sorte de Platonopolis. Le prologue du
De b.V. (4) mentionne, par exemple, les quelques conversations, très fructueuses,
qu'Augustin eut avec son dédicataire Theodoras: animadverti enim et saepe in
sacerdotis nostri (S. Ambroise) et aliquando in sermonibus tuis, cum de deo cogita-

retur, nihil omnino corporis esse cogitandum, neque cum de anima; nam id est unum
in rebus proximum deo. N'est-ce pas quelque chose de considérable que Theodorus
ait aidé le futur évêque d'Hippone à s'évader de son bagne matérialiste? Plus,
c'est Theodorus même qui semble avoir indiqué à Augustin le sujet de la discussion

sur le bonheur. «Mais comme c'était moi qui avais invité, lisons-nous dans
l'épilogue de la première séance du De b.V., et que j'avais appris de toi à jouer, comme
invitateur et jusque dans un repas de ce genre, le rôle du personnage important et,

pour tout dire, d'un homme digne de ce nom, je fus choqué qu'il y eût entre nos
convives une telle inégalité» (cap. 16). Si c'est donc Augustin qui préside le «con-

vivium», cependant il est Yinvitator, c'est-à-dire qu'il est comme un esclave au
service de Theodorus, esclave dont le rôle serait de «distribuer les invitations, de

placer les convives et de veiller au bon ordre du repas»20. Au reste, Augustin dit
expressément : de beata, vita quaesivimus inter nos nihilque aliud video quod magis dei
donum vocandum sit (5). Dei donum Theodorus: Augustin joue sur le nom de

Theodorus, comme le remarque finement P. Courcelle21.

C'est encore un mérite de P. Courcelle, largement aidé d'ailleurs par l'article
« Theodorus» de Ensslin, dans Pauly-Wissowa, d'avoir bien mis en lumière la figure
de ce Manlius Theodorus, «l'un des plus grands philosophes contemporains»22. Ce

Theodorus, consul en 399, et célébré avec beaucoup d'emphase par un panégyrique
de Claudien, semblait résolu, à la date du De b.V., à se consacrer exclusivement à

la philosophie. Il était chrétien, admirateur fervent de Plotin - cuius te esse studio-

sissimum accepi - et l'on peut conjecturer qu'au moment même où Augustin lui
dédia son traité du bonheur, Theodorus s'occupait d'un ouvrage sur la genèse de

l'âme humaine et sa venue sur terre. Cela ressort du prologue du De b.V.: cum
enim in hune mundum sive deus sive natura sive nécessitas sive voluntas nostra sive

20 D'après la traduction et une note de R. Jolivet, Œuvres de saint Augustin (Desclée, de
Brouwer et Cie, Paris 1939), Ire série: Opuscules; IV Dialogues philosophiques, I: Problèmes
fondamentaux, 251 et 291.

21 Les Lettres grecques en Occident, 125 n. 3.
22 ibid. 122.



40 Ernest. Dutoit

coniuncta horum aliqua sive simul omnia - res enirn multum obscura est, sed tamen a
te iam inlustranda suscepta - velut in quoddam procellosum solum nos quasi temere

passimque proiecerit... (1, 1). On peut donc être certain qu'Augustin, pour s'initier
à la philosophie néo-platonicienne, aura grandement profité de ses entretiens avec
Theodorus23.

C'est d'ailleurs un milieu tout imprégné de platonisme qu'Augustin avait
fréquenté avant sa conversion, comme l'a montré déjà Alfaric dans son Evolution
intellectuelle de saint Augustin (p. 373). Romanianus, le dédicataire du Contra

Academicos ; Zenobius, le dédicataire du De Online; Hermogénien, le destinataire
de la première lettre; même le clerc Simplicianus étaient des esprits cultivés
auxquels Augustin avait eu profit de «frotter sa cervelle». Ne dira-t-il pas lui-même
dans sa lettre 87, ad Emeritum : Ego cum audio quemquam bono ingenio praeditum
doctrinisque liberalibus eruditum, quanquam non ibi solus animae constitute, sit,
tamen in quaestione fadllima sentire aliud,, quam Veritas postulat, quo magis miror,
eo magis exardesco nosse kominem et cum eo conloqui (§1). Ces derniers mots:
exardesco nosse kominem et cum eo conloqui ne révèlent-ils pas en Augustin un
émule des plus grands humanistes Il y a surtout ce cum eo conloqui, qui témoigne
très bien de ce que Hirzel (Der Dialog II 378) a appelé le «dialogischer Trieb»

d'Augustin. Augustin, comme André Gide l'a dit de lui-même, était «un être de

dialogue».
Aussi bien, pour représenter en quelques mots, maintenant, ce que fut son

«christianae vitae otium», faut-il d'abord évoquer ce que durent être à Cassiciacum
les conversations d'Augustin avec sa mère Monique. Le conloquebamur soli valde

dulciter de la Vision d'Ostie (Conf. 9, 10, 23), comment se refuser à croire qu'il
n'ait déjà commencé durant cette retraite préparatoire au baptême et n'ait créé à

cette retraite son atmosphère de ferveur religieuse et mystique Car le mystique
de la contemplation d'Ostie n'est assurément pas devenu tel tout d'un coup et

comme par miracle. Si donc dans le De b. V. Augustin dit à Monique : Ipsam prorsus,
muter, arcem philosophiae tenuisti (10); si encore dans le De Ordine (1, 11, 31) il la
félicite par ces mots : philosopkia tua mihi plurimum placet, Augustin n'a-t-il pas eu

l'occasion bien souvent, dans des colloques intimes, de féliciter sa mère d'avoir
découvert, grâce aux intuitions de sa foi, ce que les philosophes n'avaient pu
découvrir au terme de laborieuses recherches Ainsi Augustin faisait-il sa retraite

spirituelle en conversant avec sa mère. Il lisait et méditait la Sainte Ecriture, les

23 D'après le Panégyrique de Theodorus par Claudien, on pourrait croire que parmi les
œuvres philosophiques de l'ami d'Augustin il y avait une sorte de De Finibus sous forme de
dialogue, contenant la définition du bonheur:

Graiorum obscuras Romanis floribus artes
Inradias, vicibus gratis formare loquentes
Suetus et alterno verum contexere nodo (v. 84—86).

In Latium spretis Academia migrât Athenis,
Ut tandem propius discat, quo fine beatum
Dirigitur, quae norma boni, qui limes honesti (v. 94-96).



Augustin et le dialogue du De beata Vita 41

Epîtres de saint Paul24 et les Psaumes surtout. « Que de cris je poussais vers vous à

lire ces Psaumes, et quelle flamme d'amour j'y puisais pour vous! J'aurais voulu
dans mon ardeur les réciter, si cela eût été possible, à toute la terre, pour liumilier
la présomption du genre liumain» (Conf. 9, 4, 8). Et lisant les saints Livres
parallèlement aux ouvrages des Platoniciens, Augustin comparait ceux-ci avec ceux-là,
comme l'atteste la dédicace du De b.V. (4). «Je les confrontai de mon mieux, dit-il
des «Plotini libri», avec l'enseignement de ceux qui nous ont transmis les saints

mystères. » Et pour cette tâche délicate, le souvenir des sermons de saint Ambroise

- sacerdos noster25 - à défaut d'entretiens personnels, hélas, trop rares -, n'était pas

pour le catéchumène d'un petit secours. Enfin, Augustin priait. C'étaient d'ardentes
élévations de l'âme, dont la prière à Dieu du début des Soliloques nous donne un
exemple26.

Parmi les dialogues de Cassiciacum celui, au dire de saint Augustin, qui est le

plus imprégné de cette atmosphère religieuse est le De b.V.: «Afin que tu
comprennes mieux mon âme, j'ai songé à t'envoyer et à te dédier ce début de mes
discussions, qui me semble avoir été particulièrement pieux et plus digne de ton nom

- initium disputationum mearum, quod mihi videtur religiosius evasisse (1, 5). Presque

toute la communauté de Cassiciacum participe à l'entretien. Monique d'abord :

in prvmis nostra mater, cuius meriti credo esse omne, quod vivo (1, 6). Viennent
ensuite Navigius, frère d'Augustin; Trygétius et Licentius, ses élèves. Sur ce Licen-
tius, fils de Romanianus, compatriote et protecteur d'Augustin, il y aurait, même

après l'article de la Realencyclopädie qui lui est consacré, une intéressante
monographie à écrire. Licentius, c'est l'enfant terrible de la communauté, le «fort en

thème», comme L. Robin le dit de Phèdre dans le Banquet27. C'est le poète
impénitent, auteur d'un Carmen en 154 vers, conservé avec la lettre 26 de saint
Augustin : des vers farcis de réminiscences, bourrés d'érudition. Augustin a bien à faire
d'intéresser son élève à la philosophie un peu plus qu'aux Muses. Participent encore
à l'entretien Lartidianus et Rusticus, des cousins d'Augustin, et enfin son fils
Adéodat. Les cousins d'Augustin n'ont pas même fréquenté l'école du grammairien.

Quant à Adéodat, il est le plus jeune des interlocuteurs, mais, dit Augustin,
«son intelligence, si je ne m'abuse, promet de grandes choses». Au total, avec

Augustin qui conduit l'entretien, huit personnes. Alypius, le cher ami d'Augustin,
est absent; il est parti pour Milan après la première séance du Contra Academicos

(cf. ibid. 1, 3). Dans l'édition critique du CSEL de Vienne, procurée par Knöll, le

dialogue du De b.V. occupe vingt-huit pages. Encore sommes-nous avertis par les

Rétractations que le texte revu par Augustin avait une lacune assez importante28.
Dans le prologue ou dédicace à Theodorus, Augustin développe abondamment,

24 Perlegi toturn intentissime atque castissime (C. Ac. 2, 2, 5).
25 De b. V. 1,4; 4, 35.
26 Tout cela, inutile de le dire, va contre la thèse d'Alfaric, selon laquelle Augustin, dans

sa retraite préparatoire au baptême, n'était encore converti qu'au néo-platonisme.
27 Ed. des Belles Lettres, Introduction XXXVIII.
28 Cf. éd. Knöll 3, 22.

4 Museum Helveticum



42 Ernest Dutoit

et non sans affectation, l'allégorie du voyage vers le port de la sagesse29. Il
distingue trois catégories de navigateurs. La première: ceux qui parviennent au port
très tôt et sans grande peine; la seconde: ceux qui, victimes d'illusions, gagnent le

large, s'éloignent de la patrie et l'oublient; la troisième: ceux qui cherchent sans

trêve, et qu'une apparente infortune fait enfin aborder. Augustin se range dans

cette troisième catégorie, puis retrace à Theodorus les étapes de sa vie.

I. Premier jour et première discussion, dans les bains de la villa. - On part de

deux évidences. 1. Nous sommes composés d'un corps et d'une âme. 2. Nous voulons

tous être heureux. Si la nourriture est nécessaire au corps pour atteindre sa

pleine mesure, l'âme se nourrit de pensées; elle est pleine ou vide, ou pleine de

vices (nequitia). Si nous voulons tous le bonheur, est-on heureux dès qu'on a ce

qu'on veut? Non, seul ce qui est permanent, c'est-à-dire Dieu seul, peut nous
rendre heureux. Mais qui possède Dieu «Celui qui n'a pas l'esprit impur», répond
Adéodat. Augustin retiendra cette réponse. Mais, comme dessert, voici une

remarque sur les Académiciens: ils ne peuvent être heureux parce qu'ils désespèrent
de posséder la vérité. Ils ne sont ni heureux ni sages.

II. Deuxième jour et deuxième discussion, encore dans les bains de la villa. -
Qui vit honnêtement possède Dieu. Mais celui-là seul est heureux à qui Dieu est

présent comme un hôte propice. Mais celui qui cherche encore Dieu, peut-il être
heureux Il ne l'est pas encore, mais il jouit de la faveur de Dieu.

III. Troisième jour et troisième discussion, dans les prés voisins. - Manquer de

quelque chose, c'est ne pas être heureux (egestas miseria). Mais ne peut-on pas
ne manquer de rien et pourtant ne pas être heureux Ainsi le riche Orata dont
parle Cicéron, et qui ne manquait de rien. Orata était-il heureux Non. Comme il
craignait la perte de ses biens, il lui manquait précisément la sagesse. Par suite, la
folie (stultitia) est la misère de l'esprit (egestas); la sagesse en est la plénitude
(plenitudo). Plénitude implique l'idée de mesure (modus). La sagesse est dans la

mesure : elle est la mesure de l'âme. Etre heureux n'est donc rien d'autre qu'être
sage.

Mais la sagesse par excellence n'est-ce pas la sagesse de Dieu Cette sagesse, la
foi nous le dit, c'est le Fils de Dieu. Il a déclaré: «Je suis la Vérité.» Mais pas de

vérité sans mesure : le Fils de Dieu est la vérité engendrée par la mesure suprême,
Dieu le Père. Ilia est igitur plena satietas animorum, hoc est beata vita, pie perfecteque

cognoscere, a quo inducaris in veritatem, qua veritate perfruaris, per quid conectaris

summo modo (4, 35). A quo - qua veritate - per quid: Monique reconnaît dans ces

trois termes la Trinité et rappelle, toute exultante, le Fove precantes, Trinitas de

l'hymne ambrosienne: Deus creator omnium»30.

Ce dialogue, Augustin l'avait préparé par des lectures, comme nous l'avons vu,
29 Voir maintenant, pour cette allégorie, Fr. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire

des Romains, Paris (1942) passim.
30 Pour ce résumé, j'ai recouru souvent aux excellentes formules de l'analyse de Ch.

Boyer, Christianisme et néo-platonisme dans la formation de saint Augustin, Paris (1920), 213,
ainsi qu'aux sous-titres de l'édition du De b. V. dans la Bibliothèque augustinienne, ouvr. cité.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 43

- n'oublions pas ici le De Vita beata de Sénèque -, il l'avait préparé par des entretiens

avec Nebridius, avec Tbeodorus, et par des méditations solitaires, juste avant
la discussion31. Emerveillé en effet par une réflexion de sa mère, Augustin donne

en ces termes le motif de sa surprise : quod ab ea potissimum dictum esset, quod pro
magno de philosophorum libris atque ultimum proferre paraveram (4, 27). Observons

enfin, avant d'en venir à notre essai d'interprétation, que les débats du De b.V

comme ceux des autres dialogues, étaient sténographiés au fur et à mesure des

cpiestions et des réponses. Ici même Licentius, l'élève terrible, ayant provoqué un
petit incident et fait une réponse cocasse, Augustin ordonne de noter cette réponse,
et il ajoute lorsqu'il rédige le dialogue: Atque ego semel praeceperam, ut nullum
verbum praeter litteras funderetur (2, 15). Ainsi peut-on saisir sur le vif ici la part du

procès-verbal sténographique 32 et la part de la rédaction ultérieure. Cette part de

rédaction, de mise au point, je suis persuadé qu'elle fut considérable, même dans le

cas d'un dialogue préparé comme le De b.V. Rien que pour tenir, du début de

l'entretien à la fin, la gageure de se servir de toutes les métaphores «alimentaires))

possibles - vos alere conabor (2, 9), forte etiam hoc isti nostro convivio subminis-

trabitur (2, 11), dulcia (2, 14), tarde venistis ad convivium; quod vobis non cruditate
accidisse arbitror... (3,17) etc. - rien, dis-je que pour imposer, par ces images longuement

filées, l'impression d'un véritable «convivium» ou repas de fête, on ne peut
douter qu'Augustin, après coup, n'ait dû sérieusement s'appliquer.

Mais venons-en maintenant à l'interprétation du début du dialogue proprement
dit (2, 7). Augustin pose la question suivante : Manifestum vobis videtur ex anima et

corpore nos esse compositos? Tous donnent leur assentiment, excepté Navigius, le

frère d'Augustin. Je m'arrête d'autant plus volontiers à ce passage, à ce point de

départ de la discussion, pour l'examiner, que la thèse de Ruth Allison Brown sur le
De beata Vita, thèse publiée en 1944 à l'Université catholique de Washington33,

n'y accorde aucune attention et n'envisage nullement le problème qui va nous
intéresser. Même omission dans le gros ouvrage de B. J. Postma paru à Amsterdam
en 194634.

Notre dialogue, qui aurait pu s'intituler tout aussi bien De summo bono, n'a
nullement le caractère d'une «disputatio in alteram partem» comme YHortensias

ou le DeFinibus. Il est immédiatement très constructif. Il part de deux évidences,

comme nous l'avons vu, et par la voie dialectique, par d'attentives définitions de

mots, par une méthode dont Augustin est déjà très conscient, le dialogue parvient
de degrés en degrés, de paliers en paliers, à la conclusion: non esse beatam vitam
nisi perfectam cognitionem dei (Retract. 1, 2). L'homme est composé d'un corps et
d'une âme: telle est la première évidence. Nous voulons tous être heureux: telle est

31 Marrou voit même là une explication de «la marche moins capricieuse» du De b.V.
Saint Augustin et la fin de la culture antique, 314. - Sur les méditations nocturnes
d'Augustin, cf. De Ord. 1, 3, 6.

32 S. Augustin justifie cette méthode, C. Ac. 2, 9, 22.
33 S. Aurelii Augustini De Beata vita. A translation with an introduction and commentary.

The catholic University of America, Patristic studies, vol. 72. Voir p. 135.
34 Augustinus, De Beata Vita, 276 pages, en hollandais.



44 Ernest Dutoit

la deuxième. Pour Augustin, ce sont des vérités de fait, des données du sens

commun sur lesquelles le doute, notamment le doute académique, ne saurait avoir
de prise. On voit en effet Augustin dans le Deb.V. se prémunir soigneusement contre
tout assaut de ce scepticisme paralysant. Et ce n'est pas pour rien qu'il a tenu à

joindre aux personnages du dialogue les jeunes Lartidianus et Rusticus, quoiqu'ils
n'aient pas encore été à l'école du grammairien: nec Lartidianum et Rusticum
deesse volui, dit-il, ipsumque eorum sensum communem ad rem,, quam moliebar,
necessarium putavi (1, 6). Augustin avait besoin de ces lumières du bon sens pour
mieux asseoir ses certitudes et les abriter contre les arguties des sceptiques. Son
fils Adéodat, qui a quatorze ans, vient renforcer ce barrage; Monique aussi, qui
qualifiera tout rondement les Académiciens de caducarii (2, 16). Nul doute là-
dessus: l'ombre des Académiciens pèse encore sur le De b.Vet ce n'est pas par
pure feinte qu'Augustin se prémunit contre eux. Me movebant, déclare-t-il dans ses

Rétractations (1,1), et il était d'autant plus impressionné que Cicéron était de ces

savants qui avaient adhéré au probabilisme: inter quos maxime Tullius non movere

nos non potest (C. Ac. 3, 7, 14). On traite, me semble-t-il, trop à la légère ces aveux
d'Augustin35. Il n'est que de lire par exemple le livre 15 du De Trinitate pour être
surpris de l'énergie passionnée qu'Augustin met encore une fois à réfuter ces Aca-
demici, qui nihil ab liomine sciri posse contendunt (cap. 12); il rappelle, chemin
faisant, qu'il a écrit contre eux trois livres, - primo nostrae conversionis tempore -,
et à peine a-t-il dit: «Cela suffit», qu'il recommence le corps à corps, comme s'il
craignait de la part de ces dangereux douteurs un retour offensif36. Monique est
donc aussi dans le De b.V. «propter sensum communem», et rien apparemment ne

rassure autant Augustin que de voir sa mère rencontrer, avec son solide bon sens,
la pensée de YHortensias. Mais Monique est là surtout pour faciliter, pour authentiquer,

si je puis dire, le passage, le glissement de la pensée du plan de la ratio au

plan de Yauctoritas divina (4, 34).
Sur le plan de la «ratio» où il commence par situer le débat, Augustin, avons-

nous dit, obtient en ce qui concerne le composé humain un assentiment général, sauf
de la part de Navigius. C'est alors, selon une méthode à laquelle il recourra toujours
pour ébranler les positions de ceux qui nient la possibilité de toute certitude,
qu'Augustin demande à Navigius : Scisne saltern te vivere - Scio, répond Navigius37.
Voilà donc une certitude acquise, et comme la vie est le fait de l'âme, le dialogue

35 C'est le cas de P. de Labriolle dans la préface de son édition des Confessions (Les Belles
Lettres 1925), I, p. XX-XXI. Et tout récemment encore de F. Cayré: Initiation à la
philosophie de saint Augustin, Bibliothèque Augustinienne. Philosophie I (Desclée, de Brouwer
1947) 67: «Cette crise de scepticisme n'avait pas été grave, ni très profonde.» Et Gilson me
semble être dans le vrai quand il parle, à propos de l'augustinisme, «d'une lutte inexpiable
contre le scepticisme et le relativisme sous toutes leurs formes.» Introduction à Vétude de
S. Augustin 9.

36 Voir encore, dans YEnchiridion 7 : Unde tria confeci volumina, in initio conversionis
meae, ne impedimento nobis essent quae tanquam in ostio contradicebant.

37 Cf. De lib. arbitrio 2, 3, 7. Augustinus. — Quare prius ab te quaero, ut de manifestissimis
capiamus exordium, utrum tu ipse sis. An tu fortasse metuis, ne in hac interrogatione fallaris,
cum utique si non esses, falli omnino non posses? — Evodius. - Perge potius ad cetera. - A. —



Augustin et le dialogue du De beata Vita 45

peut repartir. Mais remarquons encore que, des deux évidences initiales, la
première mentionnée n'est pas, comme l'exigerait la logique, le beatos nos esse volumus

(2, 10) - Sénèque avait commencé son De Vita beata par vivere, Gallio frater, omnes
beate volunt - mais c'est le manifestum videtur ex anima et corpore nos esse composi-
tos qui vient en premier lieu. La raison de ce renversement tient, je crois, au fait
que saint Augustin veut à tout prix conformer le début de son dialogue à son idée, à

son image d'un «convivium». Tout de suite il peut ainsi parler de l'aliment du corps
et de l'aliment de l'âme, du bonum corporis et du bonum animae.

Cette division entre bonum corporis et bonum animae, nous allons maintenant la
voir utilisée dans trois textes typiques, qui font partie de trois exposés augustiniens
sur le summum bonum. Voici, pour commencer, le De moribus catholicae ecclesiae, de

l'année 388. La première partie du traité a pour sujet: béatitude et charité. Saint

Augustin énonce le principe : Beate certe omnes vivere volumus (1, 3, 4), puis il se

demande quel est le souverain bien de l'homme. Pour le déterminer, dit-il, il faut
savoir ce qu'est l'homme: Illud est quod mihi quaerendura videtur, cum inter
cannes paene constet ex anima et corpore nos esse compositos, quid est ipse homo,

utrumque horum quae nominavi, an corpus tantummodo, an tantummodo anima?
(1, 4, 6). Dans la suite, Augustin établit que l'âme est le souverain bien du corps
(1, 5, 7) et que le souverain bien de l'âme, et conséquemment de l'homme, c'est
Dieu: Deus igitur restât, quem si sequimur, bene; si assequimur, non tantum bene,

sed etiam beate vivimus (1, 6, 9).
Même démarche dans les Confessions 10, 6, 9: Et direxi me ad me et dixi mihi:

« Tu quis es»? Et respondi: «Homo». Et ecce corpus et anima in me mihi praesto sunt,
unum exterius et alterum interius Sed melius quod interius Et reprenant plus
loin cette idée, Augustin dit à son âme : Iam tu melior es, tibi dico, anima, quoniam
tu végétas molem corporis tui praebens ei vitam, quod nullum corpus praestat corpori.
Deus autem tuus etiam tibi vitae vita est (10, 7, 11). Et après avoir rappelé le principe:

beati prorsus omnes esse volumus (ibid. 21, 31), Augustin aboutit à la
conclusion: Beata quippe vita est gaudium de veritate (10, 23, 33).

Même démarche, enfin, dans le sermon 150, prononcé vers 413-414 à Carthage,
devant un auditoire où il y avait des docti mêlés aux indocti, des scientes parmi les

inscientes (ibid. 3 et 5). L'évêque d'Hippone rappelle la vérité fondamentale:
Vitam beatam appetere, vitam beatam relie omnium hominum esse arbitrar (4).
Puis il développe son raisonnement familier: Dico aliquid, ubi pariter et docti et

indocti possint veraciter iudicare. Bloc ergo prius dico, hominem constate ex anima et

corpore. Hic non peto ut crcdatis, sed et vos peto ut iudicetis Homo ergo, quod nemo

amhigit, constat ex anima et corpore (5). Et comme Augustin, en cette circonstance,
commente le texte des Actes des Apôtres 17, 18: Quidam autem Epicurei et Stoici
philosophi disserebant cum eo (i.e. Paulo apostolo), il interpelle bientôt les interlocu-

Ergo quoniam manifestum est esse te, nec tibi aliter manifestum esset, nisi viveres, id quoque
manifestum est, vivere te: intellegisne ista duo esse verissima?. - E. - Prorsus intellego. — A. -
Ergo etiam hoc tertium manifestum est, hoc est intellegere te. - E. - Manifestum.



46 Ernest Dutoit

teurs de Paul : Die, Epicuree, quae res faciat beatum Respondet: Voluptas corporis. Die,
Stoice? Virtus animi. Die, Christiane? Donum dsi (8). Et Augustin de conclure:

Ergo vita, quae hoc nomine digna est, ut vita dicatur, non est nisi beata; et beata non est,

nisi aeterno. Hanc volunt omnes, hanc volumus omnes, veritatem et vitam Quaere-
bas qua ires: «Ego sum via». Quaerebas quo ires: «Ego sum Veritas et vita» Joh. 14, 6).

Dans ce raisonnement, toujours le même dans ses lignes essentielles, ce qui doit
retenir encore un instant notre attention, c'est l'articulation: Homo, quod nemo

ambigit, constat ex anima et corpore. Augustin n'écrivait-il pas à Nebridius, en 387,

peu après la rédaction des Soliloques, que si son ami le jugeait heureux, ce devait
être pour quelque découverte. Or, se demande Augustin dans cette Lettre 3

« Qu'est-ce que j'ai bien pu découvrir Serait-ce par hasard le raisonnement que
voici, que je caresse volontiers comme s'il était mon raisonnement unique, et où

je trouve une satisfaction excessive? Unde constamus? Ex anima et corpore. Quid
horum melius? Videlicet animus (§4). En continuant ainsi par questions et

réponses, Augustin en vient à cette constatation que, si la vérité est dans l'âme, la
vie heureuse ne peut consister dans le plaisir sensible: «Ma présente retraite,
ajoute-t-il, me l'a suffisamment démontré.« Et ainsi nous voilà ramenés aux
méditations et aux entretiens qui furent à l'origine du De b.V.

Mais où Augustin a-t-il fait la découverte de son raisonnement favori Serait-
ce dans Celse? Car, dans le premier livre des Soliloques (14, 21), il attribue à

Cornelius Celsus un raisonnement analogue. Augustin souffre de cet affreux mal de

dents dont parlent les Confessions (9, 4, 8); peut-être, sans qu'il ait besoin de le

dire, se souvient-il de la Medicina de Celse où l'on peut lire à propos du «dentium
dolor»: qui ipse quoque maximis tormentis adnumerari potest (6, 9, 1). En tout cas

il avoue qu'il est tout près de se ranger à l'avis de Celse qui prétend que le souverain
bien est la sagesse, le souverain mal la douleur physique. «Et la raison qu'en donne
Celse, ajoute-t-il, ne me paraît pas mauvaise. » Mais citons ici le texte latin : Nam
quoniam duabus, inquit, partibus compositi sumus, exanimo scilicet et corpore, quarum
prior pars est animus melior, deterius corpus est; summum bonum est melioris partis
optimum, summum autem malum pessimum deterioris: est autem optimum in animo

sapientia, est in corpore pessimum dolor». Summum igitur bonum hominis sapere,
summum malum d-olere, sine ulla, ut opinor, falsitate concluditur. Bien sûr, c'est un
Augustin torturé par une terrible rage de dents qui est momentanément séduit par
le raisonnement de Celse; l'autre Augustin, représenté dans les Soliloques par la

raison, s'empresse de dire que la sagesse même à laquelle il s'efforce de parvenir
lui suggérera peut-être une tout autre idée du souverain mal. Adolf Dyroff a
consacré à ce texte des Soliloques un article très intéressant dans le premier fascicule
du Rheinisches Museum 1939, sous le titre: Der philosophische Teil der Encyclo-
pädie des Cornelius Celsus (pp. 7-16). Le temps nous manque malheureusement

d'engager une ample discussion avec l'auteur de cet article 38. Dyroff établit avec

38 Mais je compte revenir sur ce sujet et discuter avec Dyroff et Courcelle le problème
Celsus-Celsinus.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 47

de bons arguments que l'encyclopédie de Celse comportait une partie philosophique,
en s'appuyant sur le témoignage de Quintilien (Inst. 10, 1, 12, 4) et sur la préface
du De Haeresibus de saint Augustin, où est mentionné un quidam Celsus, auteur
d'un ouvrage en six volumes exposant les opiniones omnium pit Hosophorum?9.

Mais Dyroff me paraît s'égarer quand il tente de démontrer que le raisonnement
de Celse cité par Augustin devait avoir sa place dans un prooemium ouvrant la

partie philosophique de l'Encyclopédie. Sous le prétexte fallacieux que sapientia,
dans ce raisonnement, est l'équivalent de philosophia, Dyroff écrit: «Der
Syllogismus besagt: wie der leibliche Schmerz das größte Übel, so ist die sapienta das

größte Gut. Die Schlußfolgerung: also darf eine Encyclopädie gerade die sapientia
nicht beiseite stellen, liegt auf der Hand, und so wurde die Philosophie ein Teil der

Encyclopädie» (p. 9). En vérité si l'on n'avait que cet argument pour attribuer à Celse

un De Philosophia, on serait bien dépourvu. Mais où le faux aiguillage de Dyroff
produit tout son effet, c'est quand, s'accrochant encore à son idée de prooemium,
il croit reconnaître, dans l'opposition corpus - animus, un souvenir de la préface du

De Coniuratione Catilinae de Salluste : nostra omnis vis in animo et corpore sita est.

Cette fois, il me semble impossible de suivre Dyroff. La lecture de Celse a-t-elle été

l'occasion pour saint Augustin de découvrir son raisonnement favori? Je n'ose

l'affirmer, quoique j'en sois bien tenté. Mais Celse lui-même, et à son tour Augustin,
n'ont-ils pas trouvé le principe de ce raisonnement fondé sur l'opposition corpus-
animus, dans le De Finibus de Cicéron, au livre 5,12, 34 Pison, l'ami de Cicéron,

expose les idées des Péripatéticiens, plus exactement celles d'Antiochus, relatives

au souverain bien. Or, parvenu au nœud même du débat, Pison s'exprime ainsi:
Yidendum est quae sit hominis natura. Id est enim de quo quaerimus. Atqui per-
spicuum est hominem e corpore animoque constare, cum primae sint animi partes, secun-
dae corporis. C'est tout à fait la manière de saint Augustin, avec ce perspicuum est,

que rappellent le manifestum vobis videtur du De b. V. et le quad nemo ambigit du

sermon 150. Sans même recourir au De Finibus, saint Augustin ne connaissait-il

pas la distinction classique des trois sortes de biens: ràèxrôç, ràneçt oco/aa, rà
Ttegl yruyrp>, dont Aristote dit dans le début de YEthique à Nicomaque (A 8, 1098 b,

12) que c'est une ôoÇa naXaià xal ôjuohoyov/aévrj vno rcov qnXoooçpovvrwv

Enfin, il y a Yarron, à qui nous recourrons pour terminer. Saint Augustin,
comme on le sait, cite longuement le De Philosophia de Yarron au début du livre
19 du De Civitate Dei. Ce De Philosophia était en vérité un De summo bono. Yarron,

39 Courcelle (Les Lettres grecques en Occident 180-181) soutient, contre Dyroff, que le

quidam Celsus du De Haeresibus devait être le Celsinus nommé dans le Contra Academicos 2,
2, 5, et il identifie ce Celsinus avec le Ke?.alvoç mentionné par Suidas, auteur d'une Swaytoyi)
doy/uärmv nâorjç aioéoecoç <f>i~/.ooôcpov. Cet ouvrage aurait été un catalogue de sectes
postérieures au Christ, traduit par ïheodorus. «Peut-être est-ce la lecture de ce manuel qui a

poussé Augustin, lors de son séjour à Milan, à lire les néo-platoniciens» (p. 181). Mais pour
en venir là, Courcelle est obligé de supposer un lapsus: Augustin aurait écrit Celsus pour
Celsinus dans le De Haeresibus, lapsus «qui peut être dû à une altération de la mémoire chez
ce vieillard». En outre, dit-il, «le quidam Celsus semble être presque un inconnu». Et le
quidam Cicero des Confessions (3, 4, 7) Et le quidam eloquens du De Doctr. christ. 4, 12, 27
Et que fait Courcelle du texte des Soliloques



48 Ernest Dutoit

conformément à son goût pour les distinctions et divisions à l'infini, y montrait que
les opinions sur le souverain bien et le souverain mal pouvaient, en se subdivisant,
atteindre au chiffre de deux cent quatre vingt-huit. Il procédait ensuite à une
élimination méthodique, pour ne retenir finalement comme valable que la doctrine de
l'Ancienne Académie. Sur quoi se fondait-il pour donner la palme à cette doctrine
Primum, nous dit saint Augustin, quia summum bonum in pkilosophia non arboris,
non pecoris, non dei, sed hominis quaeritur, quid sit ipse homo quaerendum putat
('Varro). Sentit quippe in eius natura duo esse quaedam, corpus et animam: et horum

quidem duorum melius esse animam longeque praestabilius ornnino non dubitat (cap.
3). Augustin, qui lisait et commentait Varron à Cassiciacum, a donc pu aussi

s'inspirer de lui dans le début de son De b. V. Et Celse lui-même pourrait être
redevable de son raisonnement à Varron aussi bien qu'à Cicéron.

Ceci nous oblige à constater encore une fois combien difficile et complexe est le

problème des sources, quand il s'agit principalement des premiers écrits de saint
Augustin. Le néo-platonisme avait lui-même absorbé quantité de courants:
platonicien, péripatéticien, stoïcien. De son côté, le néo-pythagorisme était encore
vivace. Enfin Augustin lisait des encyclopédistes comme Celse et Varron; il s'informait

dans des histoires ou des abrégés d'histoire de la philosophie comme l'ouvrage
de Manlius Theodorus consacré aux écoles philosophiques grecques40, ou simplement

les Academica et le De Finibus de Cicéron. Il n'est dès lors pas étonnant que
l'on éprouve une telle perplexité lorsqu'on veut déterminer exactement, devant
telle ou telle formule, tel ou tel énoncé, si c'est Plotin ou Porphyre, Cicéron,
Varron ou Sénèque, qui en est la source. Saint Augustin lui-même aurait-il été

toujours capable de trancher Il est permis d'en douter.
Au reste, pense-t-il, la vérité est aimable par elle-même et n'a pas besoin, pour

se recommander à nous, d'être authentiquée par tel ou tel philosophe: Vow enim

mihi propterea Veritas cara esse debet, quia non latuit Anaxagoram, sed quia Veritas

est, etiamsi nullus earn cognovisset illorum (.Epist. 118, ad Dioscorum 4, 26).

40 Cf. Claud. Paneg. v. 67 suiv. :

Omnia Cecropiae relegis sécréta senectae
Discutiens, quid quisque novum mandaverit aevo
Quantaque diversae producant agmina sectae.


	Augustin et le dialogue du De beata Vita

