Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 6 (1949)

Heft: 1

Artikel: Augustin et le dialogue du De beata Vita
Autor: Dutoit, Ernest

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-8151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-8151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Augustin et le dialogue du De beata Vita*

Par Ernest Dutoit

Quo itur ? Qua itur? Telles sont les deux questions que saint Angustin aime 2
se poser dés qu’il traite le probléeme de la vie heureuse. Quoitur? Quaitur ? Ilsera
de bonne méthode, je crois, de nous poser & nous- mémes cette double question en
abordant notre sujet. Quo itur? Nous aboutirons, comme il convient, & un essai
d’interprétation d’un passage du De beata Vita. Ce passage se trouve au début de
Pentretien proprement dit. Augustin demande: Manifestum vobis videtur ex anima
et corpore nos esse compositos ? Tous les interlocuteurs répondent oui, sauf Navigius,
qui fait profession d’ignorance: Cum omses consentirent, Nawvigius se ignorare re-
spondit (2, 7). Cette interprétation marquera le terme de notre étude. Au départ, il
nous faudra établir que le probléme de la vie heureuse est au centre de la pensée
augustinienne. Ensuite, nous traiterons des circonstances, du destinataire, des
personnages du dialogue, et donnerons de celui-ci une analyse. Ce seront déja des
éléments d’interprétation, avant que nous en venions a I’étude du texte cité.

Dans ses Confessions 6, 10, 17, saint Augustin appelle son cher ami Nebridius:
beatae vitae inquisitor ardens. Mieux encore qu’a Nebridius, cette appellation con-
viendrait & saint Augustin. Le bonheur, pour lui, était vraiment «chose religieuse»!,
c’est-a-dire que, depuis sa lecture de I’Hortensius de Cicéron, — donc depuis I'age
de dix-neuf ans — il s’était persuadé que de la solution donnée au probléme du bon-
heur, des conséquences pratiques entrainées par cette solution, dépendrait son
salut, sa vie avec Dieu ou loin de Dieu®. Nec me revocabat a profundiore voluptatum
carnalium qurgite, nisi metus mortis et futuri tudicii tui, qui, per varias quidem opi-
niones, numquam tamen recessit de pectore meo. Et disputabam cum amicis mets
Alypio et Nebridio de fintbus bonorum et malorum Epicurum accepturum fuisse pal-
mam i animo meo, wisi eqo credidissem post mortem restare animae vitam et tractus
meritorum, quod Epicurus credere noluit (Conf. 6, 16, 26). Ce texte des Confessions
dit bien dans quels sentiments Augustin méditait avec ses amis sur le De Finibus
de Cicéron. 11 ne s’agissait pas de simples exercices intellectuels, de disputes dés-
Intéressées ol1 1'on efit envisagé en dilettantes des doctrines adverses: & tout prix, il

* Ces pages reproduisent, avec quelques retouches, le texte d’une conférence faite a Coire,
le 9 octobre 1948, a 1’Assemblée annuelle de la Société suisse des professeurs de 1’Enseigne-
ment secondaire, section de philologie classique.

1 I’expression est de Michel Braspart, Le Voyage de Jéréme. Cf. Table Ronde 1948, 1403.

® Voir a ce sujet Etienrie Gilson, Introduction a U'étude de saint Augustin (Paris 1929),
chap. I: La Béatitude, 1 et suiv. Gilson parle de «I’eudémonisme foncier» de saint Augustin.
J’avoue ne pas aimer beaucoup qu’on emploie ce mot en -isme, quand il s’agit de la philo-
sophie augustinienne. A ce compte, I’Evangile ne serait-il pas aussi eudémoniste, comme, a
leur maniére, le stoicisme, I’épicurisme, le platonisme et le plotinisme ?

3 Museum Helveticum



34 Ernest Dutoit

fallait trouver une voie du salut. Aussi bien Augustin, dés le premier livre du
Contra Academicos (1, 8, 23), rédigé dans le méme temps que le De b.V., en automne
386, examine-t-1l la définition suivante de la sagesse: Sapientia mihi videtur esse
rerum humanarum divinarumque, quae ad beatam vitam pertineant, non scientia
solum, sed etvam diligens inquisitio. Cette définition, pour I’essentiel, est la méme
que celle des T'usculanes (4, 57)3 et du De Officiis (2, 2, 5); mais elle ajoute & la dé-
finition cicéronienne une idée de finalité que celle-ci ne contenait pas: quae ad
beatam vitam pertineant. D’autre part, on voit qu’elle laisse tomber le causarumgque,
quibus eae res continentur (De Off. 2, 2, 5). Cependant, Augustin avait pu trouver
dans le De Finibus, dont nous avons constaté qu’il était un sujet de discussion entre
lui, Alypius et Nebridius, une conception de la philosophie qui restera la sienne
jusque dans ses derniers écrits: Omnas summa philosophiae ad beate vivendum refer-
tur, idque unum expetentes homines se ad hoc studium contulerunt (2, 27, 86). On
ne philosophe, on ne cherche la vérité que pour connaitre et obtenirle bonheur, ce
qui suppose évidemment que de la connaissance du summum bonum dépendra
toute la conduite de la vie. Cicéron le disait déja: Summaum. ... bonum si ignoretur,
vivendr rationem ignorari necesse est (De Fin. 5, 6, 15).

Que le mobile principal, le but du philosophe soit bien, avant tout, pour Augus-
tin, la vie heureuse,une lettre & Nebridius en témoigne de fagon tres expressive. Je
recours d’autant plus volontiers a ce témoignage qu’Augustin, d’apres les Con-
fessions (9, 4, 7), accorde une particuliére importance aux lettres écrites a son ami
Nebridius. Ayant dit, en effet, que ses dialogues permettront de juger de son acti-
vité 4 Cassiclacum, il ajoute: quae autem (egerim) cum absente Nebridio, testantur
epistulae. Observons au passage comment se fait jour ici ce que j’appellerai chez
saint Augustin sa conscience d’auteur. Comme il aime a rappeler ce qu’il a écrit, ce
qu’il a déja pensé et exprimé! Comme 1l garde présentes i la mémoire ses ceuvres
déja parues! Avec quel soin, versla fin de sa vie, pour écrire ses Rétractations ou re-
visions, il recherchera tous ses écrits, établira le catalogue de ses ceuvres complétes
et les relira! Certains auteurs, & peine ont-ils mis au monde leur dernier-né,
semblent 1’oublier et ne plus le reconnaitre; d’autres, comme saint Augustin,
comme Charles Du Bos, auquel la maniére d’Augustin me fait souvent penser,
n’écrivent rien sans que solent réunis autour d’eux, pour une citation, pour une
référence, tous les fils de leur esprit. Donc, Augustin écrit & Nebridius, dans sa
lettre 11, 2: Illa namque, quae de hoc mundo quaeruntur, nec satis ad beatam vitam
obtinendam mihi videntur pertinere et, si aliquid adferunt voluptatis, cum investi-
gantur, metuendum est tamen, ne occupent tempus rebus itmpendendwm melioribus.

Toute recherche, toute étude, done, doit se subordonner au but supréme: 1’ob-
tention de la vie heureuse. Nulla est homini causa philosophandi, nist ut beatus sit,
lisons-nous au début du livre 19 de la Cité de Dieu. Telle est, telle a toujours été la
ferme conviction de saint Augustin®. Cela explique que son premier dialogue, le

3 Citée dans le Contra Acad. 1, 6, 16.
4 Cf. encore De Civ. D. 8, T: quoniam philosophia ad beatam vitam tendit.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 35

Contra Academicos, débute par des considérations qui pourralent s'intituler: vérité
et bonheur; que le second dialogue — disputatio non parvae rei (De Ordine 2, 1, 1) —
soit notre De b.V .; que les Soliloques soient tout imprégnés de I'idée que la saprentia
s’identifie avec la beata vita; enfin que les ceuvres postérieures de saint Augustin,
y compris les Sermons et les Lettres, nous offrent si fréquemment de véritables
traités ou du moins des ébauches de traités sur la vie heureuse. Citons pour mé-
moire, a part le début du Contra Academicos déja mentionné, la lettre 3, & Nebri-
diuis, de année 387; le De moribus Ecclesiae, début du ler livre, de I’année 388;
les Quaestiones diversae, No. 35, des années 389-396; les Confessions, des environs
de 400, avec la Contemplation d’Ostie, livre 9, 10 et le livre 10, surtout les cha-
pitres 6 et suivants; le De Trinitate, des années 400-416, livre 13 ; la lettre 118, ad
Dioscorum de Philosophiae erroribus, de 'année 410; le sermon 150; la lettre 155,
ad Macedonium (413-414); le De Civitate Der, livre 8, chap. 8 et suiv. (416 environ);
livre 19, chap. 1 et suiv. (425-426).

Quand on lit ces textes divers et qu'on les compare au De b.V., on s’apergoit
d'une chose: c’est que dans le De b.V., la pensée de saint Augustin est déja fixée
sur ’essentiel: la vie heureuse consiste a connaitre la Vérité, c’est-a-dire Dieu, et a
jouir de Dieu — Deo perfrui (4, 34) — mais aidé par Lui: Deo adiuvante (4, 35). Cette
remarquable fermeté et cette continuité de la pensée d’Augustin depuis ses pre-
miers écrits jusqu’aux derniers, ne se manifestent pas seulement par des prises de
position d’une telle importance, mais jusque dans des détails, de simples paren-
théses. Ainsi, dans la dédicace du De b.V., quand saint Augustin dit & Theodorus
qu’il lui envoie son dialogue pour lui faire mieux comprendre son ame, et qu’il
ajoute: neque envm alia signa invenio quibus me ostendam (1, 5), Augustin exprime
déja cette 1dée de 'impénétrabilité et du mystére insondable de1’Ame d’autrui, qui
reviendra constamment dans toutes ses ceuvres. C’est cette 1dée, ce sentiment pro-
fond qui lui feront dire: Dilige, et quidquid vis fac (Sermones post Mawrinos reperts,
ed.G. Morin [Rome 1930] p. 214, 1. 13), et ’améneront a considérer que la tentatio
humana, la grande épreuve de ’homme, vient de I'ignorance ou 1l est toujours de
ce qui se passe dans son semblable (Tractatus in Joh. 90, 2 et 3).

Mais venons-en maintenant aux circonstances ol notre traité De b.V. a vu le
jour. C’est, nous dit le préambule, aux Ides de novembre, jour anniversaire de la
naissance d’Augustin, que fut engagé le débat sur la vie heureuse, et il se poursuivit
les deux jours suivants. Donc, date de 'entretien: les 13, 14 et 15 novembre 386.
Augustin fétait ses trente-deux ans. Pour son anniversaire, il avait tenu a appréter
ce «convivium» spirituel, et n’avait pas hésité a interrompre un premier débat: le
Contra Academicos, qui avalt duré déja deux jours, probablement les 10 et 11 du
méme mois, et devait étre repris le 20, pour s’achever le 225, Quant au dialogue du
De Ordine, la date en a été fixée avec assez de vraisemblance aux 16, 17 et 23
novembre®. S’agit-il maintenant de la rédaction du De b.V., saint Augustin nous

5 Cf. C. Ae. 2, 4, 10.
& Cf. Knoll, introduction a son éd. des dialogues C.S.E., vol. LXIII 2.




36 Ernest Dutoit

dit dans ses Rétractations 1, 2: Librum de beata vita non post libros de Academicus,
sed inter illos ut scriberem contigit. Ceci a de 'importance quand il s’agit d’inter-
préter le dialogue. Il en est de méme, d’ailleurs, pour le De Ordine: Per idem tempus,
inter tllos quidem, qui de Academicis scripti sunt, duos etiam libros de ordine scripsu.
(ibid. 1, 3).

On est donc a Cassiciacum, dans une propriété de Ja campagne milanaise, mise
a la disposition d’Augustin par le grammairienVerecundus. Inutile de revenir sur
le détail matériel du séjour d’Augustin et de ses «familiares» a la campagne avant
le baptéme du catéchumeéne, qui aura lieu en avril 387. Rappelons, ce qui importe
beaucoup plus pour nous, qu'Augustin fait 1a, a Cassiciacum, une véritable retraite:
retraite philosophique — otium philosophandi, dit-11 (C. Ac. 2, 2, 4) — et retraite
spirituelle: christianae vitae otvum (Retract. 1, 1).

Retraite, refuge dans un port bien abrité. Cela suppose qu’Augustin a rompu pas
mal de liens. Apres la scéne décisive du jardin, a Milan, en juillet, Augustin a re-
noncé a tout projet de mariage et résigné ses fonctions de maitre de rhétorique en
alléguant des raisons de santé: uzoris honorisque inlecebra detinebar .. Tantum me
arripuit pectoris dolor, ut illius professionis onus sustinere non valens ... etc. (Deb. V.
1, 4).

Cet otvum philosophandi, en quoil consiste-t-11? En une sorte de purgation, de
radapats. Me ipse purgo, lisons-nous dans le Contra Academicos: Ego enim nunc
alrud nikal ago, quam me ipse purgo a vanas perniciosisque opinionibus (2, 3, 9). Et
dans ces «premiéres» Confessions, selon le mot trés juste de Pierre Courcelle?, que
constitue la préface du De b.V. avec le début du De utilitate credendr (391/92),
nous apprenons quelles sont ces vanae perniciosaeque opiniones. 11 s’agit d’abord du
manichéisme et de son grossier matérialisme a base d’astrologie, ot Augustin fit sa
«saison en enfer», durant neuf ans. Incide in homines, quibus lux ista, quae oculrs
cernitur, inter summe divina colenda videretur (De b.V. 1, 4). On pense au bagne
matérialiste, d’oit Claudel s’évada aprés avoir Iu les Illuminations de Rimbaud.
Vanae perniciosaeque opiniones encore le scepticisme et le probabilisme des nou-
veaux Académiciens: diu gubernacula mea repugnantia omnibus ventis 1n mediis
fluctibus Academaci tenuerunt (ibid. De b.V. 1, 4). Comment, maintenant, se fait
cette «purgatio animi» ? Par le moyen, d’abord, de labores exercitatorii (Epist. ad
Licentium 26, 2), par cette «exercitatio animi», sur laquelle H.-I. Marrou a eu le
grand mérite d’attirer notre attention dans son Saint Augustin et la fin de la Cul-
ture antique (p. 302-327). Si, en effet, Augustin, a Cassiciacum, poursuit son acti-
vité de grammairien, s’il se livre & tous les exercices de la dialectique, ce n’est pas
seulement parce qu’il a pris a tiche d’instruire ses deux éléves, Licentius et Tryge-
tius, mais c¢’est parce qu’il estime que ces travaux, ces études constituent une ex-
cellente préparation de I'esprit pour quiconque veut parvenir a la contemplation:
(eruditio) qua purgatur et excolitur animus (De Ord. 1, 2, 4). Si donc Augustin se fait

7 Revue des Etudes latines 21/22 (1943/44): Les premiéres « Confessions» de saint Augustin,
155-174.



Augustin et le dialogue du De beata Vita ai

lire chaque jour la moitié d'un livre de Virgile (De Ord. 1, 8, 26); s’il lit Térence,
Salluste, comme en témoignent de fréquentes citations; s’il s’engage avec Licentius
dans Varcanum Varronis iter ... profundi (Carmen Licenti v. 1. Epist. 26); si, comme
nous le verrons, il explore 'eeuvre encyclopédique de Celse, ¢’est un moyen, efficace
a ses yeux, de seducere anmimum a corpore. L’expression n’est pas de lui, mais de
Sénéque, dans la préface du 3e livre des Naturales Quaestiones: Ad hoc proderit
nobis inspicere rerum naturam. Primo discedemus a sordidis. Deinde animum ipsum,
quo sano magnoque opus est, seducemus a corporeS. Ce principe de purification de
'esprit par la science, Sénéque, comme Augustin aprés lui, pourrait bien le tenir
d’une tradition néo-pythagoricienne?; celle des Sextii notamment, et j’hésiterais,
pour expliquer le point de vue de saint Augustin, a requérir absolument une in-
fluence néo-platonicienne.

Naturellement, ’cotium philosophandi» de saint Augustin est encore tout entier
sous le signe de Cicéron. Nous avons déja mentionné le De Finibus; il faudrait citer
encore les Tusculanes, les Académiques, et surtout I’ Hortensius, dont la dédicace de
notre De b.V. rappelle 'influence décisive exercée sur Augustin a I’Age de dix-neuf
ans: Hgo ab usque undevicesimo anno aetatis meae, postquam in schola rhetoris li-
brum ollum Cliceronas, qui Hortensius vocatur, accepr, tanto amore philosophiae suc-
census sum, ut statvm ad eam me ferre meditarer (1, 4). A peine notre dialogue sera-t-
1l engagé que ’Hortensius fera déja les frais d’une longue et précieuse citation.

Enfin, cet otvum philosophandz, cette retraite a des prédicateurs qui entretien-
nent dans le ceeur d’Augustin un véritable brasier: incredibile ... incredibile ... 1n-
credibnle incendium (C. Ae. 2, 2, 5). Incendium, terme bien augustinien, auquel fait
écho, comme le remarque Pierre Courcelle, I'exzarst du De 5.V.1°. Nous lisons en
effet dans la dédicace & Theodorus (1, 4) : Lectis autem Plotini paucissimis libris,
curus te esse studiosissimum accept, conlataque cum eis, quantum potut, etiam tllorum
auctoritate, qui divina mysteria tradiderunt, sic exarsi, ut omnes tllas vellem ancoras
rumpere. Ces prédicateurs invisibles, mais combien présents, combien efficaces,
sont les «Platonici», Plotin et Porphyre. Porphyre, et Plotin a travers Porphyre,
soutenait M. Theiler, dans son Porphyrios und Augustin: «Die letzte Folgerung
aus unserer Abhandlung fithrt darauf, daf3 fast alles Philosophische bei Augustin
als porphyrisch betrachtet werden kann.»'! Plotin presque exclusivement, a sou-
tenu le P. Henry, dans son Plotin et I'Occident'? et dans La Vision d’Ostie, sa place
dans la vie et I’ ceuvre de saint Augustin'®; Plotin et Porphyre, soutient Pierre Cour-

8 Ce texte est cité par Marrou dans Saint Augustin et la fin de la Culture antique, 304 n. 4.

? Cf. Retract. 1, 6: Per idem tempus, quo Mediolani fui baptismum percepturus, etiam disci-
plinarum libros conatus swm scribere, interrogans eos, qui mecum erant atque ab huiusmodi
studiis non abhorrebant, per corporalia cupiens ad incorporalia quibusdam quasi passibus
certis vel pervenire vel ducere.

10 Les premiéres «Confessions» de S. Augustin, art. cité 170 n. 1.
) 11 Schriften der Konigsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswissenschaftliche Klasse

933, 4-5.
12 Spicilegium sacrum Lovaniense, t. XV, Louvain (1934).
13 Bssais d’art et de philosophie (Vrin, Paris 1938), 15 et suiv.



38 Ernest Dutoit

celle dans Les Lettres grecques en Occident't. P. Courcelle, en s’appuyant sur les
savantes recherches de M. Theiler et du P. Henry, et en usant de recoupements
nouveaux et ingénieux, en vient a se persuader que les Plotini paucissime libri ou
les Platonicorum lLibri'3, lus par Augustin dés avant sa conversion dans la traduc-
tion de Marius Victorinus, ont di étre le traité Sur le Beau de Plotin (En. 1, 6), le
traité Sur les trovs hypostases principales (En. 5, 1), le traité de Porphyre Ilegpl tod
play elvar iy Iliarevos xai "Aotototélovs aipeow,’® les Prolégomeénes au com-
mentaire des Ennéades et enfin, du méme Porphyre, le De regressu animae. C’est
déja quelque chose pour représenter numériquement ces paucissimi libri, — ce
paucissime qui laisse entendre qu’il suffit a saint Augustin, pour 'enflammer, de
quelques lectures néo-platoniciennes et que sa curiosité fut loin d’étre satisfaite par
les textes que lul donna a lire cun certain homme que gonflait un orgueil prodigieux»
(Conf. 7, 9, 13). On ne s’attendait pas évidemment aux titres nombreux d’une
bibliothéque. Encore les arguments fournis par P. Courcelle en faveur du De re-
gressu animae me paraissent-ils peu convaincants!?. Si Augustin, lors de ses Ré-
tractations (1, 1, 3), se reproche d’avoir parlé du retour de ’dme au ciel dans le
Contra Academicos (2, 9, 22), et s’il regrette d’avoir paru prendre & son compte
dans les Solilogues (1, 14, 24), la formule de Porphyre: Corpus est omne fugiendum,
ces scrupules tardifs pourraient tout aussi bien laisser supposer que c¢’est apres des
années seulement, au temps ou il put lire Porphyre dans le texte grec, qu Augustin
s’avisa du danger de ces formules. L’expression redire ad Deum ne venait-elle pas
naturellement sur les lévres de qhelqu’un qui s’était pénétré de I'idée chrétienne et
paulinienne de la «peregrinatio vitae», et qui pouvait lire dans I’Ecclésiaste (12, 7):
spirttus revertatur ad Deum, qui dedit illum, texte cité justement par Augustin dans
la revision du Contra Academacos 118 Au reste, ce litigieux reditus in coelum n’appar-
tient-il pas au méme ordre de pensée que le Deus meus ... pater meus ... domus mea,
patria mea, des Soliloques (1, 1, 4) ? Mais alors le I1epi To0 xalot de Plotin suffisait a
inspirer cette formule & Augustin, puisqu’ony lit: marpis 07 fuiv, (Devreo 7jAdouev,
xal arnp éxel (En. 1, 6, 8). Et I'on sait que plus tard, dans la Cité de Diew (9, 17),
Augustin citera, sous le nom méme de Plotin, ce texte du Ilepi 100 xakod.
Quant au Corpus est omne fugiendum, n’était-ce pas devenu une de ces formules
connues et souvent citées comme, par exemple, «la prison du corps» ?1° Selon le

14 Bibliothéque des Ecoles francaises d’Athénes et de Rome, fasc. 49, nouvelle édit. revue
et augmentée, de Boccard, Paris (1948) 159 et suiv.

15 Quvr. cité 159 et suiv.

16 D’apres Theiler (cf. ouvr. cité 6), cette « Lehrgleichheit des Plato u. Aristoteles» fut sou-
tenue par Hiérocles, le commentateur des Vers dorés.

17 Les Lettres grecques 167.

18 Retract. 1, 4, 3.

19 Miller (Hermes 54, 110, cité par Bréhier) a rapproché En. 1, 6, 8: tis odv o16i0¢ xat 1
puyn,; de I'Epitre aux Hébreux 11, 13: Eévor xal nagenidnuol eiow éni tijg y7js. «Diese Lehre,
note Fr. Boemer, ist allgemeines Gut des asketisch gerichteten Neuplatonismus.» (Der later-
nische Neuplatonismus und Neupythagoreismus und Claudianus Mamertus in Sprache und
Philosophie, dans Klassisch-philologische Studien 7 [Leipzig 1936], 77). Cf. encore, a ce
sujet, Fr. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains (Paris 1942) 274.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 39

témoignage de Claudianus Mamertus (De statu animae 2, 9), saint Ambroise
aurait dit ad Mediolanensem in ecclesia populum verbo doctissimo atque eruditissimo:
«sequestremus nos a corpore, contra quod nobis, sv salve esse volumus, tuge certamen
est». Cela suffirait-il pour soutenir qu’Ambroise avait connu et lu le De regressu
animae ?

Cette considération nous ameéne & ajouter que dans son ottum philosophandi
saint Augustin put entretenir encore en lui la flamme néo-platonicienne soit par
le souvenir de propos tenus devant lui par des lettrés épris de I’ceuvre de Plotin et
de Porphyre, soit par des conversations qu’il eut avec ces mémes lettrés, a I'occa-
sion de leurs visites & Cassiciacum, dans sa sorte de Platonopolis. Le prologue du
De b.V. (4) mentionne, par exemple, les quelques conversations, trés fructueuses,
qu'Augustin eut avec son dédicataire Theodorus: animadverti enim et saepe in
sacerdotis nostri (S. Ambroise) et aliquando tn sermonibus tuis, cum de deo cogita-
retur, nuhal omnino corporis esse cogitandum, neque cum de anvma; nam id est unum
in rebus proximum deo. N’est-ce pas quelque chose de considérable que Theodorus
alt aidé le futur évéque d’Hippone & s’évader de son bagne matérialiste ? Plus,
c¢’est Theodorus méme qui semble avoir indiqué & Augustin le sujet de la discussion
sur le bonheur. «Mais comme c¢’était moi qui avais invité, lisons-nous dans 1’épi-
logue de la premiére séance du De b.V., et que J’avais appris de toi a jouer, comme
invitateur et jusque dans un repas de ce genre, le rdle du personnage important et,
pour tout dire, d'un homme digne de ce nom, je fus choqué qu’il y elt entre nos
convives une telle inégalité» (cap. 16). Sic’est donc Augustin qui préside le «con-
vivium», cependant il est 'snwvitator, c’est-a-dire qu’il est comme un esclave au
service de Theodorus, esclave dont le role serait de «distribuer les invitations, de
placer les convives et de veiller au bon ordre du repas»®. Au reste, Augustin dit
expressément : de beata vita quaesivimus inter nos nihilque aliud video quod magis dei
donum vocandum sit (5). Der donum = Theodorus: Augustin joue sur le nom de
Theodorus, comme le remarque finement P. Courcelle?!.

C’est encore un mérite de P. Courcelle, largement aidé d’ailleurs par I’article
«Theodorus» de Ensslin, dans Pauly-Wissowa, d’avoir bien mis en lumiére la figure
de ce Manlius Theodorus, «I'un des plus grands philosophes contemporains»?2. Ce
Theodorus, consul en 399, et célébré avec beaucoup d’emphase par un panégyrique
de Claudien, semblait résolu, a la date du De b.V ., & se consacrer exclusivement a
la philosophie. Il était chrétien, admirateur fervent de Plotin — cuius te esse studio-
sissimum accept — et 'on peut conjecturer qu’au moment méme ou Augustin lui
dédia son traité du bonheur, Theodorus s’occupait d’un ouvrage sur la genése de
I’ame humaine et sa venue sur terre. Cela ressort du prologue du De b.V.: cum
enim wn hunc mundum sive deus swe natura siwe necessitas sie voluntas nostra sive

20 D’apres la traduction et une note de R. Jolivet, Guwvres de saint Augustin (Desclée, de
Brouwer et Cie, Paris 1939), 1re série: Opuscules; IV Dialogues philosophiques, 1: Problémes
fondamentauz, 251 et 291.

21 Les Lettres grecques en Occident, 125 n. 3.

B2 1hid. 122,



40 Ernest Dutoit

conruncta horum aliqua sive simul ommnia — res envm multum obscura est, sed tamen a
te 1am nlustranda suscepta — velut wn quoddam procellosum salum nos quase temere
passimque proiecerit ... (1, 1). On peut done étre certain qu’Augustin, pour s’initier
a la philosophie néo-platonicienne, aura grandement profité de ses entretiens avec
Theodorus?3.

(’est d’ailleurs un milieu tout imprégné de platonisme qu’Augustin avait fré-
quenté avant sa conversion, comme I’a montré déja Alfaric dans son Evolution
intellectuelle de saint Augustin (p. 373). Romanianus, le dédicataire du Contra
Academicos; Zenobius, le dédicataire du De Ordine; Hermogénien, le destinataire
de la premiere lettre; méme le clerc Simplicianus étaient des esprits cultivés aux-
quels Augustin avait eu profit de «frotter sa cervelle». Ne dira-t-il pas lui-méme
dans sa lettre 87, ad Emeritum: Ego cum audio quemquam bono ingenio praeditum
doctrinisque liberalibus eruditum, quanquam non 1bi salus animae constituta sit,
tamen in quaestione facillima sentire aliud, quam veritas postulat, quo magis maror,
eo magis exardesco mnosse hominem et cum eo conlogur (§1). Ces derniers mots:
exardesco nosse hominem et cum eo conloqur ne révélent-ils pas en Augustin un
émule des plus grands humanistes ? Il y a surtout ce cum eo conlogui, qui témoigne
trés bien de ce que Hirzel (Der Dialog 11 3178) a appelé le «dialogischer Trieb»
d’Augustin. Augustin, comme André Gide I’a dit de lui-méme, était «un étre de
dialoguen.

Aussi bien, pour représenter en quelques mots, maintenant, ce que fut son
«christianae vitae otium», faut-11 d’abord évoquer ce que durent étre a Cassiciacum
les conversations d’Augustin avec sa mére Monique. Le conloquebamur soli valde
dulciter de la Vision d’Ostie (Conf. 9, 10, 23), comment se refuser a croire qu’il
n’ait déja commencé durant cette retraite préparatoire au baptéme et n’ait créé a
cette retraite son atmosphere de ferveur religieuse et mystique ? Car le mystique
de la contemplation d’Ostie n’est assurément pas devenu tel tout d’un coup et
comme par miracle. Sidonc dansle Deb.V. Augustin dit a Monique: Ipsam prorsus,
mater, arcem philosophiae tenuisti (10); si encore dans le De Ordine (1, 11, 31) il la
félicite par ces mots: philosophia tua mihi plurimum placet, Augustin n’a-t-il pas eu
'occasion bien souvent, dans des colloques intimes, de féliciter sa mére d’avoir dé-
couvert, grice aux intuitions de sa foi, ce que les philosophes n’avaient pu dé-
couvrir au terme de laborieuses recherches? Ainsi Augustin faisait-il sa retraite
spirituelle en conversant avec sa mére. 11 lisait et méditait la Sainte Ecriture, les

2 D’apres le Panégyrique de Theodorus par Claudien, on pourrait croire que parmi les
ceuvres philosophiques de I’ami d’Augustin il y avait une sorte de De Finibus sous forme de
dialogue, contenant la définition du bonheur:

Graiorum obscuras Romanis floribus artes

Inradias, vicibus gratis formare loquentes

Suetus et alterno verum contexere nodo (v. 84-86).

In Latium spretis Academia migrat Athenis,

Ut tandem propius discat, quo fine beatum

Dirigitur, quae norma boni, qui limes honesti ... (v. 94-96).



Augustin et le dialogue du De beata Vita 41

Epitres de saint Paul®* et les Psaumes surtout. « Que de cris je poussais vers vous &
lire ces Psaumes, et quelle flamme d’amour J’y puisais pour vous! J’aurais voulu
dans mon ardeur les réciter, si cela eut été possible, a toute la terre, pour humilier
la présomption du genre humain» (Conf. 9, 4, 8). Et lisant les saints Livres paral-
lelement aux ouvrages des Platoniciens, Augustin comparait ceux-ci avec ceux-li,
comme ’atteste la dédicace du De b.V. (4). «Je les confrontai de mon mieux, dit-il
des «Plotini libri», avec I’enseignement de ceux qul nous ont transmis les saints
mysteres.» Et pour cette tiche délicate, le souvenir des sermons de saint Ambroise
— sacerdos noster?® — a défaut d’entretiens personnels, hélas, trop rares —, n’était pas
pour le catéchumeéne d’un petit secours. Enfin, Augustin priait. C’étaient d’ardentes
élévations de I’ame, dont la priére a Dieu du début des Solilogues nous donne un
exemple?®,

Parmi les dialogues de Cassiciacum celui, au dire de saint Augustin, qui est le
plus imprégné de cette atmosphére religieuse est le De b.V.: «Afin que tu com-
prennes mieux mon ame, j’al songé a t’envoyer et a te dédier ce début de mes dis-
cussions, qui me semble avoir été particulierement pieux et plus digne de ton nom
— vnattum disputationum mearum, quod mihy videtur religiosius evasisse (1, 5). Pres-
que toute la communauté de Cassiciacum participe a 'entretien. Monique d’abord :
wn primas nostra mater, cuius meriti credo esse omne, quod vivo (1, 6). Viennent en-
suite Navigius, fréere d’Augustin; Trygétius et Licentius, ses éléves. Sur ce Licen-
tius, fils de Romanianus, compatriote et protecteur d’Augustin, il y aurait, méme
aprés I'article de la Realencyclopddie qui lui est consacré, une intéressante mono-
graphie a écrire. Licentius, ¢’est U'enfant terrible de la communauté, le «fort en
théme», comme L. Robin le dit de Phedre dans le Banguet®”. C’est le poéte impé-
nitent, auteur d'un Carmen en 154 vers, conservé avec la lettre 26 de saint Au-
gustin: des vers farcis de réminiscences, bourrés d’érudition. Augustin a bien a faire
d’intéresser son éléve a la philosophie un peu plus qu’aux Muses. Participent encore
a l'entretien Lartidianus et Rusticus, des cousins d’Augustin, et enfin son fils
Adéodat. Les cousins d’Augustin n’ont pas méme fréquenté 1’école du grammai-
rien. Quant & Adéodat, il est le plus jeune des interlocuteurs, mais, dit Augustin,
«son intelligence, si je ne m’abuse, promet de grandes choses». Au total, avec
Augustin qui conduit 'entretien, huit personnes. Alypius, le cher ami d’Augustin,
est absent; il est parti pour Milan aprés la premiere séance du Contra Academicos
(cf. ibid. 1, 3). Dans I’édition critique du CSEL de Vienne, procurée par Knoll, le
dialogue du De b.V. occupe vingt-huit pages. Encore sommes-nous avertis par les
Rétractations que le texte revu par Augustin avait une lacune assez importante?s.

Dans le prologue ou dédicace a Theodorus, Augustin développe abondamment,

2 Perlegi totum intentissime atque castissime (C. Ac. 2,2, 5).

wDe b V. 1,4;4.35.

% Tout cela, inutile de le dire, va contre la thése d’Alfaric, selon laquelle Augustin, dans
sa retraite préparatoire au baptéme, n’était encore converti qu’'au néo-platonisme.

27 Ed. des Belles Lettres, Introduction X XXVIII.

28 Cf. éd. Knoll 3, 22.

4 Museum Helveticum



42 Ernest Dutoit

et non sans affectation, 'allégorie du voyage vers le port de la sagesse?d. Il dis-
tingue trois catégories de navigateurs. La premiére: ceux qui parviennent au port
trés tot et sans grande peine; la seconde: ceux qui, victimes d’illusions, gagnent le
large, s’éloignent de la patrie et 'oublient; la troisiéme: ceux qui cherchent sans
tréve, et qu'une apparente infortune fait enfin aborder. Augustin se range dans
cette troisieme catégorie, puis retrace a Theodorus les étapes de sa vie.

I. Premier jour et premiére discussion, dans les bains de la villa. — On part de
deux évidences. 1. Nous sommes composés d'un corps et d’'une ame. 2. Nous vou-
lons tous étre heureux. Sila nourriture est nécessaire au corps pour atteindre sa
pleine mesure, ’ame se nourrit de pensées; elle est pleine ou vide, ou pleine de
vices (nequitia). S1 nous voulons tous le bonheur, est-on heureux dés qu’on a ce
qu’on veut? Non, seul ce qui est permanent, c’est-a-dire Dieu seul, peut nous
rendre heureux. Mais qui posséde Dieu ? «Celui qui n’a pas ’esprit impur», répond
Adéodat. Augustin retiendra cette réponse. Mais, comme dessert, voici une re-
marque sur les Académiciens: ils ne peuvent étre heureux parce qu’ils désespérent
de posséder la vérité. Ils ne sont ni heureux ni sages.

IT. Deuxiéme jour et deuxiéme discussion, encore dans les bains de la villa. —
Qui vit honnétement posséde Dieu. Mais celul-la seul est heureux a qui Dieu est
présent comme un hote propice. Mais celul qui cherche encore Dieu, peut-il étre
heureux ? Il ne I’est pas encore, mais il jouit de la faveur de Dieu.

ITI. Troisiéme jour et troisiéme discussion, dans les prés voisins. — Manquer de
quelque chose, c’est ne pas étre heureux (egestas = maiseria). Mails ne peut-on pas
ne manquer de rien et pourtant ne pas étre heureux ? Ainsi le riche Orata dont
parle Cicéron, et qui ne manquait de rien. Orata était-il heureux ? Non. Comme 1l
craignait la perte de ses biens, il lul manquait précisément la sagesse. Par suite, la
folie (stultitia) est la misére de D'esprit (egestas); la sagesse en est la plénitude
(plenitudo). Plénitude mplique I'idée de mesure (modus). La sagesse est dans la
mesure: elle est la mesure de I’ame. Etre heureux n’est donc rien d’autre qu’étre
sage.

Mais la sagesse par excellence n’est-ce pas la sagesse de Dieu? Cette sagesse, la
foi nous le dit, ¢’est le Fils de Dieu. Il a déclaré: «Je suis la Vérité.» Mais pas de
vérité sans mesure: le Fils de Dieu est la vérité engendrée par la mesure supréme,
Dieu le Pére. Illa est iqitur plena satietas animorum, hoc est beata vita, pie perfecteque
cognoscere, a quo vnducaris 1n veritatem, qua veritate perfruaris, per quid conectaris
summo modo (4, 35). A quo — qua veritate — per quid: Monique reconnait dans ces
trois termes la Trinité et rappelle, toute exultante, le Fove precantes, Trinitas de
I’hymne ambrosienne: Deus creator ommium»3.

Ce dialogue, Augustin I’avait préparé par des lectures, comme nous ’avons vu,

2% Voir maintenant, pour cette allégorie, Fr. Cumont, Recherches sur le symbolisme funé-
raire des Romains, Paris (1942) passim.

30 Pour ce résumé, j'ai recouru souvent aux excellentes formules de I'analyse de Ch.
Boyer, Christianisme et néo-platonisme dans la formation de saint Augustin, Paris (1920), 213,
ainsi qu’aux sous-titres del’édition du De b.V. dans la Bibliothéque augustinienne, ouvr. cité.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 43

— n’oublions pas ic1 le De Vita beata de Sénéque —, 11 1’avait préparé par des entre-
tiens avec Nebridius, avec Theodorus, et par des méditations solitaires, Juste avant
la discussion®!. Emerveillé en effet par une réflexion de sa mere, Augustin donne
en ces termes le motif de sa surprise: quod ab ea potissimum dictum esset, quod pro
magno de philosophorum libris atque ultimum proferre paraveram (4, 27). Observons
enfin, avant d’en venir & notre essal d’interprétation, que les débats du De b.V .,
comme ceux des autres dialogues, étaient sténographiés au fur et a mesure des
questions et des réponses. Ici méme Licentius, I’éléve terrible, ayant provoqué un
petit incident et fait une réponse cocasse, Augustin ordonne de noter cette réponse,
et 1l ajoute lorsqu’il rédige le dialogue: Atque ego semel praeceperam, ut nullum
verbum praeter litteras funderetur (2, 15). Ainsi peut-on saisir sur le vif ici la part du
procés-verbal sténographique 32 et la part de la rédaction ultérieure. Cette part de
rédaction, de mise au point, je suis persuadé qu’elle fut considérable, méme dans le
cas d'un dialogue préparé comme le De b.V. Rien que pour tenir, du début de
Ientretien a la fin, la gageure de se servir de toutes les métaphores «alimentaires»
possibles — vos ... alere conabor (2, 9), forte ... etiam hoc isti nostro convivio subminis-
trabitur (2, 11), dulcia (2, 14), tarde venistis ad convivium,; quod vobis non cruditate
accidisse arbitror...(3,17) etc. —rien, dis-je que pour imposer, par ces images longue-
ment filées, I'impression d’un véritable «convivium» ou repas de féte, on ne peut
douter qu’Augustin, aprés coup, n’ait du sérieusement s’appliquer.

Mais venons-en maintenant a I'interprétation du début du dialogue proprement
dit (2, 7). Augustin pose la question suivante : Manafestum vobis videtur ex anvma et
corpore nos esse compositos? Tous donnent leur assentiment, excepté Navigius, le
frére d’Augustin. Je m’arréte d’autant plus volontiers a ce passage, a ce point de
départ de la discussion, pour I’examiner, que la thése de Ruth Allison Brown sur le
De beata Vita, thése publiée en 1944 & I'Université catholique de Washington®?,
n’y accorde aucune attention et n’envisage nullement le probléme qui va nous
intéresser. Méme omission dans le gros ouvrage de B. J. Postma paru a Amsterdam
en 194634,

Notre dialogue, qui aurait pu s’intituler tout aussi bien De summo bono, n’a
nullement le caractére d’'une «disputatio in alteram partem» comme I’ Hortensius
ou le De Finibus. 11 est immédiatement trés constructif. Il part de deux évidences,
comme nous ’avons vu, et par la voie dialectique, par d’attentives définitions de
mots, par une méthode dont Augustin est déja trés conscient, le dialogue parvient
de degrés en degrés, de paliers en paliers, a la conclusion: non esse beatam vitam
nmst perfectam cognitionem der (Retract. 1, 2). L'homme est composé d’un corps et
d’une Ame: telle est la premiére évidence. Nous voulons tous étre heureux: telle est

31 Marrou voit méme la une explication de «la marche moins capricieuse» du De b.V.
Saint Augustin et la fin de la culture antique, 314. — Sur les méditations nocturnes d’Au-
gustin, cf. De Ord. 1, 3, 6.

32 S. Augustin justifie cette méthode, C. Ac. 2, 9, 22.

33 8. Awreliv Augustint De Beata vita. A translation with an introduction and commen-
tary. The catholic University of America, Patristic studies, vol. 72. Voir p. 135.

3 Augustinus, De Beata Vita, 276 pages, en hollandais.



44 Ernest Dutoit

la deuxiéme. Pour Augustin, ce sont des vérités de fait, des données du sens
commun sur lesquelles le doute, notamment le doute académique, ne saurait avoir
de prise. On voit en effet Augustin dansle Deb.V.se prémunir soigneusement contre
tout assaut de ce scepticisme paralysant. Et ce n’est pas pour rien qu’il a tenu &
joindre aux personnages du dialogue les jeunes Lartidianus et Rusticus, quoiqu’ils
n’alent pas encore été a I’école du grammairien: nec Lartidianum et Rusticum. ...
deesse volur, dit-il, tpsumque eorum semsum communem ad rem, quam moliebar,
necessarium putavt (1, 6). Augustin avait besoin de ces lumiéres du bon sens pour
mieux asseoir ses certitudes et les abriter contre les arguties des sceptiques. Son
fils Adéodat, qui a quatorze ans, vient renforcer ce barrage; Monique aussi, qui
qualifiera tout rondement les Académiciens de caducariz (2, 16). Nul doute la-
dessus: I'ombre des Académiciens peése encore sur le De b.V., et ce n’est pas par
pure feinte qu’Augustin se prémunit contre eux. Me movebant, déclare-t-il dans ses
Rétractations (1,1), et il était d’autant plus impressionné que Cicéron était de ces
savants qui avaient adhéré au probabilisme: inter quos maxime Tullius non movere
nos non potest (C. Ae. 3,7, 14). On traite, me semble-t-il, trop a la légére ces aveux
d’Augustin3®. Il n’est que de lire par exemple le livre 15 du De T'rinitate pour étre
surpris de ]'énergie passionnée qu’Augustin met encore une fois a réfuter ces Aca-
demici, qui nihil ab homine sciri posse contendunt (cap. 12); il rappelle, chemin
faisant, qu'il a écrit contre eux trois livres, — primo nostrae conversionis tempore —,
et & peine a-t-il dit: «Cela suffit», qu’il recommence le corps a corps, comme s’il
craignait de la part de ces dangereux douteurs un retour offensif36. Monique est
donc aussi dans le De b.V. «propter sensum communemy, et rien apparemment ne
rassure autant Augustin que de voir sa mére rencontrer, avec son solide bon sens,
la pensée de I’ Hortensius. Mais Monique est la surtout pour faciliter, pour authen-
tiquer, si je puis dire, le passage, le glissement de la pensée du plan de la ratio au
plan de l'auctoritas divina (4, 34).

Sur le plan de la «ratio» ou il commence par situer le débat, Augustin, avons-
nous dit, obtient en ce qui concerne le composé humain un assentiment général, sauf
dela part de Navigius. C’est alors, selon une méthode a laquelle il recourra toujours
pour ébranler les positions de ceux qul nient la possibilité de toute certitude,
qu’Augustin demande a Navigius: Scisne saltem te vivere ? — Scio, répond Navigius®?.
Voila donc une certitude acquise, et comme la vie est le fait de 1’ame, le dialogue

35 (est le cas de P. de Labriolle dans la préface de son édition des Confessions (Les Belles
Lettres 1925), I, p. XX-XXI. Et tout récemment encore de F. Cayré: Initiation a la philo-
sophie de saint Augustin, Bibliothéque Augustinienne. Philosophie I (Desclée, de Brouwer
1947) 67: «Cette crise de scepticisme n’avait pas été grave, ni tres profonde.» Et Gilson me
semble étre dans le vrai quand il parle, a propos de 'augustinisme, «d’une lutte inexpiable
contre le scepticisme et le relativisme sous toutes leurs formes.» Introduction a U'étude de
S. Augustin 9.

36 Voir encore, dans 1’Enchiridion 7: Unde tria confeci volumina, in initio conversionis
meae, ne impedimento nobis essent quae tanquam 1n ostio contradicebant.

37 Cf. De lib. arbitrio 2, 3, 7. Augustinus. — Quare prius ab te quaero, ut de manifestissimis
capiamus exordium, utrum tu ipse sis. An tu fortasse metuis, ne in hac interrogatione fallaris,
cum utique si non esses, falli omnino non posses? — Evodius. — Perge potius ad cetera. — A. —



Augustin et le dialogue du De beata Vita 45

peut repartir. Mais remarquons encore que, des deux évidences initiales, la pre-
miére mentionnée n’est pas, comme l’exigerait la logique, le beatos nos esse volumus
(2, 10) — Sénéque avait commencé son De Vita beata par vivere, Gallio frater, ommes
beate volunt — mais c’est le manifestum videtur ex anima et corpore nos esse composi-
tos qui vient en premier lieu. La raison de ce renversement tient, je crois, au fait
que saint Augustin veut a tout prix conformer le début de son dialogue a son idée, &
son image d un «convivium». Tout de suite il peut ainsi parler de I’aliment du corps
et de 'aliment de I’dme, du bonum corporis et du bonum animae.

Cette division entre bonum corporis et bonum animae, nous allons maintenant la
voir utilisée dans trois textes typiques, qui font partie de trois exposés augustiniens
sur le summum bonum. Voici, pour commencer, le De moribus catholicae ecclesiae, de
I'année 388. La premiére partie du traité a pour sujet: béatitude et charité. Saint
Augustin énonce le principe : Beate certe omnes vivere volumus (1, 3, 4), puis il se de-
mande quel est le souverain bien de ’homme. Pour le déterminer, dit-il, il faut
savolr ce qu’est 'homme: Illud est ... quod mahi ... quaerendum videtur, cum inter
omnes paene constet ex anima et corpore nos esse compositos, quid est vpse homo,
utrumque horum gquae nowinavi, an corpus tantummodo, an tantummodo anima?
(1, 4, 6). Dans la suite, Augustin établit que I’ame est le souverain bien du corps
(1, 5, 7) et que le souverain bien de I'dme, et conséquemment de I’homme, c’est
Dieu: Deus igitur restat, quem sv sequimur, bene; st assequimur, non tantum bene,
sed etiam beate vivimus (1, 6, 9).

Méme démarche dans les Confessions 10, 6, 9: Et direxi me ad me et dizi mihi:
«Tu quis es»? Et respondi: « Homo». Et ecce corpus et anvma in me mihi praesto sunt,
unum extervus et alterum interius ... Sed melius quod interius ... Bt reprenant plus
loin cette 1dée, Augustin dit & son &me: Iam tw melior es, tibi dico, anima, quoniam
tu vegetas molem corporis tui praebens ei vitam, quod nullum corpus praestat corport.
Deus autem tuus etiam tibi vitae vita est (10, 7, 11). Et aprés avoir rappelé le prin-
cipe: beatr prorsus ommnes esse volumus (1ibid. 21, 31), Augustin aboutit a la con-
clusion: Beata quippe vita est gaudium de veritate (10, 23, 33).

Méme démarche, enfin, dans le sermon 150, prononcé vers 413—-414 a Carthage,
devant un auditoire ou il y avait des doctz mélés aux indoctz, des scientes parmi les
inscientes (1bid. 3 et 5). L’évéque d’Hippone rappelle la vérité fondamentale:
Vitam beatam appetere, vitam beatam velle ... omnium hominum esse arbitror (4).
Puis 11 développe son raisonnement familier: Dico aliquid, ubi pariter et docti et in-
docti possint veraciter tudicare. Hoc ergo prius dico, hominem constare ex anima et
corpore. Hic non peto ut credatis, sed et vos peto ut wudecetis ... Homo ergo, quod nemo
ambagit, constat ex anima et corpore (5). Et comme Augustin, en cette circonstance,
commente le texte des Actes des Apétres 17, 18: Quidam autem Epicurer et Stoic
philosophi disserebant cum eo (i.e. Paulo apostolo), il interpelle bient6t les interlocu-

Ergo quoniam manifestum est esse te, nec tibi aliter manifestum esset, nisi viveres, id quoque
manifestum est, vivere te: intellegisne ista duo esse verissima?.— K. — Prorsus intellego. — A. —
Ergo etiam hoc tertium manifestum est, hoc est intellegere te. — E. — Manifestum.



46 Ernest Dutoit

teurs de Paul: Dic, Epicuree, quaeres faciat beatum? Respondet : V oluptas corporis. Duc,
Stoice? Vartus amvme. Dic, Christiane? Donum dev (8). Et Augustin de conclure:
Ergo vita, quae hoc nomine digna est, ut vita dicatur, non est nisi beata, et beata non est,
nist aeterna. Hane volunt ommes, hanc volumus ommnes, veritatem et vitam ... Quaere-
bas qua vres: «Ego sum viar. Quaerebas quo ires : <Ego sum veritas et vita» (Joh. 14, 6).

Dans ce raisonnement, toujours le méme dans ses lignes essentielles, ce qui doit
retenir encore un instant notre attention, c¢’est I'articulation: Homo, quod nemo
ambigit, constat ex anima et corpore. Augustin n’écrivait-il pas a Nebridius, en 387,
peu apres la rédaction des Soliloques, que si son ami le jugeait heureux, ce devait
étre pour quelque découverte. Or, se demande Augustin dans cette Lettre 3
«Qu’est-ce que j’al bien pu découvrir ? Serait-ce par hasard le raisonnement que
voicl, que je caresse volontiers comme s’il était mon raisonnement unique, et ou
je trouve une satisfaction excessive ? Unde constamus? Ex anvma et corpore. Quid
horum melius? Videlicet animus (§4). En continuant ainsi par questions et ré-
ponses, Augustin en vient a cette constatation que, sila vérité est dans I’ame, la
vie heureuse ne peut consister dans le plaisir sensible: «Ma présente retraite,
ajoute-t-11, me I’a suffisamment démontré.» Et ainsi nous voila ramenés aux mé-
ditations et aux entretiens qui furent a 'origine du De b.V.

Mais ou Augustin a-t-il fait la découverte de son raisonnement favori? Serait-
ce dans Celse ? Car, dans le premier livre des Solilogues (14, 21), 1l attribue a Cor-
nelius Celsus un raisonnement analogue. Augustin souffre de cet affreux mal de
dents dont parlent les Confessions (9, 4, 8); peut-étre, sans qu’il ait besoin de le
dire, se souvient-il de la Medicina de Celse olt 'on peut lire a propos du «dentium
dolor»: quz ipse quogque maximas tormentis adnumerari potest (6, 9, 1). En tout cas
il avoue qu’il est tout prés de se ranger 4 ’avis de Celse qui prétend que le souverain
bien est la sagesse, le souverain malla douleur physique. «Et la raison qu’en donne
Celse, ajoute-t-il, ne me parait pas mauvaise.» Mais citons ici le texte latin: Nam
quoniam duabus, inquit, partibus compositi sumus, ex animo scilicet et corpore, quarum
prior pars est anvmus melior, deterius corpus est; summum bonum est melioris partis
optimum, summum autem malum pessimum deterioris: est autem optimusn in animo
sapientia, est in corpore pessimum dolor». Summum igitur bonum hominis sapere,
summum malum dolere, sine ulla, ut opinor, falsitate concluditur. Bien str, c’est un
Augustin torturé par une terrible rage de dents qui est momentanément séduit par
le raisonnement de Celse; 'autre Augustin, représenté dans les Soliloques par la
raison, s’empresse de dire que la sagesse méme a laquelle il s’efforce de parvenir
lui suggérera peut-étre une tout autre idée du souverain mal. Adolf Dyroff a con-
sacré a ce texte des Solilogues un article trés intéressant dans le premier fascicule
du Rheinisches Musewm 1939, sous le titre: Der philosophische Teil der Encyclo-
pédie des Cornelius Celsus (pp. 7-16). Le temps nous manque malheureusement
d’engager une ample discussion avec 'auteur de cet article 38. Dyroff établit avec

3 Mais je compte revenir sur ce sujet et discuter avec Dyroff et Courcelle le probléme
Celsus-Celsinus.



Augustin et le dialogue du De beata Vita 47

de bons arguments que ’encyclopédie de Celse comportait une partie philosophique,
en s’appuyant sur le témoignage de Quintilien (Inst. 10, 1, 12, 4) et sur la préface
du De Haeresibus de saint Augustin, olt est mentionné un quidam Celsus, auteur
d’un ouvrage en six volumes exposant les opiniones ommium philosophorum3®.
Mais Dyroff me parait s’égarer quand 1l tente de démontrer que le raisonnement
de Celse cité par Augustin devait avoir sa place dans un prooemium ouvrant la
partie philosophique de I'Encyclopédie. Sous le prétexte fallacieux que sapientia,
dans ce raisonnement, est I’équivalent de plilosophia, Dyroff écrit: «Der Syllo-
gismus besagt: wie der leibliche Schmerz das gréBte Ubel, so ist die sapienta das
groBte Gut. Die SchluBifolgerung: also darf eine Encyclopédie gerade die sapientia
nicht beiseite stellen, liegt auf der Hand, und so wurde die Philosophie ein Teil der
Encyclopédie» (p.9). En véritésil’on n’avait que cet argument pour attribuera Celse
un De Philosophia, on serait bien dépourvu. Mais ou le faux aiguillage de Dyroff
produit tout son effet, c’est quand, s’acerochant encore a son idée de prooemium,
il croit reconnaitre, dans I’opposition corpus — animus, un souvenir de la préface du
De Coniuratione Catilinae de Salluste: nostra omnis vis in animo et corpore sita est.
Cette fois, 1l me semble impossible de suivre Dyroff. La lecture de Celse a-t-elle été
I’occasion pour saint Augustin de découvrir son raisonnement favori? Je n’ose
I'affirmer, quoique j’en sois bien tenté. Mais Celse lui-méme, et a son tour Augustin,
n’ont-ils pas trouvé le principe de ce raisonnement fondé sur I'opposition corpus-
animus, dans le De Finibus de Cicéron, au livre b, 12, 34 2 Pison, 'ami de Cicéron,
expose les idées des Péripatéticiens, plus exactement celles d’Antiochus, relatives
au souverain bien. Or, parvenu au nceud méme du débat, Pison s’exprime ainsi:
Videndum est ... quae sit hominis natura. Id est enim de quo quaerimus. Atqui per-
spicuwm est hominem e corpore animoque constare, cum primae sint animi partes, secun-
dae corporis. Cest tout a fait la maniére de saint Augustin, avec ce perspicuum est,
que rappellent le manifestum vobis videtur du De b.V. et le quod nemo ambigit du
sermon 150. Sans méme recourir au De Finibus, saint Augustin ne connaissait-il
pas la distinction classique des trois sortes de biens: 7a éxtog, ta meol odue, Ta
zeol oy, dont Aristote dit dans le début de 1" Ethique a Nicomaque (A 8, 1098 b,
12) que c’est une d6ée waaia ... xal Guoloyovuéviy Do TOY PLAOCOPOTYTOY !
Enfin, il y a Varron, a qui nous recourrons pour terminer. Saint Augustin,
comme on le sait, cite longuement le De Philosophia de Varron au début du livre
19 du De Civitate Dei. Ce De Philosophia était en vérité un De sumimo bono. Varron,

39 Courcelle (Les Lettres grecques en Occident 180-181) soutient, contre Dyroff, que le
quidam Celsus du De Haeresibus devait étre le Celsinus nommé dans le Contra Academicos 2,
2, 5, et il identifie ce Celsinus avec le Kelolvog mentionné par Suidas, auteur d une Zvvaywy
doyudrwy mdons aivéoews piiocdépov. Cet ouvrage aurait été un catalogue de sectes posté-
rieures au Christ, traduit par Theodorus. «Peut-étre est-ce la lecture de ce manuel qui a
poussé Augustin, lors de son séjour a Milan, a lire les néo-platoniciens» (p. 181). Mais pour
en venir la, Courcelle est obligé de supposer un lapsus: Augustin aurait écrit Celsus pour
Celsinus dans le De H aeresibus, lapsus «qui peut étre d a une altération de la mémoire chez
ce vieillard». En outre, dit-il, «le quidam Celsus ... semble étre presque un inconnu». Et le
quidam Cicero des Confessions (3, 4, 7) ? Et le quidam eloquens du De Doctr. christ. 4,12, 277
Et que fait Courcelle du texte des Solilogues ?



48 Ernest Dutoit

conformément a son gout pour les distinctions et divisions a I'infini, y montrait que
les opinions sur le souverain bien et le souverain mal pouvaient, en se subdivisant,
atteindre au chiffre de deux cent quatre vingt-huit. Il procédait ensuite a une éli-
mination méthodique, pour ne retenir finalement comme valable que la doctrine de
I’Ancienne Académie. Sur quoi se fondait-1l pour donner la palme a cette doctrine ?
Primum, nous dit saint Augustin, quia summum bonwm in philosophia non arboris,
non pecoris, non det, sed hominis quaeritur, quid sit ipse homo quaerendum putat
(Varro). Sentit quippe in eius natura duo esse quaedam, corpus et animam.: et horum
quidem duorum melius esse animam longeque praestabilius omnino non dubitat (cap.
3). Augustin, qui lisait et commentait Varron a Cassiciacum, a donc pu aussi
s’inspirer de lui dans le début de son De b.V. Et Celse lui-méme pourrait étre re-
devable de son raisonnement a Varron aussi bien qu’a Cicéron.

Ceci nous oblige a constater encore une fois combien difficile et complexe est le
probléme des sources, quand 1l s’agit principalement des premiers écrits de saint
Augustin. Le néo-platonisme avait lui-méme absorbé quantité de courants: plato-
nicien, péripatéticien, stoicien. De son coté, le néo-pythagorisme était encore vi-
vace. Enfin Augustin lisait des encyclopédistes comme Celse et Varron; il s’infor-
mait dans des histoires ou des abrégés d’histoire de la philosophie comme I’ouvrage
de Manlius Theodorus consacré aux écoles philosophiques grecques®, ou simple-
ment les Academica et le De Finibus de Cicéron. Il n’est des lors pas étonnant que
I"on éprouve une telle perplexité lorsqu’on veut déterminer exactement, devant
telle ou telle formule, tel ou tel énoncé, si ¢’est Plotin ou Porphyre, Cicéron,
Varron ou Sénéque, qui en est la source. Saint Augustin lui-méme aurait-il été
toujours capable de trancher ? 11 est permis d’en douter.

Au reste, pense-t-il, la vérité est aimable par elle-méme et n’a pas besoin, pour
se recommander & nous, d’étre authentiquée par tel ou tel philosophe: Non envm
mihi propterea veritas cara esse debet, quia non latuit Anaxagoram, sed quia veritas
est, etiamst nullus eam cognovisset tllorum (Epist. 118, ad Dioscorum 4, 26).

10 Cf. Claud. Paneg. v. 67 suiv.:
Omnia Cecropiae relegis secreta senectae
Discutiens, quid quisque novum mandaverit aevo
Quantaque diversae producant agmina sectae.



	Augustin et le dialogue du De beata Vita

