
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 4

Artikel: Beitrag zum Verständnis des Thukydides

Autor: Müri, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beitrag zum Verständnis des Thukydides

Von Walter Muri

Diese Studien sind aus der Interpretation eines einzelnen Kapitels der Diodot-
Rede (3. 45) herausgewachsen; darum ist dieses Kapitel, ohne besonderen

Kommentar, zur Einleitung und Einstimmung, in Übersetzung vorangestellt. Es waren
die Aussagen über den Menschen, die in diesem Abschnitt besonders interessierten.

Indem Gleiches und Zugehöriges sich anschloß, ist ein Versuch zu einer Anthropologie

des Thukydides entstanden, der zum Verständnis des Schriftstellers beitragen
möchte. Der Versuch ist auch dadurch fragmentarisch, daß einzelne Fragen, die

in den Rahmen einer Anthropologie gehören dürften, nicht eingehender untersucht
sind, z. B. die Bezugssysteme, Aufbau und Geltung des Normativen, das Verhältnis
des Einzelnen zum Staate. Auch wurde darauf verzichtet, Thukydides aus der

Tradition und seiner Umwelt zu erklären. Böte es vielleicht auch einen besonderen

Reiz, zu verfolgen, was er aus der Gedankenwelt vor und neben ihm übernommen
und wie er es zu seinen Gedanken gemacht hat, so war doch die Überzeugung
lebhafter, gegründeter, ein Schriftsteller dieses Formates sei aus sich selbst zu
verstehen.

Die Forschung über Thukydides hat in den letzten Jahrzehnten, neu bestimmt
durch das Buch von Eduard Schwartz, vor allem die Entstehung des Werkes zu
erhellen gesucht; sie ist zudem seit den Dreißigerjahren, wenigstens thematisch,
durch die offene politische Aktualität des Werkes angeregt worden1. Für ein
unmittelbares und ein den geistigen Dimensionen des Textes angemessenes Verständnis,

wie es sich einmal von neuem in einem Kommentar niederschlagen sollte,
scheint noch manches zu fehlen, für das Verständnis der einzelnen Stelle, wie für
die Erhellung wichtiger Begriffe und Konzeptionen des Thukydides. Der Ertrag
der Forschung scheint mir - in dieser Hinsicht - etwa darunter zu leiden, daß

die Vorstellungen, Urteile, «Positionen» des Thukydides in ihrer eigentümlichen
Ausprägung und in ihrer nuancierten und variierten Terminologie zu wenig genau
erfaßt sind. Über Arbeiten wie diejenigen von Regenbogen, Landmann, Rose

Zahn, Patzer, Kakridis darf man deshalb nur dankbar sein2.

1 Es sind allein über den Melierdialog zwischen 1930 und 1939 fünf Publikationen
erschienen (de Sanctis, Rendiconti Acc. d. L. 1930; Meautis, Rev. des et. gr. 1933; Deininger,
Diss. Erlangen 1938; Bartoletti, Riv. di fil. class. 1939; eine holländische Übersetzung,
Amsterdam 1939).

2 Regenbogen, Thukydides als politischer Denker, Hum. Gymn. 1933, 2f.; G. P.
Landmann, Interpretation einer Rede des Thukydides, Diss. Basel 1932; Rose Zahn, Die erste
Periklesrede, Diss. Kiel 1934, besonders Teil IV; H. Patzer, Das Problem der Geschichtsschreibung

des Thukydides und die thukydideische Frage, Diss. Berlin 1937; J. Th. Kakridis,

Epitaphios-Interpretationen, Wiener Studien 56, 1938. - A. W. Gomme, A Historical
Commentary on Thucydides, Oxford 1945, war noch nicht zugänglich.



252 Walter Muri

Wenn auch eine Auseinandersetzung mit den Hypothesen über die Abfassungszeiten,

Retraktionen usw. zu der vorliegenden Untersuchung nicht gehört, so ist
doch zum voraus zu erklären, daß an einer durchgehenden Einheit der Konzeption
kein Zweifel besteht und daß ein Thukydides, dem die Fähigkeit zu einer
gleichzeitigen Mehrheit von Aspekten in der Ausbreitung und Durchdringung seines

Gegenstandes nicht zuerkannt würde, zu dünn gesehen wäre. Die Abstufung und
Komplexität der Motivation, die vielseitige Strahlung und die bewußte Brechung
des Gedankens sind ja in jeder Texteinheit zu erkennen, und wie erst im stilistischen

Ausdruck3.
Das was als Grundton nicht nur an einer einzelnen Stelle, sondern immer

wieder durchdringt, was als Koordinaten der mannigfaltigen Gedankenlinien

- Gedankenkörper würde man bei Thukydides am liebsten sagen - sich erweist,
das sollte hier an einem einzelnen Thema, an der Anthropologie, anzudeuten
versucht werden, auch wenn in der Darstellung manche Überschneidung vorkommen,
manche ergiebige Textstelle wiederholt zitiert werden muß.

3.45

«In den Staaten ist also die Todesstrafe auf viele Vergehungen gesetzt, die der

vorliegenden nicht gleichkommen, sondern weniger schwer sind. Gleichwohl setzen

(die Menschen)4, von der Hoffnung erhoben, alles aufs Spiel, und noch nie ist einer

mit der verzagten Meinung, er werde mit seinem Vorhaben nicht obenauf kommen,
in das Wagnis hineingeschritten. 2. Und so auch ein Staat: welcher Staat hat denn

schon, den Abfall vorbereitend, seine Machtmittel - seien es eigene oder ein Bündnis
mit andern - für allzu schwach gehalten und so den Abfall unternommen 3. Ja,
alle neigen von Natur aus dazu, im privaten wie im öffentlichen Leben, sich zu

vergehen, und kein Gesetz wird sie davon abhalten, solange auch schon die
Menschen mit allen Arten von Strafen, in fortschreitender Verschärfung, auf alle Weise

versucht haben, ob sie wohl von den Verbrechern weniger Unrecht erleiden möchten.

Es ist auch wahrscheinlich, daß vor alters auf die höchsten Verbrechen mildere
Strafen gesetzt waren; da aber Übertretungen immer wieder vorkamen, sind die

meisten Strafen mit der Zeit bis zur Todesstrafe erhöht worden. Gleichwohl fehlt
es auch so nicht an Übertretungen. 4. Also muß man entweder eine noch gefährlichere

Abschreckung erfinden, oder nichts vermag hier überhaupt Einhalt zu tun.
Sondern (so ist es): die Armut erzeugt unter dem Drucke der Not die Verwegenheit

; die Verfügung über alle Mittel erzeugt - aus Überhebung und Selbstgefühl -
die Gier nach mehr, und (ebenso) treiben die übrigen Lebenslagen, wie jede jeweils

von irgendeinem übermächtigen, unersättlichen (Antrieb) beherrscht wird, durch
die Leidenschaftlichkeit des Menschen bis zu den letzten Wagnissen.

5. Und Hoffnung und Begierde sind überall dabei, die Begierde voran, die

• «Aspektverschiedenheiten dürfen nicht ohne weiteres genetisch ausgemünzt werden»
(Patzer, als Fazit der Untersuchungen von Kakridis, in der Besprechung von Bizers
Untersuchungen zur Archäologie, Gnomon 1940, S. 364).

4 In Klammern: Ergänzungen der Übersetzung.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 253

Hoffnung auf dem Fuße hinterher, und beide richten das größte Unheil an, jene,
indem sie den Plan sich ausdenkt, diese, indem sie die Gunst der Umstände voraussetzt

; und da sie beide unsichtbar sind, sind sie mächtiger als die Abschreckungen,
die man doch sehen kann. 6. Und neben ihnen trägt auch das Glück nicht weniger
dazu bei, (die Menschen) anzustacheln. Denn bisweilen hilft es unerwartet und treibt
manchen an, auch mit allzu dürftigen Mitteln den Einsatz zu wagen, und noch

mehr die Staaten, um so mehr, da es um das Höchste geht: um Unabhängigkeit
oder um die Herrschaft über andere; und im großen Haufen hat noch jeder blind
sich selbst überschätzt.

7. So ist es einfach unmöglich - und es zeugt von großer Torheit, wenn einer

dies meint -, (den Menschen) sei es durch die Macht der Gesetze oder durch irgend
eine andere Abschreckung aufzuhalten, wenn einmal die menschliche Natur in
Bewegung gekommen ist und etwas durchzusetzen strebt.»

iXnig
iXnig ist die Erwartung und dann die Hoffnung auf erfolgreichen, glücklichen

Ausgang. Sie setzt also einen Willen, ein Begehren zuerst voraus(3. 45. 5; 6. 15. 2;
4. 108. 4).

Bei allem, was der Mensch unternimmt, ist egcog, Begehren, und iXniq, eine

hoffnungsvolle Erwartung (3. 45. 5): ein befangener, blinder und schönfärbender
Entwurf der Zukunft. Erfolg stärkt die Hoffnung, gegenwärtiges Glück oder
Gelingen nährt sie (4. 17. 4; 4. 65. 4). Sie ist auf einen künftigen Vorteil gerichtet,
jedenfalls auf ein dcpaveg (2. 42. 4).

Hoffnung kennt keine Überlegung; denn die Menschen sind gewohnt, wo sie

begehren, sich der nicht prüfenden Hoffnung zu überlassen, was sie aber nicht
begehren, durch willkürliche Überlegung zu verwerfen (4. 108. 4). Hoffnung ist
also nicht nur die Begleiterin, sondern die Dienerin des Begehrens. Vor einer
gefährlichen Entscheidung fordert Demosthenes (4.10) seine Leute auf: keiner soll
in dieser Zwangslage verständig scheinen wollen, indem er die ganze bedrängende
Gefahr zu ermessen vorgäbe, vielmehr soll er unbedenkend voller Zuversicht

- cbiegtoxenxcog eveXntg - drauflos gehen. In einer Notlage hat die Überlegung
keinen Platz mehr, hier rechnet der Feldherr mit der Hoffnung als mit einer Kraft,
die die Leistungskräfte des Menschen durch das Affektive hindurch befreit.

Wo iXnig im Spiele ist, sagen die Athener den Meliern, da ist Täuschung: in der
Gefahr ist sie zwar ein Trost; aber sie schadet, sie ist «von Natur verschwenderisch»

(5.103).

Tvxn
xvxn, xvxai, t-wxvxiai sind die äußeren Umstände und tatsächlichen Gegebenheiten,

die der handelnde Mensch vorfindet und die sein Tun begünstigen oder
vereiteln können. Was in einer besonderen Situation jeweils xvxrj genannt werden
soll, ist eigentlich nur negativ zu fassen, insofern das Wort xvxrj immer das bezeich-

17 Museum Helveticum



254 Walter Muri

net, was dem planenden und handelnden Menschen sich nicht oder nicht mehr

fügen will. So ergäbe sich leicht - zur Illustrierung - das Bild eines Raumes des

Handelns, mit beweglicher Begrenzung, die vor dem Einen weiter zurückweicht
als vor dem Andern.

Vor den Kamarinäern führt Hermokrates aus (6. 78. 2): wenn die Kamarinäer
wünschten, Syrakus möchte den Athenern unterliegen, damit es maßvoller würde,
aber doch um ihrer eigenen Sicherheit willen weiter bestehen, so hoffen sie nicht
einen Wunsch, der in den Möglichkeiten des Menschen hegt. Denn es ist
ausgeschlossen, daß derselbe Mensch zugleich Verwalter des Begehrens und der xvxrj sei.

Menschliches Wollen bricht sich also an der Tyche; derselbe Hermokrates sagt
(4. 64. 1): er möchte nicht in törichtem Ehrgeiz meinen, er sei, wie er Herr über
das eigene Denken sei, in gleicher Weise Herr über die Tyche, «die ich nicht
beherrsche».

Tyche ist also im Planen der Bereich des Unberechenbaren; darum heißt sie bei

Thukydides auch 6 nagdloyog. Je größer der berechnende, durchdringende Geist,
um so größer der Bereich dessen, was sich bestimmen und verwirklichen läßt.
Erkennbares gehört nicht zur Tyche, z. B. die Machtmittel des Feindes, das

Terrain; nagdloyog, d. h. Tyche ist das Unberechenbare, z. B. daß kein hindernder
Gegenwind weht. Es ist immer erst aus der Rückschau festzustellen, wieviel die

Tyche am Ausgang mitbeteiligt war.
Der vorausschauende, planende Mensch will alles, was in den Bereich der Tyche

gehört, ausschalten, zurückschieben, um auf dem Felde seiner Tätigkeit (z. B. in
seiner Strategie in Sizilien) ihr nicht zu begegnen. Wer Erfolg haben will, kennt,
sofern er einsichtig genug ist, Grenzen, vor denen er anhält. So Nikias: Ich weiß,
daß wir vieles noch sorgfältig planen müssen, daß wir in noch mehrerem Glück
haben müssen, was aber schwierig ist, da wir Menschen sind. Darum will ich bei
der Ausfahrt mich so wenig als möglich der Tyche überantworten, indem ich meine

Sicherheit in der nach menschlichem Ermessen vorbereiteten Rüstung finde
(6. 23. 3; vgl. 5. 16. 1: öoxig iXdxioxa xvxjj avxöv nagadidcooi).

Die Tyche des Herodot5: die göttüche Fügung, das gewirkte Wunder, kommt
bei Thukydides nur vor, um als inhaltleeres Wort erwiesen zu werden.

In der Unterredung mit den Meliern haben die Athener den Meliern jede Hoffnung

auf Rettung ausgeredet: Hoffnungen trügen, und hoffentlich gleichen die

Melier nicht den vielen, die sich, obschon es ihnen noch möglich wäre dv&oomeiojg

sich retten zu lassen, zu den unsichtbaren Hoffnungen wenden, nachdem die

greifbaren Hoffnungen sie im Stiche gelassen haben (5.103).
äv&gconeicog gerettet werden, heißt: mit Möglichkeiten, die Menschen zugänglich

und verfügbar sind.

Die Melier greifen das Thema auf: auch wir sind überzeugt, daß es schwierig ist,

gegen eure Macht und gegen die Tyche zu kämpfen, wenn diese nicht beiden

Parteien gleich gewogen ist. Gleichwohl setzen wir unser Vertrauen auf die gött-
» öeln xvxn z. B. Hdt. 3. 18 y, 4. 8.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 255

liehe Fügung (tvXTI ^^ T°v feiov), daß wir nicht unterhegen; denn wir treten als

Reine Ungerechten gegenüber. Sodann wird, was uns an Macht fehlt, durch die

Macht der Lakedämonier ergänzt (5. 104). Neben der Bemessung und Berechnung
der Macht gibt es also noch eine Erwägung der Chancen: und über der menschlich

errechenbaren Chance oder Aussichtslosigkeit gibt es das Eingreifen der Götter:
das wird denen, die im Rechte stehen, zugute kommen. Die Zuversicht der Melier

ist also nicht äXoyog (5. 104).
Und nun die Elimination der göttlichen Tyche durch die Athener: sie trennen

scharf zwischen dem, was nach der Meinung der Menschen (dotjrj) den Göttern
zusteht, und demjenigen, was die Menschen unter ihresgleichen wollen; dann

unterstellen sie beide Bezirke einer und derselben Gesetzmäßigkeit. 5. 105: Wir
glauben freilich, sagen sie, daß auch wir nicht von dem Wohlwollen vom Göttlichen
her im Stiche gelassen werden. Denn wir begehren oder tun nichts, das außerhalb

läge 1. dessen, was man über die Götter glaubt, 2. dessen, was die Menschen

voneinander wollen. Wir sind überzeugt, daß das Göttliche - nach unserem Dafürhalten

- und das Menschliche ganz bestimmt immerfort unter dem Zwange seiner

Natur über das herrscht, worüber es Macht hat (unter dem Zwange seiner Natur:
vnö cpvoecog dvayxaiag: vermöge einer in seinem Wesen begründeten Notwendigkeit).

Dieses Gesetz haben weder wir gegeben noch als erste danach gelebt; wir
haben es als geltendes übernommen, werden es als künftig und ewig gültiges
hinterlassen und machen davon Gebrauch; wir wissen, daß auch ihr und andere,

wenn ihr über die gleiche Macht wie wir verfügtet, dasselbe tätet. Und so haben

wir im Hinblick auf die Götter nach aller Wahrscheinlichkeit nicht zu fürchten,
daß wir unterliegen.

Wichtig für den Zusammenhang ist die Unterscheidung zwischen einer Schicht
des Geglaubten und dem Bereich des Willens. In beiden Sphären gilt - für das

Göttliche darf man es annehmen, für das Menschliche ist es klar - eine nie
aussetzende Notwendigkeit, jetzt, in Melos, sich manifestierend in dem sogenannten
Recht des Stärkeren, welches ein Gesetz heißt und jedenfalls von Thukydides als

ewig gültiges Gesetz mit den gleichen Worten charakterisiert wird wie die äygacpoi

voptoi bei Sophokles (Antigone 450 ff.).

Das Innere des Menschen

Dieser blasse Ausdruck ist zu wählen, weil keiner der üblichen Begriffe Seele,

Geist, Gemüt, Herz zentral oder annähernd dasjenige wiedergeben kann, was bei

Thukydides strukturmäßig an der damit angedeuteten Stelle zu finden ist. Gestalt
und Zusammenhang des geistig-seelischen Innern sind aus vielen einzelnen

Aussagen mehr zu erraten; dem Ganzen der Psyche wendet sich keine bewußte
Reflexion zu, wie sicher und kräftig auch einzelne psychische Zusammenhänge und
Tatbestände beobachtet sind. Der Historiker sieht das Wirkende, das er da faßt,
wo es hervortritt, mag es auch in anderer Sicht als ein Partielles erscheinen; ihn



256 Walter Muri

interessiert weniger Bestand und Gestalt denn Funktion, Verknüpfung, Wechselwirkung

und in allem drin die gleichbleibende Gesetzmäßigkeit. Eine
Gesamtanschauung ist doch vorhanden; ihre Kontur wird aber nicht überall deutlich.

Die Form, in der Thukydides das Innere des Menschen sieht, läßt sich wenigstens

zum Teil beschreiben, indem man die Bedeutung des Wortes yvcbprj, eines

wichtigen, vielfach nuancierten Begriffes erfaßt. Indes ist gleich zur Einschränkung
hinzuzusetzen, daß der eine und selbe Gegenstand aus verschiedenem Aspekte in
verschiedenen Termini angegangen wird.

Nikias hat eine bestimmte Vorstellung von dem labilen Temperament der

Athener, von der Art, wie sie reagieren, sich Eindrücken des Augenblickes
hingeben, um später aus Neigung und Gehorsam in Vergeßlichkeit und Vergeltungs-
sucht zu fallen. Diese einmal erkannte Art der Athener setzt er in seine

Überlegungen als etwas Gegebenes, Festes ein, das weiter zu differenzieren nicht not tut:
«da ich eure Art kenne». Dreimal (und nur in den Worten des Nikias) steht für
dieses «Art» das Wort cpvoig (7. 14. 4; 7. 48. 4; 7. 14. 2), einmal in gleichem Sinne
einfach «die Athener», einmal ol xgdnoi (7. 48. 3; 6. 9. 3).

oi xgdnoi erfaßt nicht nur das Innere, es bezeichnet auch die in der Geschichte

zutage tretende Wesensart, die sich in Gewohnheiten ausdrückt: einen bestimmten,
typischen Menschenschlag zusammen mit den ihm eigenen, gewachsenen Formen
der Lebensgestaltung (so in der Leichenrede dreimal, einmal in einer Rede des

Nikias 7. 63. 3). Der Singular xgdnog gilt - abgesehen von der allgemeinen Bedeutung

Modalität - vorzugsweise der zeitgebundenen Lebensform (die heutige Art
des Schiffsbaues, die alte Art der Siedelung, in der hergebrachten Art leben), also

Wandelbarem, wenn auch das sich Wandelnde mit dem jeweiligen Menschen
notwendig verbunden, als sein Spezifisches erscheint. Wo aber das gleiche Wort auf
den Menschen schlechthin zielt, nennt es die unveränderliche Art des Menschen;

Thukydides verweist da auf eine Grundkonzeption, über die am Schlüsse zu
sprechen sein wird.

Es ist an der einzelnen Textstelle klar, ob Thukydides von der spezifischen
Erscheinungsform spricht, die sich neben der übrigen ethnographischen
Mannigfaltigkeit hervorhebt oder ob er den unveränderlichen Menschen visiert, absehend

von jeder Eigentümlichkeit des Stammes und der lokalen Entwicklung (vgl. «mit
unserer - der syrakusanischen - Art verwandt» und «menschlicher Art nicht
fremd» 7. 67. 2, 1. 76. 2)6. Je nach dem Zusammenhang fällt der Akzent dabei auf

4 Man hat gemeint, es sei ein Anliegen des Thukydides, die verschiedenen
Stammeseigentümlichkeiten der Spartaner und Athener darzustellen, hier sei das eigentliche Ziel
seiner Geschichtsschreibung zu suchen; man hat natürlich auf die Reden des ersten Buches
verwiesen. Aber es ist damit nur eine Leistung bezeichnet und nicht diejenige, auf welche
es Thukydides vor allem ankam (darüber im letzten Abschnitt). Thukydides entfaltet
bewußt die unterschiedlichen Erscheinungsformen der beiden Völker. Aber er läßt, nachdem
die Korinther die verschiedene Wesensart scharf gezeichnet haben (1. 68-71), Archidamos
das Thema aufnehmen, abschwächen und ausdrücklich sagen: «Man darf überzeugt sein,
daß die Gedanken der andern ähnlich sind; man darf nicht annehmen, daß ein Mensch vom
andern sich stark unterscheide» (1. 84. 3 und 4). Ähnlich Hermokrates (4. 61. 3 und 5):
«Die Volksstämme sind von Natur aus verschieden», aber in dieser Verschiedenheit liegt



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 257

das Gewordene, Verfestigte, Sichtbare oder auf die produktive Kraft des Innern,
die, immer sich selber gleich und ihren eigenen Gesetzen gehorsam, jene Typen
und Ausformungen schafft; jedenfalls reicht xgdnoi vom Formenden bis zum
Ausgeformten.

Das Innenleben ist also in dieser Sicht noch nicht für sich allein genommen. In
seiner inhaltlichen Fülle erscheint es in dem Worte yvcbprj. Hier - in der yvcbpij - ist
der Mensch empfänglich oder unempfindlich für den Schmerz (2. 64. 6, 7. 75. 2),
hier ist die eigentliche Stelle, wo Zuversicht wiederauflebt, wo Verzweiflung,
Mutlosigkeit zu Hause sind (6. 49. 2, 2. 51. 4,4. 55. 4), hier sind Begehren und Argwohn
versteckt (1. 90. 2), hier entspringt der Impuls, bevor er in die Wirklichkeit
eingreift (cbgprjpevovg xi xö nXeov xfj yvcbprj 4. 27. 4), hier keimt der Haß, bevor er
sich in Taten offenbart (4. 128. 5); Zorn und Empörung sind Teile des Innern
(xö ögyi^dpevov xrjg yvcbprjg 2.59.3; dnonXrjoat xrjg yvcbprjg xö dvpovpevov - 7.68.1

- nimmt dgyfj zu Beginn des Satzes wieder auf).
Die Einheit des Innern, die mit dem Worte yvcbprj umrissen ist und die in den

vorangehenden Beispielen als Ort der Affekte erscheint, ist auch angerufen mit
dem gleichen Worte, wenn die gefühlsmäßige Bereitschaft des Menschen zum
Handeln berührt wird: die Lebensstimmung, aus der Mut, Entschlossenheit, Wille
und Plan dann herauswachsen, oder ihr Gegenstück, die verzichtende
Niedergeschlagenheit. Beide Stimmungen breiten sich aus in einem Felde, das die Begriffe
Überhebung, Mut, Furcht, Mutlosigkeit markieren können; das zeigen die im
jeweiligen Kontext zugeordneten Nachbarbegriffe dva&agoeco, dagovvco, xaxacpgo-
veco, dvdgsia, evyyvxia, xaxdnXrjlgig, nsgidsrjg xxX.

Aber der zentrale Punkt der Stimmung (der gespannten oder der spannungsleeren

Gestimmtheit), der Drehpunkt der Stimmungsumschwünge hat keine

differenzierende, unterordnende Bezeichnung mehr; es geschieht in und an der
yvcbprj.

Beim Anblick dessen, was geschah, wurden sie in ihrem Herzen unterjocht (xal
xr)v yvcbprjv idovXovvxo), heißt es von den Athenern, die vom Lande aus dem
Seegefecht im großen Hafen von Syrakus zusahen; sie sind gefangen vom Anblick
dessen, was über ihr Schicksal entscheiden wird, ihr Körper folgt in seinen

Bewegungen den Stößen und WTellen des Erlebens (7. 71. 2f.). Von ähnlicher
Beklommenheit, die später in Hochmut umschlägt, spricht ähnlich die Schilderung
der Kämpfe vor Pylos (4. 31.1; vgl. 2. 89. 9, 6. 72. 2). Das Volk in Athen ist, aus
Furcht vor der vermuteten Macht der Verschworenen, «im Herzen unterworfen»
(8. 66. 2f.); Knemos und Brasidas rechnen in ihrer Ermunterung an die
niedergedrückten Matrosen mit einem Reste der yvcbprj, der nicht «besiegt» ist (xrjg
yvcbprjg xö pr) xaxd xgdxog vtxrnrev 2. 87. 3).

Die Abhängigkeit der Stimmung von den Umständen, welche begünstigen oder

nicht der Grund, feindlich gegeneinander zu ziehen. Der wahre Grund liegt in der menschlichen

Natur der Angreifer, «denn die Natur des Menschen ist so, daß er immer über den
Schwächeren herrschen muß» (xolg Hheoiv, ort ölxa ne<pvxe - nitpvxe ydg xd ävfrgibneiov dtd
navxög ägxew ••• xov elxovxog).



258 Walter Muri

hemmen können, die Veränderlichkeit zeigt sich gerade in diesem Innersten, und
wie es sich in dieser Hinsicht in zwiefachem Aspekte darstellen kann, so wird es

auch in zwiefacher Weise angesprochen: als das Innerste, das, aufrecht, sich

behauptend, zum zielstrebigen Handeln bereit, yvcbprj heißt und dann etwa mit Geist,

Gesinnung von uns zu bezeichnen wäre, und wiederum dasselbe Innerste, das,

sofern es stimmungsmäßig den Konstellationen folgt und von ihnen abhängig ist,
dgyai heißt: Affektmasse, veränderliches Gemüt. So im gleichen Satze 3. 82. 2:

Im Frieden und Wohlergehen ist bei den Menschen und den Staaten «die Gesinnung,

der Geist, besser» (dpeivovg xäg yvcbpag sxovoi); der Krieg ist ein gewalttätiger

Lehrer und gleicht die «Empfindungen» der Menge den jeweiligen
Umständen an (xäg ögyäg öpotot). Einen Sonderfall dieses allgemeingültigen Satzes

nennt 2. 59. 1-3: Nach dem zweiten Einfall in Attika wandelt sich die Empfindung,
die Gesinnung der Athener gegenüber Perikles; sie sind in ihrer yvcbprj hilflos; er
sieht, wie sie ihm zürnen, will sie ermutigen und «das Zornige ihrer yvcbprj ableitend
sie in einen Zustand größerer Milde und Furchtlosigkeit führen»; er hatte die

Äußerungen ihres Affektes xä xr)g ogyrjg vorausgesehen (2. 60. 1; vgl. 1. 140. 1

xfj avxfj ogyfj xäg yvcbpag xgenopevovg). In dem Beispiel 2. 59. lf. schimmert das

Wort yvcbprj zwischen einem mehr rational gefärbten, einen festen Kern umspielenden

«Gesinnung» und dem rein Emotionalen des Gemütes.

Wo Thukydides den Pausanias schildert (1. 130), der sich seiner bisherigen
Lebensart entfremdet, nach Größerem trachtet (r)gxo), heißt es: er konnte seine

dtdvota, Denkungsait, nicht mehr verbergen, sondern enthüllte in geringfügigen
Dingen, was er in seinem Sinne (yvcbprj) allzu hoch künftig auszuführen vor hatte.
Er gab sich unnahbar und war allen gegenüber so empfindlich (xfj ogyfj ovxco

XaXenfj), daß keiner sich ihm nähern konnte. In dieser Folge von Beobachtungen
ist das Willensmäßige miteinbezogen: im Worte yvcbprj sind Entschlüsse, Vorsätze,
ein gerichteter Sinn mitenthalten; im Temperament findet die Änderung, die im
innersten Sinne schon eingetreten ist, ihren Ausdruck.

Das Rationale, die Kraft der Überlegung, der gedanklichen Konzeption ist in
yvcbprj miteingeschlossen; es braucht nicht immer in den Bück zu fallen. Das

Bedeutungsfeld, in das yvcbprj dann eingespannt erscheint, wird abgesteckt etwa
durch die im Zusammenhang vorkommenden Nachbarbegriffe ßovXevecr&ai - prj
divvexog - oocpdg - Igwexdg. Als Denkkraft - die eigentliche Kraft, mit der der

Mensch die gegebenen Umstände durchdringt und für sein Handeln ordnet, mit
der er Widerstände überwindet und sein Handeln lenkt - als Denkkraft steht sie

neben andern Mächten, welche die Wirklichkeit umzugestalten gestatten: loxvg
und dvvapig (3. 11. 3; 1. 77. 3; 2. 13. 2). Sie steht gegenüber der xvx^j, als welche

ihr Material, ihren Widerstand und ihren Wirkungsbereich darstellt (1. 144. 1);
sie steht als Denkkraft in ausschließendem Gegensatz zu ögyr) (2.22.1), mit welchem

Worte yvcbprj doch eben noch, in seinem affektiven Aspekte, synonym war.
Solange für die Kraft der Überlegung das W^ort yvcbprj steht, ist das Emotionale,

das Willensmäßige, als Färbung, stärker oder schwächer, dabei; die reine Intelli-



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 259

genz, in ihrer höchsten Leistung und Ausprägung, ist als besondere Gabe

angesprochen in tjvveotg; darüber nachher.

Im Voluntativen zeigt die Verwendung des Wortes yvcbprj bei Thukydides
weithin Anlehnung an den herkömmlichen Gebrauch und ein Vorwiegen usueller

Wendungen (xoutvxn yvcbprj: in dieser Absicht). Sobald aus dem willensmäßigen
Impulse, dem Drang zum Handeln, ein sichtbarer, in die Wirklichkeit eingreifender
Akt wird, oder wo die willensmäßige Bereitschaft und Gespanntheit als Eigenschaft

erscheint, da redet der Historiker auch in entsprechenden Ausdrücken:
ßovXrjoig, ngo&vpia.

Die Kräfte des Denkens, der Mut, das Gemüt, die Affektivität, Impulsivität,
Willenstrebung gehören zur yvcbprj. Aber alle diese Sonderkräfte sind Aspekte
einer Einheit, die vorausgesetzt wird bei Thukydides, auch wo unsere Terminologie
zu Unterscheidungen und Aufspaltungen führt. Man halte, um das noch einmal
sich bewußt zu machen, drei Stellen zusammen, wo ein und dieselbe Gegebenheit

vorausgesetzt wird: man hat über unsere Übersetzungen hinweg immer auf die

Einheit der thukydideischen Anschauung hinzublicken. «Ich darf nicht in
törichtem Ehrgeiz meinen, ich sei in gleicher Weise über meine eigene yvcbprj

(Denken) und über die Tyche, die ich nicht beherrsche, Herr» (4. 64. 1). Die
Lakedämonier waren nach dem Unglück von Sphakteria, einem Schicksalsschlag,
wie sie meinten, «in der yvcbprj noch dieselben» (in ihrem Innern, ihrem Wesen:
als Gegensätze zu yvcbprj erscheinen im Zusammenhange - als Vorwürfe formuliert

- Schlaffheit, Dummheit, Langsamkeit 5. 75. 3). «Deswegen waren sie weniger
kühn zum Kampfe und meinten in allen Unternehmungen Fehler zu begehen, weil
ihre yvcbprj sich selber nicht mehr traute, eine Folge der Ungewohntheit von
Unglück) 4. 55. 4.

Mit Igvvsaig erfaßt Thukydides eine Form der Intelligenz, die schlechthin die
höchste ist; er redet von dieser Fähigkeit nur in anerkennendem Sinne.

Themistokles, Archidamos, Brasidas, Hermokrates, die Führer des oligarchischen
Umsturzes von 411 sind durch £vveotg ausgezeichnet, aus älterer Geschichte
Theseus und die Pisistratiden. Eingehend wird Themistokles in dieser Richtung
charakterisiert: eine höchste, angeborene Kraft des Geistes, die weder der
vorbereitenden Erfahrung, noch jeweiliger Belehrung bedarf, in der konkreten Situation

in kürzester Überlegung am richtigsten erkennt, das Künftige auf weiteste
Sicht hin richtig vermutet. Diese Kraft seiner Natur ist an Themistokles «der

Bewunderung wert» (1. 138. 2-3; vgl. 1. 74. 1 £wexcbxaxov).
tgvveotg ist affektloses Denken, sie wird von den andern Teilen des Gemütes,

des Charakters losgelöst gesehen. Darum treten in der Charakterisierung der
Menschen dann noch andere Prädikate hinzu ocbcpgcov, xdXpa, ägsxr) (1. 79. 2,

2. 62. 5, 4. 81. 2, 6. 54. 5). Diese Kraft des Denkens vermag das Ganze einer
Situation zu durchdringen (4. 10. 1), ist jeder Lage dank ihrer Beweglichkeit ge-



260 Walter Muri

wachsen (tö |w£TöV ix xov noXvxgdnov avxcov xrjg yvcbprjg 3. 83. 3; xö ngög änav
£wexdv 3. 82. 4).

Dem Menschen geringerer geistiger Beweglichkeit erscheint diese angeborene
Kraft der Intelligenz als übersteigerte und verantwortungslose Fähigkeit; so urteilt
auch Kleon (3. 37. 3-5, neben 3. 83. 3): der selbstherrliche Verstand betätige sich

am Nutzlosen, finde seine Befriedigung im Triumph über den im Denken schwächeren

Gegner (vgl. xä dxgela tjwexol äyav övxsg 1. 84. 3, £weoecog dycbvi 3.37. 5,

3. 82. 5).
Der höchste Verstand beweist sich in Proben, im Erfolg (1. 138. 2, 1. 140. 1).

Die Macht des Wortes steht ihm zur Seite, so wird es an Themistokles, an Thera-

menes gerühmt (1. 138. 3, 8. 68. 4); wer dem mächtigen Worte nicht gewachsen
ist, fürchtet in ihm gerade den überlegenen Verstand (3. 37. 4, 3. 83. 3).

Im Vergleich zur yvcbprj erscheint in l-vveoig die höchste Kraft des Denkens

nur als Leistungsfähigkeit, ohne psychologische Verknüpfung mit andern Kräften.
Rücken beide Begriffe zusammen, so ist mit £vveotg die Aufgipfelung der ja auch
das Denken mitenthaltenden, polytropen Innenkraft des Menschen gemeint:
yvcbprjg igvveoig die höchste Äußerung ihres Geistes (1. 75. 1; das Emotionale, das

der tgvvsoig, nicht der yvcbprj fehlt, ist an dieser Stelle durch ngodvpia ausdrücklich

hinzugefügt; vgl. 2. 34. 6 yvcbprj pr) ä£vvexog durch seine geistige Kraft besonders

ausgezeichnet).
Daß die tjvveoig die größten Menschen, nach Thukydides' Urteil, auszeichnet,

wirft ein Licht auf ihren Rang und ihre Leistung: durch das Denken erhebt sich
der Mensch über die Verkettungen seiner Affekte und der äußeren Lebensmächte,
indem er sie durchdringt; dank ihr ist er dem psychischen Zwange enthoben,
souverän. Wo seine Denkkraft sich nicht in diese Höhe erhebt - in der Masse -, da

folgt das affektgeleitete Denken dem Druck der Ereignisse.

Neben diese Skizze des menschlichen «Innern» ist das Bild des menschlichen
Daseins zu stellen, das Thukydides in der Leichenrede entwirft und das in besonderer

Weise vom bisherigen abweicht. Erscheint anderswo der Mensch in der

Auseinandersetzung mit den Lebensmächten, so stellt die Leichenrede eine Form
des menschlichen Daseins dar, die durch die Harmonie der persönlichen Kräfte,
der begünstigenden Verhältnisse und der intendierten Werte eine völlig andere Art
der Betrachtung und der Wertung verrät.

Zwei unterscheidende Momente sind vorab wichtig: einmal ist eine persönliche
Sphäre festgestellt und als wesentlicher Raum freier Wesensentfaltung anerkannt,
auch wenn individuelles Dasein außerhalb der bürgerlichen Pflicht und Tätigkeit
verurteilt und nur in der Teilhabe am Staatlichen gewertet wird.

Sodann ist der Mensch, wie ihn die Leichenrede verherrlicht, frei von Not und

Druck, darum frei im Spiele seiner Lebensmöglichkeiten. Er steht auf einer Lebenshöhe,

auf die ihn die gegenwärtige Macht des attischen Staates gehoben hat.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 261

Denn im Augenblicke, da Not das Leben bedrängt, zerfällt der Spielraum freier

Lebensgestaltung und mit ihm die Möglichkeit, an überlieferten oder geglaubten
Werten sich zu orientieren. Für die Anerkennung des xaXdv sieht Thukydides

- mutatis mutandis - dieselben Voraussetzungen wie für die Geltungsmöglichkeit
des dixatov. Das dixatov gilt als Prinzip der Ordnung und der Gemeinschaft nur,
wo die streitenden Mächte ins Gleichgewicht gekommen sind: «Wir werden nicht
pex' övopdxcov xaXcbv eine lange, unglaubwürdige Rede halten... wir erwarten, das

Mögliche zu verwirklichen von dem, was beide Teile in Wahrheit im Sinne führen:
beide wissen wir, daß Gerechtes in menschlicher Überlegung und Rede nur auf der

Grundlage gleichen Zwanges beurteilt wird; das Erreichbare aber tun die

Übermächtigen, die Schwachen lassen es zu» (5. 89)7. Ähnlich dem dixatov hat das

xaXdv als Lebensinhalt (nicht als bewußte Verhüllung im Machtstreben, wo es

jederzeit dem Ideologieverdacht ausgesetzt ist) seinen Platz nur da, wo dvdyxrj,

Not, Armut, Gewalt wegfallen. Als mit der Pest in Attika Bedrängnis und
Bedrohung beginnen, wird die ganze Lebensordnung in Frage gestellt, die an Ordnung,
Recht, Sitte, Genuß des Schönen als an Werte glaubte. Mit Bedrängnis und
Gewalt beginnt die Destruktion: inieoe 2. 52. 1, vnegßia£opevov xov xaxov 2. 52. 3;
dem, was bisher als Wert erschien - xcö dötgavxi xaXco -, will sich keiner mehr

verpflichten. Auf dem Gebiete des Sittlichen beginnt der Zerfall (in den Gebräuchen
der Bestattung); die - im Sinne des Thukydides - wahre menschliche Natur kennt
keine durch Gemeinschaft und Herkommen auferlegte Bindung mehr: weder

Furcht vor den Göttern noch ein Gesetz der Menschen hielt sie von den Verbrechen
ab (äneigye... dpagxrjpdxcov 2. 53. 4; derselbe Gedanke wird vonDiodot später in
unbedingter Geltung ausgesprochen: Es gibt kein Gesetz, welches vom Verbrechen
zurückhalten könnte 3. 45. 3). Dasselbe ist vom Kriege, als einer Form der
äxovotog dvdyxrj, in der sogenannten Pathologie dargelegt: er raubt die Freiheit des

täglichen Lebens, ist ein gewalttätiger Lehrer, er gleicht die Seelen der meisten
dem Tatsächlichen an (3. 82. 2). Die Folge ist die Zerstörung und Ersetzung der
bisher geltenden Wrerttafeln (3. 82. 4).

Aber in der evnogia - um zur Leichenrede zurückzukehren - da wo menschlichem

Wesen kein Zwang angetan wird, entfaltet sich die Fülle der
Lebensmöglichkeiten. Frei, ungezwungen, unbeschwert ergibt sich die Beziehung zum
Nächsten, dem seine Sphäre und seine Art, nach Belieben zu handeln, ohne Scheelsucht

ebenfalls zuerkannt wird. Aus freier Zustimmung, durch den Respekt vor
göttlichem und menschlichem Gesetz, stellt sich die Ordnung der Gemeinschaft

7 Der gleiche Gedanke 1. 77. 4: «Wenn die Menschen Unrecht leiden, ist ihr Zorn heftiger,
als wenn ihnen Gewalt angetan wird.» Denn jenes — Unrechtleiden — setzt geltendes Recht
dnö laov voraus; das Zweite spielt sich in der Sphäre der Macht ab: wo es r\aawv und xgeia-
aatv gibt, hat das Recht aufgehört. Aus ihrer besonderen Lage heraus formulieren die Myti-
lenäer dieselbe Auffassung: «Nur beiderseitige Furcht, die sich die Waage hält, macht ein
Bündnis zuverlässig» (3. 11. 2). Die Mytilenäer haben sich nach den Perserkriegen mit den
Athenern «gleich zu gleich» (dnö xov laov) verbündet; dem «Namen» nach gilt das Bündnis
noch, aber die Gleichheit der Macht, die die Rechtsgleichheit tragen sollte, hat sich zugunsten
der Athener verschoben. Da sie die Macht der Athener fürchten, wünschten sie, jene hätten
vor ihrer Macht gleich große Furcht; so wäre die Gleichheit wiederhergestellt.

18 Museum Helveticum



262 Walter Muri

her. Der Freiheit des Genusses entspricht der Zufluß an Gütern des materiellen
und kulturellen «Konsums». Aber die einzelnen Neigungen sind begrenzt durch
ein Maß; weder die Liebe zum Schönen noch die Liebe zum Denken beherrschen
den Menschen so, daß sie ihn zum Leben und zu seiner Aufgabe untauglich machen
könnten. In aller Freiheit und Nonchalance des täglichen Lebens hält sich der
Mensch zusammen: die Männlichkeit seines Wesens, die Kraft der Seele8 ist der
Kern, der in den Amplituden der Lebensmöglichkeiten die Mitte und die souveräne

Haltung sichert, zwischen Betrübnis und Freude, im Wissen um alle Lockungen
und Gefahren des Daseins. Die Vielseitigkeit, das allseitige Ausgreifen in den

Spielraum der Lebensmöglichkeiten, hebt die Konstanz der Person, die sich selbst

behauptet, nicht auf; in der Harmonie der personeigenen Kräfte sind Denken
und Wagen (die anderswo nur einseitig, auf Kosten der Gegenkraft, vorhanden
sind) voll entwickelt und ausgewogen zugleich. Indem keine innere Kraft (ögyr)

z. B.) in eigengesetzlicher Übersteigerung den Menschen hinreißt, wahrt er die

allseitige Bewegungsfreiheit.
So ungefähr wäre in auswählender Paraphrase das Menschenbild der Leichenrede

(2. 37^11. 1) anzudeuten9. Es ist evident, daß es auf einer andern Ebene
entworfen wird als die übrigen Aussagen des thukydideischen Werkes: es ist ein

geschichtsloses Bild, vielleicht auch deshalb, weil es ein Bild der Erinnerung ist10.

Keime und Fragmente geschichtlicher Wirklichkeit sind in einen Augenblick und
in eine Gestalt erhöht und zusammengefaßt; von den Nöten des Daseins und den

Mechanismen, die sie im Menschen in Bewegung setzen, ist radikal abgesehen,
auch das Xvnrjgdv ist nur ein Moment im Wechsel und Ausgleich, es hat keine

eigene Macht.
In dieser Atmosphäre der evnogia, des evdaipov, iXev&sgov, evxpvxov haben

die Werte der Ordnung, Respekt vor göttlichem und menschlichem Rechte,
Gelegenheit zu gelten, sind die ästhetischen, die ethischen, die Vitalwerte anerkannt
und gelebt. Wo das Gleichgewicht, das eine solche Sphäre zugänglich macht,
gestört ist, wo z. B. die imperialistische Sicherung der Staatsmacht zur Expansion,
zum «Begehren» führt, da fallen die bisher anerkannten Bindungen Schicht um
Schicht, wie in der Auseinandersetzung auf Melos, da gelten neue «höchste» Werte
und Antriebe: rd peyioxa, Eigennutz, Ehrgeiz, Herrschaft, Existenzsicherung.

Die Affekte

Tä xr)g xvxrjg, 6 nagdXoyog begrenzen das überlegte Planen und Handeln des

Menschen von außen her. Eine andere Macht, die von innen her Grenzen setzt, sind
die Affekte; gleich der Tyche vereiteln sie das Sinnvoll-Zweckmäßige, welches

menschliche Vernunft sich vorsetzt.
8 xgönwv dvögeia, xgdxiaxoi xrjv yvx^v.
* Es wäre noch hinzuweisen auf die von außen nach innen schreitende Folge der Begriffe

evöaiuov — iXev&egov — evywxov 2. 43. 4.
10 Dabei ist deutlich gesagt, daß die Grundlage eines solchen Daseins durch die attische

Geschichte geschaffen worden ist. Es ist wohl bewußte Komposition, daß dieses Bild
unmittelbar vor die Beschreibung der Pest, des ersten Anstoßes zur Destruktion, gerückt ist.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 263

Affekt, Stimmung, Emotionales, wie immer man es variierend andeuten mag,
ist bei Thukydides am zentralsten durch das Wort ogyrj bezeichnet. Um die

Bedeutung der ogyrj für den Menschen zu erfassen, verfolgen wir eine einzelne

Affekthandlung, wie sie von Thukydides interpretiert wird: die Ermordung Hipparchs
durch Harmodios und Aristogeiton. Das Tatsächliche wird schon im ersten Buche

erwähnt (c. 20), die ausführliche Darstellung, die das Stimmungsmäßige, die

seelischen Motive berücksichtigt, steht im 6. Buche, im Zusammenhange mit der

Schilderung der Erregung, die in Athen während der Untersuchung des Hermenfrevels

herrschte (6. 54ff.).
Das Wagnis (xdXprjpa) wurde wegen einer Liebesgeschichte (oV igcoxtxr)v £vv-

xvxiav) unternommen. Aristogeiton war der igaoxrjg des Harmodios; diesen
versucht Hipparch zu verführen. Harmodios erzählt davon dem Aristogeiton; dieser,
in seiner Liebe getroffen, empfindet heftigen Schmerz (igcoxixcog negiaXyrjoag), er

fürchtet (cpoßrnreig) die Macht des Hipparch. Hipparch, bei einer zweiten Annäherung

wiederum abgewiesen, will Harmodios demütigen. Seine Schwester ist als

Kanephore für einen Festzug aufgeboten und wird nun weggewiesen, unter dem

Vorwande der Unwürdigkeit. An dieser Kränkung trägt Harmodios schwer (xaXencög

cpeget); Aristogeiton, schon früher gegen Hipparch aufgebracht, wird nun noch

hitziger (nagco£vvexo).
Am Tage der Panathenäen, der für die Rache der Verschworenen bestimmt ist,

sehen sie einen der Mitverschworenen sich mit Hippias unterhalten; sie fürchten
(edeioav), ihr Plan sei verraten und sie würden sogleich festgenommen werden.
Vorher aber wollen sie sich noch an dem, der sie gekränkt hat, rächen. Beim
Leokorion treffen sie auf Hipparch und ohne Überlegung (dnegioxsnxcog) fallen sie

ihn an und schlagen auf ihn ein, beide in leidenschaftlicher Erregung, der eine wegen
seiner Liebe, der andere infolge der Kränkung (dC ögyrjg, 6 pev igcoxixfjg, 6 de

vßgtopevog). Abschließend sagt Thukydides: Auf solche Weise begann der
Anschlag aus Liebeskränkung (igcoxixr) Xvnrj) und erfolgte das unüberlegte Wagnis
(äXöytoxog xöXpa) infolge der plötzlichen heftigen Furcht (negidssg).

Zwei Affekte, bedrohte Liebe und verletzte Ehre, sind die Antriebe; plötzlich
hinzutretende Furcht benimmt den Handelnden die klare Überlegung: so motiviert
Thukydides und zeigt in der Verknüpfung der ogyai das Lückenlose des seelischen
Ablaufes.

Die zwei schärfsten Gegensätze, heißt es an anderer Stelle (3. 42. 1), des richtig
überlegenden Planens sind Übereilung und Affekt (evßovXia - xaxog - ogyrj).
Jenes, die Übereilung, pflegt sich zusammen mit Unverstand einzustellen, der
Affekt zusammen mit Zuchtlosigkeit und Ohnmacht des Denkens. Deutlich ist
also die Korrelation der ogyrj zum Denken. Es ist billig, anzumerken, daß hier eine

richtige psychologische Feststellung vorliegt; wichtig ist für unsere Untersuchung,
daß Thukydides die Affekte von der denkenden Kraft des Menschen her beurteilt,
als eine vom Innern aus kommende Hemmung, Lähmung, Begrenzung des wahren
menschlichen Vermögens, des Xoyiopdg.



264 Walter Muri

Es erübrigt sich, eine Kasuistik der einzelnen Affekte zu geben (cp&dvog, Xvnrj,
cpdßog xxX.); auch genüge der Hinweis, daß sich die regierenden Männer der Affekte
der Menge, anstachelnd und mildernd, zu bedienen wissen, Perikles vor allen
(2. 65).

Es ist noch genauer zu erfassen, welches jeweils der Anstoß zum Vordrängen
und Überborden des Emotionalen ist. Der Ausdruck evogyrrrcog11 (1.122.1):
«wohltemperiert» setzt nicht die Unterdrückung, sondern den Ausgleich und die

Ordnung vorhandener ögyai als das Normale voraus; wenn dann ein Affekt, aus
welchem Grunde immer, beherrschend wird, heißt der Mensch ögyto&eig, von der
Leidenschaft getrieben.

Daß der Mensch mit seiner ogyrj auf die Einflüsse und auf die Veränderungen
seiner Lebensbedingungen antwortet, ist aus mancher Stelle zu lesen. Perikles ist
sich zu Beginn des Krieges bewußt, daß die Menschen nicht in derselben ogyfj sich

zum Kriege bereden lassen und nachher im Handeln sich verhalten, vielmehr nach
den Umständen auch ihr Gemüt wenden (yvcbprj).

Vieles fiel vor - heißt es in der Schilderung der Zersetzung der Lebensordnungen
3. 82 f. -, wie sich der Wechsel der Umstände jeweils ergab. Denn im Frieden und
Wohlergehen haben die Staaten und die einzelnen Menschen bessere yvcöpai, weil
sie nicht in Zwangslagen geraten. Der Krieg aber hebt die Gunst der Verhältnisse
im täglichen Leben auf, er ist ein gewalttätiger Lehrer; er gleicht die dgyai der
Menschen je den vorhandenen Verhältnissen an (und das geschieht und wird
geschehen, solange die Natur des Menschen dieselbe sein wird). Ähnlich ist der

psychische Konnex in 3. 45 gesehen: eine bestimmte Lebenslage drückt den

Menschen, führt ihn zwangsmäßig - über die aufbrechenden Affekte - zu
Handlungen, die nicht mehr durch die Überlegung gelenkt sind. Armut und Wohlstand
sind in 3. 45. 4 als zwei Lebenssituationen genannt: aus der Not und dem Druck
der Armut wirft sich der Mensch in die vermessene Tat (xdXpa); aus dem Wohlstand

erwachsen die Affekte vßgtg und cpgdvrjpa, aus diesen die nXsovetjia, die in
der sogenannten Pathologie als eine der Ursachen völliger Auflösung bezeichnet

wird. Auf diese zwei Beispiele folgt 3. 45. 4 die allgemeine Aussage über psychische

Verkettungen: Lebenslage (ijwxvxia), die von einem unkorrigierbaren, mächtigeren

Antrieb beherrscht wird (ävfjxeoxor xgsiooov) - dann ogyrj, als der Teil des

Menschen, der den Druck erleidet und darauf reagiert, schließlich xivdwog als

Ergebnis der Überflutung durch ogyrj. (Vgl. 5. 99: die Lage und die zu erwartende
Reaktion der athenischen Untertanen: sie leiden unter dem Druck der
Herrschaft, werden erbittert, überantworten sich der unüberlegten Tat, welche in die

Gefahr führt xfjg dgxfJQ xco ävayxaico nagotgwopsvovg - xco dXoyioxcp - xivdwov;
ähnlich die schon erwähnte Abfolge bei der Ermordung des Hipparch 6. 54ff.:
£wxvxia igcoxixf] - nagcog~vv£xo - dgyr) igcoxtxr] - dXdytoxog xdXpa).

11 Zum Worte evögyrjxog s. den Anhang.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 265

diog
Eine der irrationalen Kräfte, die durch ratio, aber beschränkt, in ihrer lähmenden

Wirkung auf den Handelnden aufgehoben werden kann, ist die Furcht. Furcht
vor dem Ungewissen, Furcht, die keine sichtbaren Gründe kennt, heißt sie:

dxixpagxov deog xov dcpavovg 4. 63. 1, ähnlich 2. 87. 1. Nach ihrem Bereich darf

man sie als Gegenstück zur Haltung der iXjiig bezeichnen: sie ist Furcht vor dem

Künftigen, ist ohne Grund (äXöycog), sie läßt sich gegebenenfalls durch Gründe,
durch das Sichtbare aufheben. Der Feldherr, der vor einem Kampfe seine Soldaten

aufzurichten sucht, nennt Gründe der Zuversicht, versucht das Ungewisse hell zu

machen; die Lage wird analysiert, in ihren einzelnen Momenten beurteilt, durch
Einsicht kann Vertrauen geweckt und dadurch die Angst überwunden werden

ixXoyi£öpevog änav xö nsgtsoxög ijpäg dstvdv 4. 10. 1.

Das ist die natürliche Furcht, das vorausgenommene Gefühl der Schwäche

einem vermuteten Stärkeren gegenüber. Außer dem Denken, welches das Dunkle

zerstreut, lassen sich gegen sie emotionale Gegenkräfte aufrufen, Zuversicht,
Vertrauen zu sich selber, Wagemut. Sooft Perikles, heißt es 2. 65. 9, merkte, daß die

Athener zur Unzeit übermütig und zuversichtlich waren, drückte er sie durch sein

Wort in die Furcht herab, und umgekehrt: wenn er sie voll grundloser Furcht sah,

richtete er sie wieder auf zur Zuversicht.
Für dieses Hin und Her der Kräfte des Gemütes, für das Wogen der Affektmasse

zwischen den Polen Furcht und Zuversicht, und überhaupt für die Reversibilität
der Affekte hat Thukydides ein ganz besonderes Interesse.

Etwas Besonderes ist die Furcht, die der Mensch für die Existenz seines Staates

empfindet. Auch sie heißt diog. Diese Furcht meint Thukydides, wenn er sagt, die
drei wichtigsten Motive menschlichen Handelns seien Furcht, Ehrgeiz und
Eigennutz12. Vor dieser Furcht versagt die Hilfe des Xoytopdg. Niemand kann den

Spartanern die drohende Macht Athens und ihre Zunahme ausreden; es geht um
die Existenz Spartas, die Gegenmacht ist sichtbar, konkrete, gegenwärtige Macht,
Übermacht.

Damit ist ein Spannungsfeld angedeutet, in dem der Mensch als Angehöriger der
Polis lebt: die absehbare Bedrohung der Existenz. Diese Furcht kann nur
überwunden werden durch die Mehrung der eigenen Macht. Nach den Perserkriegen,
als Sparta die Vormacht war, haben sich die Athener gezwungen gesehen, die

eigene Macht zu steigern, hauptsächlich aus Furcht, dann aus Ehrgeiz, später auch
aus Eigennutz. Wenn die Athener so gehandelt haben, läßt sie Thukydides sagen,
so haben sie nichts Absonderliches getan und nichts, das menschlicher Art fremd
wäre (1. 75f.).

Das Übermächtige, das der Furcht ruft (und darum selber nach griechischem

12 öiog — xiuf] - dxpeXta 1. 75. 3, in anderer Reihenfolge 1. 76. 2; nur zwei genannt
1. 123. 1., 3. 13. 5 und 3. 14. Als die treibenden Mächte im Leben innerhalb einer Gemeinschaft

werden 3. 82. 8 nXeove£ia xal q>iXoxi[iia genannt (vgl. 2. 65. 7 xolg löiajraig xiufj xal
dxpeXla); öiog bezieht sich eben vornehmlich auf die Existenz des Staates.



266 Walter Muri

Sprachgebrauch auch diog heißen kann) wird oft bezeichnet als xö dstvdv; es ist
seinerseits eng verbunden mit xivdvvog.

Die Reihung - und oft Überschneidung - der einschlägigen Begriffe verhindert
nicht eine genaue Erfassung je an der vorliegenden Stelle; es verrät sich dahinter
die Einheit der Anschauung. Denn alle diese Begriffe beziehen sich auf eine
Grenzsituation, auf die Gefährdung und Vernichtung der Existenz, xivdvvog ist bei

Thukydides oft in diesem äußersten Sinne verwendet, beim Einzelnen wie beim
Staate: Gefahr für Leib und Leben, Bedrohung der staatlichen Unabhängigkeit,
d. h. der Existenz des autonomen Staates, xivdvvog ist der Abgrund, dem die

Bevölkerung Mytilenes durch das Eintreffen des Gegenbefehls im letzten Augenblick

entronnen ist; ist der Untergang, vor dem die Stadt Syrakus im letzten
Augenblick (xaxä xovxo xatgov) durch die Ankunft des Gylippos bewahrt worden
ist (3. 49. 4; 7. 2. 4). So verdichtet sich dem Historiker der sizilischen Expedition
das Geschehen, daß er in einem Moment die Grenze gestreift, die Wendung
eintreten sieht.

Kaum an einer Stelle wird bei Thukydides so faßbar, daß der Staat eine
geschichtliche Lebenseinheit sei, wie da, wo Thukydides von der Grenzsituation der

Gefährdung spricht. Nicht daß die Lebenseinheit Staat nicht auch von innen her
faßbar wäre, in ihrer mannigfachen gegenseitigen Bedingung und Wechselwirkung,
zumal wo sie, wie in der perikleischen Leichenrede, ganz von innen her, als Geist
und Gesinnung beleuchtet wird. Aber in der Gefährdung geht es nicht um
Einzelverluste und Teilbeschädigungen, sondern um das Dasein dieses Staates ein für
allemal. Der Staat als Machtgebilde, der andern Mächten begegnet, wird durch
eine MachtVerminderung zentral getroffen; auch wenn es mit einer Wunde abgeht,
so stand vorher das ganze Leben auf dem Spiel. Vor der sizilischen Expedition
(nach Thukydides' eigener Meinung der Beginn von Athens Untergang 2. 65. 11)
ermahnt Nikias ganz im Sinne dieser Auffassung des Thukydides, man möge im
Interesse des Vaterlandes gegen die Expedition stimmen, da Athen die größte
aller bisherigen Gefahren wage 6. 13. 1 vneg xfjg naxgidog cog piyioxov dr) xcöv nglv
xivöwov dvagginxovorjg dvxtxsigoxovsiv.

In der Spannung des xivdvvog leben, ist die notwendige Zugabe des herrschenden

Staates, das sprechen mit ähnlichen Worten Perikles, Alkibiades und Kleon
aus: wer außerhalb der Gefahr Mannestugend beweisen will, muß es in der
Tatenlosigkeit tun, der Übergang zur Tatenlosigkeit aber leitet den Untergang des

Staates ein (2. 63. 2, 3. 40. 4, 6. 18. 3 und 7); Sekurität gewährt nur die Knechtschaft

(äxtvdvvcog dovXeia, äocpaXcog dovXevsiv 6. 80. 5, 2. 63. 3).

dvdyxrj. xä piyioxa
Im Zusammenhang mit der Rolle der Furcht im Leben der Staaten soll zunächst

- in andeutender Kürze - die Bedeutung der dvdyxrj im Leben des Staates verfolgt
werden; ein Hinweis auf die letzten Antriebe ist angefügt. Damit sollen an einem



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 267

besonderen Gegenstand thukydideischer Geschichtsschreibung zwei Kategorien
nachgewiesen werden - Notwendigkeit und primum movens -, als Vorbereitung
auf den letzten Abschnitt, der darlegen wird, was Thukydides über die Notwendigkeit

im menschlichen Handeln und über die eigentliche Natur des Menschen denkt.

Notwendigkeit, Unentrinnbarkeit gibt es im Leben des Einzelnen wie im Verkehr
und in der Auseinandersetzung der Staaten. Indessen wendet Thukydides das Wort
dvdyxrj nie auf das Verhalten des einzelnen Menschen an; er bedarf des Begriffes
hier nicht: die Natur des Menschen trägt die Notwendigkeit schon in sich, diese

wird in jener ungeschieden - oder jedenfalls ohne abhebende Benennung - mitgedacht

(die menschliche Natur kann schlechterdings durch kein Mittel aufgehalten
werden, wenn sie einmal in Bewegung geraten ist 3. 45. 7).

Beim Staat sind es die großen Machckonstellationen, welche Handlungen
erzwingen, die nicht mehr von Menschen gewollt oder gelenkt sind. Wohl gibt es die

Möglichkeit, einen Gegner durch Anstalten in diese oder jene Lage zu bringen,
so daß er notwendigerweise dieses oder jenes tun muß; man kann ihn zum Kampfe
gegen seinen Willen zwingen13. Aber die großen Notwendigkeiten sind nicht das

Werk der Planung oder des weitblickenden Willens, sondern geschichtliche Lagen,
die sich nicht mehr ändern lassen und nach denen der Handelnde sich richten muß,
sofern er sich behaupten will. Die Athener sind eine seebefahrende und
seebeherrschende Nation geworden «von den Persern gezwungen» (7. 21. 3); es gibt
Staaten, die aus Notwendigkeit immer zu Feinden geworden sind (3. 40. 3).

In solchen Zwangslagen erscheint als das Motiv des Handelns der Vorteil (Eigennutz):

die Korkyräer erklären, daß sie eigentlich nicht einen Krieg beginnen
wollten; wenn die Korinther sie aber dazu zwängen, wären auch sie in die

Notwendigkeit versetzt, Freunde zu suchen, wo sie sie eigentlich nicht suchen möchten,

um ihres eigenen Vorteiles willen (1. 28. 3; ähnlich 1. 76).
Das Wachstum eines Staates führt zu unentrinnbaren Konsequenzen: entweder

muß der Staat auf eine weitere Ausdehnung verzichten, oder er wird durch die

Steigerung der Macht und die Erweiterung des Territoriums gezwungen, zu seiner

Erhaltung (zu seinem «Vorteil») im gleichen Stile weiterzufahren. Machtgebilde
haben ihre innere Notwendigkeit des Wachstums14. Wenn daher zwei
Machtgruppierungen wie der attische Seebund und die peloponnesische Liga sich
ausdehnen, kommen sie notwendigerweise in Konflikt. In diesem Aspekte hat Thukydides

das Geschehen seiner Zeit erlebt. Unmittelbar vor dem Beginn des eigentlichen

Krieges läßt er es auf beiden Seiten mit kurzen Werten sagen: die Korinther
zu den Peloponnesiern «in der Überzeugung, daß es zur Notwendigkeit geworden
ist, beschließet jetzt den Krieg» (1. 124. 2) - Perikles zu den Athenern: sldivat

13 Über die Notwendigkeit in der Geschichte der Staaten ausführlicher: Jaeger, Paideia
1491 f.; Regenbogen in dem vorzüglichen Aufsatze «Thukydides als politischer Denker»,
Das humanistische Gymnasium 1933, 2f.

14 Alkibiades (6. 18. 3): « Es liegt nicht in unserer Hand zu bestimmen, wie weit wir
herrschen wollen, sondern wir sind gezwungen, da wir nun einmal so weit gegangen sind, die
einen zu überfallen, die andern nicht freizulassen, weil wir sonst Gefahr laufen, selbst von
andern beherrscht zu werden, wenn wir nicht selber über andere herrschen.»



268 Walter Muri

de XQV dxi dvdyxrj noXepeiv (1. 144. 3). «Ich glaube, sagt Thukydides selber

1.23.6, der wahrste Grund, freilich der am meisten verschwiegene (seil, des Krieges)
ist der: die Athener haben dadurch, daß sie groß wurden und den Lakedämoniern
Furcht einflößten, sie zum Kriege gezwungen».

Neben dem Begriffe der Notwendigkeit dient dem Verständnis der geschichtlichen

Vorgänge der Begriff der letzten Antriebe. Wo dieser Begriff prägnant
vorkommt, ist er umfassender, als der deutsche Ausdruck erwarten ließe: xä pi-
ytoxa bezeichnet die höchsten W^erte wie die stärksten seelischen Antriebe; für
Thukydides ist entscheidend die Gewalt eines Bewegenden, gleichgültig, ob Affekt
oder Wert, die Größe des Handlungsimpulses unabhängig von seiner Einordnung
in einen Zusammenhang der Normen15.

Wras die letzten Dinge sind, die im Leben und Handeln der Staaten wirken, ist
im Melierdialog deutlicher als irgendwo ausgesprochen. In dieser Auseinandersetzung

versuchen die Melier fünfmal, die Athener durch die Berufung auf die
Geltung moralischer Bindungen zur Schließung eines Freundschaftsvertrages oder

zur Anerkennung ihrer Neutralität zu bewegen; fünfmal weisen die Athener die
Verbindlichkeit solcher Normen ab; in der Reduktion auf das faktisch Bewegende
bleiben als einzige Wirklichkeiten: Erhaltung des Daseins (ocoxrjgia) und Macht
(dvvapig).

Die Melier berufen sich zuerst auf das dixatov16; die Athener antworten: es geht
um eure ocoxrjgia, d. h. um die Erhaltung eurer Stadt und eures Lebens, um das
bloße Dasein, gleichgültig in welcher rechtlichen Stellung ihr weiterlebt (denn die

16 Unter xä ueyiaxa fallen neben staatlicher Autonomie und Herrschaft (3. 45. 6) auch
Ehre Ehrgeiz, Vorteil Eigennutz und Furcht (1. 76. 2).

18 Eine Darstellung des Normativen hätte, wenn sie hier anknüpfte, diese Wertschichten
zu analysieren, ihr Bezugssystem und die Art ihrer Geltung anzugeben. Zu den ethischen
und rechtlichen Bindungen (xaXdv, aloxvvn, öixaiov usw.) sei nur soviel angedeutet:
Thukydides stellt fest, daß die Menschen sich auf ethische Verpflichtungen berufen, daß sie
diese Verpflichtungen aber auch alle relativieren und aus dem Bereich der «avrd xd egya»
zu dem verweisen, was nur )jöya> gilt, övoua ist. Er stellt fest Bestände («Überreste») von
Gesellschafts- und Standesmoral (als ein solcher erscheint Nikias und seine Welt), den
Glauben an die Verbindlichkeit von Normen, die für alle Griechen gelten sollen (z. B. bei
den jeweils bedrängten und bedrohten kleineren Staaten, Platää, Melos). Aber alles zeigt
sich wieder relativiert und, wenn nicht im Sinne eines Oberbaues über vitalen Interessen
geschaffen, so doch in diesem Sinne benutzt (fp öe xovxo uev oxfjua noXixixöv xov Xöyov
avxolg, xax' iötag öi <piXoxi/xlag ol noXXol... 8. 89. 3). Relativiert erscheint es in einem
doppelten Sinne: indem die Vertreter solcher Anschauungen, des Glaubens an verbindliche
Rechtsnormen, Billigkeit, Dankbarkeit, jeweils der faktischen Macht, die sich nicht drapiert,
unterliegen; und Thukydides stellt diese Auseinandersetzung nicht als eine Tragödie dar.
Relativiert auch in dem Sinne, daß Thukydides geglaubte Werte in Reden und in eigenem
Urteil ausdrücklich als relativ bezeichnet: tö öoSav xa)jöv (2. 53. 3), dgexfj vevouiauivn
(7. 86. 5), alaxvvrj öfioXoyov/iivn (2. 37. 3). Im Melierdialog läßt er schließlich diese Werte
auf eine ethisch nicht mehr zu fassende Wirklichkeit reduzieren (vgl. die Athener in Sparta
(1. 76. 2): «Noch keiner hat, wenn sich Gelegenheit bot, etwas durch Gewalt zu erwerben,
dem Rechtsanspruch den Vorzug gegeben und sich vom Mehrhaben abspenstig machen
lassen.»)

Daß Thukydides der Blick für das Ethische als geschichtliche Erscheinung und als
Element der Ordnung nicht fehlt, zeigen die Stellen, wo er die Erschütterung aller menschlichen
Verhältnisse analysiert, 3. 82 und 83, wie schon 2. 53; daß er, selber wertend, die sittlichen
Werte in die Daseinserfüllung einbezieht, beweist wohl die Leichenrede.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 269

Melier würden, gäben sie nach, Untertanen Athens, aber siebehieltenLeibund Gut).
5. 86-89.

Die Melier berufen sich zum zweiten auf das xoivöv dya&dv, d. h. auf die
ungeschriebenen sittlichen Normen, die von allen Griechen anerkannt sind; die
Antwort heißt wiederum: eure ocoxrjgia, unsere dvvapig allein. 5. 90-91.

Sie berufen sich, drittens, auf das elxdg, die Billigkeit; die Antwort ist: es geht

um unsere dvvapig (Erweiterung der Herrschaft und Sicherheit) 5. 96-97.
Sie berufen sich sodann auf ihre Ehre, die ihnen ein Nachgeben verbiete; wieder

heißt es: nur eure ocoxrjgia. 5. 100-101.
Sie nennen an fünfter Stelle evvoia (die verpflichtende Verbindung durch

Wohltatengeben und -empfangen, eine Form der xoivcovia); die Athener setzen

ihr als entscheidenderen Beweggrund die größere Macht entgegen. 5. 106-109.
Alles also, was den Menschen (hier: im Gebiete zwischenstaatlicher Beziehungen)

in normativer Geltung beanspruchen kann, wird weggestoßen, das Handeln reduziert

auf wenige letzte faktische Mächte (ocoxrjgia, dvvapig, dgxfj, cbcpeXia, xipfj),
denen der Staat in seinem Handeln gehorcht. Sie finden ihre Entsprechung in der

Sphäre des einzelnen Menschen. Thukydides beobachtet und nennt sie vor allem
da, wo die Bindungen der Gemeinschaft zerfallen und die beginnende Anarchie17

den Einzelnen freisetzt: Lebensgenuß (vor der biologischen Grenze, welche die

tödliche Krankheit setzt, die notgedrungen beschränkte Form der
Existenzausweitung 2. 53), Habsucht, Ehrgeiz, Ruhm, Sicherheit (xipfj, cbcpsXia, xigdog
xolg Idicbxatg 2. 65. 7; to äocpaXig 3. 82. 7; ndvxcov d' avxcov aixiov dgxr) r) dtä

nXeove^iav xal cpiXoxtpiav 3. 82. 8; das Übrige passim und in den verschiedensten

Abstufungen). Dem Erkennenden stellen sich diese Antriebe als ein Letztes dar,
das nicht mehr zu erklären ist: sie gehören zur cpvaig xov äv&gcbnov.

cpvotg
Indem wir uns der thukydideischen Vorstellung von der «Natur» des Menschen

zuwenden, fragen wir nicht mehr nach der Situation, in die sich der Mensch
gestellt sieht, nicht nach den einzelnen Kräften, mit denen er ausgestattet ist und
mit denen er auf die Lebensbedingungen antwortet oder diese zu beherrschen sucht;
wir fragen auch nicht mehr nach der Mannigfaltigkeit und Qualität der Handlungsantriebe.

Die Frage geht nach demunveränderlichenWesen, das in allem momentan
und auf die Dauer Tätigen und Bewegten vorhanden ist und auf das Thukydides
bisweilen hindeutet. W7elche Geltung haben seine Aussagen über dieses Wesen

Geschichtliche Ereignisse sind festzustellen, zu benennen oder darzustellen;
Motive, Vorstellungen, Antriebe, Entschlüsse sind zu verstehen, ihre Begründung
ist nachzuerleben. Darunter gibt es einen Gegenstand, über den die Aussage einfach
lautf t: er ist so; ich sehe ihn so.

Wir verfolgen bis zu diesen letzten bündigen, eigentlich ontologisch gemeinten
17 ävouia 2. 53. 1; ov uexä xöjv xeiuivojv vöuarv dxpeXiag 3. 82. 6.



270 Walter Muri

Aussagen Stufe für Stufe den Charakter der allgemeinen Aussage bei Thukydides
und bestimmen das ihr entsprechende Objekt. Es lassen sich drei Typen von
Aussagen unterscheiden, die sich verhältnismäßig rein herausheben, auch wenn
Überschneidungen vorkommen. Der erste Typusvon allgem einen Aussagen faßt
Beobachtungen zusammen in einer - statistischen - Regel. Der zweite faßt kulturelle
Erscheinungen, Handlungsfolgen, auch psychische Abläufe als ein Normales,
Gewohntes auf. Der dritte Typus enthält immer Urteile über das WTesen des Menschen

(darum oft mit dem Ausdruck cpvoig, äv&gconog u. ä.), Urteile, die apodiktisch
gemeint sind.

Zum ersten Typus: Es gibt verschiedene Stellen, wo Thukydides zu einem

Vorgang oder Ereignis bemerkt: «wie es zu geschehen pflegt» oneg cpiXei yiyveo&at,
u. ä. Große Truppenkörper geraten in unbekanntem Gelände bei Einbruch der

Nacht in Schrecken und Verwirrung, oder: eine lange Schlachtreihe zerreißt
beim Vorrücken zum Angriff oneg cpiXei xä peydXa axqaxdneda iv xaig ngoaddoig

noieiv (4. 125. 1, 5. 70. 1, vgl. näot axgaxonidoig, pdXioxa de xolg peyiaxoig
7. 80. 3). Die Menge ist wankelmütig: erst setzt sie Perikles ab, später wählt sie ihn
wieder zum Feldherrn Sneg cpiXei öpiXog noieiv; in Syrakus wächst, da der
Feind wieder Erwarten ausbleibt, den Syrakusanern der Mut, sie fordern die
Feldherren auf, sie gegen Katane zu führen olov dr) öxXog cpiXei fiagofjoag noieiv

(2.65.4, 6.63.2; dfjpog 8. 1. 4).
Es sind Beobachtungen an Massen, die Thukydides so formuliert. Das Urteil

verrät durch seine Formulierung, daß es nur statistisch, als Urteil der Wahrscheinlichkeit

gelten will. Es könnte ja auch einmal anders sein, aber gewöhnlich trifft
das in der allgemeinen Aussage Beurteilte zu. Vier ähnlich formulierte Urteile
beziehen sich auf den Gang und die Folgen des Krieges: wenn der Krieg sich in die

Länge zieht, pflegt er meistens ins Unberechenbare umzuschlagen (1. 78. 2). Einmal

heißt es: zufällig donnerte und regnete es auch, wie es vorzukommen pflegt,
wenn das Jahr gegen den Spätherbst rückt - also ganz statistisch aufgefaßt
(7. 79. 3).

Ein einziges Mal wird ein psychischer Nexus in der gleichen Weise ausgesprochen,
ein Gegenstand, über den Thukydides sonst, wie in den übrigen Aussagen über
die Natur des Menschen, unbedingt urteilt: Es gibt zwei Gegensätze der evßovXia,

beginnt Diodot seine Rede 3. 42. 1, Übereilung und Leidenschaft; davon pflegt
Übereilung zusammen mit Unverstand vorzukommen. Aber der letzte Satz der

gleichen Rede, der den gleichen Gedanken aufnimmt, lautet: «Denn wer gründlich
zu Rate geht, ist seinen Gegnern überlegener als wer unverständig mit bloß

faktischer Macht vorgeht» (3. 48. 2). Indem dieser Satz begründen will - ydg -,
erweist er sich als zugehörig zu den Wahrheiten, auf die Thukydides als letzte
Gewißheiten hinweist, wenn das Verständnis menschlichen Handelns erhellt werden

soll. So darf man vermuten, daß die lockere Formulierung zu Beginn von Dio-
dots Rede, bewußt gewählt, der Einstimmung der Zuhörer diene; die bescheidenere

Form des Erfahrungsurteils stößt, zumal in einer Ermahnung, nicht vor den Kopf.



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 271

Am Schlüsse wird sachlich das Gleiche eindringlicher, in unbedingter Geltung
ausgesagt18.

Die zweite Gruppe von Aussagen ist formal charakterisiert durch den Ausdruck
«... ist gewohnt...», «die Gewohnheit...». Was Thukydides hier erfaßt, sind
habituelle Handlungen, die nicht befremden werden, wenn man den Charakter, die

Lebensgewohnheiten der Menschen kennt: also Eigentümlichkeiten, Wesenszüge
eines Volkes, im Kulte, in der Heeresorganisation, in den sozialen Zuständen, im
politischen Leben: Kulturelles, um es mit einem Worte annähernd zu bezeichnen,

Erscheinungen, die sich überall beobachten lassen, wo es eine Tradition geben kann.
Kurze Reden zu halten, ist die Gewohnheit der Spartaner; ihre Disziplin ist ihnen

gewohnt wie schon ihren Vorvätern; die arkadischen Söldner sind gewohnt
anzugreifen, wen immer man ihnen als ihren Feind bezeichnet (4. 17. 2, 6. 18. 6, 7.57.9).
Was solche Sätze besagen, gehört nicht zum allerinnersten, dem unveränderlichen
Bestände des Menschen; denn Gewohnheiten sind einmal geworden und können
wieder verschwinden. Sie entspringen nicht spontan der Natur des Menschen,
sondern sind die Form des fortgesetzten Gemeinschaftslebens, das Ergebnis
geschichtlicher Entwicklung19. Unerwartete geschichtliche Situationen heben solche

Gewohnheiten auf, neue Lebensbedingungen erzwingen ihre Änderung. Die Spartaner,

die seit je mit Fußtruppen kämpfen, sind durch die schnellen, überraschenden

Angriffe so bedrängt, daß sie gegen ihre Gewohnheit - nagä xö elar&dg - Einheiten

von Reitern und Bogenschützen aufstellen (4. 55. 2)20. Die Athener, seit Menschengedenken

zur See immer siegreich, sind nagä xö star&ög im Hafen von Syrakus
unterlegen (7. 60. 5, 7. 55. 2); beim Abzug von Syrakus tragen die Hopliten wider
die Gewohnheit ihren Proviant selber (7. 75. 5).

Die Beispiele deuten an, in welcher Schicht menschlichen Verhaltens die
«Gewohnheiten» sitzen. Der plötzliche Bruch mit der Gewohnheit, durch die Anpassung

an neue Verhältnisse erzwungen, zeigt, daß diese Züge absplittern können und
darunter also ein Anderes, Unveränderliches noch vorhanden sein muß. Man
konfrontiere nur die beiden Gedanken nagä xö sooft6g und ecog fj avxr) cpvotg dv&gcbncov fj.

18 Eine ähnliche Steigerung findet sich in der gleichen Rede Diodots, 3. 45: Zurückhaltung
bei Beginn, Erweiterung bei der Wiederaufnahme des Themas. Am Anfang heißt es:

im Bereiche des Rechtes gibt es keine wirksame Schranke für das menschliche Handeln; in
der Conclusio: es gibt überhaupt keine Hemmung, weder durch ein Mittel des staatlichen
Rechtes noch durch irgend etwas anderes, das den Menschen schrecken kann.

19 Langjährige Gewohnheit wird zur Lebensform, darum zum Wesenszug eines Volkes,
zum xgönog 4. 98. 2, 6. 18. 6, 1. 132. 5; ndxgiov 1. 123. 1 eftog; imxojgiov 4. 17. 2.
«Gewohnheit» im Kultus 6. 58. 2, 4. 98. 2; im Militärwesen 7. 75. 5; in der Politik 1. 132. 5,
4. 130. 7, 6. 13. 2; im Beruf 4. 32. 1.

Die Gewohnheit dauert seit jeher: öid xö alel eloj&evai 2. 14. 1 öid xö e&og xü>v xe do-
Xalotv xal xötv vaxegov 2. 16. 1; «immer» 5. 9. 1; die Väter besaßen sie schon 6. 18. 8;
sie dauert seit reichlich 50 Jahren 8. 68. 4.

Was zur Gewohnheit geworden ist, zur Wesensart (xgönog), das heißt auch vöfiog
(4. 98. 2). Käme dieses Wort häufiger vor in solchem Zusammenhange, so würde man von
einer vöuog-Schicht sprechen dürfen. Thukydides meidet es. Daß er indessen die Sprache
(genauer: die Wortbedeutung) vöutp auffaßt, zeigt die Einleitung zu 3. 82.4-5: sie änderten
willkürlich xfjv elcoirviav äi-iojotv xöjv dvoudxwv.

80 nagd xö elar&ög nagd xfp> vndgxovoav otpöjv iöeav xfjg nagaaxevfjg, beides in 4.55.2.



272 Walter Muri

Immerhin läßt sich feststellen, daß Thukydides in ähnlicher Formulierung - mit
elco&ivat - auch Aussagen macht, die, dem Inhalte nach gleich, an anderer Stelle
ohne jede Einschränkung als schlechthin gültig gemeinte Aussagen sich wiederfinden.

Es handelt sich um psychische Abläufe und Zusammenhänge. Warum
solche Urteile nicht allein in der dritten - nachher zu charakterisierenden -
Formulierung gegeben sind, darf zunächst gefragt werden. Eine Entwicklung des

thukydideischen Denkens im Sinne einer Vertiefung anzunehmen, indem man
etwa, in Anlehnung z. B. an Schadewaldt, diese zwei Arten des Urteils den zwei
Stufen der gemutmaßten Entwicklung des Thukydides zuwiese, verbietet sich ja
zum vornherein, da die These Schadewaldts mit allen ihren Vorläufern sich nicht
halten läßt. Ich versuche die zwei Arten der Formulierung desselben Gedankens

aus der Variationsbreite zu erklären, die sich bei Thukydides nicht allein im Stil,
sondern auch in den gedanklichen Aspekten feststellen läßt und die gerade den
Reichtum seines Gedankens erst zur Entfaltung, zur Darstellung bringt.

Ein Beispiel zu den e&og-Aussagen: In Kleons Rede heißt es: Staaten, denen

es ganz unversehens und binnen kürzester Zeit gut geht, sind gewohnt, sich zur
Hybris zu wenden (3. 39. 4). In Diodots Gegenrede ist dieselbe Verknüpfung von
Wohlstand und Hybris ohne jede Einschränkung als evidenter Zusammenhang
ausgesprochen (3. 45. 4; ebenso 4. 17. 4, mit der Einleitung «denn immer ...»). Ein
weiteres Beispiel: Thukydides selber sagt 4. 108. 4: die attischen Untertanenstädte,
die nach dem Übergang von Amphipolis abfielen, täuschten sich in der Macht
Athens, «da sie mehr aus blindem Wollen als in untrüglichem Vorausblick urteilten,
wie ja die Menschen gewohnt sind - elcoftöxeg ol är&gconoi -, das, wonach sie

begehren, ungeprüfter Hoffnung zu überantworten». Der Satz mit elanrdxeg

entspricht im Inhalte genau dem mit dem Anspruch auf Evidenz vorgetragenen Satze
3. 45. 5 «Hoffnung und Begehren sind bei allem dabei; dieses kommt zuerst, jene
folgt auf dem Fuße.»

Am klarsten läßt sich der Geltungsanspruch des zweiten Typus des Urteils wohl
fassen in der Rede des Pagondas: «Diejenigen, welche im übermütigen Vertrauen
auf ihre Kraft, wie die Athener jetzt, ihre Nachbarn angreifen, pflegen (sldr&aoi)
gegen denjenigen, der ruhig bleibt und sich nur innerhalb seines Landes verteidigt,
furchtloser zu Felde zu ziehen Wir haben darüber eine Erfahrung an ihnen;
denn indem wir sie bei Koroneia besiegten usw.» (4. 92. 5). nslgav exopev
(4. 92. 4 sagt derselbe Pagondas nagddsiypa exopev) bezeichnet den besonderen

Fall, der im Sinne eines Analogieschlusses ausgewertet wird und den Anspruch
auf Allgemeingültigkeit (in der Formulierung elco&aoi) erhärtet.

Die übrigen elanrivai-XJTteile, welche in stilistisch gemilderter Form allgemein
Gültiges über den Menschen aussagen wollen, finden sich in den Reden des Perikles

(1.140. 1, 2.45.1) und des Brasidas(5. 10. 5). Die drei Sätze, mit ydg angeschlossen,

rekurrieren auf eine nicht mehr zu begründende Wirklichkeit, welche, selber

evident, den besonderen Fall erhellt.
Der dritte Typus der Aussage führt psychologische Befunde (der Zuordnung,



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 273

Verkettung, Kompensation, Wechselwirkung der Mächte und Kräfte, in denen und
mit denen der Mensch lebt) einfach aus, ohne weitere Begründung. Vielmehr dienen
diese Sätze selber in letzter Instanz zur Begründung, d. h. zum Verständnis
geschichtlicher Ereignisse, menschlichen Tuns, indem sie auf ein ewig gleichbleibendes

Wesen des Menschen verweisen. Häufig sind diese Sätze (gewöhnlich im Indikativ

stehend) mit ydg angeknüpft. Das Kapitel 3. 45, das als ganzes über das Wesen
des Menschen aussagen will, ist im gleichen Sinne durch oöv, zur Begründung, an
das Vorausgehende angeschlossen. Solche Sätze, auch wo sie nicht ausführlicher
werden, sind nichtApercus; sie verraten eine einheitlichedurchgehende Anschauung.

Für Thukydides empfangen sie ihre Evidenz aus der Überzeugung, daß der

Mensch in seinen begrenzten Möglichkeiten und in seiner psychischen Struktur,
wie er ihn erkennt, überall und dauernd derselbe sei. Darum ist es möglich, gültige,
keiner weiteren Begründung bedürfende Aussagen zu machen: im Menschen, wie

er ihn vorfindet, wie er ist, herrscht eine unausweichbare, trotz der Mannigfaltigkeit
ihrer Erscheinungsformen überschaubare Gesetzmäßigkeitder seelischenÖkonomie.

Diese Überzeugung von der Unveränderlichkeit menschlichen Wesens und von
der Zwangsmäßigkeit in der Anpassung und Reaktion auf gegebene äußere
Verhältnisse ist aber die Grundlage nicht nur des Anspruches auf die Geltung der

genannten Aussagen, sie ist zugleich die Voraussetzung, von der aus der Zweck des

thukydideischen Geschichtswerkes verständlich ist.
1. 22. 4 heißt es, nachdem Thukydides für das Fehlen des pwrcödeg in seinem

Werke sich ironisch entschuldigt hat: «Wer aber das Genaue (oacpig) erkennen will
von dem, was geschehen ist, und von dem, was sich irgendeinmal wieder gemäß
der menschlichen Natur in dieser oder ähnlicher Art ereignen wird, der wird aus
dem vorhegenden Werke genügenden Nutzen ziehen können.» xö oacpig - xaxä xö

dv&gcbntvov: die gleichen Begriffe sind im Melierdialog aus dem gleichen Gedanken
heraus verbunden und erweitert, das menschliche Wesen herrsche immer evidentermaßen

unter einem naturhaften Zwang über sein jeweiliges Objekt der Herrschaft
(tö dv&gcbntvov - oacpcög - dtä navxög vnö cpvoecog dvayxaiag 1. 105. 2).

Wo Thukydides die Zerrüttung der sittlichen Ordnung schildert, schreibt er einleitend

: «Viel Schlimmes fiel in den Staaten im Bürgerkriege vor, wie es vorkommt und
immer vorkommen wird, solange dieselbe Natur des Menschen bleibt (fj avxr) cpvoig

dv&gcbncov); dieses Schlimme, das vorkommt, ist bald stärker, bald schwächer und in
denFormen verschieden, je nach demWechsel der eintretenden Umstände »(3.82.2).

Im Melierdialog wird ein einzelner Fall solcher Gesetzmäßigkeit unter Menschen,
das sogenannte Recht des Stärkern, als zeitloses Gesetz formuliert: wir haben das

Gesetz nicht gegeben, wir haben es übernommen als seiendes und werden es als ewig
seiendes zurücklassen usw.» (5. 105. 2). Ebenso deutlich zielt auf diesen Charakter
der Geltung die Stelle 1. 76. 2; hier dient die Dimension zeitloser Dauer wiederum
als Ausdruck der Allgemeingültigkeit: «Wir haben nicht als erste damit begonnen,
sondern es gilt immer (alel xa&soxcöxog), daß der Schwächere vom Mächtigeren
bedrückt werde.»



274 Walter Muri

Auf der Grundlage einer solchen Gesetzmäßigkeit sind die überall vorkommenden,

in den Reden gehäuften Aussagen über den Menschen zu verstehen; in dem
Abschnitt über die Affekte sind einige angeführt worden, auf andere ist bei der

Untersuchung der zwei ersten Typen der Aussage hingewiesen worden. Zu der
unveränderlichen Natur des Menschen zählt z. B. auch, daß die geltende
Rechtsordnung dem Drange des Menschen keine Grenze setzen kann: necpvxaoi xs änavxeg

xal Idia xal drjpooia dpagxdvetv (3. 45. 3); dieser Trieb läßt sich durch keine

Gesetzesgewalt noch überhaupt durch irgend eine Drohung zurückbinden (3. 45.

3 und 7). dpagxdvsiv dv&gconivcog formuliert die Rede Kleons und schließt damit
diese Möglichkeit des Verhaltens in das Bild des Menschen ein. Ebenso ist der Neid

gegen den Reichen und Mächtigeren menschliche Natur: cp&ovelxai cpvoei (6. 16.3);
von Neid und Furcht sagt Hermokrates dpcpdxega yäg xdde ndoxet xä pel£co

(6. 78. 2; ähnlich 2. 35. 2); menschliche Natur ist die Begierde, über andere zu
herrschen: XQriao-fjLev01 xfj dv&gconela cpvost coaxe sxigcov ägxeiv (1. 76. 3).

Zur Vorbereitung auf diese Anschauung von der Natur des Menschen sind im
Abschnitt «dvdyxrj. xä uiyioxa» aus dem Leben der Staaten dvdyxrj, unentrinnbarer

Zwang, und ocoxrjgia wie dvvapig, Behauptung der Existenz und Macht zu
ihrer Erweiterung, als Kategorien des Verständnisses bei Thukydides nachgewiesen
worden. Beim einzelnen Menschen fällt beides, die Unentrinnbarkeit im Handeln
und der letzte Erklärungsgrund des Handelns, in der cpvoig des Menschen zusammen.

Das Handeln des Menschen ist von letzten Antrieben bestimmt, es ist, einmal
in Gang gesetzt, notwendig, gesetzmäßig; darum ist es auch der Gegenstand einer

Erkenntnis, die zu einem dauernden, nutzbaren Besitz werden kann. In diesem

Verständnis der menschlichen Natur sprechen auch die Thebaner zu den Platäern:
Verdienste erweisen sich als ablösbarer Schein, «was die Natur immer gewollt hat,
ist nun ans Licht getreten»: a fj cpvoig alel ißovXexo, i^eXiyx^V £? xö dXry&ig

(3. 64. 4). So spricht auch der Schlußsatz von 3. 45 - einem Kapitel, das in besonderer

Dichte und Grundsätzlichkeit von der Natur des Menschen handelt-: «Wer

meint, mit der Gewalt des Gesetzes oder mit irgendeiner Drohung Einhalt gebieten

zu können, wenn einmal die menschliche Natur in Bewegung gekommen ist und
etwas zu erreichen strebt, der ist ein Tor.»

Anhang

In dem Begriffe evdgyrjxog verrät sich wohl - über den individuellen
psychologischen Blick des Thukydides hinaus - der Einfluß einer bestimmten Tempera-
mentenlehre, die im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts in Spuren faßbar ist.

ogyfj ist ursprünglich das Emotionale im Menschen schlechthin, der Affekt, oder

dann die vom Affekt getragene Wesensart, der affektive Charakter. Erst von
Herodot und" Sophokles an findet sich auch die Verengerung auf «Zorn»; diese

Bedeutung bleibt dann allein vom 4. Jahrhundert an. Daß die Ausgewogenheit
der Affekte einen Vorzug darstelle, entwickelt in seiner typisierenden Morphologie



Beitrag zum Verständnis des Thukydides 275

der Verfasser der Schrift über die Umwelt, wo er die klimatischen Bedingungen
Asiens lobt: xä rj&ea rjnubxega xal evogyrjxdxsga (CMG I 1 67. 21); die Ursache

liege in der ausgewogenen Mischung der «Jahreszeiten». Die Abweichungen von
der ausgeglichenen Mitte nach beiden Seiten (xr)v 6gyr)v äygtovo'&ai oder fjpegovo-
dai 70. 16 und 30) sind wiederum die Folge der klimatischen Einflüsse oder der

poütischen Lebensbedingungen. Euripides setzt svogynoia in naher Bedeutung zu

ococpgoovvrj (Hipp. 1039, Ba. 641, also aus den Jahren 428 und 406). Als der begriffliche

Gegensatz zu evdgyrjxog erscheint bei Gorgias fr. 6 av&ddrjg «jäh, schroff»

(weshalb wohl die Übersetzung in VS5 zu ändern wäre in: «schroff, wo der Vorteil,
ausgeglichen, wo das Schickliche gilt»). Auch die Schrift über die Umwelt
verwendet air&ddrjg im begrifflichen Gegensatz zu evdgyrjxog und verwandten
Begriffen (67. 21 und 77. 13-17); die beiden Begriffe sind einander noch bei Eubulos
fr. 25 entgegengesetzt.

Der Gegensatz dvoogyrjoiai (Hipp. hum. c. 9, L V 488: dvoogyiat H1, dvoogyrj-
oiai H2, dvoogyioxiai A) meint wohl, eingeschoben zwischen Xvnai und inv&vpiat
(unmittelbar darauf Xvnfjpaxa yvcbprjg), affektive Störungen, Ausbrüche als Folge
der Zerrüttung des innern Gleichgewichtes. Doch läßt sich an dieser Stelle nicht
eindeutig feststellen, ob vielleicht nicht auch, in verengerter Bedeutung, Ausbrüche
des Zornes gemeint sind.

Die Zeugnisse für die Wortfamilie evdgyrjxog verteilen sich somit rund auf die
Jahre 430-400; dazu ein einziger Nachzügler bei Eubulos.

Bei Sophokles bezeichnet dvoogyog, ähnlich der Verengerung von ogyfj, immer
schon das zornige Gemüt (Ai. 1017, T. 1118, Ph.377); ebenso sind dvodgyrjxog,

ddgyrjxog und evdgyrjxog im Corpus Aristotelicum immer auf den Zorn bezogen.
Die Schreibung dvoogyirj in Hipp. VM c. 10 (CMG I 1 43. 4) ist wohl durch das

darauffolgende, auch in der Bedeutung benachbarte dvodvpirj beeinflußt worden;
die Korrektur in dvosgyirj (M2) dürfte gerade wegen des sachlichen Unterschiedes
zu dvcr&vpirj richtig sein


	Beitrag zum Verständnis des Thukydides

