Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 4

Artikel: Le Défluge, Delphes, et les Anthestéries
Autor: Borgeaud, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6354

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol. 4 1947 Fasc. 4

Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries

Par Willy Borgeaud
A mes chers maitres Victor Martin et André Oltramare

1. Les Hyantes et le Déluge

En Béotie habitaient autrefois dans la région de Thébes les Hyantes. D’aprés
Pausanias?, les Hyantes furent chassés de leurs territoires par Cadmos. Strabon?
nomme 3 la place de Cadmos et de ses Phéniciens les Béotiens. Les Hyantes chassés
se rendirent en Phocide ol ils fondérent Hyampolis3. D’aprés Strabon et les données
d’Etienne de Byzance, une partie d’entre eux se transporta de Béotie en Etolie,
pays appelé pour cette raison Hyantis.

On trouve dans les scholies a la tragédie d’Euripide intitulée Oreste & propos
du vers 1094, plusieurs indications relatives a la ville d"Hyampolis; voici I’essentiel
de ce commentaire: un certain Hyamos, fils de Lycoros, aurait fondé la ville
d’Hyan polin (accusatif, en deux mots) aprés le Déluge et y aurait épousé Mé-
lantheia, fille de Deucalion.

Comment cette tradition a-t-elle été accueillie ? Bolte, qui est I'auteur de I’ar-
ticle consacré 3 Hyampolis dans la Real-Encyclopadie de Pauly-Wissowa, s’ex-
prime de la maniére suivante: «Hyampolis est désignée par Strabon et d’autres
comme une fondation des Hyantes chassés de Béotie. Cette indication est probable-
ment exacte, mais 'indication d’aprés laquelle Hyamos, fils de Lycdros, aurait
fondé Hyampolis, se trouve dans un paragraphe caractérisé par d’autres construc-
tions arbitraires (Schol. Eur. Or. 1094) et a été introduite visiblement par com-
plaisance pour une étymologie malheureuse.»

Bolte prétend donc qu’il y a ici un cas d’étymologie populaire, sur laquelle on
aurait bati une légende, qui ne serait que ’airior de ’étymologie populaire. Il
est regrettable que Bolte ait été si avare de paroles et se soit contenté de condamner
ce vieux commentaire par une formule aussi obscure que catégorique. En effet,
de deux choses I'une: ou bien Bolte estime que Hyamos a été introduit dans ce
récit pour expliquer la curieuse forme Hyampolis (qu’on ne peut guére faire re-
monter & Hyant6én Polis, malgré Pausanias X, 35, 5) qui serait *Hyamo-polis;
ce serait alors une pure question de forme, de langue, et le personnage d’Hyamos
se trouverait complétement isolé parmi les Hyantes, et n’aurait qu’une existence
en quelque sorte phonétique. Mais alors Bolte a omis d’expliquer ce que veut dire
la relation d’Hyamos avec Lycoros. Ou bien (seconde hypothése pour expliquer

1 Pausanias IX, 5, 1; X, 35, 5.
? Strabon IX 401 (Apollodore).
3 Strabon ibidem, et 424; Pausanias X, 35, 5.

14 Museum Helveticum



206 Willy Borgeaud

la formule obscure de Bolte) si Bolte a vraiment compris le rapport d’Hyamos avec
Lycéros, il veut dire que le personnage nommé Hyamos a été introduit dans ce
récit pour faire le pont entre Hyantes-Hyampolis et le mythe du Déluge, mythe
dans lequel Lycoros se trouve mélé; la base de tout cet édifice serait une étymologie
populaire, le rapprochement entre Hyantes et le verbe ¥etr «pleuvoir»; Hyamos
n’aurait alors plus seulement une existence de pure forme phonétique, mais un sup-
port sémantique, ’idée de la pluie du Déluge. Les deux termes de ’alternative sont
également audacieux. 1ls supposent tous les deux que la forme Hyamos, quoi-
qu’apparaissant encore, et dans le méme cadre, chez Pausanias, est une invention
du scholiaste & Euripide. Cette supposition est d’autant plus surprenante que le
méme Bolte est 'auteur de l'article de la Real-Encyclopidie sur Hyameia, dé-
nomination archaique d’une région non localisable de la Messénie. Si la forme
Hyameia est attestée, et cela sans qu’on puisse la mettre en doute, je ne vois pas
du tout pourquoi I'on devrait contester I’existence de la forme Hyamos. Quant
a I’étymologie populaire que Bolte semble admettre, je ferai observer que personne
dans ’antiquité n’a jamais rapproché le nom des Hyantes ou de Hyampolis de
celui de la pluie (hyetés, hyein pleuvoir). On connait bien une étymologie an-
cienne faisant du héros Hyas (gén. Hyantos) le frére des Hyades, et de celle-ci
les messageres de la pluie et des orages. Mais rien de semblable n’apparait dans
le domaine des Hyantes et d’Hyampolis. Il se peut d’ailleurs que le héros Hyas
(gén. Hyados) ait été confondu avec le héros éponyme des Hyantes, c’est-a-dire
avec Hyas (gén. Hyantos).

Abandonnant ce terrain dangereux et incontrdlable des étymologies populaires,
reprenons la question de Lycdros et son fils Hyamos. Jessen voyait fort juste-
ment les choses quand il a écrit & ce propos (Real-Encycl. s. v. Hyamos) «Voyez
Lycoreia, ville située sur le Parnasse prés de Delphes, résidence de Deucaliony.
Car nous avons vu ci-dessus que, selon le scholiaste & Oreste 1094, Hyamos avait
fondé apres le Déluge Hyan polin (accusatif, en deux mots) et épousé Mélantheia,
fille de Deucalion. Sur Lycdros-Lycéreus, Ganszyniec (Real-Encyecl. s. v. Lyc6ros)
s’exprime de la maniére suivante: «Le trait le plus remarquable de ce dieu était
son importance en qualité de dieu d’asile; car Lycoreia était un lieu d’asile, ce
que la légende exprimait en disant que Lycdreia était le lieu ot Deucalion avait
abordé avec son vaisseau (Apollodore I, 7, 2; Lucien, Timon 3 ; scholies & Pindare,
Olympiques 9, 70).»

Bolte, si je 1’ai bien deviné, considérait que la présence de Deucalion et de
Lycéros dans le complexe des Hyantes était dd & une étymologie populaire (Jew
«pleuvoir»). Jessen, lui, s’est abstenu avec raison de cette hypothése.

Le probléme, heureusement, peut étre examiné a la lumiére d’une autre tradi-
tion. A la suite d’un hasard facheux, jamais ces deux traditions, c’est-a-dire celle
des scholies & Oreste et celle que je vais citer, n’ont été rapprochées ou traitées
simultanément. Et pourtant elles se complétent et se confirment de la fagon la
plus heureuse. Wilamowitz a constaté I’appartenance des Hyantes au complexe



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 207

du Déluge et de Deucalion. Voici ses paroles «Selon les scholies a I'Iliade (A 250)
les hommes s’appellent uégones o Mégomog, meropes d’aprés le nom de Mérops
fils d’Hyas (génitif Hyantos!) qui le premier les réunit en colonie apreés le Déluge.
La légende du Déluge appartient au Parnasse et aux monts de la Locride. Deucalion
est de Cynos; Hyampolis n’est pas loin de la, et les Hyantes sont donc parfaite-
ment & leur place dans ce complexe. Je n’ai pu rencontrer cette notice nulle part
ailleurs.»

Or nous savons qu’on la rencontre ailleurs, cette notice que Wilamowitz croyait
complétement isolée; dans les scholies a Oreste 1094. Les deux versions, trés
différentes par leur forme, et tout a fait indépendantes I'une de I’autre, sont les
deux derniers échos d’'un mythe disparu, ou les Hyantes et leur héros éponyme
Hyas (génitif Hyantos) jouaient le role du peuple échappé au Déluge. Aprés cela,
il est & peu pres certain qu’il faut faire une retouche au scholion a Oreste; Hyamos
n’était pas le fils de Lycoros, mais il était le double d’Hyas, le double de Deucalion;
il était en qualité de chef des Hyantes rescapés, I'hote du dieu hospitalier Lycoros-
Lycoreus. Tiimpel, dans son article sur Deucalion (Real-Encycl. s. v. Deucalion),
s’est laissé aller & deux affirmations contradictoires que je dois relever pour ne
rien négliger de ce qui touche au probléme des Hyantes et de Deucalion. Tiimpel
cite, aprés Wilamowitz, le scholiaste & Homeére A 250 et dit: «Hyas est évidem-
ment ’éponyme des Hyantes; & cause de la ressemblance de son nom avec le
verbe dewr «pleuvoir» il se trouve ici rapproché des averses du Déluge.» Dans
la seconde partie de cette remarque, Tiimpel déforme la pensée de Wilamowitz
tout en croyant la suivre. Comme Bolte pour le scholiaste & Euripide, Tiimpel
voit ici dans le scholion & I'Iliade A 250 une étymologie populaire. Mais, chose
étonnante, il dit plus loin, en contradiction avec lui-méme: «Les Hyantes ont
émigré plus tard en Etolie, et se recommandent par conséquent comme les intro-
ducteurs de la légende de Deucalion dans cette région.» Cela veut dire que les
Hyantes sont solidement attachés au complexe du Déluge, et méme qu'ils se
trouvent au centre de ce complexe. Pour supprimer la contradiction entre les
deux jugements de Tiimpel, il faudrait admettre une étymologie populaire extra-
ordinairement ancienne, ayant donné lieu & une insertion des Hyantes dans le
complexe du Déluge avant leur migration vers I’Etoliet. Cette hypothése, la seule
qui puisse sauver Tiimpel de la contradiction, est exclue par tout ce que nous
venons de constater. C’est ici le lieu de répéter que nulle part il n’est question de
dew a propos des Hyantes, et que la seule étymologie a peu prés raisonnable que
I’antiquité nous ait laissée & ce sujet est tout autre: les Anciens voyaient dans
Hyampolis non pas la ville de la pluie, mais un composé signifiant Philopolis.
Les scholies au catalogue de nefs (Iliade B 521: ofrws aveyvawadny ¢ PiAdnoiis *
& ydp éotw) interprétent Hyampolin comme %dn ou, en ionien, hén polin (indo-

4 La tradition qui rapporte I’établissement d’une partie des Hyantes en Etolie doit étre
al.)ncienne, puisqu’elle était déja utilisée par Phrynichos, un précurseur d’Eschyle, dans ses
leurénize.

265.



208 Willy Borgeaud

européen *syam ou *sugam, latin suam). Le mot pilog désigne, en effet, chez
Homere trés souvent I’appartenance étroite et peut remplacer le possessif. Bélte
lui-méme signale cette étymologie antique au début de son article sur Hyampolis
et en conclut fort pertinemment que, pour les lecteurs anciens de I’épopée, Hyam-
polin se lisait ou disait en deux mots, Hyan Polin, chose confirmée par la forme
Hyan polin (en deux mots, et & I’accusatif) employée par le scholiaste & Oreste
1094, par Diodore X VI 56, par Strabon IX 401. La ville pouvait méme s’appeler
tout simplement Hya (Strabon IX 424). Eustathios 275, 8 rapporte que les
indigénes pronongaient un sigma et que la forme locale était Hysampolis. Lobeck,
a cause de I’étymologie antique expliquant Hyan polin comme han polin (indo-
européen *syam, latin suam), corrige la forme indigéne donnée par Eustathios,
Hysampolis, en *Syampolis. Cette correction extrémement ingénieuse et sédui-
sante me parait faire fausse route. On ne peut attenter a l'indication singuliére
et précise d’Eustathios. Il suit de 1a que Hya-Hyantes remonte a *Usa-*Usantes.
J’ignore totalement ce que veut dire *usa. On pourrait penser & un représentant
balkanique du védique usas-caurore», et se référer au nom des Aones béotiens,
dont je crois avoir montré qu’il est en rapport avec le dorien ddws «aurore», comme
celui des Ausones en Italie. Mais ce ne serait 14 qu’un jeu de mots, dont il vaut
mieux s’abstenir. En outre, rien dans tout cela ne rappelle dew «pleuvoir», et
I’hypothése d’une légende construite comme eitior d’une étymologie populaire
opérant avec la pluie s’avére absolument fantaisiste. La conclusion qui s’impose,
c’est que les Hyantes, Hyas (génitif Hyantos) et Hya-Hyampolis sont indissoluble-
ment liés au mythe du Déluge, mais pour des raisons étrangéres a toute étymologie.

I1. L’élément llyro-thrace

L’appartenance originaire et authentique des Hyantes et de Hyampolis au
complexe du mythe du Déluge (car il s’agit d'un mythe, d’une expérience reli-
gieuse racontée et vécue par image) est démontrée, outre par les faits que je viens
de signaler, par d’autres circonstances qui n’ont pas jusqu’ici été traitées dans
le cadre qui est naturellement le leur. Outre ce que j’en ai déja tiré, les scholies &
Oreste 1094 présentent une indication des plus intéressantes: les descendants de
Deucalion et d’Hyamos & Delphes auraient fait venir ’Argien Acrisios pour les
aider dans les conflits avec leurs voisins. Cet élément parait bizarre a premiére
vue, et peut-8tre a-t-il contribué & faire germer la formule déja citée de Bolte,
relativement & ce scholion: «paragraphe caractérisé par des constructions arbi-
traires.» En réalité Acrisios, grand-pére de Persée et pére de Danaé, de celle qui
fut fécondée par Zeus Pluvieux (Zeus Ombrios, Zeus Hyetios) est parfaitement a
sa place chez les descendants d’'Hyamos et de Deucalion. On sait qu’il alla encore
plus loin vers le nord. Pour échapper & Persée, il se réfugia & Larissa en Thessalie,
chez son hote Teutamidas. Ce dernier porte un nom d’aspect non hellénique, dont
le premier élément est I'indo-européen *teuta «peuple», qui se retrouve en ger-
manique (got. thiudha), en celtique (cf. viel irl. thuath, ot le nom de la reine



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 209

gauloise Toutovira) en osco-ombrien, en balte, et dans plus d’'un nom illryien
(cf. 1a reine Teuta, le pendant illyrien de Toutovira). Teutamidas est un patrony-
mique a la grecque formé sur le nom Teutamos?®. C’est ainsi que s’appelle un officier
macédonien dont Félix Stihelin s’est occupé dans la Real-Encyecl. s. v. Teutamos.
W. Schulze® avait rapproché depuis longtemps ce nom macédonien de celui d’un
Pannonien appelé Teutomos. Le macédonien est une langue orientée vers I’in-
térieur des régions balkaniques, vers l'illyrien et le thrace, et non vers le grec.
H. Krahe?, parlant du rapport entre *teuta «peuple» et Teutamos, cite des for-
mations illyriennes identiques: Lubia-Lubiamus, et Lubama, d’un adjectif en
rapport avec ce qui est ’allemand dieb» (cher). J’ajoute que c’est a ce type mor-
phologique qu’appartient sans doute la relation qu’il y a entre le nom-propre
Hyamos et celui de laville d’Hya (ou Hyampolis, probablement* Hyamopolis).
On voit donc maintenant combien Bélte avait tort de mettre en doute ’authen-
ticité de la forme Hyamos. Elle est tout aussi légitime que la forme Hyas, gén.
Hyantos. Il suit de la que le nom d’une région non localisable de la Messénie,
Hyameia, est également illyrien. A propos d’éléments illyriens en Messénie, cf.
v. Blumenthal ZNF XIII 158.

Plusieurs linguistes et historiens se sont occupés des éléments onomastiques
illyriens et thraces en Gréce. On ne peut vraiment distinguer entre thrace et
illyrien que dans les cas ol apparait une gutturale ou une palatale indo-européenne.
En effet, I'illyrien appartient au groupe centum, tandis que le thrace est orienté
vers les langues satom. Quand cette distinction n’est pas possible, il est recom-
mandable d’employer le terme peu compromettant de thraco-illyrien. Donnons
ici quelques exemples d’éléments balkaniques, thraco-illyriens relevés en Grece.

Dans l'inscription IG IV 823, 41 (Trézéne) apparait un datif rat dvrer qui
est évidemment & comparer avec ce quon lit dans l'inscription du Kabeirion
béotien qui dit: @nfaioe o Twv mposodwy Ty dvtyy Kafeww xat Ilade. Le sens
de ce mot dvry, établi par Freenkel, est & peu prés @dicula. A.v. Blumenthal®
estime fort pertinemment que cet élément appartient a la racine *dheuos-dha-
«fumée ; sacrifice» du grec 99udc, #dw. Blumenthal interpréte dvtny comme un nom
concret désignant I’emplacement ou se fait le sacrifice, et observe que la forme
dvtn se comporte en face du verbe grec #6w comme xoiry «la couche» en regard
de xetuar «je suis couché». Tout cela est confirmé, ainsi que le dit Blumenthal,
par une glose d’Hésychios: deddvra * icoddra. La représentation de la consonne
indo-européenne dh est dans ce mot diverse de ce qu’elle est en grec, mais con-
forme a celle qu’on rencontre chez les Illyriens (cf. la glose d’Hésychios: devddar
= satyres, chez les Illyriens; la racine est la méme® que dans #dw «je sacrifie», mais
dans le sens de fumée de I’esprit, folie: cf. #dw, Jviw «je suis hors de moi, fréné-

5 G. Krahe, Wiener Studien LI 141ss.
¢ W. Schulze, ZGLE 43.

7 Krahe 1. c.

8 A.v. Blumenthal, Glotta XVIII 154.



210 Willy Borgeaud

tique», Pdvddes, Pviddes anénades»), chez les Péoniens (cf. le nom péonien de Dio-
nysos: Dyalos), chez les Baltes (cf. lituanien dmai «fumée»), chez les Slaves
(apiMBb «fumée»). Trézéne se trouve en Argolide. A Argos méme apparait le nom
typiquement illyrien de Bat®n, propre au cocher d’Amphiaraos (Pausanias II,
23, 2; cf. encore l'inscription du «cratére d’Amphiaraos» Furtwingler-Reichhold,
Vasenmalerei 121). Ce nom est attesté des dizaines de fois chez les Illyriens et les
Daces, alors qu’il est trés rare en Gréce. Dans la Troade, peuplée essentiellement
d’élément ethniques et linguistiques phrygiens (= thraco-illyriens), on rencontre
un roi mythique nommé Batén, fondateur de la localité de Bat(i)eia (Etym.
Magn. s. v. Bateia). Si nous revenons en Gréce, nous constatons que le premier
couple royal de Sparte fut connu sous les noms de Oibalos et de Bateia. Oibalos
est une forme participiale illyrienne correspondant & peu prés au grec oipdng,
tandis que Bateia se retrouve dansle Noricum (Bateig uxori C. I. L. ITI 5031) et
dans la Troade phrygienne. Bateia est la fille de Teukros, I’épouse de Dardanos.
Selon Ephoros fr. 10, Aigimios, qui régnait sur les Doriens & 1’époque lointaine
ou ce peuple se trouvait encore groupé autour de 1’Oita, eut deux fils, Dymas et
Pamphylos, auxquels il en adjoignit un troisiéme, Hyllos, fils d’Héraclés. Diodore
IV 37, 3 connait également ce récit, mais il le situe géographiquement plus & I’est,
dans I’Hestiaiotis thessalienne. Les Doriens, pressés par les forces supérieures
des Lapithes, auraient appelé a leur secours Héraclés. Aprés la victoire sur les
Lapithes, les descendants d’Héraclés et de son fils Hyllos, les Hylleis, auraient été
amalgamés, a titre de récompense, aux Dymanes et aux Pamphyloi. Or les
Hylleis sont aussi une tribu illyrienne, connue des Doriens (Corinthiens) établis
dans I'lle de Corcyre. Le nom de ces Illyriens apparait aussi sous les formes
Hyllaioi, Hylleioi, Hyllinoi, ce qui inclinait Krahe!® & penser que l'identité de
forme entre le nom des Hylleis doriens et celui des Hylleis illyriens reposait peut-
étre sur une étymologie populaire tardive. C’est & cette étymologie qu'on devrait
Iexistence du héros Hyllos en tant qu’ancétre des Hylleis illyriens et le récit
d’une expédition d’Héracles en Illyrie. Tout en convenant que la question ne peut
étre encore définitivement résolue, on est autorisé & émettre une opinion contraire,
c’est-a-dire que le récit d’Ephoros et de Diodore illustre les combats qui se dérou-
lérent entre les tribus éoliennes (les Lapithes) et les envahisseurs doriens épaulés
par les [llyriens. On connait d’autre part une tribu illyrienne d’Epire, les Hommes-
Anguilles (Encheleis-Encheleai-Enchelanes) établis le long du lac poissonneux
Lychnitis. La prononciation illyrienne de leur nom, attestée, est Engelanes
(Etienne Byz. s. v.: Kretschmer, Einleitung 75 note 1, et surtout Krahe, Bal-
kanillyrische geographische Namen 3 et 94). Or ces Hommes-Anguilles firent une
expédition qui les conduisit jusqu’en Béotie, ol ils laissérent un souvenir vivace,
et ol se trouve la lac Copais bien connu pour ses anguilles. Il n’est donc pas du

® Sur ce complexe des sens de *dhews-dh#%, cf. en dernier lieu Walde-Hofmann s. v.
fi%mus.
10 Krahe, Balkanillyrische geographische Namen 4.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 211

tout exclu que les Illyriens de la cote adriatique se soient trouvés mélés a la
genése des tribus doriennes dont les Hylleis forment une composante. A Sparte,
outre les noms mythiques du premier roi Oibalos et de la premiére reine Bateia, il
existait d’aprés Hésychios une expression d’apparence juridique: Begrduede *
xinowoduede. Blumenthal'! rapproche avec raison cet élément du grec gegrj «dot,
part de la femme». Il s’agit d’une prononciation non hellénique, mais illyrienne,
de la consonne initiale de la racine *bher-bhor- du grec pépw «je porte». On observe
le méme phénomeéne dans le nom macédonien Bereniké, lequel, congu a la grecque,
serait *Phereniké. Il est intéressant de constater qu’apres les études de Blumenthal
sur les gloses illyro-grecques d’Hésychios, Krahe!? a complétement revisé son
jugement sur les Hylleis, et qu’il admet sans restriction le point de vue de Wilamo-
witz (Hellenistische Dichtung II, 177, note 1; cf. aussi O. Lagercrantz, Streitberg-
Festgabe, 218 ss.) d’aprés lequel les Hylleis doriens et les Hylleis illyriens ont la
méme origine. En outre, Krahe approuve I'opinion de Kretschmer qui considére
que des trois tribus doriennes seuls les Dymanes représentent des Grecs purs,
alors que les Hylleis sont des Illyriens, et les Pamphyloi, comme leur nom I'in-
dique, un mélange ethnique (cf. Kretschmer, Glotta XV 194). Les faits sont tres
compliqués: j’estime qu’a la composante illyrienne des Doriens s’ajoutait une
composante thrace et la preuve, je la vois dans la glose hésychienne dila * aif
Adxawves. Ce mot diza «chévre» correspond, ainsi que I’a vu Bezzenberger (B. B. 27,
165) au vieux haut allemand ziga (allemand Ziege) «chévre». Il est impossible de
corriger I’indication Lakones en Kaukones (malgré Fick, KZ 42, 148) et trés peu
recommandable de considérer diza comme issu de *digsd (malgré Blumenthal,
Hesychstudien 7). Non, le mot diza correspond directement au mot germanique,
et remonte comme celui-ci & une forme *digha. C’est un élément satom, thrace
du vocabulaire laconien. Cela ne veut pas dire que des éléments ethniques soient
venus de la Thrace en Laconie. Mais cela veut dire qu'on peut trouver chez les
Illyriens des preuves d’une infiltration linguistique du type satom (thrace) tout
comme on rencontre chez les Thraces des preuves d’une infiltration du type cen-
tum (illyrien). Il suffit de songer & I’ancien habitat des Thraces, la Pannonie, et
au brassage de peuples consécutif au grand mouvement migrateur venu de la
Lusace vénéto-illyrienne pour que de tels faits paraissent trés naturels.

Je ne veux pas reproduire ici la liste de tous les vestiges illyriens qu’on a dé-
celés en Gréce. Un choix particuliérement heureux et presque exhaustif est fourni
par Krahe: Die Illyrier in ihren sprachlichen Beziehungen zu den Griechen, Welt
als Geschichte III, 284 ss. Je me contenterai d’opérer un choix parmi ce choix
et d'y ajouter quelques notes personnelles. Pour I’Epire, on peut citer la localité
de Baiaké (Etienne de Byzance s. v.) que Kretschmer comparait déja dans son
Einfiihrung aux Phaiakes homériques, etles Enchelanes-Engelanes dont j’ai parlé
ci-dessus. Les Chaones, Molossoi, Thesprétoi, Atintanes, Parauaioi sont traités

11 A.v. Blumenthal, Glotta XVIII 153; Hesychstudien (Stuttgart 1930) 2, 9.
12 Krahe, Welt als Geschichte III 292.



212 Willy Borgeaud

de Barbares (étrangers) par Thucydide II 80. Les Syliones, Dexaroi, Peukestoi
portent des noms d’aspect complétement illyrien. Le fait que Dddona est située
sur un fleuve nommé D6don est typique de la toponymie illyrienne. C’est au culte
du sanctuaire de Dodone que se rattache selon toute vraisemblance un terme de
la langue religieuse qui nous a été transmis par I’Etymologicum Magnum: dAdras
’Hgior todg gafdopdoovs xaiovor. Bechtel, Gr. Dial. I 863 interpréte ce mot
comme *faAvres et le rapproche du gotique walus «baton». Le terme est donné
commeéléen. Mais A. Schenk Graf von Stauffenberg (Dieromische Kaisergeschichte
bei Malalas, Stuttgart 1931, pages 325 ss.) en a reconnu l’origine épirote. Ce mot
n’est pas grec, mais illyrien (cf. Krahe, Glotta 22, 124).

Pour I’Acarnie et I’Etolie, je cite ce que dit Krahe «Les Eurytanes sont carac-
térisés par Thucydide comme absolument incompréhensibles dans leur langue
(Thuc. IIT 94). Des noms tels que Koronta, Pleurén, Mededn, un nom de fleuve
tel que Anapos, des noms de personnes tels que Dazimos, Tityrmos, Leukaros
sont illyriens. En Phocide, les noms de lieux Mededn, Boulis, Stiris ont un aspect
illyrien. Dans les documents de Delphes relatifs aux libérations, les Illyriennes
sont souvent mentionnées (par ex. GDI II 1810. 2014. 2046).»

Je rappelle que le nom de personne Leukaros est en rapport avec celui de la
localité nommée Leukaristos, sise en Bohéme (Ptol. II, 10). Ce rapport, observé
par Menghin, est le méme, ajoute Krahe, que celui qui unit le nom de personne
dace Audarus (C. I. L. IIT 8009) a celui d’une localité sise chez les Pélagoniens,
nommée Audaristos par Ptolémée III 12, 31. La suffixation illyrienne -isto,
s’ajoutant au suffixe d’aspect peu grec -aro, prouve que ces noms sont illyriens.
La présence en Gréce du nom Leukaros ailleurs encore qu’en Acarnanie ne doit
donc pas nous égarer en faisant croire a une origine grecque de cet anthroponyme
(cf. Krahe Altillyrische Personennamen 65). Je rappelle I'existence des noms de
personnes Leucena (Pannonie: Leucena Casdeni viva fec. C.I.L. III 10793) et
Leucina (Istrie: Leucinee Orfee matri C.I.L. V 402). Quant au suffixe, je rappelle les
anthroponymes illyriens ou illyro-thraces Baedarus, Blaedarus, Langarus-Longa-
rus, Mazarus, Passara, Plassarus, Samiarus. Il suit de 14 que le nom du héros Leu-
karion est aussi d’origine illyrienne. Ce Leukarion a peut-étre été confondu avec
Deucalion et ensuite éclipsé par lui, si ’'on peut croire Reitzenstein et Tiimpel
(cf. Tiimpel REPW s. v. Deucalion). Mais cela reste hypothétique (cf. K. Meuli
REPW s.v. Leucarion). L’origine illyrienne du nom acarnanien Leukaros et
du dérivé Leukarion en tout cas, ne peut étre mise en doute. Avant de quitter les
régions montagneuses de la Gréce centrale, ajoutons qu’Euripide était bien cons-
cient du caractére semi-étranger de I’Etolie lorsque il taxait Tydeus de mixo-
barbaros (Phoinissai 138).

Pour le Péloponése, j’ai déja parlé de la Laconie et d’Argos. Mais la région la
plus riche en vestiges illyriens semble étre I’Elide. Thucydide (III 29, 2) parle
d’un personnage nommé Teutiaplos, dont le nom s’est révélé étre un correspon-
dant sémantique illyrien du grec Démosthénés (illyr. teutd = grec démos. illyr.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 213

aplo- répondant au vieil islandais afl «force», au nom des déesses germaniques
Aflims, et correspondant sémantiquement & sthénos «force» de D&mosthénés.
Cf. Kretschmer, Glotta XVIII 205). Pour Homeére, les habitants de I’Elide sont
les Epeioi. C’est contre ces Epeioi et leur roi, I’étincelant Augeias, que se battent
les chars de guerre du Maitre des chevaux (hippota) Nestor, dans les récits de la
Télémachie. Augeias lui-méme est célebre pour ses écuries, donc pour ses chevaux.
L’enjeu des combats avec Nestor, c’est la possession de chars de combats et de
chevaux, aux dires d’Homeére. D’aprés 1’Odyssée VIII 493 le constructeur du
cheval de Troie s’appelait Epeios. Il n’est donc pas déraisonnable d’admettre
avec Pott, Kretschmer, Blumenthal, que le nom Epeios contient celui du cheval,
et correspond en particulier a la forme gauloise epo- contenue dans quantité de
noms tels Eporédorix «Roi des chars & chevaux». Kretschmer et Blumenthal
pensent qu’il s’agit de la forme illyrienne de ce que nous connaissons sous la forme
grecque hippos. Krahe (Welt als Geschichte III 298 note) appuie cette hypo-
thése en faisant observer que le suffixe -eio dans Epeios se retrouve, également
appliqué & un nom d’animal, dans le nom du roi péonien Lykkeios-Lyppeios-
Lykpeios (cf. Kretschmer, Einleitung 247): il s’agit du nom du «loup», sous sa
forme illyrienne. A I’autre extrémité du domaine illyrien on voit réapparaitre
la forme epo- désignant le cheval. Sur la cote occidentale de la Grande-Bretagne
Ptolémée mentionne des Epidioi, au nord de I’Epidion akron (Mull of Kintyre).
Julius Pokorny'® a montré que la forme correspondante irlandaise doit étre Aird
*Eichdi, et que le nom Epidioi-Epidion ne peut pas étre celtique (on aurait en
celtique*epodios).La correspondance aird-akron étant sémantiquement impeccable,
il y a tout lieu de croire que la forme Epidion contient le nom du cheval, comme
Pirlandais *Eichdi (cf. irl. ech «cheval»). La forme Eichdi est restituée par Pokorny
d’aprés la forme ordinaire Echdai (étymologie populaire opérant avec echdae
«equinus» venu de *ekuodios) et d’aprés les formes aberrantes Eicde, Eichti,
Echidi. Il n’est peut-étre pas sans intérét de mentionner ici que j’ai trouvé une
forme illyrienne occidentale correspondant au nom-propre péonien Lykkeios-
Lyppeios-Lykpeios dans lequel Kretschmer a reconnu le «loup»; je veux dire le
nom du fleuve westphalien Lippe autrefois *Lipia-Lupia!* probablement chez
Ptolémée II, 11, 13 Louppia (cf. chez Ptolémée Loupphourdon *Wolffurt). Un
nom-propre Luppius apparait aussi en Pannonie (cf. Krahe, Altillyrische Per-
sonennamen 69). La présence d’Illyriens en Europe occidentale n’étonnera plus
personne apreés les travaux de Julius Pokorny, en particulier Zur Urgeschichte
der Kelten und Illyrier (Ztschr. f. celt. Phil. XX Heft 2-3, XXTI Heft 1; tirage &
part chez Niemeyer, Halle 1938). La Lippe se trouve dans le territoire les noms
de fleuves en -apa, dont Pokorny a décélé I’origine illyrienne. J’ai rapproché du
nom de la Lippe celui du Pannonien Luppius et du roi péonien Lyppeios-Lykkeios.

13 J. Pokorny, Zur Urgesch. d. Kelten und Illyr. 135.
14 Sur le doublet Lupia (Tacite) -*Lipia et les questions y relatives, cf. W. Borgeaud,
Les Illyriens en Gréce et en Italie 120ss.



214 Willy Borgeaud

Cela veut dire que sur tout I'immense territoire occupé par les essaims de con-
quérants partis de la Lusace autour du douziéme siécle avant notre ére il faut
s’attendre a rencontrer un traitement spécial des labio-vélaires intervocaliques ou
des palatales plus #. Ce traitement se manifeste a travers des graphies qui sont
toutes des pis-aller. A part Lyppeios-Lykkeios-Lykpeios relevé par Kretschmer
dans son Einleitung p. 247, je cite aprés Krahe Balkanillyr. geogr. Namen 81 et
16 la localité illyrienne appelée Arupio-Aurupio par I’Itinerarium Antonini
274, 2, Arypio par la Table de Peutinger, mais Aroukkia (Arroukkia, Aroukia)
par Ptolémée II, 16; ses habitants sont d’aprés Strabon IV 207 et VII 314 les
Aroupinoi-Aroupeinoi, d’aprés Appien, Illyr. 16 Aurupinoi; ’adjectif, employé
par Tibulle & I’ablatif pluriel, est Arupinis et Arpinis (Tib. IV, I, 110). De méme
le nom de lieu dardanien (= illyrien) Oulpianon, cité ainsi par Ptolémée et
Procope, apparait dans les itinéraires latins sous la forme Ulcianum (cf. Toma-
schek, Geogr. Mitteil. 1880, 551). On avait soupgonné depuis longtemps que les
noms-propres Ulpius-Ulpianus étaient un élément sabellique de I’anthroponymie
romaine, contenant le nom du loup. A c6té de *luq¥os (grec lykos, latino-sabellique
lupus, illyrien lukko-luppo-lukpo-) on a la formule probablement plus ancienne
*4lq¥os connue par le védique vrka-, le slave et les langues baltes. C’est & cette
formule que répond I’albanais ulk. Le germanique *yulfaz (gotique wulfs, alle-
mand Wolf) répond aussi & ce dernier type, mais est sans doute un emprunt tres
ancien a une langue labialisante: en germanique véritable on aurait *zulh¥az.
Kretschmer!® pense 4 un emprunt fait & un dialect osco-ombrien a I’époque ou
les tribus sabelliques se trouvaient quelque part en Europe centrale. Il s’appuie
sur le nom des Ombriens qu’il reléeve aux sources de la Vistule sous la forme
Ombrones (Ptolémée) et sur celui des Ambrones germaniques et ligures. Mais il
y a tout lieu de croire que les Ombrones primitifs n’avaient rien d’italique. Les
Ombriens d’Italie ont certainement amené leur nom d’Europe centrale, mais a
part cet élément, il n’existe aucun point de comparaison précis entre eux et des
faits linguistiques se rapportant & I’Europe centrale. Des arguments relevant de
la géographie, de I’archéologie et de la linguistique inclinent bien plutét & penser
que les noms en Ambr-Ombr- doivent leur expansion & celle des Lusaciens. Puisque
le sabellique n’est pas saisissable en dehors de 1'Italie, il faut en conclure que le
germanique & emprunté le nom du loup & une langue labialisante autre que le
sabellique, & une langue bien attestée aux frontiéres du monde germanique: &
lillyrien. En territoire anciennement illyrien recouvert plus tard par les Germains,
en Westphalie, j’ai relevé le nom de la Louppia-Lupia et surtout I'illyro-germa-
nique Loupphourdon (illyrien lup- «loup», germanique furd- «gué»). Mais les
Illyriens possédaient aussi ’autre forme, *#lgsos, du nom du loup: nous I’avons
vue, c’est Oulpianon-Ulcianum. Il s’agit bien du nom du loup. Car outre I’alter-
nance caractéristique entre la labiale et la gutturale, paralléle a celle que Kretsch-
mer a relevée pour Lyppeios-Lykkeios, il existe un fait qui doit étre considéré
15 Sur ces questions, cf. Kretschmer, Glotta XXI, die Herkunft der Umbrer.




Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 215

avec grande attention. En Pannonie Inférieure I’Itinerarium Antonini 127 nomme
un lieu-dit Ulcisia castra. Il faut analyser ulk-isio, comme dans le cas de Brundi-
sium, localité messapienne ( = illyrienne), on a le nom du cerf plus le suffixe -isio.
D’une part on a le nom du cerf, de 'autre celui du loup, auxquels s’ajoute le
méme suffixe. Ce fait, trés important, a été bien souligné par Krahe, Wiirzburg,
Festg. f. H. Bulle 192 ss. Le germanique *uulfaz est emprunté a la variante illy-
rienne ulp- telle que nous la constatons chez Ptolémée et Procope. La variante
ulk-, connue par I'albanais ul'k et I'illyrien (Ulcisia castra, Ulcianum, s’opposant
a Oulpianon de Ptolémée et de Procope) se retrouve jusque chez les Ligures: un
roi des Salassi est mentionné sous le nom de Ulkos?6.

Il ne faut pas s’étonner de trouver des variantes phonétiques d’un méme mot
sur le méme territoire, ni de trouver plusieurs mots pour désigner la méme chose.
La moindre teinture d’études dialectologiques suffit a faire disparaitre de tels
préjugés d’ordre architectural, trés étranger & la vie des langues. Dans le groupe
sabellique, par exemple, le loup pouvait étre désigné au moins par trois mots:
lupos, ulpos, Hirpos, dont les deux premiers sont des variantes indo-européennes.
*Lupos & pénétré dans le latin, évingant on ne sait quelle forme, et la forme latine
correspondant a hirpos désigne, on ne sait pourquoi, le bouc: hircus. En Italie
méridionale (Messapie, territoire illyrien) j’ai retrouvé!? le nom illyrien du loup
dans celui de la localité nommée Lupiae-Lyppiae-*Lipiae, aujourd’hui Lecce. En
Campanie, on connait le nom osque du cheval par celui de la gens Epidia et par
celui du fleuve Sarnus-Epidius. Cette forme du nom du cheval est identique &
celle, illyrienne, que nous avons rencontrée en Grande-Bretagne: Epidion akron,
Epidioi. Le suffixe -idio étant connu aussi bien de I’osco-ombrien que de I'illyrien,
on ne peut pas savoir si Epidius en Campanie est osque ou illyrien. De méme
en derniére analyse, on ne saura jamais ce qui est grec et ce qui est illyrien dans
le cas des Epeioi de I'Elide, et dans celui du «grec» hippos qui n’a pas du tout
Pair grec, pas plus que son congénére tarantin ikkos. Il est fort possible que Kretsch-
mer ait raison de considérer hippos comme un mot d’origine péonienne!8. Il nous
reste encore deux remarques a faire avant de quitter 'Elide. La glose d’Hésychios
Pod - adeApoi vmo *HAgiwv doit contenir, sous une forme abrégée ou cajolative,
I'indo-européen *bhratér dans son vétement illyrien. Krahe, auquel j’emprunte
cette observation, en fait une plus importante encore (Glotta XXII, 122 ss.):
il est vraisemblable qu’une particularité du dialecte de 1’Elide, le passage de € &
4 (madé pour médé, basilaes pour basilées) est en rapport direct avec le méme
phénomeéne en illyrien; les faits illyriens concernant ce phénomeéne avaient été
mis en lumiére par Norbert Jokl (Worter und Sachen XII, 72 ss.).

D’une maniére générale, on peut dire que la partie occidentale de la Gréce a
été beaucoup plus touchée par 1'élément illyrien que les régions orientales. En

16 Sur la question ligure, et Ulkos, cf. J. Pokorny, Urgesch. d. Kelten und Illyr. 80
17 Cf. W. Borgeaud, Les Illyriens en Gréce et en Italie 120ss.
18 Kretschmer, Einleitung 248.



216 Willy Borgeaud

Attique, par exemple, on ne reléve presque aucun vestige illyrien. A. v. Blumen-
thal a fait une remarque trés perspicace permettant de supposer une influence
illyrienne s’exergant jusque dans la syntaxe des parlers grecs occidentaux. Dans
ces régions, une tournure telle que avtog adTdr'® semble correspondre & ce qui nous
est connu par la tournure vénéte sselboi sselboi (cf. pour I’etymologie ’anglais
«self», ’'allemand «selber»). Cette importante observation, soulignée par Krahe
(Welt als Geschichte ITI 294), figure dans Glotta X VIII, 151 ss.

La Thessalie et la Béotie, quoique situées dans les régions orientales, présentent,
elles aussi, de nombreuses traces illyriennes; les Illyriens y ont fait irruption en
méme temps que les Doriens et les Thraces, et se sont mélangés & 1’élément plus
ancien: les Eoliens.

I1 est probable que le nom méme des Béotiens est illyrien. Fick pensait a juste
titre que les Béotiens?? tirent leur nom de celui du massif de montagnes nommé
Borvon oros par Strabon VII 329 fragment 6, situé aux confins de la Macédonie,
de I’Epire et de I'Illyrie. C’est dans ce massif qu’habitaient les Tymphaioi, les
Orestai et aussi des Grecs semi-étrangers. Strabon VII 327 appelle ce méme massif
Poion oros. Cette différence orthographique n’autorise nullement & séparer le
nom des Béotiens de celui de ces montagnes. La suffixation est illyrienne, comme
le remarque Krahe?! cf. les Thesprotoi en Epire, et pour I'Illyrie, les Siculotai
(Ptol. II, 16, Plin. III 22;) en Epire un nom de lieu comme Bouthrétos rappelle
fort une formation telle que Boidtoi. Julius Pokorny?? a identifié cet élément boio- &
celui qui est connu par le nom des Boii celtes. La racine serait d’apres lui *bhei- *bhoi-
«battre» (cf. russe 60# «combat»). Les Boii porteraient un nom semblable
& celui des Caturiges «Rois des batailles». Krahe approuve cette étymologie, qui
est en effet trés séduisante. Comme on a en Istrie les noms d’hommes Boicus et
Boius qui risquent fort, comme le disent Krahe et Pokorny, d’étre illyriens et
non celtiques, et comme d’autre par Polybe V, 108, 8 connait dans le sud de
I'Illyrie un lieu-dit Boio: (acc. Boious), qui ne devait pas étre bien éloigné du
Boion oros de Strabon, il y a vraiment lieu de penser que bovo- est un élément
illyrien. Le texte de Polybe, antérieur a celui de Strabon, fait tomber les doutes
qui pourraient naitre & cause de la graphie Poion chez Strabon VII 327. En outre
I’existence de la localité de Boiai en Laconie exclut d’'une part toute idée d’une
intrusion celtique et assure d’autre part définitivement la graphie boio- comme base
des études sur le nom des Boiotoi. On peut donc étre certain que 1’élément illyrien
boio- et ’élément celtique boio- ont la méme origine, et comme I’expansion illyrienne
a précédé et conditionné celle des Celtes, on en doit conclure, avec Pokorny et Krahe,
que le point de départ de cette forme onomastique boio- doit étre cherché en

19 Au lieu de éavrdv.

20 Je vais ici compléter et reviser ce que je disais de cet élément dans mon ouvrage déja
cité, pages 51-52 et 118.

21 Krahe, Geogr. Namen 9, 64.

22 J. Pokorny, Urgeschichte d. Kelten und Ill. 9; & ce propos, Krahe, IF LVII 120ss.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 217

Lusace. Elle constitue une isoglosse illyro-celtique. L’étymologie proposée par
Pokorny, bien que trés séduisante, présente tout de méme quelque difficulté par
rapport a la Gréce. Du cdté celtique, tout va bien. Boio- ne peut pas se rattacher
aun nom g¥ou- «vache, taureau», car en celtique » intervocalique ne tombe pas (Po-
korny 1. c. 9). Mais en territoire grec, si vraiment le mot se rattache a1’indo-européen
*bhei-bhot (cf. russe 6uth (bit!) «battre», 6urBa (bitva) «bataille», 60ii (boi) «com-
bat», sanscrit bhinadmi, latin findere), on s’attend & rencontrer de temps en temps
une forme grécisée *Phoios. Ce n’est pas le cas. En outre, une tradition tenace voyait
dans les Béotiens les gens des vaches, et on rapporte que Cadmos, voulant fonder une
colonie, suivit une vache et s’arréta la ou s’arréta la vache?. C’est un récit typique
de ce qui nous est connu par le vér sacrum italique. Selon I’explication de Th.
Mommsen?4; la ville de Bovianum doit son nom & celui du taureau Mars, le dieu
du vér sacrum. Il pourrait en étre de méme du nom des Béotiens (cf. grec bous
«vache, taureau»). Mais le récit est peut-étre dii & une étymologie populaire, et
méme si ce n’est pas le cas, 'appartenance & Arés pouvait aussi bien étre marquée
par un nom désignant la bataille (*bhoio-) que par un nom désignant un taureau
ou une vache (*g"ouio-). Quant au Poion oros de Strabon, il s’agit peut-étre,
comme Julius Pokorny me le disait un jour, d’une étymologie populaire opérant
avec le nom grec de I’herbe, woia. Mais cela non plus n’est pas sir. En conclusion
on doit dire que le nom des Béotiens et celui des Boii celtes représentent une forme
identique, d’origine lusacienne, dont on ne connait pas encore 1’étymologie.

Les relations anciennes de la Béotie avec I’Illyrie nous sont connues par plus
d’un fait. Un fils de Cadmos et d’Harmonia se nommait Illyrios. On raconte que
Cadmos et Harmonia, apres la folie de leurs enfants, allérent mourir sous forme
de serpents aux confins de I’Epire et de I'Illyrie, o I’on montrait leurs tombeaux.
J’al parlé ci-dessus du raid des Hommes-Anguilles d’Epire en Béotie. Ces En-
chelanes auraient laissé en Béotie une trace de leur passage, le nom du village
Encheleia, sur I’emplacement duquel fut batie Thébes (cf. Diodore XIX 53, 5 et
Jean d’Antioche, fragment 8 = Miiller, Fr. HG.IV 545 Krahe, Welt als Geschichte
IIT 289).

Un Béotien aussi célebre que le poéte Pindare porte un nom de formation
illyrienne, dérivé, au moyen du suffixe illyrien -aro-, que nous avons vu plus haut,
du nom du Pinde (Kretschmer, Glotta XV 194). Le héros béotien (Edipe n’a
probablement aucun rapport avec les cedémes et les pieds enflés, quoique 1’étymo-
logie populaire ait brodé tout un motif la-dessus. Je suis bien plutét enclin &
rapprocher son nom de celui des Oidantes, les habitants de la localité illyrienne
appelée Oidantion (Etienne de Byzance s. v. Oidantion). Je crois avoir montré
origine illyrienne et la signification du nom des Aones?3, qui, d’aprés Strabon
IX 401, étaient des Barbares comptant parmi les premiers habitants de la Béotie.

23 Euripide, Phceniss® 637ss., et ’hypothésis du grammairien Aristophane; Ovide,
Métam. ITI, 1ss.
24 Th. Mommsen, Unteritalische Dialekte 173.



218 Willy Borgeaud

Leur nom a un pendant italique, celui des Ausones?3. La région ou les ancétres des
Ausones et ceux des Aones se scindérent en deux groupes est peut-étre encore
localisable. Servius, dans son commentaire & Virgile Buc. VI 64, dit: Helicon
mons est Beoti®, qua et Aonia dicitur ... Sane Aones originem ab eo loco ducunt
ubi nunc maritima Venetia est. Or c’est tout prés de la, chez les Liburnes, que se
trouve un lieu nommé Ausankalei par Ptolémée II 16 et Ausancalione par la
Table de Peutinger. Et Kretschmer?®; & juste titre, rapproche ce nom de celui
des Ausones-Aurunci. La suffixation dans Aur-unc-ulus est exactement celle de
Aus-anc-alei (*aus-on-kalo). Quant & la Thessalie, Krahe signale des éléments
illyriens tels que Dazos, Dazeta, Platour, Genthios (cf. le roi illyrien Gentius-
Genthios auquel est dii le nom de la gentiane) Azoriastai. La couche ethnique des
Penestai thessaliens porte le méme nom qu’une peuplade illyrienne, ajoute Krahe
(L c. 289). C’est en Thessalie qu’apparait le nom d’homme Drebelaos??, qui re-
présente la prononciation illyro-thrace d’une forme grecque *Trephelaos. La
localité thessalienne de Boibé, déja connue d’Homére (B 711), et sise au sud-est
du lac nommé Boibéis (limné), semble correspondre, selon I'opinion séduisante de
Kretschmer 28, au grec Phoibé. Son fondateur aurait été un certain Boibos, dont
le nom représenterait celui de Phoibos. Ce sont des noms & phonétique macédo-
nienne, illyro-thrace (cf. Berenike = *Pherenike, en macédonien). On rapporte
qu’Apollon, obligé de garder les troupeaux d’Admeéte, les faisait paitre le long de
I’ Amphryssos-Amphrysos (cf. Virgile, Georg. III, 2ss.). C’est une riviére qui,
s’échappant de I’Othrys, traversait I’Achaia Phthiétis (en Thessalie, Strabon IX
433-435). On connait aussiune autre forme du nom de cette riviére: Ambryssos
chez Callimaque, hymne & Apollon 48, Ambrysos chez Théognis 73. Ce nom de
riviére peut étre ce qu’'on voudra, indo-européen ou non. Ce qui est certain, c’est
que la prononciation figurée par ph est grecque, tandis que la prononciation re-
présente par b est thraco-illyrienne. En Phocide méme, ce doublet apparait aussi.
Etienne de Byzance atteste les deux formes pour la méme localité: "Augovoog,
ol Pwxidos, Tvés ¢ dua tod f gaciv. Cf. & ce propos Kretschmer, Einleitung
269, note; Krahe, Welt als Geschichte 11T 293.

Aprés cette revue longue, bien qu'incompléte, des éléments illyriens qu’on peut
relever en Gréce, revue qu’il faudrait accompagner d’une lecture de Strabon en
s’arrétant particuliérement aux endroits ou il parle des luttes des Béotiens contre
les Thraces, et des établissements historiquement constatés de tribus thraces en
Thessalie, au pied de I’Olympe, il sera plus facile de comprendre la valeur et la
portée de certains faits relatifs au mythe des Hyantes.

25 J’ai interprété ce nom comme signifiant «les Nourrissons de I’ Aurore»; cf. W. Borgeaud,
Les Illyriens en Gréce et en Italie, 129ss. A propos de I’Anonion Pedion de Béotie, «La Plaine
de I’ Aurore», cf. maintenant K. Kerényi, Eranos-Jahrbuch 1944, 34-35.

26 Kretschmer, Glotta XXI 123.

27 Cette jolie interprétation est due a Blumenthal; cf. Krahe, ZNF XIX 72, qui la

récise.
P 28 Kretschmer, Einleitung 210.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 219

I11. Les Hyantes et les Abantes

Nous avons vu que le nom des Hyantes est dérivé de celui de la localité nommée
Hya ou Hyampolis. Il n’a pas été possible de trouver I’étymologie de Hya, mais
j’al pu du moins établir que la forme primitive de ce nom était *usa, et que par
conséquent la forme primitive du nom des Hyantes était *usantes. Cette déri-
vation ne présente pas un aspect vraiment grec. A cette occasion, je ne puis
m’empécher de penser & un nom illyrien tel que celui, cité ci-dessus, des Oidantes,
ou encore, i celui des Amantes (Etymol. Magn. et Etienne de Byzance s. v.).
D’aprés une curieuse indication d’Etienne de Byzance s. v. Amantia et Abantis,
corroborée par Pausanias V, 22, 3, le nom de la localité illyrienne, ou plutét de
la région appelée Amantia, située au nord des Monts Kérauniens, et peuplée par
les Amantes, serait dii & une corruption du nom des Abantes. On nous cite a ce
propos un récit d’aprés lequel les Abantes, au retour de la guerre de Troie, auraient
été poussés vers les cotes de I'Illyrie. Je ne sais ce qu’il faut conclure de ce récit,
qui ressemble fort & une explication d’étymologie populaire. Je ne sais ce qu’il
faut en penser, parce que, effectivement, le passage du son b au son m n’est pas
quelque chose d’inoui dans le domaine thrace?® en tout cas, sinon illyrien. Quoi
qu’il en soit, nous avons maintenant, en plus des Oidantes et des Amantes illy-
riens, un troisiéme terme de comparaison pour le nom des Hyantes: les Abantes.
Il y a tout lieu de croire que les Hyantes portent un nom barbare, thraco-illyrien.
Strabon VII 321 et IX 401 considére les Hyantes et les Aones comme des étrangers,
barbaroi; chez Pausanias IX, 5, I, il semble y avoir controverse a ce sujet. Prenons
un chemin qui puisse nous mener plus sirement qu’un simple rapprochement de
mots entre Hyantes et les formations illyriennes Oidantes-Amantes.

Hya, qui est la ville des Hyantes, se trouve étre la voisine immédiate du lieu-
dit Abai, qui est la ville des Abantes. Toutes deux occupent la partie la plus orien-
tale de la Phocide, dans une pointe qui s’avance entre la Béotie et la Locride
opuntienne. Pausanias X, 25, I s’exprime ainsi: «On peut arriver a4 Abai et &
Hyampolis en partant d’Elatée par un chemin montagneux qui file sur la droite».
Un peu plus loin, Pausanias explique: «Ceux d’Abai en Phocide déclarent qu’ils
sont originaires d’Argos, et qu’ils tirent leur nom de celui d’Abas (apo Abantos),
le fondateur d’Abai, lequel était fils de Lynkeus et d’une fille de Danaos, Hyper-
mnestra.» D’aprés Aristote (chez Strabon X 445) les Abantes auraient été des
Thraces: Aristote déclare que des Thraces, venus d’Aba la phocéenne (notez cette
forme Aba, paralléle au singulier Hya) auraient colonisé I’Eubée et donné leur
nom a ses habitants. Strabon fait la trés juste observation que pour Homére les
habitants de I’Eubée ne sont jamais les Eubéens, mais les Abantes. Abas, donné
par les témoins de Pausanias comme le fils de Lynkeus et d’Hypermnestra, est
considéré par Etienne de Byzance s. v. Abantis comme le fils de Poséidon et

2 Sur le passage thraco-phrygien de b & m, cf. Walde-Hofmann s. v. fagus; Kretschmer
L. c. 236-237. Wilamowitz considére le rapprochement Amantes-Abantes comme secondaire.
Hom. Unters, 172, note.



220 Willy Borgeaud

d’Aréthuse. Cela veut dire qu’Abas est le fils de divinités des eaux. En effet, une
notice d’Harpocration (Etymol. Mag. 369, 54) nous apprend qu’une nymphe
thrace nommée Aba efit de Poséidon un fils, Ergiskos, héros éponyme de la ville
thrace d’Ergiske. Le nom thrace de cette divinité des eaux, Aba, me parait étre
le représentant balkanique (thraco-illyrien) du celtique *aba «eau, fleuve». Le
génitif vieil irlandais abae (Gloses de Milan 87 b 4) étonne. On s’attend pour un
théme en -a un génitif *aibe, et cela pourrait faire douter de I’existence d’un
nominatif *aba «eauw» en celtique. Julius Pokorny, auquel je me suis adressé pour
élucider ce cas embarrassant, me répond que le génitif abae (sans palatalisation)
au lieu du génitif normal (avec palatalisation) *aibe, est di & I’analogie de I’accusa-
tif-datif abainn, lequel est emprunté a la déclinaison du gaulois Abona et du
gallois Afon. Un nominatif *aba parait tout & fait certain & Pokorny. En effet,
autrement le génitif ne serait pas abae, mais *abnae dans la glose de Milan. La
forme abae est un compromis entre les deux déclinaisons. Donc je suis en droit
de comparer le nom de la nymphe thrace Aba au celtique *aba «eau». En outre,
J'approuve entiérement le jugement de Tcepffer (le savant auteur de la «Attische
Genealogie»), qui dit?0: «Aristote (Strabon X 445) attribue aux Abantes, avec le
nom desquels celui de la nymphe thrace est évidemment parent, une origine
thrace. Le voyage accompli par ce nom s’explique par la migration historiquement
incontestable de peuplades thraces vers le sud.»

On peut s’étonner de voir qu’Abas, dont les origines remontent a la Thrace, ait
été un prince d’Argos, qu’il ait été le fils de Lynkeus. Sa mére, Hypermnestra,
était la seule fille de Danaos qui n’eiit pas mis & mort son mari. Rien dans ces
faits ne semble se référer a la Thrace ou a la Macédoine. Mais voici d’autres
faits qui parlent un autre langage. L’Etolien Tydeus, ce demi barbare, comme dit
Euripide, quitta sa patrie et s’établit & Argos ou il épousa une des filles de son
hote Adraste (cf. Iliade XIV 113ss.). Le cadavre de son pére Oineus I'Etolien
fut transporté & Argos par Diomeéde. Trois générations d’Etoliens, celle d’Oineus,
de Tydeus et de Dioméde sont représentées & Argos. Vice-versa, on trouve en
Acarnanie la ville d’Argos Amphilochicon, fondée par Alkmaion, un compagnon
de Diomeéde. Cette derniére donnée est trés importante. Elle est fournie par Stra-
bon VII 326, qui se référe a I'historien Ephoros. Strabon cite aussi ’opinion de
Thucydide, qui croit savoir que 1’Argos d’Acarnanie fut fondée par Amphilochos
lui-méme, qui était dégoiité de ce qui se passait en Argolide, dans ’autre Argos.
La tradition qui rapporte le transport du corps d’Oineus a Argos et qui prétend
que la localité nommé Oinoe tire son nom de celui de ce héros (Apollodore, I,
8, 6, 3) est peut-étre due & une étymologie populaire, bien qu’Apollodore soit un
auteur sérieux, mais la tradition relative a la ville d’Argos Amphilochicon ne peut
étre attaquée. Ici les rapports avec I’Argolide sont trop clairs. On attachera une
importance particuliére aux indications fournies par Thucydide II 68, qui insiste
sur le caractére non grec des Amphilochoi, sur leur qualité de Barbares. Ce récit

30 Teepffer, P.W.R.E. s. v. Aba.




Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 221

réduit & néant les affirmations de Kretschmer (Einleitung 254), qui pense que
I’Epire et I’Acarnanie, ainsi que I'Etolie, avaient d’abord été grecques, étaient
ensuite devenues barbares, et, & 1’époque de Thucydide, redevenaient grecques
peu & peu. Car maintenant nous savons que les vieux héros étoliens ont des affi-
nités illyriennes. L’Etolien Diomeéde, si fortement attaché a 1’Argolide, est en
méme temps une figure bien connue des Illyriens d’Apulie, chez lesquels il jouissait
d’un culte, comme chez les Vénétes: dans cette lointaine région, la Vénétie d’au-
jourd’hui, on lui sacrifiait des chevaux blancs, et ce rite, pratiqué par les Vénétes,
avait pour cadre un temple de I’ Artémis étolienne et de Hera Argeia. Jusque dans
ces régions barbares on connaissait donc la double attache du héros Diomeéde.
Strabon (V, 215), qui nous transmet ces données, rapporte aussi que Dioméde
avait fondé en Apulie, chez les Daunii, la ville de Canusium et, ce qui nous inté-
resse, la localité nommée Argos Hippion®l. Diomeéde et Argos, Diomeéde et les
chevaux, ce motif est constant. Un homme comme E. Bethe, si peu enclin & dis-
puter aux Hellénes ce qui leur revient, a reconnu ouvertement, dans son article
sur Dioméde (R. E. Pauly-Wissowa), que ce héros ne peut étre séparé du roi
thrace Diomeéde si célébre par ces chevaux. Dioméde I’Etolien, Diomeéde 1’Argien,
Diomeéde le Thrace représentent une seule et méme figure, dont ’origine git dans
I'intérieur des Balkans, dans les régions thraco-illyriennes. On ne s’étonnera donc
plus de constater qu’Abas ait été selon une tradition un héros thrace, et selon
I’autre un Argien, fils de Lynkeus. On s’en étonnera d’autant moins qu’une région
illyrienne située dans le nord de la Macedonia Libera, aux confins de la Péonie,
se nommait Lynkestis. Au sud de cette région, non loin du Mont Boion, se trouvait
le lieu-dit Argos Oresticon, qui était en quelque sorte le chef-lieu de 1’Orestias,
pays habité par les Orestai, des Illyriens. Strabon (VII 326) et Etienne de Byzance
s. v. Orestal rapportent que cette région fut ainsi nommée d’aprés Oreste, qui
8’y transporta aprés 1’assassinat de sa meére et dans sa folie, et qui fonda Argos
Oresticon. Cette tradition a été injustement mise en doute. Ce qui nous avons
constaté jusqu’ici nous montre qu’il n’y a rien d’invraisemblable dans la présence
de I’Argien Oreste dans les terres illyriennes. D’ailleurs, que répondra-t-on a I’exis-
tence de la Lynkeéstis tout prés de 13 et & celle du héros Lynkeus dans I’Argos
d’Argolide ? Qu’objectera-t-on & une remarque extrémement perspicace de Julien
Bonfante, qu’il me fit un jour oralement? La voici: d’aprés Strabon (VII 326)
une tribu nommée Dyestai aurait habité dans cette méme région macédo-épirote;
Fick (B. B. 26, 247, cf. Krahe, Geogr. Namen 69) compare ce nom avec le Doesstos
de G.D.I. 1350, 4; or, dit Bonfante, Dyestai, et probablement aussi Doesstos,
c’est le représentent illyrien du nom grec Thyestes (*dhuues-ta-). Thyeste, tout
comme Oreste, Lynkeus, Dioméde, Abas, est un héros argien. On a dans le nord
illyrien les Orestai, les Liynkéstai, les Dyestai (tous chez Strabon 1. c.).

Tout a I’heure j’ai fait allusion aux Amphilochoi acarno-épirotes, et a leur

31 Argyrippa. Peu importe d’ailleurs qu’il s’agisse d’une étymologie populaire, ou non.

15 Museum Helveticum



222 Willy Borgeaud

héros éponyme Amphilochos, qui, avec son frére Alkmaion et les Etoliens Tydeus
et Dioméde, se trouve mélé a I’histoire d’Argos selon le témoignage de I'Iliade et
de ’Odyssée. Cet Amphilochos passe pour le fils du devin argien Amphiaraos.
J’al indiqué déja que le cocher d’Amphiaraos portait le nom typiquementillyrien de
Batén. Or, tout comme ses fils Amphilochos et Alkmaion, le devin argien Am-
phiaros & des attaches géographiques avec les régions fortement illyrisées de la
Gréce du nord. Son tombeau se trouvait & Oropos en Béotie, o Amphiaraos
jouissait d’un culte fort vivace®2. Chose curieuse, il existait une autre localité
nommée aussi Oropos, mais sise en Epire. Il me semble qu’il y a entre cette
Oropos d’Epire et ’Oropos de Béotie un rapport analogue a celui qui unit Cadmos
le Béotien a I’Epire par I’entremise de sa sceur Europe. Car la patrie d’Europe est
I’Epire bien plut6t que la Phénicie ou la Créte33. D’ailleurs, I’ Acarnanien-Epirote
Amphilochos était adoré en méme temps que son pére a Oropos en Béotie3.
Oropos d’Epire était située sur une riviere nommée aussi Oropos3s. Cela rappelle
Dodone et le fleuve Dodon. C’est un trait étranger a I'onomastique vraiment
grecque®. Les attaches illyriennes d’Amphiaraos expliquent peut-étre un mystére
des plus étranges, qui se présente de la maniére suivante: d’apreés I'Iliade (XI,
328 ss.) les deux fils de Mérops de Perkoté (Troade), lequel était le meilleur de
tous les devins, allerent au combat contre les Grecs malgré les objurgations pro-
phétiques de leur pére. Ils furent tués par Diomeéde fils de Tydeus. Les noms de
ces deux fils de Mérops sont indiqués par un autre passage d’Homeére (Iliade II,
828 ss.): Adraste et Amphios. C’est un des nombreux mérites d’Usener3? d’avoir
montré que derriére cet Amphios est dissimulée la figure d’Amphiaraos. Amphios
est une forme abrégée et hypocoristique du nom complet Amphiaraos. Le héros
Amphiaraos est la figure centrale d’une épopée dont nous ne possédons que des
fragmente, la Thébaide. E. Bethe, dans son livre intitulé «Thebanische Helden-
lieder», en a reconstitué les grandes lignes. Il a bien mis en lumiére le parallélisme
de destinées qui existe entre la figure centrale de 1'Iliade, Achille, et la figure
centrale de la Thébaide, Amphiaraos: tous deux marchent consciemment & une
mort qui leur a été prédite, tous deux sont contraints de participer a des événe-
ments qu’ils n’approuvent pas. L’ Amphios allié des Troyens se révéle identique a
I’Amphiaraos argien pour plusieurs raisons. Premiérement a cause de son nom.
Deuxiémement parce que son pére, le devin Mérops, lui avait annoncé son destin
fatal, alors que ’Amphiaraos argien est lui-méme un devin et voit fort bien qu’il
marche & la mort; mais Amphiaraos est aussi le descendant du devin Mélampous
(Iliade XV, 225 ss.). Troisitmement, parce que le frére d’Amphios, destiné comme
lui & une mort prédite, se nomme Adraste, alors que I’Amphiaraos argien se trouve

32 Sur Amphiaraos & Oropos, cf. Pausanias I 34.

33 Sur Europe et sa patrie Dodone en Epire, cf. Escher, P.W.R.E. s. v. Europe.

34 Pausanias 1. c.

35 Cf. Glotta XXII 256; cf. les riviéres Asopos, Europos, Inopos, Oropos.

3¢ Sur la congruence du nom de lieu et du nom de fleuve dans le domaine illyrien, cf.
Krahe, Welt als Geschichte III 288. Krahe y souligne que ce trait n’est pas grec.

37 Usener, chez E. Bethe, Thebanische Heldenlieder 65.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 223

étroitement mélé aux aventures et au destin de I’Adraste argien. Il est vrai que
d’aprés la Thébaide Adraste ne meurt pas devant Thébes, mais est emporté hors
de la bataille par son cheval Arion. Cela semble en contradiction avec les données
d’Homére, qui dit qu’Adraste (I’allié des Troyens) fut tué en compagnie de son
frére Amphios par Diomeéde le Tydéide. D’aprés les données de la Thébaide,
Amphiaraos fut englouti avec son char de combat dans un gouffre qui s’ouvrit
dans la terre. Cela correspond bien & la mort d’Amphios chez Homére. Mais com-
ment interpréter ’enlévement d’Adraste par son cheval Arion, dans la Thébaide ?
Longtemps on n’y comprit rien. Bethe, par exemple, affirmait que le motif du
cheval Arion n’était pas primitif, mais que, sans aucun doute, Adraste était tombé
devant Thébes avec les six princes alliés. C’est & Wilamowitz que revient ’honneur
d’avoir élucidé ce probléme, en reconstituant, comme le dit L. Malten3®, un des
mythes les plus grandioses de I’antiquité. Aux divers endroits ou, d’apreés les
diverses traditions de la Thébaide, Arion aurait amené son maitre aprés le désastre,
se trouvait un sanctuaire des Erinyes. Un vers d’Antimachos, cité par Pausanias
(VIII, 25), montre la couleur sinistre de cette fuite:

Il fuit, portant des vétements de deuil*, avec Arion a la criniére sombre.

«A la criniére sombre», c’est une épithéte favorite de Poséidon, employée ici
pour son fils Arion. Arion améne & sa mére Déméter Erinys et & son pére, le
kyanokhaités Poséidon, son maitre Adraste. Cela signifie qu'il 'emporte chez
Hadés. Cela signifie aussi qu’effectivement, comme Bethe le pensait, Adraste
mourut devant Thébes. La contradiction entre le texte homérique et les données
de la Thébaide s’évanouit. Arion est le cheval de la mort, ainsi que le souligne
encore et plus expressément L. Malten dans sa grande étude «Das Pferd im Toten-
glauben»%°. Malten rappelle que sur une monnaie de Thelpousa®!, localité ou se
trouve un sanctuaire de I’Erinye Déméter et de Poséidon, le cheval Arion porte le
nom d’Erion, et que cela fit venir & Carl Robert I'idée ingénieuse de rattacher le
nom méme d’Arion-Erion a celui des Erinyes. Les lecteurs d’'Homeére se souvien-
dront que Xanthos, le divin cheval dont Zeus et Poséidon avaient fait présent
aux vieux Pélée, et que celui-ci remit a Achille, fut celui qui annonga la mort
prochaine & son maijtre. Wilamowitz42 avangait ’hypothése que ce motif, la
prédiction de la mort par le cheval poséidonien Xanthos, aux vers 404 ss. du
chant XIX de I'Iliade, représentait une augmentation ou une progression de ce
qu’on voit au chant XVII, vers 426 ss.: les chevaux qui pleurent, qui restent
figés comme des colonnes en versant des larmes. Wilamowitz estimait que le
poéte, au chant XIX, avait exploité le motif du chant XVII, en s’appuyant peut-

38 Wilamowitz, Hermes XXVI 225; XXXIV 71; Griech. Trag. I 192, 1T 226.

3% Malten, Jahrbuch des deutschen Archiol. Instituts 1914, page 202.

40 sfuara ivypa. Que I'on traduise «de deuil» (Welcker) ou misérables, en loques (Bethe,
L. c. 93), le sens général n’en est pas troublé. J'opte pour «taché, en loques», & cause de
I’Odyssée XVI 457 et XVII 203.

41 Thelpousa en Arcadie.

42 Wilamowitz, Hermes XXXV 563ss.




224 Willy Borgeaud

étre sur un second motif, celui du cheval Arion. «Malheureusement, dit-il, on ne
peut pas prouver qu’Arion ait parlé, ait annoncé son destin & son maitre Adraste».
Or, Ludolf Malten?3, en étudiant la Thébaide latine de Stace, y a précisément
rencontré des passages ol Arion annonce la mort a son maitre (Thébaide XI,
441 ss.):
... fugit omnia linquens

castra, viros, generum, Thebas, ac fata monentem

conversumque iugo propellit Ariona.

Adraste I’Asiatique, frére d’Amphios, meurt avec lui. Mais Adraste 1’Argien
n’est pas le frére d’Amphiaraos. Cependant, je voudrais insister sur le fait que
la mort d’ Adraste emporté par son cheval chez les Erinyes et la mort d’Amphiaraos
englouti avec son char, donc avec ses chevaux, par la terre, c’est-a-dire par Dé-
méter-Erinys, sont une seule et méme mort. Il est donc extrémement probable
qu’a l’origine la Thébaide aussi considérait Adraste comme le frére d’Amphiaraos.
Pour Homere d’ailleurs (Odyssée XV, 225 ss.) Amphiaraos est un descendant
direct du devin Mélampous, qui ravit les vaches d’Iphiklos pour que la fille de Néleus
put devenir I’épouse de son frére. Des auteurs plus récents indiquent le nom de
ce frére de Mélampous: Bias, I’ancétre des Biantides. Adraste, fils de Talaos, se
trouve étre le petit-fils de Bias, frére de Mélampous. Il est donc tout & fait vrai-
semblable que les deux cousins argiens Amphiaraos le Mélampodide et Adraste
le Biantide étaient & 1’origine deux fréres, comme les Thraco-Phrygiens Amphios
et Adraste. On ne peut vraiment comprendre une telle correspondance, une telle
identité entre des éléments du Péloponése et des éléments troyens, thraco-phrygiens,
qu’en reconnaissant la pénétration d’éléments illyro-thraces (les Phrygiens sont
issus d’'une composante illyrienne et d’une composante thrace) a la fois dans le
Péloponése et en Asie Mineure. En Greéce ils furent absorbés et c’est & grand’peine
qu’on peut déceler leurs traces. En Asie ils subsistérent. Au nombre de ces élé-
ments illyro-thraces communs & la Gréce et aux alliés des Troyens (et aux Troyens
aussi) je place en premiére ligne le couple Amphiaraos-Adraste et le héros Dio-
meéde, prince étolien, argien, thrace.

IV. Les devins, la Terre et la Mort. Le Déluge et les devins Abas et Mérops.

Amphiaraos, le héros argien, qui s’est révélé étre, comme son cocher Baton,
une figure thraco-illyrienne, avait son tombeau, et son culte le plus pompeux, a
Oropos en Béotie. Lui-méme devin, il est pour Homére I’arriére-petit-fils du devin
Mélampous, et son fils es; le devin Amphilochos, éponyme de la tribu acarnanienne
des Amphilochoi. On a essayé#, au moyen d’arguments assez intéressants, de
montrer qu’en réalite Amphiaraos n’avait primitivement rien de commun avec
Mélampous, et que ce dernier n’était pas un devin. Pausanias®, qui parle du tom-

43 Malten, 1. c. 203.
4 G. Pley, P. W. R. E. s. v. Mélampous.
45 Pausanias I 44. Le tombeau est dans le lieu-dit Aigosthena.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 225

beau de Mélampous & Mégare, insiste sur ’absence compléte de traits mantiques
dans ce sanctuaire. Si intéressant que soit ’essai tenté, il ne change rien a cette
réalité: pour I'Odyssée, Mélampous est un devin, et ses descendants sont les
devins Amphiaraos et Amphilochos. La question, arrivée & un point mort, rebon-
dit grice & une suggestion que m’a présentée Monsieur le Professeur Victor Martin,
et qu'il me permet d’employer ici. Mélampous, «I’homme aux pieds noirs», ne
porte-t-il pas un nom qui rappelle un trait particulier aux prétres du temple do-
donien de Zeus et de Dioné, les Selloi aux pieds non lavés, et couchés sur la terre ?
On ignore si Homeére, en parlant de Dodone et de son dieu Zeus, veut indiquer
Dodone en Epire ou une autre Dodone qui aurait existé en Thessalie, chez les
Pélasgoi. Mais en tout cas, la suggestion de Monsieur Martin est des plus sédui-
santes: en effet, tout comme Mélampous, les Selloi sont pour Homére des devins:

Zet dva Awdwvaie Ilelaoywé, tjiodh vaiov,

Awbawvns uedéwv dvoyeiuboov, dupl 6¢ Xelloi

gol vaiova’ dmoitar avintdmodes yapaetval.

«Zeus, souverain de Dodone et des Pélasges, qui habites au
loin, maitre de Dodone au dur climat — les Selloi habitent
autour de toi, ces devins aux pieds non lavés qui couchent
sur le sol.» (Iliade XVI, 233-235).

On a compris depuis longtemps que les Selloi ne se lavaient pas les pieds et
couchaient sur le sol pour indiquer leurs rapports étroits avec la terre. Or le
Mélampodide Amphiaraos et son compagnon, primitivement son frére, Adraste, ont
des rapports typiquement chthoniens: nous avons vu qu’au moment de leur mort
ils sont engloutis par la terre, et conduits par leurs chevaux vers Hadés klyto-
polos (aux chevaux bien connus), comme Homeére (Iliade V 654, XTI 445, X VI 625)
appelle le souverain des morts. C’est une mort semblable qui engloutit plusieurs
générations de la famille romaine des Decii Mures?8. Un autre trait commun aux
Mélampodides et aux Decii, c’est la connaissance qu’ils avaient de leur destin
fatal. Chez les Mélampodides, le don prophétique était lié & une lourde fatalité
dont ils étaient parfaitement conscients. W.F. Otto, K. Kerényi, G. Rohde et
F. Altheim se sont attachés & I’étude de la signification du surnom de Miis «Souris»
propre exclusivement aux trois Decii engloutis par la terre lors des devotiones.
Ils estiment que ce surnom exprime les rapports de ces Decii avec la terre. La
souris passait dans I’antiquité pour un étre doué du sens de la divination, et d’autre
part pour un porteur de pestes et de calamités?’. A ces deux titres, ¢c’était ’'animal
d’Apollon Smintheus (= Apollon des souris)?8. On ne peut comprendre la vraie

46 J1 est vrai que chez les Romains on a I’élément de la devotio, étranger aux devins grecs.

47 Sur les Decii, Apollon Smintheus, et la bibliographie y relative, cf. F. Altheim, Italien
und Rom II 407-408.

48 Apollon Smintheus était déja connu d’Homeére: Iliade I 39. Il ne faut évidemment pas
comprendre ce terme comme signifiant «destructeur de souris». Y a-t-il un suffixe de
destruction -evg ? D’ailleurs Apollon (Iliade X 43ss.) est le dieu de la peste.



226 Willy Borgeaud

nature d’Apollon dieu des oracles, dieu de la mantique, si I'on n’a pas d’abord
compris qu’il détient cette qualité en vertu de ses attaches avec la terre, avec
Gaia. Dans les deux premiers vers des Euménides, Eschyle nous révéle par la
bouche de la pythie de Delphes la nature de Gaia la Terre:

Ma priére, parmi les dieux, fait une place & part en premier
lieu, a la premiére prophétesse, Gaia.

Les plus anciens possesseurs de 1’oracle de Delphes étaient la Terre et Poséidon.
Je suis d’avis que les rapports entre Poséidon et Gaia dans le sanctuaire de Delphes
sont identiques & ceux qui existent entre Poséidon et Déméter Erinys a Thelpousa
(Arcadie, Pausanias VIII 25) et entre Poséidon et Erinys & Tilphossa ou Tilphousa
prés d’Haliartos (Béotie; cf. les scholies du codex Townleyanus et les scholies
ABD au vers 347 du chant XXIII de I'Iliade, dans lequel Nestor parle du cheval
Arion comme du plus rapide des chevaux). Des amours de Poséidon étalon et
d’Erinys jument naquit, d’aprés les scholies et Pausanias, le cheval d’Adraste,
Arion. Nous avons vu que c’est le cheval de la divination et de la mort, comme le
Xanthos d’Achille, cadeau de Poséidon et de Zeus. Tilphousa est, plus précisément,
le nom d’une source. Etant consacrée a Poséidon et au cheval Arion, on peut
bien I’appeler une hippou kréné. Elle était consacrée en méme temps a I’Erinye,
dont nous savons par Pausanias et par bien d’autres indices qu’elle était Demeter
ou Gaia, la Terre. Lors du sac de Thébes par les Epigones, c’est-a-dire par les fils
des Sept, par les vengeurs d’Amphiaraos et d’Adraste, le devin Tirésias et sa fille
Manto formérent la piéce de choix du butin. Ils furent destinés & Apollon. Tandis
qu’on les transportait vers Delphes, Tirésias, ayant soif, but & la source Tilphousa,
et rendit ’Ame. Son tombeau se trouve prés de la source (Pausanias IX 23, VII
3). Il me semble évident qu’on doit comparer la mort du devin Tirésias sur les
bords de la fontaine de I’Erinys et du cheval Arion & la mort du devin Amphiaraos
englouti avec ses chevaux par la terre, et & la mort d’Adraste emporté vers les
Erinyes par Arion. Bien mieux, la mort du devin Tirésias & la fontaine d’Arion
prouve définitivement que I’hypothése d’Usener (Amphiaraos et Adraste sont
des fréres) et celle de Wilamowitz (Adraste n’est pas sauvé par Arion, mais em-
porté vers Poséidon et les Erinyes) sont correctes et redonnent son intégrité et
sa grandeur & un ancien mythe. Quand I’Erinye apparait & un devin, sa mort est
proche, il va étre emporté par les chevaux de la mort chez Hadés aux chevaux
trop connus, il va étre englouti par la terre. C’est précisément de cette fagon qu’il
faut interpréter, me semble-t-il, les vers 234, 235, 236 du chant XV de I’Odyssée.
Le devin Theoclyménos raconte & Télémaque les aventures de son ancétre le
devin Mélampous: «... souffrant de durs maux & cause de la fille de Néleus et de
la fatalité pesante que la déesse Erinye avait mis sur son esprit. Mais il échappa
a la Kér (la Mort) ...» Ici, une fois de plus apparait cette fatalité, cette Ate qui
est 'apanage terrible des grands devins et de leur race. Plus que les autres mortels,
ces devins sont visés par les menaces des puissances chthoniennes: ils appartiennent



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 227

tout entiers a4 la Terre. Il faut comprendre ainsi ce nom Mélampous «aux pieds
noirs», et 1’épithéte homérique des Selloi, ces devins aux pieds non lavés. Je me
permets d’insister encore, pour contrebattre les effets que pourrait avoir une
étude telle que celle de Pley dans la Real-Encyclopidie (s. v. Mélampous), sur le
caractére divinatoire de Mélampous. Sa nature de devin nous est garantie par
’Odyssée, par exemple au passage qui s’étend du vers 290 au vers 297 de la
Nékyia: Mélampous fut reliché par Iphiclos a cause de son don de prophétie.
Ces étres, Mélampous et les Selloi aniptopodes, devaient leur don prophétique
a la Terre. Leur attachement et leur appartenance a la terre se manifestait par
leur pieds noirs, jamais nettoyés des traces qu’y laissait le contact du sol. Je profite
de I'occasion qui se présente pour faire justice d’'une affirmation de Nilsson qui
semble de nature & ébranler ce que j’ai exposé sur Déméter-Erinys et son comparse
Poséidon, et qui pourrait par conséquent, aux yeux d’un lecteur peu versé dans
la science de la religion grecque et obnubilé par 'autorité de 1’éminent savant
suédois, ruiner ce que je dis de Mélampous et des Selloi. Il affirme4® tout simple-
ment que le couple Poséidon-Déméter (Erinys) dont parle Pausanias VIII 25
suppose une identification récente avec des divinités plus anciennes qui n’étaient
ni Koré ni Déméter. Il y a bien des choses a redire a cette affirmation. D’abord,
Nilsson ne précise pas de quelles divinités plus anciennes il s’agirait: on nage donc
en pleine hypothése. En outre, si identification il y a, le choix fait par les Anciens
d’un couple Poséidon-Déméter appelle des explications, suppose des raisons qu’il
faut chercher dans la nature de ces deux divinités. Ces explications et ces raisons,
Nilsson ne les fournit pas ni ne parait s’en soucier. Mais, il y a une objection plus
grave. Si une donnée de I’écrivain tardif Pausanias peut étre attribuée a une iden-
tification récente, on ne voit pas comment cette méme donnée pourrait étre
suspectée quand elle est fournie par une source aussi ancienne que la Thébaide.
Nilsson ne parait pas avoir lu la derniére partie de ce chapitre de Pausanias, ou
se trouvent cités des vers de la Thébaide révélant que le cheval Arion était le fils
de la terre, et qu’il était né a Thelpousa prés du sanctuaire d’Apollon Onkaios.
Nilsson semble tout ignorer des scholies & Homére, citées plus haut. Ces scholies
parlent de Tilphousa en Béotie, sanctuaire de Poséidon et de ’Erinye, et confirment
les indications de Pausanias sur Poséidon et Déméter-Erinye & Thelpousa en
Arcadie. Se référant a des kyklikoi et kyklos, ces scholies veulent dire par 1a le
poéte cyclique Antimachos, la Thébaide, comme le fait Pausanias. C’est ce qu’a
bien vu Bethe (Thebanische Heldenlieder 90-91). Or la Thébaide est trés ancienne:
elle compte parmi les premiers poémes post-homériques, et puise a des traditions
qui ne le cédent pas & Homeére en archaisme. Peut-on, dans ces conditions, parler
d’«influences tardives» ? Je ne me permettrai pas de plaisanter sur Nilsson, bien
que j’aie beau jeu ici. Je dirai simplement que sa «Geschichte der griechischen
Religion», tout en constituant un garde-fou indispensable contre les débordement
d’imagination auxquels la religion et la mythologie des Hellénes ont trop souvent

49 Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 451.




228 Willy Borgeaud

donné lieu, ne devrait pas étre un obstacle & la compréhension de phénomeénes
essentiels. Suffit-il qu'une chose ne soit pas sympathique & Nilsson pour qu’elle ne
soit pas vraie ? Un autre grand probléme que Nilsson a négligé, ou plutét a tout
simplement tu, est celui que pose la nature des personnages dont parle le devin
Théoclyménos dans son récit & Télémaque (cf. ci-dessus), et dont parle Ulysse dans
le passage qui va du vers 281 au vers 297 de la Nékyia (cf. également ci-dessus).
Chloris, Néleus, Nestor, Périclyménos, Péro, Mélampous, Amphiaraos, Iphiclos-
Iphiclés; que représentent vraiment ces figures héroiques ? Que signifie Mélampous
ravissant les vaches «de la Force Iphicléienne» pour rendre possible le mariage
de son frére avec la fille de Neéleus? Que signifie le récit de la Nékyia (vers 235
a 257) relatant comment Tyro fut séduite par Poséidon qui avait pris la forme
du fleuve Enipeus, et comment elle en eut deux fils, Neleus et Pélias? Peut-on
penser qu’avec des antécédents pareils Neéleus soit un mortel comme tous les
autres ? Les recherches du dix-neuviéme siécle semblaient avoir établi que ces
troupeaux mythiques de vaches ou de chevaux étaient en réalité ceux du riche
maitre des enfers. Usener avait montré dans ses «Griechische Gotternamen»
qu’une série de héros grecs portaient des noms identiques & ceux du souverain
et de la souveraine des morts, et qu’ils avaient des traits qui rappelaient ces divi-
nités. Ainsi, & nos yeux émerveillés, surgissaient des scénes telles que celle ou
évolue Mélampous, dont les personnages ont des résonnances et des ombres qui
plongent dans le royaume fabuleux d’Hadés. 11 est difficile de prendre position
en face de telles perspectives. D’autant plus difficile qu’on ne sait plus jusqu’on
I'on sera entrainé si I'on entre dans cette pénombre mi-divine, mi-humaine. Ol
tracer une limite, qui sera un homme, qui sera un dieu? Je congois aisément que
Nilsson n’ait pas voulu mettre le pied dans ce labyrinthe, dont il ne serait peut-
étre plus revenu. Mais son silence absolu sur ces problémes reste génant. Je pense
qu’il faut proclamer bien haut ce mystére des vieux récits héroiques de la Gréce.
Il s’agit, semble-t-il (je suis prudent!), d’'un mystére dans le vrai sens du mot,
d’un arrhéton jamais trahi par les initiés, mais toujours utilisé dans un échange et
un jeu d’allusions qui, avec le temps, finit par s’excercer a vide. A ce moment, les
dieux s’étaient déja dérobés. Nous en sommes la, trés perplexes devant ce scénario
insaisissable. On part avec les pieds solidement appuyés sur le roc de la raison
et de la critique historique, puis on se trouve plongé dans I’arrhéton. On peut
se détourner alors, on peut fuir ces entités inclassables. Mais cette fuite, il faut
I’avouer, et puis ne pas s’en vanter.

Parmi les personnages cités, Amphiaraos est le moins ambigu. On admet trés
généralement qu’il s’agit d’une divinité. C’était déja ’opinion de Pausanias®,
quoiqu’il pensit plutét & une consécration postérieure & sa mort, et advenue en
premier lieu & Oropos (Béotie). Si Amphiaraos peut & juste titre passer pour un
dieu, il n’y a pas de raison pour cette possibilité soit exclue pour son ancétre
Mélampous et son fils Amphilochos. D’ailleurs, on a reconnu que cet Amphilochos

50 Pausanias I 34.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 229

n’est pas autre chose qu'un double d’Amphiaraos (cf. Bethe dans la Real-Encyclo-
pédie s. v. Amphilochos). En relisant les vers de I'Iliade relatifs aux sanctuaires
de Dodone et aux devins aux pieds non lavés, et couchés sur le sol, qui sont
établis autour du dieu: duepi ¢ Zedldoi ooi vaiova dmopifrar dvimTdmodes yauat-
etvae, 1l me vient a I'idée que le devin Amphilochos, descendant du devin aux
pieds noirs Mélampous, et aussi héros éponyme des Amphilochoi épiro-acarnaniens,
porte un nom qui exprime cet établissement des devins autour du dieu, autour
du sanctuaire. Le nom Amphilochos parait formé comme amphipolos (qui circule
tout autour, quis’occupe de; cf. pélei, péletai®! «il hante, il habite, il est», p6los «<mou-
vement giratoire». La racine de -lochos est ou en tout cas semble celle qui apparait
dans to léchos «la couche, le lit». C’est une racine bien connue. Pour rester &
'intérieur du grec je citerai seulement léchetai = koiméatai (Hésychios), en face
duquel -lochos se comporte comme trophds «nourrice» en face du verbe tréphei
¢il nourrit». Une remarque intéressante, c’est que amphipolos peut aussi désigner
le prétre®?, et que I'idée de «se tenir autour», de «hanter», a donné le terme latin
pour culte: colore, cultor, cultus; cf. incolere incola, colénus, et le grec Télog-Tedety)
«cérémonie religieuse». Si les Selloi se tenaient couchés sur le sol (chamaieunai),
c¢’était probablement pour s’emplir de réves prophétiques. Ils se couchaient peut-
étre%® sur des peaux d’animaux chthoniens, concevant ainsi leurs réves par le
procédé que les Romains appelaient incubatio. En tout cas, ils étaient en étroite
communion avec la Terre, la «premiére prophétesse». Le résultat de cette enquéte,
c’est qu'on ne peut guére séparer les Mélampodides, ces devins, des Selloi de
Dodone. Ces étres sont tous voués a la terre, et géographiquement, il faut fixer
leur origine dans le nord de la Gréce, aux confins du monde barbare et du monde
hellénique. Les paragraphes précédant cette recherche sur les Mélampodides,
c’est-a-dire ceux qui s’occupaient de Dioméde, de Tydeus, d’Oineus, d’Oreste,
de Thyeste, de Lynkeus, avaient décelé des rapports, étonnants & premiére vue,
entre Argos et ces mémes confins illyro-grecs. J’avais souligné le fait que les
héros argiens Oreste, Thyeste et Lynkeus ne peuvent étre séparés des tribus
appelées Orestai, Dyestai et Lynkéstai, sises aux limites extrémes du monde grec
et du monde péonien, illyrien. Abas 1’Argien, fils de Lynkeus, avait révélé ses
attaches thraco-illyriennes. Sa présence & Abai en Phocide, bien loin d’Argos,
ne saurait par conséquent nous sembler étrange. La forme Abas, avec son génitif
Abantos, est le nom du fondateur d’Abai, tout comme la forme Hyas, avec son
génitif Hyantos, est le nom du fondateur de Hya ou Hyampolis, la ville voisine.
Ces deux noms, avec leur structure identique, symbolisent & mes yeux les rapports
qu'il y a entre le mythe de Deucalion (Hyampolis) et le mythe de Persée. Car
Persée, par sa mére Danaé, se trouve étre le petit-fils du prince argien Akrisios,

51 nélei-nélerar sont des formes éoliennes, au lieu de I’ionien *téAci-*réderar; cf. le
crétois Télouar «je serai».

52 Les attestations sont récentes (depuis Eurip.), mais ont un air d’ancienneté.

83 Ce qu’on sait d’une maniére certaine, c’est que les Selloi recevaient des indications
par le murmure du chéne de Zeus. Cf. par exemple Odyssée XIX 296-297.



230 Willy Borgeaud

fils d’Abas. La structure des noms Abantes et Hyantes, comme je 1’ai dit déja,
n’est pas grecque, mais illyro-thrace. Si I'on ne peut relever une attestation de la
forme *usa- (Hya, Hyantes) en dehors de la Gréce, on a relevé depuis longtemps,
comme je I’ai dit, une attestation de Aba (Abai, Abantes) en Thrace: le nom de la
nymphe thrace Aba. J’ai déja signalé des structures illyriennes identiques & celles
des formes Abantes et Hyantes: ce sont les noms des Amantes et des Oidantes
illyriens. A cela je veux ajouter maintenant un troisiéme élément, Verzant-,
relevé par Kretschmer et reconnu par lui comme illyrien. Il s’agit de deux inscrip-
tions faites sur un casque d’Olympie, trouvées donc en Elide, c’est-a-dire dans la
région qui présente des vestiges illyriens si nombreux et qui a fourni un nom si
typiquement illyrien que le Teutiaplos dont parle Thucydide (I1I, 29, 2).

Feolav I'oafwvos Verzan(t) Grabonis (filius)
Feolavros eyt Verzantis sum

Kretschmer (Glotta XIV, 96), en commentant ces deux lignes, qu’on trouve
dans Dittenberger-Purgold, Iss. v. Olympia n. 695, faisait remarquer que 1’é1é-
ment grab- de *Grabon (génitif Grabonos) est typiquement illyrien. En effet, on
peut citer Grabos, roi d’Illyrie autour de 355 av. J.-Chr.: I'gafwt Twe *IAAvount
IG II 1 add. 66b ligne 12; cf. F. Stahelin, P.W.R.E. s. v. Grabos; il y a encore
le nominatif I'pefoc sur une monnaie d’Apollonia: Num. Zs. N. F. (= nouvelle
série) I 16 n° 140. Kretschmer a rapproché de cet élément le mot macédo-illyrien
yodBiov (la quantité longue de ’alpha est attestée) qui désigne le bois d’une sorte
de chéne, et avec la forme grécisante ygaguoic (dat. plur.). Etendant la compa-
raison, Kretschmer rapprochait de ce groupe le slave rpa6b, qui désigne une
espéce d’arbre, le charme, et réunissait & interpréter aussi une épithéte ombrienne
(Tables Eugubines) de Jupiter et de Mars: Grabovius (cf. «vieil ombrien» Kra-
puvi). En ombrien authentique on aurait, comme le remarquait Kretschmer,
*Grafovius. En slave, on a comme paralléele ’adjectif grabowy (polonais) «de
charme». De la sont tirés des noms-propres, tels Grabowski, etc. (cf. Kretschmer,
Festschrift fiir Adalbert Bezzenberger 89 ss.; Norbert Jokl, Worter und Sachen
XII 76 ss. Krahe, Glotta XXII, 122). Dans les Tables Eugubines, Jupiter et Mars
paraissent, en tant que Grabovius, étre en rapport avec le chéne, ce qui rappelle
des faits bien connus de la religion gauloise, et le fameux chéne du sanctuaire de
Zeus et de Dioné & Dodone. Trés probablement, le nom-propre illyrien Grabos
de Chéne», s’appliquant & un roi, est une abréviation paralléle & ce qu’on voit
dans le nom de la reine illyrienne Teuta «Peuple», qui est mis pour un composé
tel que celui de la Gauloise Toutovira. Quant & Verzant, il est représenté encore
plus fortement en territoire illyrien. Je vais citer des attestations. A la forme sans
suffixe Grabos correspond la forme sans suffixe Versos: c’est le nom d’un chef
militaire dalmate chez Appien, Illyr. 25, et aussi d’'un Vénéte (Aquileia, CIL, V
8475). A la forme suffixale Grabén (Elide) correspond la forme suffixale Verzon:
Titiee Verzonis (CIL, III 9056 Salona) Paius Verzonis f. (CIL, V 1956 Portus



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 231

Liquentiee = Vénétie, cf. W. Schulze ZGLE 38, note 4) Lavius Verzonis (CIL,
I1I 1269 Alburnus = Dacie) Platinonis Verzonis (ibidem 1271). Il y a encore huit
exemples de ce nom en Dacie, ce qui semble prouver que cet élément est thraco-
illyrien, et non seulement illyrien. A la forme suffixale Grabovius (Tables Eugu-
bines correspond, en Dacie, Verzovie Saturnine (CIL, ITII 1217). Dans la partie
illyrienne de I'Italie méridionale, c’est-a-dire dans le royaume de Diomeéde et les
régions avoisinantes, on rencontre un nom Verzobius qui parait étre tantét un
anthroponyme théophore, tantot directement le nom d’un dieu: cf. haram donum
dedit Verzobio (CIL, IX 2123; cf. Lambertz, Glotta IV, 127 ss., Krahe, Personen-
namen 126).

Tout comme Hyas (gén. Hyantos) est formé sur le féminin Hya, et tout comme
Abas (gén. Abantos) est formé sur le féminin Aba, la forme Verzant- doit étre
dérivée d’un féminin *uerza. Est-il possible, sans se lancer dans des étymologies
scabreuses, d’identifier ce terme *uerza ? Il me semble que c’est le cas. En effet,
les noms Verzobius, Verzovia et Verzon postulent comme base de dérivation une
forme masculine *uerzo (théme en -o0-) qui est attesté, nous I’avons vu, par le nom
Versos. Or, en indo-européen, il existe précisément un doublet *uerso-*uersa
pour désigner la pluie. En sanscrit on a varsah et varsa, et en grec £gon «rosée,
pluie». Il y a lieu de penser que le nom Versos, tout comme Grabos et Teuta, est
I’abréviation d’un nom composé tel que «qui donne la pluie, qui envoie la pluie».
En tant que nom d’homme, ce serait donc un théophore. Il n’est pas interdit de
penser qu’il existait un rapport entre le dieu des chénes et le dieu des orages, de la
pluie, de la foudre. Si vraiment le nom lituanien du tonnerre, perkiinas, qui est
aussi celui de 'ancien dieu-tonnerre, historiquement attesté, Perkiinas correspond
a une forme latine *querciinus (de quercus «chéne») <*perqinos, cette liaison
entre dieu des chénes et dieu de la foudre acquiert une certaine probabilité. Le
Zeus Terpikeraunos «qui se réjouit du tonnerre» est le méme dieu que le Zeus du
sanctuaire de Dodone au chéne bien connu®. D’autre part la Gréce post-homérique
atteste bien souvent un Zeus de la pluie, Zeus Ombrios ou Hyetios. 11 est difficile
de penser qu’il s’agisse d’une innovation. Il me semble plutét que s’il n’est pas
attesté chez Homeére, c’est par l'effet d’un hasard. Dans ces conditions, je suis
enclin & estimer qu’il existe un certain rapport sémantique entre le nom du pere
Grabon «Celui des chénes» et le nom du fils Verzant- «Celui de la pluie», dans
I'inscription illyrienne du casque d’Olympie. Mais ce qui m’intéresse avant tout
ici, ce n’est pas la question des étymologies, mais celle de ’origine des suffixes.
Quelles que soient les significations des radicaux grabo- et uerza-, nous avons
constaté qu’ils sont illyriens, et que la dérivation du type Verzant- est illyrienne,
ou plutét & cause d’Abant-, illyro-thrace. Un nom de méme origine est probable-
ment celui de Bias, génitif Biantos, ancétre de la famille argienne des Bian-
tides. C’est le frére du devin Mélampous, et I'aieul d’Adraste. J’ai déja si-

54 Cf. Iliade XVI 232ss., ou I’épithéte «qui se réjouit du tonnerre» précéde immédiate-
ment ’invocation & Zeus de Dodone.



232 Willy Borgeaud

gnalé que, selon 'Odyssée XV 237-238, Mélampous, ayant réussi & ravir les
vaches d’Iphiclos, put conquérir la fille de Néleus et la donner & sen frére. La
scéne se passe & Pylos. Les auteurs post-homériques nous disent le nom de ce
frére de Mélampous, qu’Homeére ne nomme pas: Bias. C’est sans doute le méme
Bias que celui mentionné par I’Iliade IV 296 au nombre des chefs (c’est un «berger
des peuples») commandant les hommes de Nestor fils de Néleus. Apollodore, un
auteur sérieux, nous apprend (Bibliothéque I, 9, 13) que le fils de Bias, Talaos,
épousa Lysimache, laquelle, par son pére Abas, se trouvait étre la petite-fille de
Mélampous. Done, Mélampous a un frére Bias et un fils Abas®%. Ephoros (fr. 33)
rapporte qu’Abas prince d’Eubée eut une fille Aréthuse (dont nous avons con-
staté5® qu’elle n’est pas autre chose que la nymphe thrace Aba) et un fils Dias
(gén. Diantos). On peut donc se demander si Dias avec d n’est pas un doublet
dialectal du nom Bias avec b. Ce serait le méme cas, concernant la méme racine
indo-européenne *gUi- «violence» que celui signalé autrefois par Brugmann a
propos des noms-propres Antibios et Antidios (grec bia «violence»). Il n’est pas
sans intérét de remarquer que le devin Amphiaraos, issu de cette famille ol
apparaissent les noms d’Abas, de Bias, de Dias, avait attelé a son char de guerre
que conduisait le cocher au nom illyrien Batén, les deux chevaux Dias et Thoas
(Scholies & Pindare 01. VI 21). Ce furent les chevaux qui disparurent dans le sein
de la terre avec le char et leur maitre.

Ces noms, Abas, Bias, Dias, Thoas, incitent & quelques reflexions. Si I’on fait
une statistique des noms-propres en -ant- employés par Homére, on constate qu’ils
sont assez nombreux dans I'Iliade. Mais dans ’Odyssée, on constate avec surprise
qu’ils ont disparu, & ’exception de: Alybas (nom géographique), Apheidas, Dymas,
Eurydamas, Thoas. Il y a un passage de I’Odyssée ou I’on voit nettement que les
noms-propres en -ant- étaient devenus ronflants et burlesques. Ne voulant pas
se faire reconnaitre de son pére Laérte, Ulysse lui déclare (XXIV- 304-305): «Je
suis d’Alybas, ol j’ai une résidence glorieuse, et je suis le fils d’Aphéidas». En face de
ces redondances morphologiques, on a envie de dire: a beau mentir qui vient de loin.

Nous venons de voir que les deux chevaux du devin Amphiaraos se nommaient
d’apreés les scholies 4 Pindare: Dias et Thoas. Cela parait ancien. Le nom du cocher
Baton et celui du cheval Dias s’insérant dans un complexe illyro-thrace ou fi-
gurent les personnages Abas, Bias et Hyas, il y a lieu de penser que la forme de
ce nom, Thoas, avait quelque chose de barbare, de balkanique. Et pourtant la
racine est bien grecque: théo «je cours», thoés «rapide». Le cheval Thoas est dé-
signé par sa vitesse, tandis que son compagnon Dias, si vraiment ce nom est une
variante dialectale de Bias, est ainsi nommé d’aprés sa fougue et sa violence. Les
chevaux d’Achille étaient désignés d’aprés la couleur de leur robe: Xanthos et
Balios. Tous ces noms de chevaux sont parfaitement grecs. Mais il faut ajouter
une remarque si l’on veut tenir compte de tous les facteurs. La voici: il semble que

55 Cf. aussi Pausanias I 43, 5.
56 Cf. ci-dessus pages 15-16



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 233

des formations telles que les noms Bias-Dias et Thoas soient situées linguistique-
ment entre le monde grec et le monde barbare. La dérivation parait barbare, la
racine est certainement grecque. En réalité, de telles racines et peut-étre méme
le suffixe -nt- (au moins dans ces cas-la) représentent un bien commun: ce sont,
du point de vue de la grammaire comparée, des isoglosses illyro-grecques. En
revanche, des noms tels que Abas et Hyas sont restés complétement barbares
parce que leur racine se trouvait sans équivalent étymologique en grec. Une autre
catégorie est constituée par les composés du type Akamas, Hippodamas, etc.,
bien connu de I’Iliade. Pour des raisons qui nous échappent, ce type, certainement
grec, tomba en désuétude et ne se retrouve que dans les ceuvres d’épigones curieux
d’archaisme. Je ne crois pas non plus que ce soit par hasard qu'Hésiode, dans sa
Théogonie, ait donné & un étre élémentaire et prodigieux, au pére d’Iris et des
Harpyiai, le nom de Thaumas (gén. -antos). Enfin, un survivant tenace des époques
archaiques et barbares, un représentant de I’ére grotesque et monstrueuse, c’est
le nom des Gigantes®?.

Nous avons vu que d’aprés les données post-homériques le personnage royal
nommé Abas, et qui représente en somme les Abantes de I'Iliade, c’est-a-dire
les Eubéens, est I’exposant d’'un facteur ethnique illyro-thrace. Au point de vue
religieux, ce facteur ethnique se distingue par ses devins, les prétres de la Terre.
Le cercle mythique ou se meut Abas est celui ou I’on rencontre Bias, Mélampous,
Amphiaraos, Amphilochos et les prétres visionnaires de Dodone. Le trait vision-
naire de Mélampous, d’Amphiaraos et de la paire constituée par les deux fréres
Amphilochos et Alkmaion est déja connu de I’Odyssée (chant XV 222 ss.). Le
flair vraiment génial d’Usener nous a permis, en outre, de constater que 1'Iliade
connaissait, elle aussi, un Amphiaraos fils de devin: sous le nom (diminutif)
d’Amphios. Cet Amphios troyen, frére d’un Adraste troyen, s’est révélé & nous
comme le correspondant barbare de I’Amphiaraos d’Argos et d’Oropos. Le trait
d’union entre ces deux Amphiaraos me semblait étre ’origine thraco-illyrienne de
I’Amphiaraos «grec», origine transparente encore dans I'entourage de ce dernier:
son cocher illyrien Baton, son cheval Dias, son fils I'Epirote-Acarnanien Amphilo-
chos, les membres de sa famille Abas, Bias, enfin son appartenance probable aux
Selloi de Dodone ou & une confrérie analogue. Tout cela peut paraitre hypothé-
tique, méme aprés que j’ai eu soin de signaler que ’origine thrace d’Abas et des
Abantes était connue des Anciens. Mais le scepticisme diminuera peut-étre si ’'on
découvre des traits mantiques chez un Abas, et que cet Abas soit un Troyen. Cette
exigence presque exorbitante du scepticisme philologique se trouve &tre satisfaite,
et non pas par un malheureux document tardif, mais par la source la plus ancienne
qui soit: I'Tliade.

Aux vers 148 ss. du chant V, Homére nous apprend que le Tydéide envoya
chez Hadés les deux fréres Abas et Polyidos, fils du devin Eurydamas. Tout comme
I’ Adraste troyen, frére d’Amphios, correspond & 1’Adraste des Sept contre Thebes,

87 Cf. un passage caractéristique: Odyssée VII 206.




234 Willy Borgeaud

situé géographiquement & Argos et a Sicyone, le Polyidos troyen correspond & un
autre Polyidos, signalé comme devin par I’Iliade XIII 663, et localisé & Corinthe.
On sait que Corinthe éclipsa peu a peu Sicyone, lui prenant ses légendes et ses
mythes. Seuls deux passages relativement tardifs de I'Iliade (XIII 663 et II 570)
signalent I’existence de Corinthe (cf. Bethe, Thebanische Heldenlieder 178 ss.).
C’est pourquoi je suis enclin a supposer que Polyidos était localisé primitivement
a Sicyone, comme Adraste®8. De toute fagon, Abas vient de se révéler comme une
figure essentielle d’'une tradition onirique et mantique d’origine thraco-illyrienne,
représentée & Troie et dans le Péloponése. Ce vieux devin se retrouve, comme nous
allons le voir, aux origines de ’oracle de Delphes.

Il existe deux traditions relatives aux origines de I’amphictyonie de Pyle (les
Thermopyles) et de Delphes. Strabon, dans le chapitre concernant la Phocide
(paragraphe 420), rapporte que ce fut Acrisios qui organisa cette amphictyonie,
fixant les assemblées au printemps et a4 'automne, pour les sacrifices & Déméter.
Les recherches que j’ai faites au début de ce travail ont établi que le mythe de Hyas
et des Hyantes n’est qu'un aspect de celui du Déluge. En I’état actuel de nos
connaissances, il n’est pas possible de distinguer Hyas de Deucalion; et les res-
capés du Déluge, sur le Parnasse, les hotes du dieu amical de Delphes, ce sont les
Hyantes. Le point qui nous intéresse tout particuliérement ici, c’est que j’ai
établi que les traditions concernant les Hyantes, Hyas et la localité phocéenne
nommée Hyampolis ou Hya forment un seul bloc avec les traditions relatives a
la voisine immédiate de Hya, c’est-a-dire la localité phocéenne appelée Aba ou
Abai, avec son fondateur Abas et ses habitants les Abantes. Je crois aussi qu’il
ne peut plus y avoir de doute sur le caractére illyro-thrace de ces noms. Or Abas,
le prince argien que les Abantes de Phocide revendiquent pour éponyme®, se
trouve étre, nous ’avons vu, le fils du prince argien Acrisios. Il n’y a donc pas
lieu de s’étonner qu’un certain Acrisios ait présidé a ’organisation de ’'amphictyo-
nie de Delphes®®. Cet Acrisios et I’Acrisios d’Argos ne font qu’un personnage.
Cela est confirmé par les scholies & Oreste 1094, déja citées, disant que les descen-
dents de Deucalion et d’Hyamos auraient fait venir & Delphes I’Argien Acrisios
pour les aider dans les conflits avec leurs voisins. Tout se tient dans ces donnés au
premier abord disparates, et que j’ai réussi a grouper, reconstituant ainsi cer-
taines grandes lignes d’un mythe presque effacé. J’ai déja signalé la fuite d’Acrisios
chez son héte au nom illyrien, le Thessalien Teutamidas. Il n’est pas superflu de
répéter que le nom méme d’Acrisios a été reconnu comme illyrien par Kretschmer,
Krahe®! et d’autres. Or le pére d’Acrisios, c’est-a-dire le héros au nom illyro-
thrace Abas, est venu lui aussi d’Argos jusqu’en Thessalie, ol il a laissé un sou-

58 Tout comme Adraste a des attaches a la fois avec Sicyone et avec Argos, Polyidos, le
devin corinthien (plus anciennement, de Sicyone), est signalé par Apollodore III 3, comme
argien.

5 Pausanias X 25.

60 Strabon, Phocide, par. 420, d’apreés les scholies & Oreste 1094.

81 Cf. en dernier lieu Wiener Studien LI 141ss.



Le Déluge, Delples, et les Anthestéries 235

venir de caractére géographique: Argus Pelasgikon (Strabon, Thessalie paragr.
431). On ne peut pas comprendre la présence d’Acrisios en Phocide et en Thessalie
si 'on n’y a pas remarqué la présence parallele d’Abas. La présence d’Abas léve
tous les doutes, d’autant plus que les documents qui en parlent ne sont pas mélés
a ceux qui parlent d’Acrisios. Au début de ce travail j’ai fait allusion au mythe
de Persée, en disant que ’apparition de son grand-pére Acrisios & Delphes parmi
les descendants de Deucalion et d’Hyamos (= Hyas) s’expliquait par le fait
que Persée, tout comme Deucalion, était une figure essentielle du mythe du
Déluge. Usener, dans ses Sintfluthsagen, affirmait la parenté des mythes de Deu-
calion et de Persée. Je crois pouvoir dire, aujourd’hui, que cette parenté se dessine
beaucoup plus clairement qu’au temps d’Usener. Il manquait & Usener un chainon
essentiel, constitué par une étude, fiit-elle imparfaite, sur Acrisios, et surtout sur
Abas. Usener ne semble pas méme avoir eu connaissance du réle joué par Acrisios
a Delphes. Et cette connaissance ne I’aurait peut-étre conduit a rien de précis ni
de clair, puisque tout le probléme d’Abas, & cette époque, restait dans ’ombre.
Je me contente de dire que maintenant les recherches sur le mythe de Persée
pourront partir d’un tremplin nouveau. Mais je ne profiterai pas moi-méme de
cette occasion fournie par mes matériaux. Cela m’entrainerait trop loin.

Il y a une question qu’il convient de faire rebondir. C’est celle qui concerne le
caractére prophétique d’Abas. L’unique personnage du nom d’Abas dont Homere
nous fait mention se trouve étre, nous I’avons vu, le frére de Polyidos et le fils du
devin Eurydamas. Son frére Polyidos porte un nom qui désigne le «Voyant».
Cela est confirmé, nous I’avons vu également par le fait qu’Homére fait mention
d’un autre Polyidos, en lui attribuant la qualité de devin. La famille prophétique
constituée par Eurydamas et ses deux fils Abas et Polyidos est troyenne. Mais
nous savons qu’en derniére analyse ces étres prophétiques de Troade sont originaire-
ment les mémes que leurs homonymes d’Argos et de Sicyone. Le Polyidos troyen
est le méme que le devin Polyidos qu'Homére situe a Corinthe et qu’Apollodore
localise & Argos. Corinthe, comme nous ’avons déja noté. supplanta Sicyone au
cours de I’histoire politique et religieuse. C’est ainsi que le roi Polybe, le pére
nourricier d’(Edipe, aprés avoir été signalé comme le souverain de Sicyone par les
traditions anciennes, se voit transplanté & Corinthe par les nouvelles®2. Nous
avons déja constaté que le devin Polyidos est une figure paralléle a celle du prince
Adraste, attaché a Sicyone et & Argos. Nous avons vu aussi qu’Adraste et le
devin princier Amphiaraos forment une sorte de couple qui a son pendant dans les
deux fréres troyens Adraste et Amphios. Ces derniers sont les fils du devin Mérops.
Il devient donc de plus en plus évident que I’Abas troyen, frére et fils de devins,
est en derniére analyse le méme personnage que le prince argien Abas, dont on
nous signale aussi la présence en Thessalie, en Eubée et & Abai en Phocide. Voici
maintenant quelques observations complémentaires.

Strabon, dans son chapitre sur la Phocide (paragr. 423), mentionne la localité

82 Cf. sur cette question E. Bethe, Thebanische Heldenlieder 73, 178ss.




236 Willy Borgeaud

d’Abai avec la simple épithéte d’oracle: Abai 'oracle. Cette donnée se trouve
largement confirmée par Pausanias (X, 35) qui, aprés avoir signalé que les habitants
du lieu se disaient descendants de colons argiens amenés par Abas, ajoute que
la ville est consacrée & Apollon, et qu’elle possédait autrefois un oracle®, détruit
par les Perses. Le caractére prophétique d’Abas apparait ici, et confirme le carac-
tere prophétique de son fils Acrisios, I’organisateur de I’oracle de Delphes.

Il faut reprendre ici une remarque, déja citée, de Wilamowitz. Se référant aux
scholies a I'Iliade (A 250), il s’exprime ainsi: «Selon les scholies a I'Iliade, les
hommes s’appellent meropes d’aprés Mérops fils d'Hyas (gén. Hyantos), qui le
premier les réunit en colonie aprés le déluge. La légende du déluge appartient au
Parnasse et aux monts de la Locride. Deucalion est de Cynos; Hyampolis n’est
pas loin de 13, et les Hyantes sont donc parfaitement & leur place dans ce complexe.
Je n’al pu rencontrer cette notice nulle part ailleurs.»

Tout le début de ce travail a montré que cette indication des scholies a 1'Iliade
est confirmée par les scholies & Oreste 1094, dont Wilamowitz ne semble pas avoir
eu connaissance. Et maintenant, que peut-on ajouter ? 4

Qui est Mérops fils d’Hyas, le chef et I'organisateur des hommes échappés au
Déluge, le chef des Hyantes d’Hya la voisine d’Aba-Abai? Quelle est la nature
de Mérops et d’Hyas, ces héros regus par le dieu hospitalier de Delphes ? On devine
bien qu’il s’agit de figures mythiques analogues & celles d’Abas et d’Acrisios.
Mais peut-on leur attribuer un caractére de devin, comme & Abas et Acrisios.
Car il n’est pas question d’oracle & Hyampolis. On y signale seulement un culte
et un temple d’Artémis (Pausanias X 30). Je considére ce temple comme le pendant
de l'oracle d’Apollon & Aba. Mais cela ne suffirait pas 4 conférer &4 Hyas ou a
Mérops la qualité de prophétes, ni méme & consacrer définitivement leurs attaches
avec Argos.

J’avais résolu & ’avance le probléme en rappelant que le seul Mérops dont nous
parle Homére (Iliade IT 831 et X1 329) est un devin troyen. Ce devin est précisé-
ment le pére du couple Adraste-Amphios, qui correspond au couple argien formé
par le devin Amphiaraos et par Adraste. Le cercle de toute une partie de mes
investigations vient de se fermer. On sait maintenant quelle sorte de personnages
se trouvent aux origines de I’oracle de Delphes. Ce sont des devins d’origine balka-
nique, étroitement apparentés et en quelque maniére identiques aux Selloi de
Dodone.

Si maintenant, abandonnant le domaine des traditions mythologiques, nous exa-
minons le probléme d’un point de vue historique, nous obtiendrons la confirmation
définitive de 'appartenance d’Abas & 1’oracle de Delphes et de sa qualité de voyant.

Dans le catalogue des offrandes spartiates au sanctuaire de Delphes, Pausanias
(X, 9, 7) signale qu’il y avait une statue qui représentait le célebre Lysandre
couronné par Poséidon, et une statue du devin Abas, lequel avait vaticiné pour
Lysandre.

83 Cet oracle, trés ancien, avait déja été consulté par Crésus (Hérodote I, 46). '




Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 237

Revenons & la mythologie pour clore ce chapitre, en situant définitivement dans
la confrérie des devins fondateurs de 1’oracle de Delphes un personnage qui nous
a déja beaucoup occupé: Mélampous.

En énumérant les curiosités de Mégare, patrie de Mélampous, Pausanias nous
apprend que ce héros avait eu pour fils Abas, pour petit-fils Koiranos, et pour
arriére-petit-fils Polyidos (Pausanias I, 43, 5). Cette indication est assurée par
une donnée que fournit, plusieurs siécles auparavant, la Bibliothéque d’Apollodore
(I, 9, 13, 1): Bias et son épouse Péro mirent au monde Talaos. Celui-ci épousa
Lysimache, fille d’Abas et petite-fille de Mélampous. De cette union naquit
Adraste.

Nous connaissions déja cette donnée d’Apollodore. Et maintenant, plus que
jamais, nous pouvons affirmer que ’'Homme aux pieds noirs, Mélampous, fait
partie des princes-devins qui instituérent 'oracle de Delphes.

V. Le Deéluge et les Anthestéries

Selon la deuxiéme tradition relative aux origines de I’oracle de Delphes, I’organi-
sateur de 'amphictyonie aurait été Amphictyon, fils de Deucalion. La fondation
de I’oracle est mélée au mythe du Déluge. Ce mythe ne parait pas provenir directe-
ment de source orientale, sémitique. Je veux dire par la que ces récits me semblent
venus des régions thraco-illyriennes des Balkans. Usener a émis ’hypothése, trés
ingénieuse, que le mythe de Deucalion et Pyrrha représente I'amalgame de deux
mythes. Le premier parle de I’émersion du monde sur les eaux primitives, au
moment ou apparait le héros de lumiére. Ce serait donc une genése. La-dessus on
aurait greffé un autre motif mythique: la punition des hommes pervers par un
cataclysme. L’ethnographie semble avoir prouvé que ni pour 'un ni pour I'autre
de ces deux mythes il n’y a nécessité d’admettre une origine babylonienne (Usener,
Sintfluthsagen 246-248). )

Le mythe du Déluge, en Gréce, est attaché essentiellement au Parnasse et &
Delphes. Selon la plupart des documents, les choses se seraient passées en Phocide
et en Locride. C’est ce que nous avons constaté en parlant des textes relatifs a
Deucalion et & son double Hyamos ou Hyas. Le collége des cinq Hosioi de Delphes
était composé de personnages qui passaient leur temps avec les devins et se
disaient descendants de Deucalion (cf. Usener l. c. 77, Plutarque® qusst. gr. 9
p- 292).

J’ai dit ci-dessus que les fondateurs de l'oracle de Delphes, c’est-a-dire des
figures mythiques telles que Mérops, Hyas, Abas, Acrisios, avaient une origine
thraco-illyrienne. J’avais reconnu en eux des devins, les prétres de la Terre, et
je les identifiais aux Selloi de Dodone. Aussi ne suis-je nullement étonné de lire
chez Usener (1. c. 40-41) que Thrasybule et Acestodore savaient que Deucalion

% Plutarque devait étre fort bien renseigné sur ces questions, puisqu’il avait officié
lui-méme vingt ans & Delphes.

16 Museum Helveticum



238 Willy Borgeaud

et Pyrrha avaient fondé le sanctuaire de Dodone et avaient habité dans le pays
des Molosses.

En insistant sur le caractére prophétique des fondateurs barbares de I'oracle
de Delphes, je soulignais une double attache: d’une part avec les dynasties d’Argos,
ol les devins jouent un grand réle, et d’autre part avec les devins de la Troade.
Peut-on déceler un rapport entre la famille royale de Troie et le mythe de Delphes,
avec le Déluge ? Poser une telle question, c’est presque demander 1'impossible,
et pourtant un tel rapport existe, sans qu’on sollicite ou tourmente les documents.

A part Deucalion, la Gréce connait deux héros liés & des mythes diluviens:
Ogygos et Dardanos. Du premier on ne saurait presque rien dire car son souvenir
émergeait a grand’peine de la nuit des temps. Son nom méme avait un parfum
d’époques fabuleuses, peuplées de titans et de monstres. On localisait Ogygos &
Thebes, & Eleusis et & Athénes. Quant & Dardanos, il se laisse aborder beaucoup
plus facilement.

Denys d’Halicarnasse rapporte que Dardanos régnait, avec ses fils Idaios et
Deimas, en Arcadie. Et voici qu’une inondation noya le pays, chassant les hommes
sur les hauteurs montagneuses. Dans la détresse et la disette, on résolut de se
sépare r.Deimas resta en Arcadie. Dardanos et Idaios s’embarquérent sur la mer
et arriverent & Samothrace. Ils s’y établirent avec leurs compagnons. Mais I’ile
était trop pauvre. La plupart émigrérent, et, sous la conduite de Dardanos, se
fixérent dans le pays des Phrygiens. Idaios se réserva le mont Ida (Den. d’Hal.,
Ant. Rom. I, 61).

Dardanos® est I’ancétre de la maison royale de Troie. Il ne viendra & I'idée de
personne de nier son origine illyrienne. Son nom n’est pas grec. Les Dardanoi
étaient une peuplade habitant les confins des régions thraces et illyriennes, au
nord des Agrianes, bien loin du monde hellénique. Retrouver Dardanos dans le
Péloponése, cela signifie ajouter un cas a I’étrange liste de concordances que j’ai
dressée plus haut: dans les Balkans barbares, les tribus des Lynkeéstai, des Orestai,
des Dyestai; dans le Péloponése, les héros Lynkeus, Oreste, Thyeste (= *dhuesta).
Retrouver Dardanos a Troie, c’est ajouter un cas aux concordances entre I’ Adraste
argien et Amphiaraos d’une part, et ’Adraste troyen et Amphios de I’autre; entre
Abasl’Argien (fils de Lynkeus!) et Abasle Troyen; entre les deux voyants Polyidos;
entre les deux Mérops.

Occupons-nous maintenant du probléme des rapports entre le Déluge et les
Anthesteries athéniennes.

«Au sud-est de ’Acropole se dressait sur une terrasse située au nord de la
Kallirrhoé et de la vallée de 1'Ilissus un vieux temple de Zeus Olympios, dont on
disait qu’il avait été fondé par Deucalion; on montrait le tombeau de son fonda-
teur non loin de la (probablement dans le péribolos). Pausanias I, 18, 7s. raconte
quapres le Déluge de Deucalion toute I’eau s’était engouffrée dans une fissure de

85 Sur le caractére illyro-thrace de Dardanos, cf. Wilamowitz, Griech. Liter.? 15; Kretsch-
mer, Einleitung 185, 245ss; Biirchner, P.W.R.E. IV 2157, et Thramer ibidem 2177.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 239

roc qu'on voyait béer a I'intérieur du péribolos non loin du sanctuaire de Gé (la
Terre) Olympia. Chaque année on y jetait des giteaux de farine au miel ... Thucy-
dide aligne dans son récit (II, 15) les temples de Zeus Olympios, de Gé et de
Dionysos des Marais®6. De méme un auteur aussi ancien que Théopompe, frg. 342
(scholies aux Grenouilles d’Aristophane, 220) mettait le culte de Dionysos en
relation avec le Déluge. Il présente en effet I’ai7ior suivant pour expliquer la féte
des Chytroi: les hommes, aprés avoir échappé a 'inondation (Deucalion n’est pas
nommé) auraient donné ce nom a ce jour solennel en souvenir de leur sauvetage.
Chytrinoi est le nom des jeux qu’on y célébrait, et I'offrande en nourriture qu’on
faisait ce jour-la s’appelait Chytrai ... Ces jeux sont ceux des Limnomachai ou
«Bataille des Marais». Le nom de «Marais» (Aeu») = Briihl) invitait & faire un
rapprochement avec le fameux Déluge.»

Tel est ’exposé de Tiimpel, dans son article sur Deucalion (P. W. Real-Enc.).
Ce savant n’a pas osé prendre une position franche vis-a-vis du probléme de Deu-
calion a Athénes et des Anthestéries. Aprés avoir lu son article, de méme que celui
de Hiller von Gertringen sur les Anthestéries®”, et les travaux de Deubner®®
et de Nilsson®® sur ces mémes fétes, on reste peu satisfait. On a I'impression trés
nette que ces savants sont désorientés par I’étrangeté des traditions et qu’ils leur
appliquent des méthodes d’investigation élastiques, exprimées en termes peu
compromettants. Deubner et Nilsson n’ont pas méme essayé d’envisager le pro-
bléme des rapports entre le Déluge et les cérémonies qu’ils décrivent. Ils citent
sérieusement 1’eiTeor du Déluge, et ne cherchent nullement & diminuer sa portée;
mais ils ne s’en inquiétent pas. Hiller von Geertringen adopte une attitude de
retenue légérement ironique qui jette le lecteur dans une perplexité pénible. Un
aveux d’impuissance et été préférable & ce marivaudage serein. Tiimpel, lui,
semble pencher pour une étymologie populaire (cf. ses termes cités plus haut:
«Le nom des Marais, Dionysos des Marais, invitait & un rapprochement avec le
fameux Déluge»). Mais d’autre part il cite E. Curtius, Stadtgeschichte von Athen
29, qui considére que la fissure de roc ou s’engouffra ’eau du Déluge constitue un
élément trés archaique et trés sir.

Voyons maintenant ce qu’on sait d’Amphictyon a Athénes.

«Amphictyon, le troisiéme roi d’Athénes d’aprés la liste royale élargie, chassa
son beau-pére Cranaos mais perdit, au bout de dix ans, le pouvoir, qu’il dut céder
a Erichthonios (Paus. I, 2, 5s., Apollod. I, 7, 2, 6 III, 14, 16). D’aprés Just. IT 6
Athénes lui doit son nom et sa déesse protectrice, et son successeur légal fut
Erechtheus. D’aprés Apollodore il était autochtone. D’autres traditions (Apollod.
ibidem, Eusébe Chron. I 183, II 30 Scheene) le nomment fils de Deucalion, tandis

86 11 n’est pas indifférent de signaler que le texte exact de Thucydide présente, entre
6 1€ Tob Awds tob *OAvuniov, et xai to vijc Ifjc, I'indication d’un temple du dieu de
Delphes: xai 76 ITvdwov. Delphes voisine done, ici, avec des éléments qui se rapportent au
Déluge; car la temple de Zeus fut fondé par Deucalion, cf. Pausanias I, 18, 8.

87 P.W.R.E. s. v. Anthesteria.

68 1. Deubner, Attische Feste.

8 Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 561 ss.




240 Willy Borgeaud

que le Marbre de Paros le considére comme le contemporain de ce dernier. Sous
son régne eut lieu la premiére introduction du culte de Dionysos d’Eleutherai en
Attique, par I’entremise de Pégase (Pausanias 1. c., scholies aux Acharniens 243)
ou de Sémachos (Eusébe II 30). Amphictyon donna un repas de réception au dieu,
comme une statue en terre cuite le montrait (& Athénes, cf. Pausanias 1. ¢.). Il
éleva dans le sanctuaire des Heures un autel aux Nymphes en souvenir du fait que
c’était ce dieu qui, le premier, avait appris aux hommes & méler le vin & 'eau
(Athénée IT 38¢, IV 179e, d’ou Eustathios & Homére 1815, 61).»

Je viens de citer 'exposé des données tel qu'on le lit dans la P. W. Real-En-
cyclopadie s. v. Amphictyon.

I1 est absolument impossible de tracer une limite entre I’Amphictyon de Delphes
et ’Amphictyon d’Athénes. Ainsi que Monsieur le Professeur Victor Martin me
le fit observer au cours d’un entretien, Amphictyon est une figure fictive, abstraite
du pluriel Amphictyones, et inséparable par cela méme de 'amphictyonie de
Delphes, du complexe de Deucalion. Amphictyon, ¢’est Deucalion, en ce sens que
14 ol il y a Amphictyon, 13 aussi apparait Deucalion. Tiimpel a reconnu qu’on
ne peut distinguer I'un de I’autre les deux Amphictyon. Ils forment une seule et
méme figure mythique.

Qu’est-ce que les Anthestéries athéniennes ?

Les Anthestéries étaient célébrées le onze, le douze et le treize du mois d’An-
thest&rion, vers la fin de I’hiver. Le onze on fétait les Pithoigia, le douze les Choes
le treize les Chytroi.

Les Pithoigia désignent I’Ouverture des récipients ot 'on tenait le vin (pithos =
le récipient & vin; oig- = ouvrir, ouverture, ouvert). C’était ce jour-la qu’on buvait
le vin de la derniére vendange, le vin nouveau. Les gens se portaient au temple de
Dionysos des Marais avec leurs pithoi et leurs coupes, faisaient des libations,
buvaient, chantaient (Phanodémos chez Athénée 465a). Les scholies aux Travaux
et aux Jours d’Hésiode rapportent que ce jour-la il était interdit d’empécher un
esclave ou un serviteur a gages de jouir du repos et du don de Dionysos?°.

Lors des Choes, au second jour, il y avait des concours de boisson. Les Choes
tiraient leur nom de khous, mot qui désigne un récipient contenant, en Attique,
plus de trois litres. C’était une sorte de channe, beaucoup plus petite évidemment
que le pithos, et qui servait & remplir les coupes. Chaque participant apportait
son khous particulier. Les esclaves participaient aux Choes comme aux Pithoigia.
Une table de comptes éleusinienne (I G 2 1672) fait mention, & la ligne 204,
d’un animal réservé aux esclaves d’Etat pour le sacrifice lors des Choes. Pithoigia
et Choes paraissent donc avoir été des fétes de caractére tant soit peu saturnal.
C’était le jour des Choes qu’avait lieu la cérémonie du Mariage Sacré, le Hieros
Gamos entre la femme de I’archonte basileus et Dionysos: cf. Aristote, Ath. pol.
3, b «car ’accouplement et le mariage de la femme du basileus avec Dionysos s’y
font encore a notre époque.» La profanation de cette cérémonie par une étrangere,

70 Ludwig Deubner, Attische Feste 95, note 1, avec bibliographie.




Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 241

laquelle parvint & jouer le role de la fiancée du dieu, donna lieu & une attaque
oratoire (Pseudo-Démosthéne, Contre Néaira 59, 73), qui permet de plonger le
regard dans ces actes religieux si primitifs et si grandioses. Les Choes étaient
célébrées, nous ’avons vu, le douze du mois d’Anthestérion, et ce jour, le douze,
est considéré par Thucydide (II, 15, 4) comme celui des Anciennes Dionysies
fétées en I’honneur de Dionysos des Marais. C’est le point culminant des Anthesté-
ries. Ce jour présentait aussi un coté sinistre: les &mes des morts remontaient du
sein de la terre. Photios dans I’Etymologicum Magnum dit: uwpa njuéea: év
toic Xovoiv *Avieatnouovos unvos, év @ doxodow ai yvyal TV TEALVTNOAVTWY
anévar. Le troisieme jour est celui des Chytroi. Il n’y est plus question de Dionysos,
du moins d’apreés les sources dont nous disposons. Ainsi que je I’ai signalé plus haut,
Théopompe (Frg. Hist. Grac., ed. C. Muller chez Firmin-Didot: Théopompe
frg. 342) rapporte que la cérémonie des Chytroi se faisait en ’honneur des vic-
times (& compléter: du Déluge) pour apaiser Hermés Chthonisos. Deubner? et
Nilsson?2 disent & juste titre qu’il faut assigner aux Chytroi le rite des Hydrophoria
dont parle Photios: éopty) wévidyuog "Adpmor éni Tois év 1@ xaraxivoud amolo-
uévos «féte de deuil & Athénes, & cause des victimes du Déluge (kataklysmos)».
Nilsson? ajoute, encore a bon droit, que ce sont ces Hydrophoria «libations d’eau
qui auraient dii donner son nom & la féte des Chytroi «Marmites». Mais, les mots
chytros et chytra «marmite» étant de la famille de chéo «je verse» chytés «qui
coule», le contenu devait étre pensé, au moins & ’origine, comme quelque chose
de liquide. D’aprés ’hypothése hautement vraisemblable de Deubner? (hypo-
thése déja esquissée par Usener, Sintfluthsagen 67) ces libations d’eau étaient
jetées dans le gouffre oli, selon Pausanias I, 18, 7, les eaux du déluge de Deucalion
s’étaient écoulées et dans lequel on lancait des giteaux de farine au miel. Un fait
que Deubner n’indique pas, mais que Nilsson? (aprés Usener l. c.) signale au bon
endroit, c’est que ’appartenance des Chytroi au Déluge est corroborée par Plu-
tarque, Sylla 14: «la prise d’Athénes eut lieu d’aprés les propres mémoires de
Sylla, le premier mars, un jour qui coincide & peu prés (udiwora) avec la nouvelle
lune du mois d’Anthestérion. On y célébrait en effet de nombreuses solennités
en souvenir des calamités causées autrefois par la grande inondation. On admet
que ce déluge avait eu lieu & peu prés a cette époque». Pour la question de la
correspondance entre les calendriers romain et grec, et de la confusion dont
Plutarque s’est probablement rendu coupable (confusion entre le premier et le
treize d’Anthestérion) je renvoie a I’étude de Nilsson. Ce qui est siir, c’est que les
Chytroi, grice a ce renseignement qui ne dépend d’aucune tradition viciée, se
révélent comme étant effectivement la féte des victimes du Déluge.

1 Deubner, 1. c. 113.

72 Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 562.

8 Nilsson, 1. c. Il signale seulement la contradiction qu’il semble y avoir entre la terme
de «Marmites» et les libations d’eau.

74 Deubner, 1. c. 113

78 Nilsson 1. c. 562.



242 Willy Borgeaud

Il reste maintenant & examiner le probléeme des éléments constitutifs des An-
thestéries.

L’opinion généralement admise aujourd’hui est qu’il s’agit d’un amalgame.
On aurait une féte des morts, célébrée le treize d’ Anthestérion, donc les Chytroi.
Le douze déja aurait contenu des éléments de cette féte lugubre, puisque il passait,
nous I’avons vu, pour un jour impur, ol les &mes des morts remontaient de la
terre. Ce jour-la déja on machait dés I’aurore de 1’aubépine, et I'on enduisait de
poix les parois des maisons: deux actes apotropaiques; le douze d’Anthestérion,
donc les Choes, était, de cette fagon, le prélude aux sombres cérémonies du lende-
main. Et le soir du treize, & la fin des Chytroi, on criait:

Odbpale xijoes, odx’ & "Avideotijow

«A la porte les esprits, ce n’est plus les Anthestéries!» Sur ces cérémonies fu-
nébres, sur cette premiére intercession des vivants pour les morts connue en Eu-
rope, serait venu se greffer 1’élément dionysiaque. Telle est du moins I’opinion
de Deubner et de Nilsson. Deubner pense méme que le Mariage Sacré de la femme
de I'archonte basileus avec Dionysos constitue un troisiéme élément, remontant
a un Mariage Sacré plus ancien que I’arrivée de Dionysos en Attique?.

Je ne me permettrai pas de mépriser les arguments (si de simples affirmations
méritent le nom d’arguments) de connaisseurs aussi consciencieux et autorisés que
le sont Martin Persson Nilsson et Ludwig Deubner. Mais il me parait nécessaire
d’attirer I'attention des curieux sur certains faits qui donnent au probléme des
Anthestéries un aspect autre que celui qu’il a dans ’exposition des données telle
qu’on la trouve dans les grands ouvrages de Deubner et de Nilsson.

J’ai consigné plus haut une observation de Tiimpel: la nature humide des lieux
ou se célébraient les cérémonies du culte de Dionysos lors des Anthestéries, des
éléments tels que le Limnaion, Dionysos des Marais, les Limnomachai «Batailles
dans les marais», incitaient & un rapprochement avec le mythe du Déluge. Mais
il ne faut pas en rester la, comme Tiimpel. Une telle formulation du probléme
fait venir 1'idée que ce «rapprochement» est quelque chose de secondaire, que
'union, consacrée par les Anthestéries telles que nous les connaissons, entre le
mythe de Dionysos et celui du Déluge, repose sur une interprétation arbitraire,
sur une sorte d’étymologie populaire due & un hasard de la topographie.

J’ai 'intention de montrer qu’on n’a pas le droit de séparer les fétes et le mythe
de Dionysos des fétes et du mythe du Déluge.

Lisons le texte d’Aristophane qui donna lieu aux scholies grace auxquelles nous
connaissons I'aitiov des Chytroi (ou plus communément Chytrai) formulé par
Théopompe; Grenouilles 209ss:

brekekekex

koax koax
brekekekex koax koax

76 Deubner, 1. c. 116-117.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 243

enfants marécageux des sources
poussons le cri

harmonisé des hymnes

ma chanson mélodieuse

koax koax

que nous avons fait retentir
autour du Nysien de Zeus
Dionysos des Marais

lorsque en cortége aviné

lors des saintes Chytrai

la foule des gens traverse mon sanctuaire
brekekekex koax koax.

Il a échappé a tous ceux qui se sont occupés longuement des Chytroi et des Choes
que Dionysos est un dieu des lacs et des marais (en grec, limné = lac, et marais),
et j’entends bien, non seulement & Athénes, mais ailleurs. Je suis obligé ici de
me référer & mes propres travaux, & ma thése sur les «Illyriens en Gréce et en
Italien, qui présente, & part mes observations, des remarques de Samuel Wide
(Lakonische Kulte).

Les Argiens appelaient a son de trompette le Taureau Dionysos pour le faire
sortir des eaux du lac de Lerne. A Sparte, Strabon (VIII 363) connait un temple
de Dionysos des Marais, tout comme Thucydide (II 15) nous signale le temple de
Dionysos des Marais & Athénes. Wide souligne que ce Dionysos des Marais est
uni étroitement & I’Artémis des Marais, dont le temple, & Sicyone, se trouvait
a proximité de celui de Dionysos; cf. Pausanias II, 7, 6: «quand on sort du temple
de Dionysos et qu’on se dirige vers la place, il y a, sur la droite, le temple de
I’Artémis des Marais (Limnaia).» Strabon (VIII 350) parle d’une Artémis qui
aurait eu son temple dans un marais. Entre Boiai et Epidauros Liméra il existait
(Paus. III, 23, 10) un temple de ’Artémis des Marais, en grec la «Limnatis»,
qu’on retrouve aux confins de la Laconie et de la Messénie (Limnatis, Paus. IV,
4, 2), en Achaie (Limnatis, Paus. VIII, 20, 7-9) et en Arcadie (Limnatis, Paus.
VIII, 53, 11). En outre, le méme Pausanias connait & Sparte un lieu-dit le Li-
mnaion d’Orthia, consacré & Artémis (Paus.III,16,17). C’était un temple dans les
marais, comme le Limnaion de Dionysos & Athénes.

L’emplacement de ce temple a été retrouvé, faisant I’objet de fouilles minu-
tieuses. R. M. Dawkins et H. J. Rose («The Sanctuary of Artemis Orthia») sont
arrivés a la conclusion que la déesse Orthia avait été amenée en Gréce par l'in-
vasion dorienne, et qu’en aucune fagon ses traces ne peuvent étre suivies jusqu’a
I’époque mycénienne. Son nom présente beaucoup de variantes: *Ogthe, Fogie,
Fopdaia, *Opdeia, Fopdewe, *Opdwaa, Fogdaow, etc. A propos du suffixe des
deux derniéres formes, Wilamowitz?? rappelle trés pertinemment le nom de I’Ar-

77 Wilamowitz, Der Glaube der Hellenen I, 183, note 1.



244 Willy Borgeaud

témis Hemerasia, la déesse au temple de laquelle le devin Mélampous amena les filles
de Proitos (= le frére d’Acrisios) pour les guérir de leur folie (Paus. VIII, 18, 8).

Orthia est la méme déesse que la Reitia des Vénétes de I’ Adriatique. Le sanctuaire
de Reitia (= *Rektia) semble devoir étre identifié & celui ou, d’aprés Strabon
V 215-216 (cf. ci-dessus 17), Diomeéde aurait été honoré en compagnie de
I’ Artémis étolienne. Le nom d’Orthia semble étre formé sur I’adjectif 6d¢ «droit»,
tout comme le nom de la déesse vénéte Reitia parait dérivé du vénéte *reitos,
provenant de *rektos «droit», apparenté au latin rectus. Le rapport phonétique
entre *rektos et *reitos est le méme que celui qui existe entre le latin octo et le
frangais huit. Il ressort des travaux d’Altheim™, bien qu’il n’entende pas la chose
ainsi, que le passage de & a h devant ¢ est une isoglosse qui comprend I’'ombrien,
le vénéte et le celtique. Sémantiquement, rectus correspond a dpdds. Mais les
racines ne sont pas les mémes. On a d’une part le verbe regere et sa famille «tendre,
diriger, faire aller droit», et de I’autre c6té une racine qui désigne la croissance,
I’élévation: sanscrit vrdh-, slave poauth (roditi)?®. Le slave s’est orienté principale-
ment vers la signification de naissance et d’engendrement, la naissance étant consi
dérée comme le début d’une ascension prospére. Parallélement, la notion de «matin»
est considérée par le slave comme le début d’une ascension, sans doute comme de
’ascension du soleil: cf. polonais rano «matin», provenant de *#rédhnom. Le grec
forme le nom du «matin» avec la méme racine: dpdgog, mais avec le suffixe -ro
au lieu du suffixe -no du slave. J’ai exprimé I'opinion, dans ma thése (8283,
138-139), et cela en accord avec Nilsson, qu’Artémis Orthia offre bien des ana-
logies avec Artémis Korythalia, la déesse -nourrice. J’ai relevé (ibidem), aprés
Halberstadt, que le type de I’ Artémis-nourrice est étroitement lié, et probablement
identique, & la déesse de I’Aurore, la nourrice du divin nourrisson Dionysos:
Leukothéa, en latin Mater Matuta. On comprendra maintenant pourquoi la no-
tion du matin est liée & celle de la nourrice Mater Matuta. La nourrice fait croitre
I’enfant comme croit et s’éléve un soleil dans I’aurore. Pour bien se représenter
le lien qui unit I'idée de croissance ou d’augmentation par la nourriture (sanscrit
vrdh-) & celle d’ascension et de hauteur, il suffit de penser au latin altus <haut»,
qui est le participe du verbe alere «<nourrir». C’est ainsi que s’explique sémantique-
ment le sanscrit #rdhvd- «debout, dressé» et le grec dpfds «debout, dressé», quelle
que soit la correspondance phonétique exacte de ces deux adjectifs. On ne peut
pas douter de leur parenté et qu’ils ne soient formés sur la méme racine dissyl-
labique dont je viens de citer quelques représentants; ses sens varient entre
«nourrir, augmenter», «lever, se lever», «faire naitre», «debout, droit, dressé»,
«matin». Le dictionnaire de Walde-Pokorny, & juste titre, considére tous ces
éléments comme génétiquement, donc étymologiquement liés les uns aux autres.
Le dictionnaire de Walde-Hofmann confirme cette opinion, s. v. arduus.

78 Altheim, Welt als Geschichte 1941, page 361, avec toutes les nuances du probléme;
mais il en tire des conclusions fausses.
" Cf., & propos du slave poaurn (roditi), les formes Fgodaia, Fgodacua.



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 245

Toute une partie essentielle du monde caractéristique de la divinité appelée
Orthia vient de se révéler dans le simple alignement des données grammaticales.
Nous n’aurons pas de peine a4 comprendre, dés lors, pourquoi cette déesse porte
un nom qui parait formé sur celui de Dionysos Orthos. Nous avons consigné
déja la précieuse indication de Philochoros (chez Athénée II, 38¢c), d’aprés quoi
Amphictyon aurait dressé un autel & un Dionysos Orthos et aux Nymphes, en
souvenir du fait que ce dieu aurait appris aux hommes a4 méler d’eau leur vin
(cf. aussi ma theése, p. 84). Tout se présente a nous en se complétant et se corro-
borant d’une maniére parfaite, sans que nulle part nous forcions les textes &
donner plus qu’ils ne peuvent. Je veux dire que Dionysos, dans un cadre dont
nous entrevoyons déja les linéaments, se trouve impliqué dans le mythe d’Am-
phictyon-Deucalion, dans le monde naissant et lumineux du Déluge, une sorte
de grand marais. Usener attire I’attention sur une donnée transmise par le poéte
tragique Philiskos (cf. Sintfluthsagen 125, avec bibliographie): Dionysos se rend
a Dodone pour demander & I'oracle de Zeus un moyen de guérir sa folie. I1 arrive
alors vers un lac dont les eaux étaient gonflées par une pluie d’hiver. Tout em-
barassé, il apergoit des dnes qui s’approchaient de lui & la nage. Il attrappe I’'un
d’eux, monte dessus, et se laisse ainsi transporter par-dessus les flots, sans méme
que les eaux le mouillent. A Dodone il est guéri de sa folie.

L’ane, tout comme le bouc et le taureau, joue un role important dans le cycle
de Dionysos. Qu’on se souvienne du vers 159 des Grenouilles d’Aristophane, ou
I'on voit «I’4ne conduisant les mystéres».

Voici maintenant comment Usener résume ses impressions: «Nous devons
accorder une grande importance au fait, bien misen relief par le récit de Philiskos,
que ce fut en traversant un lac gonflé par les pluies, un déluge en petit, que le
dieu put arriver a son but.»

J’avais consigné ci-dessus la tradition rapportant que les fondateurs de ’oracle
de Dodone étaient Deucalion et Pyrrha, lesquels auraient vécu dans le pays des
Molosses. On voit donc, et c’est cela que je désirais montrer, qu’il n’y a pas moyen
de dissocier le mythe de Dionysos de celui de Deucalion. En outre, c’est dans le
nord-ouest illyrien, c’est chez les Molosses que s’étaient conservées les versions
les plus archaiques du mythe du déluge et de ’enfant divin Dionysos, dans son
cadre primitif de marécage.

Je ne veux pas reprendre, aprés tant d’autres, la question difficile et controversée
des rapports entre Apollon et Dionysos a Delphes. Je me permettrai seulement
d’ajouter aux débats une contribution minuscule il est vrai, mais non dépourvue
d’importance. Mon étude aura montré, je ’espére, que les fondateurs des oracles
de Dodone et de Delphes étaient des devins d’origine barbare, des Thraco-Illyriens.
Une des figure les plus curieuses de cette espéce de visionnaires semble étre celle
de Mélampous. C’est lui, par ses pieds noirs, et le devin Amphilochos, par ses
attaches géographiques et mythiques, qui constituent un trait d’union entre
Argos et les territoires illyro-épirotes, entre Argos et les devins de Dodone aux



246 Willy Borgeaud

pieds jamais lavés. Quels sont les rapports de ces devins avec Apollon d’une part
et d’autre part avec Dionysos ? Poser cette question, cela veut dire formuler d’une
maniére aigué et sur une base nouvelle le probléme des rapports entre Apollon et
Dionysos a Delphes.

Au cours de sa généalogie détaillée des Mélampodides, Homére nous apprend
(Odyssée XV, 245-246) que le devin Amphiaraos était le favori trés aimé de Zeus et
d’Apollon. J’attribue une importance toute particuliérea cette indication, quin’a pas
sa pareille dans le reste de la généalogie et qu’Homeére a bien voulu donner & propos
d’Amphiaraos. Elle veut dire que ce devin était aimé aussi bien de Zeus, le maitre
du sanctuaire prophétique de Dodone, que d’Apollon, le maitre de I'oracle de
Delphes. L’Iliade connait déja I’oracle d’Apollon & Delphes (IX, 405) tout comme
celui de Zeus & Dodone (X VI, 233ss.). Peut-on déceler, sinon chez Homeére, qui
n’aime pas Dionysos, du moins chez un auteur pas trop récent, les preuves d’un
rapport entre les devins Mélampodides et Dionysos ? Le vieil Hérodote (II, 49)
avait entendu dire que le propagateur du culte de Dionysos chez les Hellénes
était précisément le devin Mélampous. C’était lui qui d’aprés 'opinion d’Hérodote,
avait donné aux Hellénes, bien que sous une forme voilée, les premiéres expli-
cations relatives au nom méme de ce dieu, aux sacrifices qu’on lui faisait, et &
la fameuse procession phallique. D’autre part, Hérodote (IX, 34) raconte que les
Argiens, effrayés par une vague de folie qui s’emparait de leurs femmes, s’adres-
sérent, dans leur détresse, & Mélampous. Bethe (Thebanische Heldenlieder 173 &
174) a démontré clairement que pour une tradition trés ancienne (Hésiode) I'auteur
de la démence des Argiennes, et en particulier des filles de Proitos, était Dionysos.
Comme le dit Bethe, la méthode employée par Mélampous pour guérir ces femmes
semble elle-méme avoir quelque chose de dionysiaque: uetr’ dledayuod »ai Tivog
évidéov yopelag, chez Apollodore II, 2, 2, 7 (avec un faux renvoi de Bethe, qui
met III pour II). Ces danses exécutées par un étre possédé de Dionysos, ces cris,
rendirent la raison aux filles de Proitos.

Mais nous avons vu (page 40) que d’aprés Pausanias Mélampous conduisit les
démentes au sanctuaire d’Artémis Hemerasia pour les guérir, et le méme Pau-
sanias rapporte (II, 18, 4) que les auteurs de cette folie des Proitides, c’étaient
Apollon et Artémis, qu’il s’agissait d’apaiser. Pausanias, au méme endroit (1I,
7, 7), nous réveéle qu’Apollon et Artémis eux-mémes, aprés avoir tué le serpent
Python, et ne s’étant pas encore lavés de cette souillure, avaient été saisis de
terreur, et que cette terreur divine avait rendu malades les habitants de la région.

Nous sommes au seuil d’un grand mystére, au point de rencontre du monde
dionysiaque et du monde apollonien. Mélampous, cet étre apollonien, en méme
temps que propagateur du culte de Dionysos, exécute dans le temple d’Artémis
Hemerasia (Pausanias) des danses dionysiaques (c’est la seule interprétation
possible du texte d’Apollodore) pour guérir une folie provoquée ou bien par Dio-
nysos, ou bien par Apollon et Artémis en proie eux-mémes & un affolement. Sans
doute, Mélampous exécutait une de ces danses uniquement propres a4 Dionysos



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 247

et & Artémis, dont on nous parle d’autre part, et dont nous pouvons maintenant,
enfin, entrevoir la signification, fiit-ce trés imparfaitement®0. Et que signifie la
terreur éprouvée par Apollon et Artémis, apreés cet exploit qui consistait & tuer
le monstre ? Cela ne peut étre que I’affolement de celui dont les mains sont encore
rouges du sang d’un meurtre, méme si ce meurtre était juste. C’est maintenant
le lieu de faire intervenir un personnage placé dans les mémes conditions que le
dieu Apollon e: la déesse Artémis errant a la recherche d’une purification et
secoués de terreur. Ce personnage, simultanément, nous aménera au cceur méme
du complexe des Anthestéries, bien que le réle qu’il y joue ait été complétement
méconnu des critiques: Oreste.

Lui, Oreste, 1’étranger, le maudit, le fou, vient & Athénes pour se faire juger,
pour se faire laver du crime qu’Apollon lui avait imposé et pour lequel maintenant
ce méme dieu le poursuit. Va-t-on I'admettre au banquet des Anthestéries?
Oreste lui-méme, par la bouche d’un poéte tragique (Euripide, Iphigénie en
Tauride 947 a 960) nous donne la réponse:

«Lorsque j’y arrivai, aucun des étrangers ne fut d’abord disposé & m’accueillir.
Ceux qui avaient encore quelque sentiment de ’honneur me présentaient les mets
de ’hdte sur une table a part, tout en restant sous le méme toit que moi. Par leur
silence ils me réduisaient habilement au réle d’un étre indigne de la conversation,
afin que je fusse exclu de leur manger et de leur boire. Ils festoyaient en remplissant
d’une mesure de vin un vase égal pour tous et donc chacun avait un exemplaire
pour lui tout seul. Et moi, je ne daignai pas critiquer et confondre mes hétes,
je souffrais en silence et faisais semblant de ne rien savoir, poussant de grands
gémissements sur ce que j’étais le meurtrier de ma meére. J’entends dire que mes
malheurs sont devenus une cérémonie pour les Athéniens, et qu’il est encore au-
jourd’hui de coutume que le peuple de Pallas fasse honneur au vase en forme de
channe.»

Plutarque fournit le méme eirior de la féte des Choes.

Oreste au milieu des Anthestéries, la critique moderne a cherché a I’éliminer.
Deubner estime qu’il s’agit 14 simplement d’une maniére habile d’expliquer pour-
quoi chacun avait sa propre channe lors du concours de boisson, tandis que dans
les autres occasions 'on se servait de récipients communs. Cette impression de
Deubner (car ce n’est pas autre chose qu'une impression, quoiqu’il la présente
comme un fait acquis) se révélera trompeuse dés qu'on voudra bien se donner la
peine d’examiner un peu le personnage d’Oreste. Il est inconcevable que les deux
grands ouvrages (de Deubner et de Nilsson) ne se soient pas donné cette peine.

Il y a plusieurs traditions d’Oreste demandant & étre jugé et purifié. Celle qui

80 Sur les danses de Dionysos et d’Artémis, cf. Nilsson, Geschichte der griechischen
Religion 149ss. Que dans le cas de Mélampous et des Proitides, la danse ait eu le caractére
de celles qu’on exécutait pour guérir les maladies, ce n’est pas douteux. Mais il ne faut pas
oublier non plus qui est Mélampous, et quelle est, ici, la maladie: une folie dionysiaque.



248 Willy Borgeaud

finit par éliminer les autres, on la connait bien: c’est Apollon, et ’Aréopage d’A-
theénes, qui libéra Oreste de la malédiction dont le dieu I’avait lui-méme accablé.
A part cette tradition, il y en avait d’autres, non moins anciennes que celle
d’Atheénes: celle ou celles du Péloponése.

D’aprés Pausanias (II, 31, 8), des événements semblables & ceux que raconte
Euripide se seraient passés & Trézéne: on ne voulait pas y recevoir Oreste; le
reste du récit diverge. Trézéne se trouve en Argolide. Un auteur relativement
ancien (Phérékydés I’Athénien, d’aprés le scholiaste & Euripide, Oreste 1645)
rapporte qu’Oreste, fuyant les Erinyes, se présenta en suppliant dans un temple
d’Artémis, et que la déesse chassa les Erinyes qui voulaient le tuer. La localité
aurait emprunté a cet événement le nom d’Oresteion. Grice & Pausanias (VIII,
3, 2) nous savons que cette localité se trouvait en Arcadie, et le méme auteur nous
apprend (VIII, 44, 2) que I’Artémis dont parle Phérékydés était appelée la
«Prétresse»: Hiereia. Il est intéressant de voir que ’autre nom du lieu-dit Oresteion
était Oresthasion (Pausanias VIII, 3, 2 et VIII, 44, 2). Mais, nous dit encore Pau-
sanias (VIII, 3, 2), Oresthasion-Oresteion fut fondée par Orestheus, fils de Lycaon,
lequel a son tour était le fils de Pélasge. La généalogie de Pélasge nous rapproche
du nord. Et voici maintenant que nous sommes ramenés au Déluge et aux Anthes-
téries.

Car cet Orestheus fils de Pélasge est considéré par une autre tradition, fort
ancienne, comme le fils de Deucalion. Le vieil Hécatée de Milet (fragment 341)
rapporte qu’Orestheus, fils de Deucalion, s’étant rendu en Etolie, sa chienne mit
au monde une souche qu’il enterra et dont sortit une vigne aux grappes abondantes.
De ce fait, il appela son fils Phytios. Celui-ci engendra Oineus, appelé ainsi
d’apreés le nom du fruit de la vigne. Pausanias (X, 38, 1), voulant expliquer le nom
des Locriens Ozolai (de la Locride occidentale, voisine de I’Etolie) déclare qu’Ores-
theus, fils de Deucalion, régnait dans cette contrée. Sa chienne mit au monde une
souche qui, aprés avoir été enterrée, donna naissance, le printemps venu, a une
vigne. Les Ozolai tireraient leur nom de celui des branches (grec: ozos) de cette
vigne.

Méme si ’on admet, ce qui est vraisemblable, que I'on se trouve, chez Pausanias,
en face d’un cas d’étymologie populaire, on est obligé de reconnaitre que le sou-
venir d’Orestheus fils de Deucalion est conservé tenacement par les Anciens.

Ayant rencontré dans le Péloponése un Orestheus fils de Lycaon, et attaché
en méme temps qu’Oreste a I’histoire d’'un temple d’Artémis, force nous est d’ad-
mettre qu’Orestheus 1’Etolien ou le Locrien, fils de Deucalion, est identique, lui
aussi, & Oreste. Car on ne peut séparer Oreste instituant la coutume des concours
de boisson aux Anthestéries athéniennes, d’Orestheus apportant aux Etoliens la
découverte du vin. Cette observation capitale avait déja été faite, il y a exacte-
ment 120 ans, par Welcker (Nachtrag zur dschyl. Trilogie, 186). Elle fut reprise
par Liibbert (Ind. Schol. Bonn. per mens. @st. 1888, p. XIX) et corroborée par
Samuel Wide (Lakonische Kulte 82-83).



Le Déluge, Delphes, et les Anthestéries 249

Oreste et Apollon, Oreste et Artémis ou sa prétresse Iphigénie, Oreste et Dio-
nysos, Oreste et Deucalion, toujours nous rencontrerons ces éléments mélés, car
ce sont eux qui forment la substance d’un grand mythe dont sont issues les An-
thestéries et puis, ne I'oublions pas, la tragédie grecque.

Si quelqu’un prenait ombrage qu’Orestheus fit le fils de Lycaon, je lui rappelle-
rais que ce Lycaon doit avoir quelque rapport avec I’Apollon Lykeios et le héros
ou le dieu Lycdreus-Lycdros fils d’Apollon, qui regut sur la Lycdreia du Parnasse
Deucalion et les Hyantes.

Welcker®!, Liibbert et Wide estimaient qu’Orestheus-Oreste, personnage re-
présentatif de la vigne, était & I'origine absolument distinct d’Oreste fils d’Aga-
memnon. Cette hypothése me parait fausse. Elle émane du manque d’information
de ces savants, qui ne s’étaient pas occupés sérieusement des Anthestéries et de
leur signification d’ensemble. Liibbert, qui a eu le génie de reconnaitre en Oreste
Dionysos®2, n’aurait pas limité ce dieu & la fonction de vigneron, s’il avait bien
réfléchi au meurtre, & la souillure qui caractérise 1’existence d’Oreste, et 8’il avait
donné toute 'importance qu’elles méritent aux cérémonies lugubres du dernier
jour des Anthestéries, les Chytroi.

D’aprés un fragment d’Elien (frg. 73), corroboré par Suidas s. v. Choas®3, des
Etoliens qui apportaient & Athénes le don du vin furent assassinés. Il s’en suivit
une mauvaise récolte, et il fallut laver cette faute, il fallut: «faire des libations
chaque année sur ceux des Etoliens qui étaient morts injustement, et célébrer
la féte des Choas».

Nilsson relégue cette indication capitale, cette relique précieuse entre toutes,
dans une note infrapaginale, comme une simple curiosité (Nilsson, Geschichte
der griechischen Religion 562, note 1). Elle est en effet dépourvue d’importance
pour ceux qui, comme Deubner, Nilsson et d’autres encore, font le tour de force
d’étudier les Anthestéries sans porter leur attention sur Oreste, et sans méme
mentionner Orestheus 1’Etolien, le fils de Deucalion.

Les Chytroi, cette cérémonie consacrée aux victimes du Déluge, et les Choes
consacrées aux Etoliens assassinés, aux hommes d’Orestheus fils de Deucalion,
voila de quoi faire réfléchir. Il n’est pas exclu que ’histoire des Etoliens assassinés
se rapporte en réalité aux Chytroi plutét qu’aux Choes. De toute maniére, on
voit que les Anthestéries sont assombries d’un crime, qu’il fallait laver.

Usener, que j’ai cité déja abondamment, a eu un tort. C’est de ne pas s’occuper
des rapports de Dionysos des Marais avec Artémis des Marais. Wide, tout en s’en
occupant, n’a pas compris que cela témoignait, en derniére analyse, d’'un monde
diluvien. Mais par une autre voie, par un exemple que j’ai cité ci-dessus, Usener
a démontré les rapports de Dionysos avec le monde diluvien. En outre, et je I’ai
déja indiqué, Usener congoit le mythe de Deucalion comme le produit de deux

81 Nachtrag zur aschyl. Trilogie 211.

82 Déja Welcker semble avoir compris les choses ainsi; cf. 1. c. 186.

83 Suidas confond ici. Choai «libations» avec Choes «Channes». Cf. & ce propos Nilsson
1. c. 562, note 1.



250 Willy Borgeaud

motifs distincts. D’abord une genése, une émersion du monde, dans la lumiére,
sur un marécage. Puis le motif de la faute, du crime puni par le cataclysme.

La féte athénienne des Anthestéries que la critique moderne cherche & disloquer
en éléments incohérents®, représente en réalité une suite logiquement agencée
de cérémonies religieuses inspirées par une pensée unitaire. Mais cette féte est
si archaique, si étrange, qu’il fallait amasser une masse énorme de documents
empruntés a toutes sortes de domaines pour étre en état d’entrevoir son unité
et son origine. Dionysos appartient au Déluge, comme enfant de lumiére, flottant
sur les eaux primitives. La tiche de la science moderne consistera & chercher ce
que signifient les victimes du Déluge, ce que signifie I’assassinat des Etoliens, ce
que veulent dire ces cérémonies pour les morts. Mais en tout cas, j’espére que mon
travail aura montré que Dionysos ne peut pas étre écarté de cette enquéte sur les
trépassés.

8 Nilsson reconnait que 1’élément dionysiaque, primitivement distinct de la féte des
morts, était peut-étre (sic!) complétement amalgamé avec celle-ci, & I'époque historique.
Mais, désormais, le probléme des Anthestéries ne consiste pas & remonter a ’époque des
cavernes, mais & savoir ce que représente la notion de crime et de culpabilité qui est attachée
a la féte des morts, et qui, d’autre part, motive la présence d’Oreste (et de Dionysos) dans
ce complexe.



	Le Défluge, Delphes, et les Anthestéries

