Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft
Band: 4 (1947)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bucherbesprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biicherbesprechungen

Feliz Heinimann: Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im griechi-
schen Denken des 5. Jahrhunderts. Verlag F. Reinhardt. Basel 1945.

Der Gegenstand dieses sachlich wie methodisch gleich hervorragenden Buches ist jene
Antithese, die seit jeher mit Recht als eine der eigentiimlichsten und einfluBreichsten
Prigungen der Sophistik gegolten hat. Denn mit der Herausarbeitung des Gegensatzes
zwischen beliebiger Konvention und normschaffender Natur wird die gesamte Reflexion
iiber den Menschen entscheidend abgetrennt von den gegebenen geschichtlichen Uberliefe-
rungen und hineingestellt in einen Raum geschichtsloser, wissenschaftlich zu begriindender
Richtigkeit. Welches sind die Voraussetzungen dieser Antithese, wo entsteht sie und wie
entwickelt sie sich im 5. Jahrhundert? Diese Fragen sucht das Buch zu beantworten.
Als Gesamtresultat ergibt sich das Seltsame, daB wir die Vorgeschichte und die spatere
Entwicklung der Antithese sehr wohl zu verfolgen vermégen, daB es aber nicht gelingt, den
Schopfer der Antithese selber zu bestimmen. Gerade dieser zentrale Punkt bleibt dunkel,
ein eindriickliches Zeugnis dafiir, wie viel wir mit dem fast volligen Untergang der Werke
der groBen Sophisten des 5. Jahrhunderts verloren haben.

In vier klar gegliederten Etappen schreitet die Untersuchung voran. Zuerst werden die
medizinisch-ethnographischen Texte interpretiert, in denen das Begriffspaar Nomos-Physis
zum ersten Male, und zwar keineswegs als Antithese, auftritt. Hier dient es «der sachlichen
Beantwortung der Frage nach der Ursache der Verschiedenheit der Volker» (S. 28); durch
das Zusammenwirken von gegebener Natur und formender Sitte bilden sich deren jeweilige
Eigentiimlichkeiten. Leider verwischt der Verfasser dieses klare Ergebnis selber ein wenig,
indem er jenen Gebrauch des Begriffspaares zuriickfiithrt auf das griechische Nationalgefiihl,
auf das Erlebnis des Unterschieds von Griechen und Barbaren im Perserkrieg (bsd. S. 39).
Nach den Texten diirfte die Lage eher umgekehrt sein: in der Fiille des ethnologischen
Beobachtungsmaterials stellt der Gegensatz von Griechen und Asiaten nur einen in einer
bestimmten Situation aktuell gewordenen Sonderfall dar, an dem sich das Begriffspaar
bewéhrt. '

In einem zweiten Kapitel werden drei Antithesen besprochen, die als Vorstufen der Anti-
these von Physis und Nomos gelten diirfen: Wort und Tat, Benennung und Wirklichkeit,
Schein und Sein.

In der dritten Etappe kommen die Begriffe Nomos und Physis je fiir sich zur Behandlung,
beide letztlich im Hinblick auf ihre antithetische Verwendung im 5. Jahrhundert. So wird
bei Nomos gewissermaBen der Weg «abwarts» verfolgt, von der gesteigertsten Bedeutung
als absolutes Gesetz bis hinab zur Verwendung des Wortes fiir das beliebig Herk6mmliche.
Am hochsten erscheint der Nomos bei Heraklit und Pindar gewertet. Ob hier wirklich,
wie der Verf. vermutet, orphische Theologeme im Hintergrund stehen, diirfte bezweifelt
werden koénnen. Das beriihmte Pindarfragment 169 Schr. wirkt trotz seiner Sprache im
Grunde keineswegs «orphisch», sondern eher als ein {7jtjua von schon fast sophistischem
Charakter. Und hinter dem Begriff « Kénig Nomos» steht unter anderem auch der wichtige,
vom Verfasser nicht ganz hinreichend herausgearbeitete Gedanke, daB bei den Hellenen
der Nomos den Platz einnimmt, den bei den Barbaren der Monarch hat (der Satz, daB der
Konig ein vduog Euyvyos sei, ist das Gegenstiick dazu). Dieser Gedanke hat allerdings mit
dem Paare Nomos-Physis iiberhaupt nichts zu tun, sondern gehort in den Zusammenhang
der griechischen «Staatsphilosophie». Beim Begriff Physis wiederum wird gewissermaBen
der Weg «aufwarts» verfolgt von der Bedeutung « Entstehung, Herkunft», die es noch bei
Parmenides hat, bis zur Erhebung zum Begriff der souveranen Allnatur. Dieser tritt freilich
erst am Ende des 5. Jahrhunderts auf.

In einem letzten Teile endlich wird die klassische Antithese zwischen Nomos und Physis
selber verfolgt. Hier zeigt sich (was schon bemerkt wurde), daB wir ihren Ursprungsort
nicht mit Sicherheit bestimmen kénnen. Archelaos ist eine zu problematische Figur, als
daB wir den Texten, die ihm die Antithese zuschreiben, ganz Glauben schenken diirften.
Bei Antiphon und Hippias ist die Antithese zwar gut bezeugt, aber es fillt schwer, diese eher
zweitrangigen Gestalten zu Schépfern eines so einfluBreichen Gedankens zu stempeln.
Andererseits scheint der groBte der Sophisten, Protagoras, aus sachlichen Griinden auBer
Betracht zu fallen. Wohl lehrt er die Relativitdt von Gerecht und Ungerecht, also des



200 Biicherbesprechungen

jeweiligen Nomos. Aber dem steht kein Absolutum im Sinne der Antithese gegeniiber. Nicht
daB es iiberhaupt kein Absolutum fiir Protagoras gidbe: man konnte im Gegenteil noch
scharfer als es der Verfasser tut, der Relativitit von Gut-Schlecht, Gerecht-Ungerecht usw.
die Absolutheit von Zutraglichem und Abtraglichem gegeniiberstellen. Jede vorhandene
Meinung iiber die Gerechtigkeit ist giiltig, aber nicht jede Meinung ist fiir das Gedeihen
der Gemeinschaft gleich zutriglich. Der Antithese Nomos-Physis kommt dies ohne Zweifel
auBerst nahe. Aber es ist, mindestens den uns vorhandenen Texten nach, nicht dasselbe.
Vor allem fehlt bei Protagoras die aufklarerisch radikale Entwertung des Nomos.

Was sich sagen 1aBt, ist nur dies, daB die Uberwindung der Nomoi durch die normgebende
Physis entscheidend angebahnt ist von der ionischen Naturwisssenschaft und Medizin.
Die Medizin stellt die Frage nach den Lebensformen und Lebensbedingungen des normalen
Korpers im Gegensatz zu den vielerlei Anomalititen, die verunstaltend dazukommen
konnen. Dieser Gedanke wird irgendwann einmal zum archimedischen Punkte, von dem .
aus das ganze Gebaude der geschichtlich gewordenen Sitte aus den Angeln gehoben wird.
Die Physis rechtfertigt, was der Nomos einzudimmen versucht: die Hedone und die
Pleonexia vor allem. Starker noch als es beim Verf. geschieht, konnte darauf hingewiesen
werden, daB sich aus diesem Gedanken eine ganz ungemein folgenreiche Beweismethode
entwickelt. Der Rekurs auf die Physis wird konkret zur Beobachtung dessen, was man als
«Naturzustand» des Lebewesens zu erkennen glaubt, etwa am Tier oder am kleinen Kinde.
Sowohl die Lustethik wie auch die Ethik der Pleonexia sind aufgebaut auf Beobachtungen
am Tiere als an dem Wesen, das die Physis rein repriasentiert. Dieser Gedankengang ist
bekanntlich so erdriickend einfluBreich geworden, daB in gewaltsamster Weise noch die
aristotelische Ethik der Theoria und die stoische Ethik der Arete sich ihm hat anbequemen
miissen. Zum AbschluB iiberblickt der Verfasser die Anwendungen der Antithese in Kultur-
entstehungslehre, Erkenntnislehre und Sprachphilosophie und weist anhand einiger Einzel-
interpretationen auf die schon am Ende des 5. Jahrhunderts anhebende Umdeutung der
Antithese hin. Der Anhang endlich bringt einige erganzende Untersuchungen zu Charakter
und Chronologie der Schriften n. déowv vddrwv Témwy und =. ipfjs vovoov.

Das an Einzelergebnissen und Anregungen ungewdhnlich reiche Buch darf ohne Zweifel
zu den hervorragendsten Leistungen der Altertumswissenschaft in der Schweiz wihrend
des Krieges gezdhlt werden. 0. G.

Roland G. Kent: The Forms of Latin. A descriptive and historical morphology. Baltimore
(Maryland), Waverly Press 1946. 159 S.

Seiner lateinischen Lautlehre (The Sounds of Latin, 1932, 3. Aufl. 1945) laBt nunmehr
Kent eine Formenlehre folgen; der AnschluB ist schon duBerlich durch die Weiterzahlung
der Paragraphen gekennzeichnet, und auch die ganze Art der Darstellung ist natiirlich in
beiden Teilen dieselbe. In englischer Sprache gab es, wie Kent in der Vorrede sagt, bisher
keine passende lateinische Formenlehre fiir klassische Philologen; die vorhandenen seien
entweder veraltet oder zu knapp. Das deutsche Sprachgebiet war allerdings besser dran:
fiir diejenigen klassischen Philologen, die in allzugroBer Bescheidung die in «ihrem» Hand-
buch erschienene Darstellung von Stolz-Leumann (1928) zu <hoch» fanden, war durch
Niedermann (1907) und Ernout-Meltzer (1913, 2./3. Aufl. 1920), durch Sommer (2. Aufl.
1914) und durch Kieckers (1930/31) reichlich gesorgt. Heutzutage allerdings, wo das reichs-
deutsche Buch sozusagen verschwunden ist und nicht so bald wieder seine alte Bedeutung
gewinnen wird, muBl der Deutschsprachige mehr als bisher auch die fremdsprachigen Lehr-
biicher heranziehen.

Nach Inhalt, Behandlungsart und Zuverlassigkeit ist Kents Formenlehre etwa den ge-
nannten Werken von Ernout, Sommer und Kieckers gleichzustellen. Nur kommt bei ihm
mehr der amerikanische Typus: rein sachliche Darbietung des mehr oder weniger allgemein
Anerkannten mit starker Zuriickstellung der wissenschaftlichen Diskussion iiber umstrittene
Einzelheiten oder Gesamtauffassungen, zur Geltung. So ist z. B. das Problem, ob es indo-
germanische i#é-Staimme gegeben hat, bei der lat. 5. Dekl. nur schwach angedeutet, die
wichtigen Arbeiten von Sommer (Sachs. Abh. 30, Heft 4) und Pedersen (La cinquiéme décl.
lat. 1926) nicht erwahnt. Leider teilt das Buch von Kent mit den genannten parallelen
deutschen auch das Fehlen der nominalen Wortbildungslehre; er rechtfertigt es mit der
Notwendigkeit der Platzersparnis und mit dem Hinweis auf die vorziigliche Darstellung bei
Leumann. Der leidige Zustand, daB die Wortbildungslehre zwischen der Laut- und Formen-
lehre einerseits und der Syntax andererseits in der Versenkung verschwindet, wahrend sie
doch gerade fiir die Philologen besonders wichtig wire, soll also fortdauern!

An Einzelkritik lieBe sich natiirlich das und jenes beibringen. Hier nur weniges im Sinne
eines Wunsches fiir eine zweite Auflage: S. 9 vermisse ich in der Bibliographie die noch heute



Biicherbesprechungen 201

sehr brauchbare erste sprachwissenschaftliche Grammatik des Lateinischen: W. M. Lindsay,
The Latin Language, 1894 ; deutsch von H. Nohl 1897. S. 25 § 214: daB die Subst. auf -is-
urspriinglich im Nom. Sg. auf -i2 ausgingen, wird schwerlich jemandem einleuchten (vgl.
auch S.52 §288 A.1). S.57 §302: minus soll aus minyos (s-Stamm) entstanden sein;
warum diese seltsame Bildung konstruieren, statt bei dem Stamm minu- (uwv- minu-o)
zu bleiben? S.58 § 302 A.1: 7jdlwy kann unmdoglich direkt mit dem altind. svadiyan
gleichgesetzt werden. S. 63 § 308 wird das enos des Arvallieds als én nos ‘“here we are!”
oder als Akk. nos mit dem e- von ego erklirt ; wie kann das e- vom Nom. Sg. auf den Akk. PL
springen, ohne daB von einem *eme oder Nom. *enos eine Spur zu finden ist ? Kent hitte
wohl anders geschrieben, wenn ihm das Buch von Ed. Norden, Aus romischen Priester-
biichern (1939), wo S. 118ff. ¢ nos Larés iiberzeugend mit é-castor und per té, ere, obsecro
deos immortales verglichen wird, hitte zu Gesicht kommen kénnen. S. 104 § 376: die Be-
handlung des sog. Injunktivs ist unbefriedigend ; Herleitung aus dem Verbot mit mé und
der Augmentform und félschlicher Heriiberziehung und Verschmelzung des Augments mit
dem m¢ ist hochst unwahrscheinlich: das Obligatorium des Augments ist doch viel jiinger
als der schon im Indog. zuriickgehende Injunktiv! Die Auffassung der franzdsischen
Schule von der urspriinglichen Funktion des Inj. (s. Schwyzer, Griech. Gramm. 1, 645,
Zusatz 2) hitte wenigstens Erwiahnung und griindliche Uberlegung verdient.

Aber im ganzen ist das Buch von Kent eine sorgfiltige Darstellung des Tatbestandes
und ein guter Durchschnitt durch die wissenschaftlichen Bearbeitungen. Freilich kann und
will es das Werk von Stolz-Leumann, wo die volle Kritik der wissenschaftlichen Problem-
lage zu ihrem Recht kommt, nicht ersetzen; hoffen wir, daB die in Angriff genommene
Neubearbeitung dieses unentbehrlichen Werks rasch vorwirts schreite! A. Debrunner.

Reinhold Strémberg: Greek Prefix Studies. On the use of adjective particles. (Goteborgs
Hogskolas Arsskrift LII, 1946, 3.) Goteborg, Elanders Boktryckeri 1946. 204 S. 30 Kr.

Der Titel dieses Buches bedarf der Priazisierung: unter « Prefix» sind diejenigen Indeklina-
bilia zu verstehen, die in der indog. Grundsprache Adverbien lokaler Bedeutung waren,
in den einzelnen indog. Sprachen aber meist nur als Prapositionen (d. h. in niherer Verbin-
dung mit Kasusformen) und als Praverbien (d. h. in nidherer Verbindung mit Verbalformen)
dienen. Mit «adjective particles» meint der Verf. offenbar dasselbe (was ungewdhnlich ist).

Die Praverbien werden im Griechischen normalerweise nur mit Verbalformen (mit Ein-
schluB der Infinitive, Partizipien, Verbaladjektive) sowie mit nicht in das Verbalsystem
eingeordneten Verbalnomina (z. B. mgd-doois, moo-ddtns, mpds-pvé, xdr-oxog, xatr-noeprs)
verbunden. Es gibt aber auch mehrere Typen von Komposita, wo das Gesamtwort, dessen
erstes Glied ein solches altes Lokaladverb ist, ein nichtverbales Adjektiv ist; die bekannte-
sten und im allgemeinen am leichtesten erkennbaren dieser Typen sind: 1. Possessivkom-
posita wie &-#eog «in sich Gott (habend), gotterfiillt», 2. Hypostasierungen prapositionaler
Wendungen wie dyyi-alog «<nahe am Meer (befindlich)», auch mit -wog erweitert, z. B.
naga-Baiaco-tog «<am Meer (gelegen)». Schwieriger zu erkennen und abzugrenzen sind
zwei andere Typen: 3. Riickbildungen von Adjektiven aus zusammengesetzten Verben,
z. B. dn-elevPegog «Freigelassener» aus dn-eleviegotw «freilassen», 4. Nachbildungen des
Typus 1., aber mit reinen, nichtverbalen Adjektiven, z. B. nepi-mtuxpos «sehr bitter» aus
nepl und muxpds etwa nach Mustern wie megi-xailijc «sehr schén» (urspriinglich «in hohem
MagBe [néoc] Schonheit [xdAlog] besitzend») oder sepi-Avmog (Adan).

Diese bekannten Dinge muBten vorausgeschickt werden, um den Ort bezeichnen zu
konnen, wo das Buch von Stromberg hingehért. Es behandelt in der Hauptsache nur die
Typen 3. und 4.; auf die andern wird nur insoweit zuriickgegriffen, als sie fiir diese beiden
hilfreich sind. Eine weitere Beschrinkung liegt darin, daB die Einzelbehandlung (S. 23-132)
nur dro-, éx- (man sollte doch endlich allgemein statt dieser sekundaren Form die priméare
8- als Musterform ansetzen!) émi-, év- umfaBt; die Einleitung (S. 7-22) und die SchluB8-
folgerungen (S. 133—163) ziehén allerdings auch die andern Typen und die Bildungen mit
andern Adverbien heran. Die Aufgabe des Verf. ist dabei die genaue Untersuchung einer
Reihe von schwer oder sehr schwer deutbaren Einzelwértern. Er ist sich dieser Schwierig-
keiten durchaus bewuBt, und es gelingt ihm in vielen Fillen, diese zu iiberwinden. Es geht
nicht etwa nur um die Einordnung der einzelnen Worter in die Wortbildungsgeschichte und in
das Schema der Typen, sondern ebensosehr um die genaue Erfassung des Wortsinns;
insbesondere ist darauf geachtet, inwieweit die oft behauptete Verblassung des Prifixes
zu bloB verstirkender oder abschwiachender Bedeutung oder gar zur Bedeutungslosigkeit
anzunehmen ist. Die Philologen werden also gut tun, wenn sie sich mit Strémbergs Betrach-
tungsweise und mit seinen Einzeldeutungen vertraut machen.



202 Biicherbesprechungen

Der Verf. glaubt den genannten Typen einen weiteren zufiigen zu kénnen. Es gibt einige
wenige verbale « Kompositionsableitungen» (um den Ausdruck von E. Risch, Mus. Helv. 2,
17 aufzunehmen; ein allgemein angenommener Ausdruck besteht nicht) mit Lokaladverb
als Vorderglied: z. B. &-wt-i{eodar « sich zu Ohren nehmen» (sozusagen «einohren») oder
neor-ayvo-ilew «rings enthiilsen». Str. will nun eine Reihe von Adjektiven entsprechend
erkliren. Z. B. hom. xarapotynids sei aus xara + guy(otyeiv) + nlo-, ja sogar hom. &x-dnlog
aus €x 4 dea + Aog entstanden (S. 130). Ich mochte eine etwas andere Auffassung vor-
schlagen: neben &x-0nlo; kennt Homer auch doi-dnioc; nun kommt aber do:- sonst bei
Homer nur vor Verbaladjektiven auf -tog vor (aoi-yvwros, -deixeroc), also ist auch
O7jAog als verbales Adjektiv empfunden worden, und deshalb ist die Bildung &ec-dniog
moglich gewesen! Dasselbe gilt dann auch fiir xaraogtynids u. a. Ich will damit nur zeigen,
daB eine weitere Durcharbeitung dieser schwierigen Kompositionstypen nétig ist und weitere
Erfolge verspricht. A. Debrunner.

Ernst Gegenschatz: Platons Atlantis. Ernst Lang, Ziirich 1943.

Auf den knapp 60 Seiten dieses Biichleins wird ein gescheiter und in manchen Punk-
ten fordernder Versuch unternommen, dem Ritsel der platonischen Atlantisdichtung né-
her zu kommen. Mit sicherer Methode werden eine Reihe von Vorfragen behandelt, deren
Beantwortung fiir das Verstandnis des Textes unerlaBlich ist. Allerdings hatte sinnvoller-
weise ein Kommentar dieses Textes selber folgen miissen, in welchem sich die gegebenen
Grundlinien zu bewihren hiatten. DaB ein solcher Kommentar nicht kommt, ist eine Liicke,
die man mit Bedauern vermerkt.

Sehr klar werden die folgenden Punkte herausgearbeitet : Kritias und Timaios bilden eine
unlosbare Einheit; die Erzahlung des Timaios wird von derjenigen des Kritias geradezu
eingerahmt. Das eine wie das andere ist ein eixw¢ Adyoc; denn das eixds verhalt sich zum
aindés wie das yiyvdéuevoy zum év. Darum benutzt Platon gewiB hier wie dort wissenschaft-
liches Material; aber auf den wissenschaftlichen Charakter dieses Materials kommt es ihm
beinahe so wenig an wie dem hellenistischen Poeta doctus (S. 24) — eine Behauptung, die
etwas iiberspitzt ist, in der aber ein richtiger Kern steckt. Ganz rasch iiberfliegt der Verfasser
die bei Platon vorliegenden Anspielungen auf Pythagoreisches, auf Homer und Herodot.
Gar nicht beriihrt wird eine Frage, die wohl Behandlung verdient hatte: wie weit die Rah-
menerzihlung vom Besuche Solons in Sais auf einer dlteren Solonerzihlung (Plut. Solon 26
u. a.) — eine Art Gegenstiick der Solon-Kroisos-Erzihlung — aufgebaut sein mag.

Dann wird gezeigt, daB Ur-Athen wie Atlantis Ausformungen des platonischen Ideal-
staates sind. Vor allem wird mit Recht Tim. 25 A von der Geographie des Phaidon-Mythos
her interpretiert; die Jenseitsmythen im engsten Sinne, die der Verfasser auch heranzieht,
stehen allerdings auf einer etwas anderen Ebene. AuBerdem kommen zwei weitere Momente
beim Verfasser etwas zu kurz: Vom Gedanken des Idealstaates her ist es nicht ganz zu er-
kliaren, daB dieser nun gleich in zwei, einander gegenseitig bekampfenden Varianten auf-
tritt, Ur-Athen und Atlantis; und daB im Bilde von Atlantis auch geographische Spekulatio-
nen iiber ferne, verschollene Wunderlander mitspielen (Ktesias kénnte von solchen erzahlt
haben), ist nicht unbedingt zu leugnen. Im Bestreben, seiner grundsatzlich richtigen These,
daB Atlantis ausschlieBlich «ideenhaft» zu verstehen sei, moglichstes Gewicht zu verleihen,
hat der Verfasser das reiche geschichtliche und geographische Material, auf dem Platons
Dichtung ruht, ein wenig zu geringschatzig behandelt. Hatte er einen Kommentar beige-
geben, so hitte er wohl mehr gerade auf diese trotz allem bedeutsamen Hintergriinde
eingehen miissen.

Doch das sind nur kleine Schonheitsfehler. Am meisten Bedenken wird man dort haben,
wo der Verfasser allgemeine Betrachtungen iiber die Entstehung und Entwicklung der
platonischen Philosophie im Rahmen von Platons Leben einschaltet (S. 25ff.) und wo er
Leisegangs Theorie von den Denkformen heranzieht (S. 33ff.), die zwar durchaus etwas
Richtiges enthilt, aber in der von Leisegang gegebenen Form doch gar zu sehr an der
Oberflache bleibt. Immerhin wird auch dadurch der unzweifelhafte Wert des Biichlein
als einer klaren und soliden Einleitung in das Atlantisproblem kaum beeintrachtigt. O. G.

Karl Kerenyi: Tochter der Sonne. Betrachtungen iiber griechische Gottheiten. Rascher-
Verlag, Ziirich 1944.

Das vorliegende Buch besteht aus zwei Hauptteilen, einem ersten («Der Vater und Konig»),
der sich mit Helios selber beschéftigt, und einem zweiten (« Die Suche nach der K6nigin»), der
einige der dem Helioskreis angehérenden weiblichen Gestalten behandelt. Eine Monographie
iiber Helios zu schreiben, wire eine der schonsten und interessantesten Aufgaben, die sich



Biicherbesprechungen 203

ein Historiker der griechischen Religion heute stellen konnte. Helios ist ja ein so eigentiim-
licher Gott. Allsehend und allsichtbar ist er zu regelmaBigstem Dienste verpflichtet, einer
der gegenwirtigsten und gleichzeitig abstraktesten Gotter. Er steht dem Gottervater Zeus
nahe und dennoch wird gerade von ihm gesagt, daB sein Leben nicht leicht sei wie das der
iibrigen Gotter, sondern miihevoll — ein Gedanke, der von Mimnermos Frg. 10 Diehl an
wirkt bis hinab zu Antisthenes bei Dio Chrys. Or. 3, 73ff. Es wire etwa zu zeigen, wie der
Mythos von Helios als dem Herrn der Sonnenlinder am Rande der Oikumene in ungewohn-
lichem MaBe méarchenhafte Elemente bewahrt hat. Es wire ferner darzustellen, wie am
heliozentrischen System der Naturphilosophie die Mythologie und Theologie mindestens
ebenso stark beteiligt sind wie die Wissenschaft. Es wire endlich das ungemein wichtige
Problem der « Sonnensymbolik » zu verfolgen : das Prooimion des Parmenides und das Sonnen-
gleichnis Platons sind ja nur zwei, allerdings besonders ehrwiirdige Glieder in einer sehr
langen Kette. Von diesen verschiedenen Perspektiven erfahren wir indessen in dem vorlie-
genden Buche nicht eben viel. In raschester Folge werden eine bunte Reihe von Aspekten
des Helios durchgangen und zu einem Ganzen kombiniert. Als Ausgangspunkt dienen die
in Aisch. Cho. 984ff. nebeneinander genannten Attribute, daB Helios «Allsehend» und
zugleich «Vater» heiBt. Diese aus recht verschiedenen Urspriingen erwachsenen Attribute
werden zur Einheit erhoben in den Séitzen: « Orestes ruft den Helios als Zeugen an. Er beruft
sich auf den augenhaften Charakter der Sonne und liBt diesen zugleich im Vatertum
verwurzelt erscheinen. Zeuge ist ihm der Zeugende. Das ethische Moment der Zeugenschaft
des Sonnengottes hat im Zeugertum eine natiirliche Wurzel.» (S. 12) Auf solche Weise 1at
sich natiirlich alles kombinieren.

Ebenso steht es mit dem zweiten Teile. Wenn gefragt wird, woher es komme, daB gerade
so unheimliche Figuren wie Kirke, Medea und Pasiphae in die Familie des Helios gehoren,
so wird damit in der Tat zwar ein echtes Problem aufgeworfen. Aber es wird sofort wieder
rettungslos verwischt und verdorben, wenn zu unserer %berra.schung auch Hera und Aphro-
dite als «Sonnenfrauen» neben die genannten gestellt werden. Es liegt leider in der Natur
der Uberlieferung iiber die griechischen Gotter, daB bei einiger Textkenntnis (die dem
Verfasser in reichem MaBe zu Gebote steht) fiir nahezu jede Hypothese irgendwelche Belege
beigebracht werden konnen. Um so entschiedener muBl die Forderung erhoben werden, da8
jedes einzelne Zeugnis auf sein Gewicht und seinen Geltungsbereich auf das genaueste ge-
priift werde. Sonst droht diese ganze Forschung in ein endlos beliebiges Zusammensetzspiel
auszuarten. 0. G.

Th. Deman: Le témoignage d’Aristote sur Socrate. Paris, Société d’Editions ,,Les belles
lettres*, 1942. 139 S.

In der klaren Abgrenzung der Aufgabe und in der Sicherheit der Methode darf dies Buch
vorbildlich genannt werden. Der Verf. sammelt und interpretiert die Zeugnisse des Aristo-
teles iiber Sokrates ohne damit die unendlich schwierigen grundsitzlichen Probleme der
Sokratesforschung 16sen zu wollen, sondern einfach mit der Absicht, das Material in einer
vorsichtigen Bearbeitung vorzulegen. Auch die Literatur ist in allem wiinschenwerten
Umfange benutzt. Natiirlich wird man in dem Urteil iiber manche Texte verschiedener
Meinung sein kénnen. Ich nenne etwa die Zeugnisse aus mepi evyevelas iiber die Bigamie
des Sokrates, die man schwerlich weginterpretieren kann und die erst als Spiegelungen ver-
schiedener Motive der Sokratesdichtung einen natiirlichen Sinn erhalten (S. 39f.). Oder
es sei an den Text iiber die sokratische Lehre von der edrvyia erinnert (S. 66f.), der genau
besehen schwerlich auf die kurze Stelle des platonischen Euthydemos 279D zuriickweist
sondern viel mehr auf einen ilteren umfassenderen sokratischen Logos, auf den auch der
Euthydemos anspielen wird.

Im ganzen aber ist dies Buch ungew6hnlich niitzlich. Man méchte nur wiinschen, daB
in derselben Art einmal simtliche antike Zeugnisse iiber Sokrates, soweit sie nicht mit
Sicherheit auf einen Sokratiker der ersten Generation zuriickgefiihrt werden konnen, ge-
sammelt geboten werden konnten. Das Sokratesproblem wiirde auf diesem Wege mehr
gefordert als durch ein halbes Dutzend allgemeiner Darstellungen. 0. G.

Karl Kerenyi: Hermes der Seelenfiihrer. Das Mythologem vom ménnlichen Lebensursprung
(Albae Vigiliae, Neue Folge, Heft 1). Rhein-Verlag, Ziirich 1944.

Die griechische Religion, so wie wir sie fassen koénnen, bewegt sich in der Polaritat
zwischen einer Fiille von AuBerungen kultisch gelebten Glaubens und einer Welt freiesten,
buntesten Spieles der Dichter. Wer dieser Religion gerecht werden will, muB vor allem
die einzelnen Zeugnisse nach Gehalt und Gewicht sorgfiltig zu sondern verstehen. Wenn



204 Biicherbesprechungen

das nicht geschieht, wenn also Glaube und Dichtung, Griechisches und Vorgriechisches,
lokal gebundene Volksreligion und panhellenische «Hochreligion» (die immer schon stili-
siert ist) auf einer Ebene nebeneinander gestellt und kombiniert werden, dann ist das
Resultat ein uferloser Synkretismus, in dem alle festen Konturen sich in flimmernde
Nebel auflésen. Das vorliegende Buch ist dieser Gefahr nicht entgangen. Es fehlt nicht
an Wissen und guten Gedanken. Aber bewaffnet mit recht fragwiirdigen psychologisch-
philosophischen Voraussetzungen und einer hemmungslosen Kombinierfreude reiBt uns
der Verfasser schon nach wenigen Seiten in einen Wirbel von immer neuen und neuen Aspek-
ten des Gottes, den er darstellen will, bis wir schlieBlich das Einmalige und Besondere, das
sich in dem Gotte ausspricht, vollig aus den Augen verlieren. Dabei wire es unstreitig eine
besonders dankbare Aufgabe gewesen, die Eigenart des griechischen Hermes herauszu-
arbeiten. Ist doch keiner unter den groBen Gottern so betont unpathetisch und unheroisch
wie er, ein so kluger Helfer in allen Lagen, in denen der Mensch in einem ganz niichternen
Sinne Gliick haben muB. Dies kommt aber in dem Buche viel zu wenig zur Geltung. Es
kommt schon darum nicht zur Geltung, weil der Verfasser so verzweifelt humorlos ist. Mit
sakraler Gebarde, mit immer wiederholter Anrufung des «Titanischen» kommt man einem
Gotte wie Hermes am allerwenigsten nahe. Was soll man denken, wenn die Szene des
Hermeshymnus, in der Hermes die Schildkréte fangt (v. 28ff.) folgendermaBen kommentiert
wird: «Die Ironie seiner Worte (sc. des Hermes) entquillt aus seiner Gottlichkeit und ist
‘ebenso unbarmherzig wie das Sein selbst. Sie griindet sich auf das Durchschauen. Durch-
schauen ist gottlich. Die griechische Tragodie bietet ihrem Zuschauer einen goéttlichen
Standpunkt, indem sie ihn solchen Durchschauens teilhaftig macht. Er sieht da im Konig
den schandbefleckten Fliichtling, wahrend dieser noch herrscht und richtet. Ebenso durch-
schaut Hermes die Schildkréte» (S. 35).

Man versteht, weshalb der Verfasser in dem ganzen Buche Wilamowitz nur ein einziges
Mal zitiert. Aber es ist schade um das reiche Wissen, iiber das er ohne Zweifel verfiigt. O.G.

I. M. Bochenski: La logique de Théophraste. Collectanea Friburgensia Fasc. XXXII,
Fribourg 1947. 138 S.

Die Philosophie des Aristotelesschiilers Theophrast hat in den letzten Jahren immer
mehr Beachtung gefunden und dies mit Recht. Denn die Antike hat seine Schriften als
ebenbiirtige Erganzung zu denjenigen des Aristoteles selber geschétzt; ferner ist sein Werk
das unentbehrliche Mittelglied in der so iiberaus wichtigen Entwicklung von Aristoteles zur
Stoa, und schlieBlich besteht begriindete Aussicht, daB es noch bedeutend besser wird
rekonstruiert werden konnen, als es bisher durch Schneider und Wimmer geschah.

So wird man es doppelt begriiBen, wenn nun eine ausgezeichnete, aus den antiken
Quellen selber (besonders den Aristoteleskommentaren) schopfende Arbeit neue Erkennt-
nisse zur Logik Theophrasts bietet. Sie zeigt gerade, wieviel noch in jenen, trotz vorziig-
licher Edition beinahe unbekannt gebliebenen Kommentaren steckt. Vor allem weist sie
nach, daB8 Theophrast zwar an logischer Kraft Aristoteles nachsteht, aber in der Tat als
Vorlaufer der stoischen Logiker gelten kann, die von B. mit Recht sehr hoch geschétzt
werden. Die Arbeit ist freilich nicht einfach zu lesen. Unternimmt sie es doch, die antike
Logik mit den Hilfsmitteln der modernen Logistik zu deuten, ein Verfahren, das dem
Laien zwar das Verstindnis nicht gleich erleichtert, das aber véllig iiberzeugend wirkt und
auch in der Zukunft die schonsten Resultate erhoffen 1aBt. Auf das Einzelne einzutreten ist
hier nicht der Ort. Es ist ein Buch, das fiir die Interpretation eines Momentes der antiken
Philosophiegeschichte, der gerade heute in den Mittelpunkt des Interessses riickt, unent-
behrlich ist. 0. G.



	Bücherbesprechungen

