
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücherbesprechungen

Fdix Heinimann: Nomos und I'hysis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im griechischen

Denken des 5. Jahrhunderts. Verlag F. Reinhardt. Basel 1945.

Der Gegenstand dieses sachlich wie methodisch gleich hervorragenden Buches ist jene
Antithese, die seit jeher mit Recht als eine der eigentümlichsten und einflußreichsten
Prägungen der Sophistik gegolten hat. Denn mit der Herausarbeitung des Gegensatzes
zwischen behebiger Konvention und normschaffender Natur wird die gesamte Reflexion
über den Menschen entscheidend abgetrennt von den gegebenen geschichtlichen Überlieferungen

und hineingestellt in einen Raum geschichtsloser, wissenschaftlich zu begründender
Richtigkeit. Welches sind die Voraussetzungen dieser Antithese, wo entsteht sie und wie
entwickelt sie sich im 5. Jahrhundert? Diese Fragen sucht das Buch zu beantworten.
Als Gesamtresultat ergibt sich das Seltsame, daß wir die Vorgeschichte und die spätere
Entwicklung der Antithese sehr wohl zu verfolgen vermögen, daß es aber nicht gelingt, den
Schöpfer der Antithese selber zu bestimmen. Gerade dieser zentrale Punkt bleibt dunkel,
ein eindrückliches Zeugnis dafür, wie viel wir mit dem fast völligen Untergang der Werke
der großen Sophisten des 5. Jahrhunderts verloren haben.

In vier klar gegliederten Etappen schreitet die Untersuchung voran. Zuerst werden die
medizinisch-ethnographischen Texte interpretiert, in denen das Begriffspaar Nomos-Physis
zum ersten Male, und zwar keineswegs als Antithese, auftritt. Hier dient es «der sachlichen
Beantwortung der Frage nach der Ursache der Verschiedenheit der Völker» (S. 28); durch
das Zusammenwirken von gegebener Natur und formender Sitte bilden sich deren jeweilige
Eigentümlichkeiten. Leider verwischt der Verfasser dieses klare Ergebnis selber ein wenig,
indem er jenen Gebrauch des Begriffspaares zurückführt auf das griechische Nationalgefühl,
auf das Erlebnis des LTnterschieds von Griechen und Barbaren im Perserkrieg (bsd. S. 39).
Nach den Texten dürfte die Lage eher umgekehrt sein: in der Fülle des ethnologischen
Beobachtungsmaterials stellt der Gegensatz von Griechen und Asiaten nur einen in einer
bestimmten Situation aktuell gewordenen Sonderfall dar, an dem sich das Begriffspaar
bewährt.

In einem zweiten Kapitel werden drei Antithesen besprochen, die als Vorstufen der
Antithese von Physis und Nomos gelten dürfen: Wort und Tat, Benennung und Wirklichkeit,
Schein und Sein.

In der dritten Etappe kommen die Begriffe Nomos und Physis je für sich zur Behandlung,
beide letztlich im Hinblick auf ihre antithetische Verwendung im 5. Jahrhundert. So wird
bei Nomos gewissermaßen der Weg «abwärts» verfolgt, von der gesteigertsten Bedeutung
als absolutes Gesetz bis hinab zur Verwendung des Wortes für das beliebig Herkömmliche.
Am höchsten erscheint der Nomos bei Heraklit und Pindar gewertet. Ob hier wirklich,
wie der Verf. vermutet, orphische Theologeme im Hintergrund stehen, dürfte bezweifelt
werden können. Das berühmte Pindarfragment 169 Sehr, wirkt trotz seiner Sprache im
Grunde keineswegs «orphisch», sondern eher als ein t,rp:nua von schon fast sophistischem
Charakter. Und hinter dem Begriff «König Nomos» steht unter anderem auch der wichtige,
vom Verfasser nicht ganz hinreichend herausgearbeitete Gedanke, daß bei den Hellenen
der Nomos den Platz einnimmt, den bei den Barbaren der Monarch hat (der Satz, daß der
König ein vöuog eurpvxog sei, ist das Gegenstück dazu). Dieser Gedanke hat allerdings mit
dem Paare Nomos-Physis überhaupt nichts zu tun, sondern gehört in den Zusammenhang
der griechischen «Staatsphilosophie». Beim Begriff Physis wiederum wird gewissermaßen
der Weg «aufwärts» verfolgt von der Bedeutung «Entstehung, Herkunft», die es noch bei
Parmenides hat, bis zur Erhebung zum Begriff der souveränen Allnatur. Dieser tritt freilich
erst am Ende des 5. Jahrhunderts auf.

In einem letzten Teile endlich wird die klassische Antithese zwischen Nomos und Physis
selber verfolgt. Hier zeigt sich (was schon bemerkt wurde), daß wir ihren Ursprungsort
nicht mit Sicherheit bestimmen können. Archelaos ist eine zu problematische Figur, als
daß wir den Texten, die ihm die Antithese zuschreiben, ganz Glauben schenken dürften.
Bei Antiphon und Hippias ist die Antithese zwar gut bezeugt, aber es fällt schwer, diese eher
zweitrangigen Gestalten zu Schöpfern eines so einflußreichen Gedankens zu stempeln.
Andererseits scheint der größte der Sophisten, Protagoras, aus sachlichen Gründen außer
Betracht zu fallen. Wohl lehrt er die Relativität von Gerecht und Ungerecht, also des



200 Bücherbesprechungen

jeweiligen Nomos. Aber dem steht kein Absolutum im Sinne der Antithese gegenüber. Nicht
daß es überhaupt kein Absolutum für Protagoras gäbe: man könnte im Gegenteil noch
schärfer als es der Verfasser tut, der Relativität von Gut-Schlecht, Gerecht-Ungerecht usw.
die Absolutheit von Zuträglichem und Abträglichem gegenüberstellen. Jede vorhandene
Meinung über die Gerechtigkeit ist gültig, aber nicht jede Meinung ist für das Gedeihen
der Gemeinschaft gleich zuträglich. Der Antithese Nomos-Physis kommt dies ohne Zweifel
äußerst nahe. Aber es ist, mindestens den uns vorhandenen Texten nach, nicht dasselbe.
Vor allem fehlt bei Protagoras die aufklärerisch radikale Entwertung des Nomos.

Was sich sagen läßt, ist nur dies, daß die Überwindung der Nomoi durch die normgebende
Physis entscheidend angebahnt ist von der ionischen Naturwisssenschaft und Medizin.
Die Medizin stellt die Frage nach den Lebensformen und Lebensbedingungen des normalen
Körpers im Gegensatz zu den vielerlei Anomalitäten, die verunstaltend dazukommen
können. Dieser Gedanke wird irgendwann einmal zum archimedischen Punkte, von dem
aus das ganze Gebäude der geschichtlich gewordenen Sitte aus den Angeln gehoben wird.
Die Physis rechtfertigt, was der Nomos einzudämmen versucht: die Hedone und die
Pleonexia vor allem. Stärker noch als es beim Verf. geschieht, könnte darauf hingewiesen
werden, daß sich aus diesem Gedanken eine ganz ungemein folgenreiche Beweismethode
entwickelt. Der Rekurs auf die Physis wird konkret zur Beobachtung dessen, was man als
«Naturzustand» des Lebewesens zu erkennen glaubt, etwa am Tier oder am kleinen Kinde.
Sowohl die Lustethik wie auch die Ethik der Pleonexia sind aufgebaut auf Beobachtungen
am Tiere als an dem Wesen, das die Physis rein repräsentiert. Dieser Gedankengang ist
bekanntlich so erdrückend einflußreich geworden, daß in gewaltsamster Weise noch die
aristotelische Ethik der Theoria und die stoische Ethik der Arete sich ihm hat anbequemen
müssen. Zum Abschluß überblickt der Verfasser die Anwendungen der Antithese in
Kulturentstehungslehre, Erkenntnislehre und Sprachphilosophie und weist anhand einiger
Einzelinterpretationen auf die schon am Ende des 5. Jahrhunderts anhebende Umdeutung der
Antithese hin. Der Anhang endlich bringt einige ergänzende Untersuchungen zu Charakter
und Chronologie der Schriften n. degun> vödxojv xönarv und n. iorjg vovaov.

Das an Einzelergebnissen und Anregungen ungewöhnlich reiche Buch darf ohne Zweifel
zu den hervorragendsten Leistungen der Altertumswissenschaft in der Schweiz während
des Krieges gezählt werden. O. G.

Roland G. Kent: The Forin s of Latin. A descriptive and historical morphology. Baltimore
(Maryland), Waverly Press 1946. 159 S.

Seiner lateinischen Lautlehre (The Sounds of Latin, 1932, 3. Aufl. 1945) läßt nunmehr
Kent eine Formenlehre folgen; der Anschluß ist schon äußerlich durch die Weiterzählung
der Paragraphen gekennzeichnet, und auch die ganze Art der Darstellung ist natürlich in
beiden Teilen dieselbe. In englischer Sprache gab es, wie Kent in der Vorrede sagt, bisher
keine passende lateinische Formenlehre für klassische Philologen; die vorhandenen seien
entweder veraltet oder zu knapp. Das deutsche Sprachgebiet war allerdings besser dran:
für diejenigen klassischen Philologen, die in allzugroßer Bescheidung die in «ihrem» Handbuch

erschienene Darstellung von Stolz-Leumann (1928) zu «hoch» fanden, war durch
Niedermann (1907) und Ernout-Meltzer (1913, 2./3. Aufl. 1920), durch Sommer (2. Aufl.
1914) und durch Kieckers (1930/31) reichlich gesorgt. Heutzutage allerdings, wo das reichs-
deutsche Buch sozusagen verschwunden ist und nicht so bald wieder seine alte Bedeutung
gewinnen wird, muß der Deutschsprachige mehr als bisher auch die fremdsprachigen
Lehrbücher heranziehen.

Nach Inhalt, Behandlungsart und Zuverlässigkeit ist Kents Formenlehre etwa den
genannten Werken von Ernout, Sommer und Kieckers gleichzustellen. Nur kommt bei ihm
mehr der amerikanische Typus: rein sachliche Darbietung des mehr oder weniger allgemein
Anerkannten mit starker Zurückstellung der wissenschaftlichen Diskussion über umstrittene
Einzelheiten oder Gesamtauffassungen, zur Geltung. So ist z. B. das Problem, ob es
indogermanische t/-Stämme gegeben hat, bei der lat. 5. Dekl. nur schwach angedeutet, die
wichtigen Arbeiten von Sommer (Sachs. Abh. 30, Heft 4) und Pedersen (La cinquieme decl.
lat. 1926) nicht erwähnt. Leider teilt das Buch von Kent mit den genannten parallelen
deutschen auch das Fehlen der nominalen Wortbildungslehre; er rechtfertigt es mit der
Notwendigkeit der Platzersparnis und mit dem Hinweis auf die vorzügliche Darstellung bei
Leumann. Der leidige Zustand, daß die Wortbildungslehre zwischen der Laut- und Formenlehre

einerseits und der Syntax andererseits in der Versenkung verschwindet, während sie
doch gerade für die Philologen besonders wichtig wäre, soll also fortdauern!

An Einzelkritik ließe sich natürlich das und jenes beibringen. Hier nur weniges im Sinne
eines Wunsches für eine zweite Auflage: S. 9 vermisse ich in der Bibliographie die noch heute



Bücherbesprechungen 201

sehr brauchbare erste sprachwissenschaftliche Grammatik des Lateinischen: W. M. Lindsay,
The Latin Language, 1894; deutsch von H. Nohl 1897. S. 25 § 214: daß die Subst. auf -iä-
ursprünglich im Nom. Sg. auf -id ausgingen, wird schwerlich jemandem einleuchten (vgl.
auch S. 52 §288 A. 1). S. 57 §302: minus soll aus minuos («-Stamm) entstanden sein;
warum diese seltsame Bildung konstruieren, statt bei dem Stamm minu- (uivv- minu-ö)
zu bleiben S. 58 § 302 A. 1: f)öian> kann unmöglich direkt mit dem altind. svädtyän
gleichgesetzt werden. S. 63 §308 wird das enos des Arvallieds als in nos "here we are!"
oder als Akk. nos mit dem e- von ego erklärt; wie kann das c- vom Nom. Sg. auf den Akk. PI.
springen, ohne daß von einem *eme oder Nom. *ends eine Spur zu finden ist Kent hätte
wohl anders geschrieben, wenn ihm das Buch von Ed. Norden, Aus römischen Priesterbüchern

(1939), wo S. 118ff. i nos Laris überzeugend mit e-castor und per te, ere, obsecro
deos immortales verglichen wird, hätte zu Gesicht kommen können. S. 104 § 376: die
Behandlung des sog. Injunktivs ist unbefriedigend; Herleitung aus dem Verbot mit me und
der Augmentform und fälschlicher Herüberziehung und Verschmelzung des Augments mit
dem me ist höchst unwahrscheinlich: das Obligatorium des Augments ist doch viel jünger
als der schon im Indog. zurückgehende Injunktiv! Die Auffassung der französischen
Schule von der ursprünglichen Funktion des Inj. (s. Schwyzer, Griech. Gramm. 1, 645,
Zusatz 2) hätte wenigstens Erwähnung und gründliche Überlegung verdient.

Aber im ganzen ist das Buch von Kent eine sorgfältige Darstellung des Tatbestandes
und ein guter Durchschnitt durch die wissenschaftlichen Bearbeitungen. Freilich kann und
will es das Werk von Stolz-Leumann, wo die volle Kritik der wissenschaftlichen Problemlage

zu ihrem Recht kommt, nicht ersetzen; hoffen wir, daß die in Angriff genommene
Neubearbeitung dieses unentbehrlichen Werks rasch vorwärts schreite! A. Debrunner.

Reinhold Strcmberg: Greek Prefix Studios. On the use of adjective particles. (Göteborgs
Högskolas Ärsskrift LH, 1946, 3.) Göteborg, Elanders Boktryckeri 1946. 204 S. 30 Kr.
Der Titel dieses Buches bedarf der Präzisierung: unter « Prefix » sind diejenigen Indeklina-

bilia zu verstehen, die in der indog. Grundsprache Adverbien lokaler Bedeutung waren,
in den einzelnen indog. Sprachen aber meist nur als Präpositionen (d. h. in näherer Verbindung

mit Kasusformen) und als Präverbien (d. h. in näherer Verbindung mit Verbalformen)
dienen. Mit «adjective particles» meint der Verf. offenbar dasselbe (was ungewöhnlich ist).

Die Präverbien werden im Griechischen normalerweise nur mit Verbalformen (mit
Einschluß der Infinitive, Partizipien, Verbaladjektive) sowie mit nicht in das Verbalsystem
eingeordneten Verbalnomina (z. B. ngö-öoaig, ngo-ööxrjg, ngog-qwg, xdx-oxog, xax-rjgeq>ijg)
verbunden. Es gibt aber auch mehrere Typen von Komposita, wo das Gesamtwort, dessen
erstes Glied ein solches altes Lokaladverb ist, ein nichtverbales Adjektiv ist; die bekanntesten

und im allgemeinen am leichtesten erkennbaren dieser Typen sind: 1. Possessivkomposita

wie ev-fteog «in sich Gott (habend), gotterfüllt», 2. Hypostasierungen präpositionaler
Wendungen wie dyxi-aXog «nahe am Meer (befindlich)», auch mit -tog erweitert, z.B.
naoa-iraXaoo-iog «am Meer (gelegen)». Schwieriger zu erkennen und abzugrenzen sind
zwei andere Typen: 3. Rückbildungen von Adjektiven aus zusammengesetzten Verben,
z. B. dn-eXev&egog «Freigelassener» aus dn-eXev&egovv «freilassen», 4. Nachbildungen des
Typus 1., aber mit reinen, nichtverbalen Adjektiven, z. B. negl-nixgog «sehr bitter» aus
negl und nixgdg etwa nach Mustern wie negi-xaXXrjg «sehr schön» (ursprünglich «in hohem
Maße [nigt] Schönheit [xdXXog] besitzend») oder negt-Xvnog (Xvnrj).

Diese bekannten Dinge mußten vorausgeschickt werden, um den Ort bezeichnen zu
können, wo das Buch von Strömberg hingehört. Es behandelt in der Hauptsache nur die
Typen 3. und 4.; auf die andern wird nur insoweit zurückgegriffen, als sie für diese beiden
hilfreich sind. Eine weitere Beschränkung liegt darin, daß die Einzelbehandlung (S. 23—132)
nur dno-, ix- (man sollte doch endlich allgemein statt dieser sekundären Form die primäre
i£- als Musterform ansetzen!) ini-, iv- umfaßt; die Einleitung (S. 7—22) und die
Schlußfolgerungen (S. 133—163) ziehön allerdings auch die andern Typen und die Bildungen mit
andern Adverbien heran. Die Aufgabe des Verf. ist dabei die genaue Untersuchung einer
Reihe von schwer oder sehr schwer deutbaren Einzelwörtern. Er ist sich dieser Schwierigkeiten

durchaus bewußt, und es gelingt ihm in vielen Fällen, diese zu überwinden. Es geht
nicht etwa nur um die Einordnung der einzelnen Wörter in die Wortbildungsgeschichte und in
das Schema der Typen, sondern ebensosehr um die genaue Erfassung des Wortsinns;
insbesondere ist darauf geachtet, inwieweit die oft behauptete Verblassung des Präfixes
zu bloß verstärkender oder abschwächender Bedeutung oder gar zur Bedeutungslosigkeit
anzunehmen ist. Die Philologen werden also gut tun, wenn sie sich mit Strömbergs
Betrachtungsweise und mit seinen Einzeldeutungen vertraut machen.



202 Bücherbesprechungen

Der Verf. glaubt den genannten Typen einen weiteren zufügen zu können. Es gibt einige
wenige verbale «Kompositionsableitungen» (um den Ausdruck von E. Risch, Mus. Helv. 2,
17 aufzunehmen; ein allgemein angenommener Ausdruck besteht nicht) mit Lokaladverb
als Vorderglied: z. B. iv-a)X-i£eo&ai «sich zu Ohren nehmen» (sozusagen «einohren») oder
negi-axvg-i&iv «rings enthülsen». Str. will nun eine Reihe von Adjektiven entsprechend
erklären. Z. B. hom. xaxaggiyrjXög sei aus xaxa + giy(giyelv) + nXo-, ja sogar hom. ex-bnXog
aus ix + öea + Kog entstanden (S. 130). Ich möchte eine etwas andere Auffassung
vorschlagen: neben ex-ör]Xog kennt Homer auch dgi-övXog; nun kommt aber dgt- sonst bei
Homer nur vor Verbaladjektiven auf -xog vor (dgi-yvanog, -öeixexog), also ist auch
öfjXog als verbales Adjektiv empfunden worden, und deshalb ist die Bildung ex-or)Xog
möglich gewesen! Dasselbe gilt dann auch für xaxaogiynXög u. a. Ich will damit nur zeigen,
daß eine weitere Durcharbeitung dieser schwierigen Kompositionstypen nötig ist und weitere
Erfolge verspricht. A. Debrunner.

Ernst Gegenschatz: Piatons Atlantis. Ernst Lang, Zürich 1943.

Auf den knapp 60 Seiten dieses Büchleins wird ein gescheiter und in manchen Punkten

fördernder Versuch unternommen, dem Rätsel der platonischen Atlantisdichtung
näher zu kommen. Mit sicherer Methode werden eine Reihe von Vorfragen behandelt, deren
Beantwortung für das Verständnis des Textes unerläßlich ist. Allerdings hätte sinnvollerweise

ein Kommentar dieses Textes selber folgen müssen, in welchem sich die gegebenen
Grundlinien zu bewähren hätten. Daß ein solcher Kommentar nicht kommt, ist eine Lücke,
die man mit Bedauern vermerkt.

Sehr klar werden die folgenden Punkte herausgearbeitet: Kritias und Timaios bilden eine
unlösbare Einheit; die Erzählung des Timaios wird von derjenigen des Kritias geradezu
eingerahmt. Das eine wie das andere ist ein elxcbg ).6yog; denn das elxög verhält sich zum
dXrftig wie das yiyvöuevov zum ov. Darum benutzt Piaton gewiß hier wie dort wissenschaftliches

Material; aber auf den wissenschaftlichen Charakter dieses Materials kommt es ihm
beinahe so wenig an wie dem hellenistischen Poeta doctus (S. 24) — eine Behauptung, die
etwas überspitzt ist, in der aber ein richtiger Kern steckt. Ganz rasch überfliegt der Verfasser
die bei Piaton vorliegenden Anspielungen auf Pythagoreisches, auf Homer und Herodot.
Gar nicht berührt wird eine Frage, die wohl Behandlung verdient hätte: wie weit die
Rahmenerzählung vom Besuche Solons in Sais auf einer älteren Solonerzählung (Plut. Solon 26
u. a.) — eine Art Gegenstück der Solon-Kroisos-Erzählung — aufgebaut sein mag.

Dann wird gezeigt, daß Ur-Athen wie Atlantis Ausformungen des platonischen
Idealstaates sind.Vor allem wird mit Recht Tim. 25Avon der Geographie des Phaidon-Mythos
her interpretiert; die Jenseitsmythen im engsten Sinne, die der Verfasser auch heranzieht,
stehen allerdings auf einer etwas anderen Ebene. Außerdem kommen zwei weitere Momente
beim Verfasser etwas zu kurz: Vom Gedanken des Idealstaates her ist es nicht ganz zu
erklären, daß dieser nun gleich in zwei, einander gegenseitig bekämpfenden Varianten
auftritt, Ur-Athen und Atlantis; und daß im Bilde von Atlantis auch geographische Spekulationen

über ferne, verschollene Wunderländer mitspielen (Ktesias könnte von solchen erzählt
haben), ist nicht unbedingt zu leugnen. Im Bestreben, seiner grundsätzlich richtigen These,
daß Atlantis ausschließlich «ideenhaft» zu verstehen sei, möglichstes Gewicht zu verleihen,
hat der Verfasser das reiche geschichtliche und geographische Material, auf dem Piatons
Dichtung ruht, ein wenig zu geringschätzig behandelt. Hätte er einen Kommentar
beigegeben, so hätte er wohl mehr gerade auf diese trotz allem bedeutsamen Hintergründe
eingehen müssen.

Doch das sind nur kleine Schönheitsfehler. Am meisten Bedenken wird man dort haben,
wo der Verfasser allgemeine Betrachtungen über die Entstehung und Entwicklung der
platonischen Philosophie im Rahmen von Piatons Leben einschaltet (S. 25ff.) und wo er
Leisegangs Theorie von den Denkformen heranzieht (S. 33ff.), die zwar durchaus etwas
Richtiges enthält, aber in der von Leisegang gegebenen Form doch gar zu sehr an der
Oberfläche bleibt. Immerhin wird auch dadurch der unzweifelhafte Wert des Büchlein
als einer klaren und soliden Einleitung in das Atlantisproblem kaum beeinträchtigt. O. G.

Karl Kerenyi: Töchter der Sonne. Betrachtungen über griechische Gottheiten. Rascher -

Verlag, Zürich 1944.

Das vorliegende Buch besteht aus zwei Hauptteilen, einem ersten («Der Vater und König»),
der sich mit Helios selber beschäftigt, und einem zweiten (« Die Suche nach der Königin»), der
einige der dem Helioskreis angehörenden weiblichen Gestalten behandelt. Eine Monographie
über Helios zu schreiben, wäre eine der schönsten und interessantesten Aufgaben, die sich



Bücherbesprechungen 203

ein Historiker der griechischen Religion heute stellen könnte. Helios ist ja ein so eigentümlicher

Gott. Allsehend und allsichtbar ist er zu regelmäßigstem Dienste verpflichtet, einer
der gegenwärtigsten und gleichzeitig abstraktesten Götter. Er steht dem Göttervater Zeus
nahe und dennoch wird gerade von ihm gesagt, daß sein Leben nicht leicht sei wie das der
übrigen Götter, sondern mühevoll — ein Gedanke, der von Mimnermos Frg. 10 Diehl an
wirkt bis hinab zu Antisthenes bei Dio Chrys. Or. 3, 73ff. Es wäre etwa zu zeigen, wie der
Mythos von Helios als dem Herrn der Sonnenländer am Rande der Oikumene in ungewöhnlichem

Maße märchenhafte Elemente bewahrt hat. Es wäre ferner darzustellen, wie am
heliozentrischen System der Naturphilosophie die Mythologie und Theologie mindestens
ebenso stark beteiligt sind wie die Wissenschaft. Es wäre endlich das ungemein wichtige
Problem der « Sonnensymbolik»zu verfolgen: das Prooimion des Parmenides und das
Sonnengleichnis Piatons sind ja nur zwei, allerdings besonders ehrwürdige Glieder in einer sehr
langen Kette. Von diesen verschiedenen Perspektiven erfahren wir indessen in dem
vorliegenden Buche nicht eben viel. In raschester Folge werden eine bunte Reihe von Aspekten
des Helios durchgangen und zu einem Ganzen kombiniert. Als Ausgangspunkt dienen die
in Aisch. Cho. 984ff. nebeneinander genannten Attribute, daß Helios «Allsehend» und
zugleich «Vater» heißt. Diese aus recht verschiedenen Ursprüngen erwachsenen Attribute
werden zur Einheit erhoben in den Sätzen: « Orestes ruft den Helios als Zeugen an. Er beruft
sich auf den augenhaften Charakter der Sonne und läßt diesen zugleich im Vatertum
verwurzelt erscheinen. Zeuge ist ihm der Zeugende. Das ethische Moment der Zeugenschaft
des Sonnengottes hat im Zeugertum eine natürliche Wurzel.» (S. 12) Auf solche Weise läßt
sich natürlich alles kombinieren.

Ebenso steht es mit dem zweiten Teile. Wenn gefragt wird, woher es komme, daß gerade
so unheimliche Figuren wie Kirke, Medea und Pasiphae in die Familie des Helios gehören,
so wird damit in der Tat zwar ein echtes Problem aufgeworfen. Aber es wird sofort wieder
rettungslos verwischt und verdorben, wenn zu unserer Überraschung auch Hera und Aphrodite

als «Sonnenfrauen» neben die genannten gestellt werden. Es liegt leider in der Natur
der Überlieferung über die griechischen Götter, daß bei einiger Textkenntnis (die dem
Verfasser in reichem Maße zu Gebote steht) für nahezu jede Hypothese irgendwelche Belege
beigebracht werden können. Um so entschiedener muß die Forderung erhoben werden, daß
jedes einzelne Zeugnis auf sein Gewicht und seinen Geltungsbereich auf das genaueste
geprüft werde. Sonst droht diese ganze Forschung in ein endlos beliebiges Zusammensetzspiel
auszuarten. O. G.

Th. Deman: Le temoignage d'Aristote sur Soorate. Paris, Societö d'Editions „Les belies
lettres", 1942. 139 S.

In der klaren Abgrenzung der Aufgabe und in der Sicherheit der Methode darf dies Buch
vorbildlich genannt werden. Der Verf. sammelt und interpretiert die Zeugnisse des Aristoteles

über Sokrates ohne damit die unendlich schwierigen grundsätzlichen Probleme der
Sokratesforschung lösen zu wollen, sondern einfach mit der Absicht, das Material in einer
vorsichtigen Bearbeitung vorzulegen. Auch die Literatur ist in allem wünschenwerten
Umfange benutzt. Natürlich wird man in dem Urteil über manche Texte verschiedener
Meinung sein können. Ich nenne etwa die Zeugnisse aus negl evyeveiag über die Bigamie
des Sokrates, die man schwerlich weginterpretieren kann und die erst als Spiegelungen
verschiedener Motive der Sokratesdichtung einen natürlichen Sinn erhalten (S. 39f.). Oder
es sei an den Text über die sokratische Lehre von der evrvxia erinnert (S. 66f.), der genau
besehen schwerlich auf die kurze Stelle des platonischen Euthydemos 279 D zurückweist
sondern viel mehr auf einen älteren umfassenderen sokratischen Logos, auf den auch der
Euthydemos anspielen wird.

Im ganzen aber ist dies Buch ungewöhnlich nützlich. Man möchte nur wünschen, daß
in derselben Art einmal sämtliche antike Zeugnisse über Sokrates, soweit sie nicht mit
Sicherheit auf einen Sokratiker der ersten Generation zurückgeführt werden können,
gesammelt geboten werden könnten. Das Sokratesproblem würde auf diesem Wege mehr
gefördert als durch ein halbes Dutzend allgemeiner Darstellungen. O. G.

Karl Kerenyi: Hermes der Seelenführer. Das Mythologem vom männlichen Lebensursprung
(Albae Vigiliae, Neue Folge, Heft 1). Rhein-Verlag, Zürich 1944.

Die griechische Religion, so wie wir sie fassen können, bewegt sich in der Polarität
zwischen einer Fülle von Äußerungen kultisch gelebten Glaubens und einer Welt freiesten,
buntesten Spieles der Dichter. Wer dieser Religion gerecht werden will, muß vor allem
die einzelnen Zeugnisse nach Gehalt und Gewicht sorgfältig zu sondern verstehen. Wenn



204 Bücherbesprechungen

das nicht geschieht, wenn also Glaube und Dichtung, Griechisches und Vorgriechisches,
lokal gebundene Volksreligion und panhellenische «Hochreligion» (die immer schon
stilisiert ist) auf einer Ebene nebeneinander gestellt und kombiniert werden, dann ist das
Resultat ein uferloser Synkretismus, in dem alle festen Konturen sich in flimmernde
Nebel auflösen. Das vorliegende Buch ist dieser Gefahr nicht entgangen. Es fehlt nicht
an Wissen und guten Gedanken. Aber bewaffnet mit recht fragwürdigen psychologisch-
philosophischen Voraussetzungen und einer hemmungslosen Kombinierfreude reißt uns
der Verfasser schon nach wenigen Seiten in einen Wirbel von immer neuen und neuen Aspekten

des Gottes, den er darstellen will, bis wir schließlich das Einmalige und Besondere, das
sich in dem Gotte ausspricht, völlig aus den Augen verlieren. Dabei wäre es unstreitig eine
besonders dankbare Aufgabe gewesen, die Eigenart des griechischen Hermes herauszuarbeiten.

Ist doch keiner unter den großen Göttern so betont unpathetisch und unheroisch
wie er, ein so kluger Helfer in allen Lagen, in denen der Mensch in einem ganz nüchternen
Sinne Glück haben muß. Dies kommt aber in dem Buche viel zu wenig zur Geltung. Es
kommt schon darum nicht zur Geltung, weil der Verfasser so verzweifelt humorlos ist. Mit
sakraler Gebärde, mit immer wiederholter Anrufung des «Titanischen» kommt man einem
Gotte wie Hermes am allerwenigsten nahe. Was soll man denken, wenn die Szene des
Hermeshymnus, in der Hermes die Schildkröte fängt (v. 28ff.) folgendermaßen kommentiert
wird: «Die Ironie seiner Worte (sc. des Hermes) entquillt aus seiner Göttlichkeit und ist

¦ebenso unbarmherzig wie das Sein selbst. Sie gründet sich auf das Durchschauen.
Durchschauen ist göttlich. Die griechische Tragödie bietet ihrem Zuschauer einen göttlichen
Standpunkt, indem sie ihn solchen Durchschauens teilhaftig macht. Er sieht da im König
den schandbefleckten Flüchtling, während dieser noch herrscht und richtet. Ebenso
durchschaut Hermes die Schildkröte» (S. 35).

Man versteht, weshalb der Verfasser in dem ganzen Buche Wilamowitz nur ein einziges
Mal zitiert. Aber es ist schade um das reiche Wissen, über das er ohne Zweifel verfügt. O. G.

/. M. Bochenski: La logique de Theophraste. Collectanea Friburgensia Fase. XXXII,
Fribourg 1947. 138 S.

Die Philosophie des Aristotelesschülers Theophrast hat in den letzten Jahren immer
mehr Beachtung gefunden und dies mit Recht. Denn die Antike hat seine Schriften als
ebenbürtige Ergänzung zu denjenigen des Aristoteles selber geschätzt; ferner ist sein Werk
das unentbehrliche Mittelglied in der so überaus wichtigen Entwicklung von Aristoteles zur
Stoa, und schließlich besteht begründete Aussicht, daß es noch bedeutend besser wird
rekonstruiert werden können, als es bisher durch Schneider und Wimmer geschah.

So wird man es doppelt begrüßen, wenn nun eine ausgezeichnete, aus den antiken
Quellen selber (besonders den Aristoteleskommentaren) schöpfende Arbeit neue Erkenntnisse

zur Logik Theophrasts bietet. Sie zeigt gerade, wieviel noch in jenen, trotz vorzüglicher

Edition beinahe unbekannt gebliebenen Kommentaren steckt. Vor allem weist sie
nach, daß Theophrast zwar an logischer Kraft Aristoteles nachsteht, aber in der Tat als
Vorläufer der stoischen Logiker gelten kann, die von B. mit Recht sehr hoch geschätzt
werden. Die Arbeit ist freilich nicht einfach zu lesen. Unternimmt sie es doch, die antike
Logik mit den Hilfsmitteln der modernen Logistik zu deuten, ein Verfahren, das dem
Laien zwar das Verständnis nicht gleich erleichtert, das aber völlig überzeugend wirkt und
auch in der Zukunft die schönsten Resultate erhoffen läßt. Auf das Einzelne einzutreten ist
hier nicht der Ort. Es ist ein Buch, das für die Interpretation eines Momentes der antiken
Philosophiegeschichte, der gerade heute in den Mittelpunkt des Interessses rückt,
unentbehrlich ist. 0. G.


	Bücherbesprechungen

