
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Betrachtungen zu Euripides aulische Iphigenie

Autor: Frey, Viktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Betrachtungen zu Euripides9 aulischer Iphigenie

Von Viktor Frey

Die Darstellungen über Euripides' aulische Iphigenie, denen wir bei Snell,
Pohlenz und Schmid-Stählin1 begegnen, bedürfen in verschiedener Hinsicht einer
Korrektur. Manches muß in einem andern Lichte erscheinen und zu einer andern

AVertung führen, wenn dieses Drama mit den Maßstäben gemessen wird, welche

uns das euripideische Drama liefert, nicht mit denen, die von irgendwo anders her

gewonnen sind.
Es ist nicht beabsichtigt, im folgenden zu dem Problem der Überarbeitung, wie

sie sich zu Beginn und am Schlüsse zeigt, Stellung zu nehmen; denn es dürfte
dieser Angelegenheit im Hinblick auf das Ganze keine entscheidende Bedeutung
zukommen. Der Aufbau des Stückes in seinen großen Linien bleibt davon
unberührt.

Weil das Verständnis für die Beurteilung gewisser Fragen nur durch eine

Betrachtung erreicht und gefördert wird, die die aulische Iphigenie mit den übrigen
Dramen des Euripides in Beziehung setzt, muß vorgängig kurz von der euripi-
deischen Tragödie die Rede sein. Hier stützen wir uns vorerst nur auf die erhaltenen

Stücke.

I
Daß sich bei der Betrachtung der euripideischen Dramen ein gewisser Schematismus

erkennen läßt, gilt als feststehende Tatsache. Es sei hier auf die Ausführungen
in der Gr. Lit.-Gesch. S. 780ff. hingewiesen, wo einige der wesentlichsten Punkte
angeführt werden, die die Anlage der Stücke bestimmen. Die dort gegebene
Darstellung bedarf noch der Ergänzung und Erweiterung.

Voraussetzung dafür, daß die für Euripides charakteristische Rettung des

Helden, mit der das Drama schließt, erreicht werden kann, ist die Beseitigung
desjenigen, der die Schuld an der zu Beginn herrschenden Not trägt oder dem
Bemühen des Helden, seine Lage zu bessern, im Wege steht. Damit eine von Erfolg
gekrönte Abhilfe geschaffen werden kann, ist eine auf Überlegung gegründete
Aktion des Helden notwendig. Es muß von einem bestimmten Momente an ein
Plan da sein. Zur Verwirklichung dieses Planes ist dem um seine Rettung Kämpfenden

jedes Mittel erlaubt. Dem am Schlüsse erreichten Zustande steht irgendwo
im Verlauf des Stückes eine Situation gegenüber, in der der Held in höchste Gefahr,

1 Br. Snell, Aischylos, Leipzig 1928, S. 148ff. (zit. Snell); M. Pohlenz, Die Griechische
Tragödie, Leipzig und Berlin 1930, S. 495ff. (zit. Pohlenz); Schmid-Stählin, Geschichte
der Griechischen Literatur, München, 1, 3, 1, (1940), S. 631ff. (zit. Gr. Lit.-Gesch.).



40 Viktor Frey

meistens in Todesgefahr, gesetzt wird oder sich in einer Not befindet, die zu beseitigen

ihm so hoffnungslos erscheint, daß der Tod das beste Mittel zur Befreiung
ist. Dieser Tiefpunkt ist der stärkste Kontrast zwischen der Not und der durch die

Rettungstat herbeigeführten Lage.
Demnach ergibt sich, dem Verlaufe des Dramas entsprechend, ein Schema mit

den folgenden wesentlichen Punkten:

1. Der Held
2. Die Notlage
3. Der Gegner
4. Der Plan
5. Höchste Gefahr
6. Beseitigung des Gegners
7. Rettung

Mit Ausnahme der Troerinnen und der Phoinissen läßt sich das von Euripides
angewandte Schema in allen Dramen erkennen. Daß das Schematische nicht gleich
in die Augen springt, verhindern die verschiedenen Variationsmöglichkeiten. Im
folgenden soll von jedem der angeführten Punkte kurz die Rede sein. Dabei kann
es sich nicht darum handeln, auf die zu treffenden Variationen einzutreten und
besonders auffallende Abweichungen zu erklären2. Das bleibt Sache der
Einzelinterpretation, zu der freilich das aus allen Dramen gewonnene Schema beitragen
soll und kann. So hat man auch hier mit den Mängeln zu rechnen, die einer so

konzentrierten Übersicht anzuhaften pflegen.
Der Held zeigt sich uns in einer zwiefachen Verhaltungsweise. In einem Teil des

Dramas zeichnet er sich durch Passivität, im andern durch Aktivität aus. Die
Darstellung einer auf größtmögliche Wirkung gerichteten Notlage verlangt die
Passivität des Helden. Hier ist dieser ganz dem Schmerze und Leiden hingegeben,
jammert und klagt, ist hilflos und hoffnungslos. Das Bemühen, Abhilfe zu schaffen
und die Durchführung des Planes erfordern Aktivität. Sobald der Held sich zur
Aktion aufgerafft hat, ist er vorsichtig und schlau berechnend, verstellt sich und

lügt, spinnt Ränke und Listen, verfügt über die Mittel, um mit dem Gegenspieler

fertig zu werden. Der Zuschauer, der mit dem sich in Not befindenden Helden
leidet, ist geneigt, diesem das Recht zuzubilligen, von jedem die ersehnte Rettung
herbeiführenden Mittel Gebrauch zu machen. Durch das ganze Stück hindurch ist
der Held der Träger der Sympathie. Die gegebene Charakterisierung zeigt, daß der
Held nichts oder nur sehr wenig mit einem Helden im eigentlichen Sinne zu tun
hat. Seine Verhaltungsweise ist eines wirklichen Helden unwürdig, entbehrt des

Heldischen und Heroischen. Man würde daher besser von der Hauptfigur sprechen.
Auch geht aus ihr hervor, daß nicht der Charakter des Helden die Situation,
sondern die Situation den Charakter bestimmt.

2 Solche sind meistens in erster Linie damit zu erklären, daß der Dichter sich dem
Einflüsse eines schon gestalteten Stoffes nicht entziehen kann. Als Beispiel dafür sei der
ungewöhnliche Schluß in der Elektra angeführt.



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 41

Die Darstellung der Notlage beansprucht meistens einen breiten Raum. Auf ihr
liegt das Hauptgewicht, während die durch die Rettungstat geschaffene Lage nur
noch angedeutet wird. Des Dichters Tendenz geht dahin, die Notlage möglichst
lange dauern zu lassen. Es liegt im Interesse der Spannung, ihre Beseitigung erst
unmittelbar vor dem Schluß des Dramas glücken zu lassen. WTas die Notlage
charakterisiert, ist innere und äußere Not. Seelischer und körperlicher Schmerz,
erlittenes Unrecht, Armut, sozial niedere Stellung (Sklaventum), Verlassenheit,
Leben in der Fremde, Bedrängnis und Verfolgung durch Feinde sind die Merkmale,
die das Bild bestimmen.

Der Gegner ist in erster Linie der für die Notlage Verantwortliche. Er verursacht
die Not und die Gefahren, indem er den Helden demütigt, quält, bedrängt,
vertreibt und verfolgt. Er ist böse, gefühllos, hart, brutal, grausam und übermütig.
Diese Charakterisierung gilt im wesentlichen auch in dem Sonderfalle, wo ein Gott
als der Gegner und Verfolger Not und Leiden bringt.

Die Abwehraktion des Helden erfolgt nach einem Plane. Der Plan kann bei

Beginn des Stückes schon da sein, so daß dieses gleich mit der vorgesehenen Aktion
einsetzt, oder seine Entstehung wird erst im Verlaufe des Stückes vorgefühlt.
Wo der Plan nicht darin besteht, bei einem mächtigen Helfer Schutz und Hilfe zu
suchen, handelt es sich darum, den Gegenspieler zu überlisten. Auf diese Weise

allein ist es möglich, das unmöglich Scheinende zu erreichen.
Daß die Situation höchster Gefahr ein notwendiger Bestandteil der euripideischen

Tragödie ist, zeigt sich darin, daß bisweilen mühelos erkennbar eine solche
geschaffen wird, wo die Gefahr entweder gemieden oder doch um ein beträchtliches
Maß verkleinert werden könnte. Zur Vergrößerung der Gefahr wird der Held
isoliert. Es ist dies die Situation, in der die pessimistischen Äußerungen über die

Unzuverlässigkeit der Freunde im Unglück zu begegnen pflegen. Hier ist der Held

ganz auf sich selbst gestellt, wiewohl sich nicht selten seine Interessen mit denen
einer Vielheit oder der Gesamtheit decken. Die Gefahr droht von der Seite des

Gegners oder wird durch das Wagnis, den Gegner zu beseitigen, geschaffen, indem
das Mißlingen des Planes Tod bedeutet, oder erwächst im eignen Innern, indem
sich angesichts der trostlosen Lage Selbstmordgedanken hervordrängen.

Von dem seltenen Falle abgesehen, daß dem Gegner in offenem Kampfe vom
gebetenen Retter entgegengetreten wird, erfordert die Beseitigung des Feindes
eine gegen jede Wahrscheinlichkeit verstoßende Unvorsichtigkeit und
Leichtgläubigkeit. So vorsichtig und kühl berechnend der brutale Gegner dort ist, wo die

Notlage ausgemalt wird, so naiv, leichtgläubig und dumm ist er dort, wo er in die
Falle gehen muß. Das sicherste Mittel, sich vor dem Gegner zu schützen, ist dessen

Ermordung. So endigen die Mehrzahl der Stücke mit dem Tode des Gegners.
Auch dort, wo dies nicht der Fall ist, meldet sich gewöhnlich zuerst der Gedanke,
den Gegenspieler durch Ermordung aus dem Wege zu schaffen. Wo dieser Art der

Beseitigung Hindernisse im Wege stehen und der Gegner nicht, wie im Falle der

Blendung, zur Ohnmacht verdammt ist, hat der Deus ex machina dafür zu sorgen,



42 Viktor Frey

daß dem Helden keine Gefahren mehr erwachsen. Durch sein Eingreifen werden

Gegenaktionen des Überlisteten vermieden.
Die Rettung wird herbeigeführt durch den unter der Not Leidenden selbst oder

durch einen unerwartet erscheinenden Retter (Verwandter, Freund, Fremder,
Gott am Schlüsse) oder durch den um Hilfe angegangenen Retter. Auf dem Wege

zur Rettung werden in geringerem Maße Schwierigkeiten behoben als immer wieder
neue Hindernisse geschaffen. Die Aktion des Retters richtet sich immer gegen den

Gegner des Helden. Nur dort, wo ein Gott das Unglück gebracht hat, ist dies nicht
möglich. Die Rettung bedeutet Beseitigung der Notlage und Herstellung eines Zu-
standes, der zu Befriedigung und Freude Anlaß gibt. Die erreichte sichere, gute
und glückliche Lage kann nicht mehr vorgeführt, sondern nur noch angedeutet
oder durch den Deus ex machina in einem Ausblick auf die Zukunft verheißen
werden. Dies erklärt sich aus der Tendenz, den Zuschauer so lange wie möglich um
die Rettung des Helden bangen und die Entspannung erst im letzten Momente
eintreten zu lassen.

In der euripideischen Tragödie wird im Sinne der mehrmals begegnenden
Schlußverse

noXXä ö' äiXnxcog xgaivovot dsoi.
xal xä öoxrpdsvx' ovx ixsXiodrj,
xcöv ö' äöoxfjxcov nögov rpjgs f/sög.

xoiövö' änißrj xöös ngäypa.

Unmögliches möglich gemacht. Ihr Ziel ist die Rettung aus der zu Beginn
bestehenden Notlage. Mit Recht kann man daher von Euripides als dem «Dichter der

Rettungen» (Gr. Lit.-Gesch. S. 870 zu S. 761, 6) sprechen.

II
Wenn wir jetzt an die aulische Iphigenie herantreten, wird klar, daß der Held

des Dramas Agamemnon ist; denn er ist der Träger der Intrige, mit der der Not
begegnet werden soll3. Die Not, unter der Agamemnon zu leiden hat, ist die schwierige

Lage, die in Aulis infolge der andauernden Windstille entstanden ist (88/92).
Das Heer ist des WTartens überdrüssig und verlangt sei ne Entlassung. Gegenüber
der Fügung der Götter ist der Feldherr machtlos, er weiß keinen Ausweg (350/6)4.
Wie Abhilfe geschaffen werden kann, verkündet der Seher Kalchas. Damit die
Flotte auslaufen kann, muß Iphigenie der Artemis geopfert werden. Agamemnons
Plan, der die Erfüllung der Forderung des Sehers erstrebt, besteht darin, Klytä-
mestra zusammen mit Iphigenie unter dem Vorwande ins Lager der Griechen zu
locken, daß die Tochter mit Achilleus vermählt werden soll. Ist Iphigenie in Aulis,

3 In der Iphigenie des Äschylus und Sophokles war dies Odysseus.
4 Was hier im Munde des Menelaos dazu zu dienen scheint, Agamemnon in ungünstiges

Licht zu setzen, soll in Wirklichkeit nur den Zuschauer mit der Notlage vertraut machen,
deren Kenntnis Voraussetzung für das Verständnis des Dramas ist. Nochmals wird uns
später die Notlage durch Achilleus geschildert (801 ff.).



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 43

soll sie ohne Wissen der Mutter der Artemis als Opfer dargebracht werden. Wenn
die List des Helden sich gegen den richtet, der sein Gegner ist, dann ist in unserm
Drama Klytämestra der Gegner. Sie ist es, die der Erfüllung des Seherspruches im
Wege steht5, mit allen Mitteln dagegen kämpfen wird. Da sie niemals ihre Tochter
zur Opferung ins Lager schicken würde, braucht es eine List, daß sie Iphigenie
dorthin bringt. Nachdem sie vom Plane ihres Gatten erfahren hat, tut sie das ihr
Mögliche zu dessen Verhinderung und gewinnt in Achilleus einen mächtigen Helfer.
In höchste Gefahr muß Agamemnon dadurch kommen, daß sein Plan dem Gegenspieler

enthüllt wird. Was sonst nur in Gedanken als die todbringende Gefahr

erwogen wird, ist hier in Wirkhchkeit eingetreten. So klagt Agamemnon (1140):

äncoXäpsada. ngoösöoxai xä xgvnxä pov.

Falls der Plan ausgeführt würde, droht der Tod von Klytämestras Seite (vgl.
1183/90)6. Damit schließlich das Ziel erreicht werden kann, muß Klytämestra und
mit ihr Achilleus dazu gebracht werden, auf den Widerstand und die Gegenaktion
zu verzichten. Sobald dem Opfer nichts mehr im Wege steht, sind die Voraussetzungen

für eine günstige Fahrt nach Troia geschaffen, der Feldherr ist aus seiner
Not gerettet. Für ihn erbittet der Chor von Artemis immerwährenden Ruhm
(1528/31)7.

Entsprechend der üblichen Technik, die Verwirklichung des Planes möglichst
lange unmöglich erscheinen zu lassen, müssen Hindernisse geschaffen werden.
Der erste, der die Durchführung des Planes gefährdet und die größte Not bringt,
ist Agamemnon selbst, in dessen Innerem der Vater gegen den Feldherrn aufsteht.
Die Notlage, an der Artemis die Schuld trägt, vergrößert der Vater. Er ist wie ein
äußerer Feind auch ein Gegner, der den Helden in die Gefahr führt, getötet zu
werden. Denn wenn dieser Gegner die Oberhand gewinnt, wird Agamemnon der
Wut des Heeres zum Opfer fallen (530/5, 1267/8). Ist es möglich, daß der Vater
seine eigene Tochter töten läßt Es ist nicht das erste Mal, daß in der eigenen Brust
des Helden der Gegner erwächst, der dem vorher gefaßten Plane entgegenwirkt.
In der gleichen Situation befinden sich Medea- ihren Kindern und Orestes seiner

Mutter gegenüber. Mit der Gegenaktion des Vaters setzt die Handlung ein. Was
der Feldherr vor Beginn des Stückes geplant hat8, sucht der Vater in einem Gegenplane

zunichte zu machen. Er gibt seinem Diener einen Brief, der möglichst rasch
seiner Gattin überbracht werden muß. Klytämestra soll mit Iphigenie zu Hause

5 Vgl. 538/40, dann besonders 731 ff. (mißglückter Versuch, die Frau nach Hause zu
schicken und Klage Agamemnons).

6 Über die Todesgefahr, die ein anderer Gegner schafft, wird gleich noch die Rede sein.
7 Den Ausblick auf die gute Zukunft muß dem Feldherrn die am Schlüsse erschienene

Artemis gegeben haben.
8 Über das Verhalten Agamemnons nach der Bekanntgabe des Seherspruches finden sich

zwei Versionen. Nach der einen wollte er das Heer entlassen, da ihm die Erfüllung der
Forderung unmöglich schien, ließ sich dann jedoch vom Bruder überreden, das Furchtbare
zu erdulden (94/8). Nach der andern willigte er gern und freudig, nicht gezwungen, ein
(359/62). Die erste ist dort notwendig, wo der Vater spricht, die zweite entspricht der
Situation des Feldherrn, der, wenn auch nicht freudig, sich dem Verlangten unterzog.



44 Viktor Frey

bleiben oder dorthin zurückkehren, falls sie schon unterwegs nach Aulis ist.
Das Mißlingen dieses Gegenplanes, das Agamemnon als Vater in höchste Not
bringt (vgl. 452/3), ist nur scheinbar ein Fehlschlag, in Wirklichkeit ein
Fortschritt. Denn nachdem Klytämestra mit Iphigenie im Heereslager ist, ist der erste

wichtige Schritt im Plane des Feldherrn getan und kann die Intrige zur Erlangung
des gesteckten Zieles weitergehen. Nach einem Rückschlag ist im Hinblick auf
den Träger des Planes der Zustand wieder hergestellt, der vor Beginn des Dramas
bestanden hat. Nunmehr ist Agamemnon wieder der Feldherr.

Das zweite große Hindernis, das sich der Durchführung des Planes in den Weg
stellt, ist die von Klytämestra ausgelöste Gegenaktion. Der Kampf um die

Rettung Iphigeniens, den man als das eigentliche Thema der aulischen Iphigenie zu
betrachten pflegt, ist somit nur ein Bestandteil des Ganzen. Seine Funktion muß
im Hinblick auf die Aktion des Agamemnon gewürdigt werden, wiewohl es sich

auch hier um eine Rettungsaktion und insofern um eine solche mit gutem Ende

handelt, als Iphigenie nicht geschlachtet wird. Voraussetzung dafür, daß eine

solche Gegenaktion überhaupt eintreten kann, ist die Enthüllung der Intrige.
Nachdem schon das Zusammentreffen von Klytämestra und Achilleus einen

Schritt in dieser Richtung gebracht hat, gibt der alte Diener bedenkenlos den Plan
seines Herrn preis. Wenn in der aulischen Iphigenie durch Indiskretion eines in die

Intrige Eingeweihten und zum Schweigen Verpflichteten die Gegenpartei Kenntnis

von dem Plane des Helden erhält, geschieht dies offensichtlich in Ermangelung
von Hindernissen, die sich der Aktion des Helden entgegenstellen. Es fehlt der

Widerstand, der handelnde und den Helden in eine hoffnungslose Lage drängende
Gegner. Mit andern Worten: Es fehlen die Voraussetzungen für ein mit Spannung
geladenes Drama. Denn Odysseus, Kalchas und das Heer stehen auf einer Seite

mit dem Feldherrn Agamemnon, insofern sie sich alle für die Erfüllung der
göttlichen Forderung einsetzen. Dadurch nun, daß eine Gegenaktion ermöglicht und
in Achilleus ein Gegenspieler gewonnen wird, der sich mit allen Kräften gegen

Agamemnons Vorhaben einzusetzen verspricht, scheint dieser erneut in eine

hoffnungslose Lage getrieben. Ja, es ist in der Tat eine Situation geschaffen, aus der

der einzig mögliche Ausweg darin besteht, daß Iphigenie aus eigenem Entschlüsse
sich zum Opfer anbietet. Diese offenbar nur von Euripides gegebene Lösung ist

nötig, um die gewaltsame Fortschleppung zu umgehen. Iphigenie wirkt so als Deus

ex machina (Gr. Lit.-Gesch. S. 633). In höchster Gefahr rettet sie ihren Vater,
wie in den Herakliden (484ff.) Makaria die nach erfolgter Zusage des Schutzes
erneut in höchste Gefahr (vgl. 487, 492) gesetzten Herakleskinder rettet.

Das Bestreben des Dichters, durch hindernde Aktionen Spannung zu erreichen,
hinterläßt seine sichtbaren Spuren bei den einzelnen Personen und bei der Wertung

des troianischen Krieges. Deutlich zeigt sich, daß eine bestimmte Situation
eine bestimmte Verhaltungsweise verlangt. Dies soll im folgenden angedeutet
werden. Im Hinblick auf Agamemnon erfordern die beiden Regressionen gleichsam
eine Spaltung in zwei Personen. Im ersten Teil ist er der Vater, im zweiten der



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 45

Feldherr. Vergleichbar mit dieser Zerlegung ist die Situation, die in Aschylus'
Hiketiden begegnet, wo Pelasgos den Bittflehenden gegenüber zuerst nur der die
Interessen der Stadt Argos bedenkende Politiker ist und den Bitten und Hinweisen
auf das göttliche Recht ausweicht, dann aber, nachdem er zum Einlenken

gezwungen worden ist, sich nur noch von der religiösen Pflicht leiten läßt und sich
nicht mehr um die Folgen kriegerischer Verwicklungen kümmert. Würde Pelasgos

von Anfang an die religiöse Pflicht vor alles stellen, müßte die Hilfe sofort
beschlossene Sache sein. Wäre Agamemnon von Anfang an der Feldherr, wäre schon

jetzt die Opferung unabwendbar. So muß von Beginn der Handlung an sich zuerst
alles in der privaten Sphäre bewegen. Wo der Vater spricht, geht der Krieg nur
um Helena. Die Rettung seiner Tochter kommt vor allem andern. Auf die Hinweise
des Menelaos, die den Blick auf Hellas lenken sollen (vgl. 308, 324, 370/2, 410/11),
geht Agamemnon nicht ein. Genau umgekehrt ist Agamemnons spätere
Verhaltungsweise. Wo der Feldherr spricht, wird der Krieg nur im Interesse von Hellas

geführt (1258ff.). Das Opfer der Tochter ist notwendig zum Wohle der Gesamtheit.
Auf das Bitten und Klagen, das an den Vater appelliert, darf Agamemnon nicht
eingehen. So sehen wir Vater und Feldherr nicht nebeneinander, sondern
hintereinander9.

Sobald Agamemnon der Feldherr ist, müssen ihm Schwierigkeiten damit
geschaffen werden, daß alle andern Personen die private Sphäre vertreten. Damit
wird er gänzlich isoliert. Zuerst muß sich Menelaos wandeln und den Standpunkt
vertreten, der Krieg gehe nur um sein privates Interesse (473ff.). Dann sind es

Klytämestra (1146ff.), der alte Diener (881/3, 895), Iphigenie vor ihrer Wandlung
(121 lff.) und schließlich noch der Chor (vgl. 975/6 die Zustimmung zu Achilleus'
Absicht, für Iphigeniens Rettung zu kämpfen; dann 1080ff., 12C9/10, 1253/4),
welche alle nur von Helena sprechen. Auch Achilleus richtet den Blick nicht auf
das Wohl der Gesamtheit, obschon er als Vertreter des ungeduldigen Heeres
gekommen ist. An das Heer denkt er nur, soweit es um sein persönliches Interesse

geht (vgl. 1020/1). Er, der das Opfer verlangen müßte, macht alles zu einer Prestigefrage

(961 ff.). Er wäre somit konsequenterweise auch negativ zu werten, wenn
man die Hingabe an die Gesamtheit als Maßstab anlegt. (Man beachte auch seinen

Ausspruch V. 1415 ö irävaxog ösivöv xaxöv, der wenig zu einem Helden paßt.)
Von diesen Personen aus gesehen erscheint die Sache so, als wolle allein
Agamemnon die Opferung der Iphigenie und handle es sich nur darum, ihn
umzustimmen (vgl. 939/40, 1015, 1102, 1141/3, 1165ff., besonders 1177/8). Und doch

verlangt sie das ganze Heer, aber eben erst 1346 ff. Im Momente, wo der Ausweg
aus der Sackgasse gefunden werden muß, ist eine ganz andere Iphigenie erforderlich.

Jetzt muß Iphigenie den Standpunkt von Hellas vertreten (1378ff.) und

zwar so, daß privates Glück nichts mehr bedeutet. (Daß daneben noch nach
weiteren Motiven gesucht wird, ist angesichts des plötzlich geforderten Stimmungs-

9 Der schwankende Agamemnon, der uns den Vater und Feldherrn nebeneinander zeigt,
gehört der Exposition an (vgl. 34ff. und 107/10).



46 Viktor Frey

Umschlages begreiflieh.) Somit haben wir wie im Falle Agamemnons auch bei

Iphigenie eine Spaltung in zwei Personen. Die eine wirkt im Sinne einer Regression,

die andere fördert die Aktion.
Daß wir zwei ganz verschiedene Wertungen des troianischen Krieges haben, ist

also lediglich eine Folge dramatischer Erwägungen. Jede ist an ihrem Platze
dramatisch-technisch gefordert, hat nichts mit einer Wandlung des Euripides zu
tun10. Über Einzelnes wird später noch die Rede sein.

Nach diesen die großen Linien ins Auge fassenden Ausführungen kann jetzt auf
Detailfragen eingetreten werden. Es soll in erster Linie von Agamemnon die Rede
sein, muß doch die Hauptaufgabe darin erblickt werden, das Verständnis für diese

Figur zu fördern. Die von uns eingeschlagene Betrachtungsweise muß hier zu einem
Bilde führen, das zu dem in der Literatur über die aulische Iphigenie begegnenden
in Widerspruch steht. Was das ungünstige Bild bestimmt11, muß einzeln betrachtet
und neu gewertet werden.

Als wichtigstes Ergebnis einer vergleichenden Betrachtung ergibt sich, daß in
allererster Linie die Sympathien der Figur des Agamemnon zugewandt sind; denn
der Zuschauer steht immer auf der Seite des Helden, mögen die Mittel, die dieser

zur Rettung aus seiner Not anwendet, an und für sich noch so verwerflich sein12.

Wenn Agamemnon mit Lug und Trug sein Ziel zu erreichen sucht, belastet das ihn
nicht. Das ist bei Euripides jedem in analoger Situation erlaubt. Der Vorwurf,
Agamemnon habe nicht den Mut, seiner Gattin die Wahrheit zu sagen, ist daher
fernzuhalten.

Auch bei der Beurteilung des Agamemnon, der seinen Plan bereut und vereiteln
will, darf nicht der Maßstab angelegt werden, den das homerische Epos liefert.
Daß Agamemnon nicht mit eiserner Entschlossenheit handelt, sondern vor der

geforderten Opferung seiner Tochter zurückschreckt und in dem Spruch etwas

erbückt, das er unmöglich tun kann, trägt ihm unsere vollen Sympathien ein. Der
Vater hat ein Recht, angesichts des von ihm Verlangten zu schwanken und schwach

zu werden, genau so wie Medea vor dem Morde ihrer Kinder und Orestes vor der

Tötung seiner Mutter schwanken und schwach werden. Daß es sich für Agamemnon
nicht um eine Sache des vovg (vgl. 373/5), sondern des Herzens handelt, kann nur
für ihn sprechen. Er ist deshalb kein «haltloser, unheldischer Schwächling», der

Geringschätzung oder Verachtung verdient. Alle die Äußerungen, die gegen
Agamemnons frühere Verhaltungsweise Stellung nehmen (vgl. 107/8, 133, 136, 388,

459), sind im Lichte der ersten großen Regression zu würdigen. Sie sind hier eine

Notwendigkeit13. Auch später bei der Begegnung mit Iphigenie kann der Durchbruch

der Gefühle Agamemnons (644ff.) nur zur Intensivierung unserer Anteilnahme

beitragen.

10 Vgl. dagegen Gr. Lit.-Gesch. S. 634, 644, 648, 653f.
11 Siehe besonders Gr. Lit.-Gesch. S. 635.
12 In diesem Zusammenhang ist auch beachtenswert, daß Agamemnon im Gegensatz

zu I. T. 20ff. von jeder Schuld an der von Artemis verhängten Windstille frei ist.
13 Hierher gehören auch die V. 84/6, die in Widerspruch zu 337 ff. stehen.



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 47

Schwierigkeiten bestehen für den Dichter dort, wo er vom Vater zum Feldherrn
überleiten und die Notwendigkeit der Opferung motivieren muß (51 lff.). Die
Motivierung, die hier für den plötzlichen Umschwung gegeben wird, ist von der später
Klytämestra und Iphigenie gegenüber angeführten (1266ff.) verschieden. Wie ist
dies zu erklären, und wie sind die Motivierungen zu bewerten Es ist sonderbar,
daß man dort, wo Agamemnon den Standpunkt vertritt, den man an Aschylus'
Agamemnon positiv wertet und auch vom euripideischen erwartet, von bloßem
Gerede glaubt sprechen zu dürfen. «Agamemnon verschanzt sich jetzt hinter seinen

Feldherrnpflichten, redet viel von Hellas.» (Pohlenz, S. 498)14. Von Anfang an ist
doch klar, daß die hier gegebenen Argumente es sein müssen, die dazu dienen, die

Ausführung des von der Göttin geforderten Opfers zu motivieren. Sie werden ja
auch von Iphigenie aufgenommen (1580 ff.). Das Opfer muß gebracht werden zum
Wohle der Gesamtheit. Wenn diese Argumente nicht schon im ersten Falle angeführt

werden, so darum, weil hier aus technischen Gründen die Opferung noch

nicht als unabwendbar feststehen durfte. Dadurch, daß noch nicht das ganze Heer,
sondern nur Kalchas und Odysseus vom Götterspruche wissen, bleibt eine Möglichkeit

offen, daß das Schreckliche umgangen werden kann15. Was Agamemnon hier

fürchtet, ist das, daß der Spruch dem Heere bekannt würde. Wenn dieses weiß,
daß die Gottheit das Opfer verlangt, kann er sich ihm doch unmöglich
widersetzen. Das hat nichts mit «persönlicher Feigheit» und «Angst vor der Menge» zu
tun. In Wirklichkeit wird eben Artemis die Erfüllung ihrer Forderung durchsetzen

(vgl. 511, 537)16. Wären nur Kalchas und Odysseus im Wege, könnten sie

mit Leichtigkeit beseitigt werden (vgl. 519 den Vorschlag des Menelaos zur
Ermordung des Kalchas, auf den Agamemnon im folgenden gar nicht eintritt).17

Was die Vorwürfe betrifft, die gegen Agamemnon von Seite seiner Gegenspieler
erhoben werden, ist zu beachten, daß sie meistens von dem, der sie gemacht hat,
wieder zurückgenommen werden. Der erste Fall, wo damit Agamemnons
Verhaltungsweise als richtig und begreiflich anerkannt wird, liegt im Stimmungsumschlag

des Menelaos vor, der zweite im Wandel der Iphigenie. Menelaos widerruft

seine früheren Worte und stellt sich vorbehaltlos auf seines Bruders Seite

(479ff.), bezeichnet sich im Hinblick auf sein vorheriges Verhalten als äcpgcov (489)
und seine Worte als öeivoI Xöyoi (500). Somit wird man in seiner vorangegangenen
Anklagerede gegen Agamemnon nicht Vorwürfe erblicken können, welche zu Recht
erhoben werden und Agamemnon charakterisieren sollen, um so weniger, als in
der ganzen Menelaos-Szene vom Dichter nichts unterlassen wird, um Menelaos in
ein ungünstiges Licht zu setzen. Iphigenie, die darüber geklagt hatte, daß der

14 Dagegen nimmt schon Gr. Lit.-Gesch. S. 648, 13 Stellung.
15 Schon in den V. 432/4 will dagegen ein Teil des Heeres davon wissen, daß Iphigenie

der Artemis geopfert werden soll. 1345 ff. verlangt dann das ganze Heer die Opferung, ohne
daß wir erfahren, ob und von wem ihm der Spruch bekanntgegeben worden ist.

" Vgl. 1408/9: Sich der Gottheit zu widersetzen, wäre ein sinnloser Kampf.
17 Auch stände doch der Entlassung des Heeres nichts entgegen, wenn sowohl die

Truppen (352/3) als auch Agamemnon (94/5) und Menelaos (495) sich mit dem Gedanken
der Heimkehr tragen.



48 Viktor Frey

frevelhafte Vater sie mit frevelhaftem Morde preisgebe (1314/8)18, spricht nun zur
Mutter: päxrjv yäg o' sloogcö irvpovpivrjv ocö nöost • rd ö' äövvaxa fjplv xagxsgslv
ov gäöiov. (1369/70), bittet sie, ihren Gatten nicht zu hassen (1455) und versichert
sie, daß er die Tochter ungern zum Opfer für Hellas gegeben hat (1457). Achilleus
richtet sich nur insofern gegen Agamemnon, als er ohne sein Wissen seinen Namen
für die Intrige hat geben müssen. Was das Opfer betrifft, würde auch er Iphigenie
zum Wohle des Ganzen geben (961/9).

Daß es sich mit Klytämestra anders verhält, liegt in der Natur der Sache. Sie

ist die von Agamemnon belogene und getäuschte Gattin, von der man nichts
Gutes erwarten darf, sobald einmal der Plan enthüllt ist. Von da an ist für sie

Agamemnon der schlechte und grausame Kerl, der für sein Unterfangen büßen
soll. Seine Tochter hat er selbst zur Opferung dargeboten (1199/1200), Grausames
und Verwegenes unternimmt er (912/3,1104/5), er ist ein Schwächling und fürchtet
das Heer (1012). Anklagen, die sonst ganz unbekannt sind, werden mit Bezug auf
Agamemnons Ehe vorgebracht (1148ff.). Soweit handelt es sich um sachlich nicht
gerechtfertigte Vorwürfe. Mit Drohungen soll Agamemnon von seinem Vorhaben
abgehalten werden (1180ff.). Daß Klytämestra als die Hintergangene trotz
Iphigeniens Worten unversöhnlich bleibt und auf Rache sinnt (1456, 1458), entspricht
der auch in andern Dramen zu treffenden Situation. Ihr Groll wird dann wohl
durch die am Schlüsse erschienene Artemis beseitigt worden sein. (Vgl. den Schluß
der I. T. und der Hei.)

W^enn für den Feldherrn Agamemnon Handeln seinen eigenen Vorteil
wahrnehmen bedeutet und Gründe der Selbsterhaltung die den Helden treibende Kraft
sind (Snell, S. 151 f.), kann das nur dann zu einem negativen Urteil über Agamemnon

führen, wenn man mit von anderswoher bezogenen Maßstäben mißt. Für die

euripideische Tragödie ist dies die normale Situation. Einen Helden, der einer
höheren Idee verpflichtet ist und ihr mit heroischer Haltung zum Siege zu
verhelfen sucht, kann der Dramatiker Euripides nicht brauchen. So werden wir uns
viel weniger darüber verwundern, Agamemnon in schwachen Momenten und in
schwierigster Lage zu sehen, als über die Fragestellung, wie Euripides dazu habe

kommen können, «die großen Helden des Epos zu solchen Schwächlingen werden

zu lassen, über die ein Kind triumphiert» (Snell, S. 152)19. Nach unserer
Betrachtungsweise und den bisherigen Ausführungen kann das Ziel des Dramas unmöglich
darin bestehen, Iphigenie über ihren Vater triumphieren zu lassen. Iphigenie muß
sich wandeln und freiwillig als Opfer darbieten, damit Agamemnon und mit ihm
das Heer aus der Not gerettet werde, in die der Dichter ihn hineingeführt hat
Sie ist nicht die Hauptfigur, zu der Agamemnon nur Folie wäre, dazu bestimmt,
den freiwilligen Entschluß des Mädchens in helleres Licht zu rücken. Weiter
braucht hier von Iphigenie nicht die Rede zu sein. Ihre Wandlung ist im oben

angeführten Sinne dramatisch-technisch bedingt und soll als solche nicht psycho-

18 Daß der 1231/2 erhobene Vorwurf unberechtigt ist, weiß der Zuschauer.
19 Siehe auch Gr. Lit.-Gesch. S. 653.



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 49

logisch gedeutet werden. Glaubt man aber, Iphigenie dem Agamemnon gegenüberstellen

zu müssen, wird diese Gegenüberstellung auch für unser Empfinden nicht
zu Ungunsten Agamemnons ausfallen.

Das Besondere der aulischen Iphigenie wird weitgehend dadurch bestimmt, daß

ein eigentlich böser Feind fehlt. Klytämestra ist zwar ein Hindernis auf dem Weg

zur Rettung, aber sie ist nicht für die schwierige Lage und die Not Agamemnons
verantwortlich. Die Schuld an der Not liegt bei Artemis, welche mit Agamemnon
ihr grausames Spiel treibt und erst am Schlüsse mit der Verkündung, daß sie sich

mit einer geschlachteten Hirschkuh zufrieden gebe, Nachsicht walten läßt. So

müßte eigentlich die Göttin beseitigt werden können. Bis zur Entdeckung des

Planes weiß Klytämestra von allem nichts. Insofern sie dann für die Rettung
ihres Kindes kämpft, kann auch sie mit den Sympathien des Publikums rechnen.

Es tritt somit der in der Tragödie seltene Fall ein, daß sich die Sympathien sowohl

dem Helden als auch dem Gegenspieler zuwenden. (In gewissem Sinne gilt dies

auch für Äschylus' Eumeniden, in denen die Verfolger des Orestes, die Erinyen,
als die Hüter des Rechts eine im Interesse der staatlichen Ordnung liegende
Aufgabe erfüllen.)20 Das Fehlen des bösen Gegners erklärt nicht nur, wie schon
angedeutet worden ist, die Notwendigkeit einer Enthüllung des Planes, sondern auch
die restlose Ausnützung des Motives des vor der Ermordung seines Kindes
zurückschreckenden Vaters. Was bei Medea und Orestes in analoger Situation nur Episode

war, muß hier über einen großen Teil des Dramas hin ausgedehnt werden. Der
äußere Gegner ist durch einen im eigenen Innern auftauchenden ersetzt. Da ein

Monolog nicht ausreichen würde, die Lücke zu füllen, muß der Kampf auf andere

Art vorgeführt werden. Dem Agamemnon wird in Menelaos eine Person

gegenübergestellt. Eigentlich käme dieser die Aufgabe zu, gegenüber dem Standpunkte
des Vaters denjenigen des für Hellas verantwortlichen Feldherrn zur Geltung zu
bringen. Wenn Menelaos diesen Standpunkt nur andeutungsweise vertritt (vgl.
308, wo der Brief näoiv "EXXrjoiv xaxä bringt, 324, 370/2, 410), so darum, weil er
nicht Träger der Sympathie sein darf. Dadurch, daß für ihn der Zug im wesentlichen

eben doch nur in seinem eigenen Interesse liegt und er als Egoist vorgeführt
wird, kann er nicht die Teilnahme am Geschicke Agamemnons weglenken21.

III
Nachdem wir die aulische Iphigenie zu den uns bekannten Dramen in Beziehung

gesetzt haben, ist noch ein Vergleich mit zwei nicht erhaltenen Stücken von Interesse.

Ein Blick auf die Liste der verlorenen Dramen zeigt vorerst, daß ein König
als Hauptfigur eines Stückes und somit als der sich in Not befindende und schließlich

gerettete Held keine Seltenheit ist. Hier soll in Kürze noch vom Erechtheus

20 Natürlich fühlt der Zuschauer auch mit Iphigenie, was erfordert, daß diese nicht auf
brutale Weise getötet werden darf. Siehe die unten in Anm. 22 angeführte Parallele.

21 Die in der Gr. Lit.-Gesch. S. 635 gegebene Erklärung für die Funktion des Menelaos
ist abzulehnen.

4 Museum Helveticum



50 Viktor Frey

und vom Philoktetes die Rede sein. In beiden Dramen ist wie in der aulischen

Iphigenie ein König der Held. Die in ihnen bestehende Situation entspricht
weitgehend der in unserm Drama getroffenen. Gemeinsam ist ihnen, daß der Erfolg
eines Kriegszuges von der Erfüllung einer durch eine Gottheit gestellten Forderung
abhängig ist.

Im Erechtheus ist der attische König Erechtheus der Held. Wie von Agamemnon
wird auch von ihm die Opferung einer Tochter verlangt. Durch den Spruch des

Gottes wird der König, der angesichts des unter Eumolpos heranrückenden
feindlichen Heeres schon in Sorgen ist, in die schwierigste Lage versetzt. Natürlich hat
Erechtheus sich nicht widerstandslos dem Spruche unterworfen. Daß sich in ihm
der Vater gegen den Feldherrn aufbäumte, ist als Voraussetzung für dramatische

Wirkung nicht nur ein Postulat, sondern läßt sich aus der uns überlieferten Rede
der Königin Praxithea (frg. 360) erschließen. Hier ist die Gattin dem Opfer nicht
im Wege, sondern erleichtert und fördert es. Die an Erechtheus gerichteten Worte
(vgl. V. 36) bezwecken, den sich weigernden Vater zur Ausführung des Geforderten

zu überreden (vgl. V. 37, der die ablehnende Haltung des Erechtheus voraussetzt).
Damit erklärt sich das Bestreben, eine Menge von Argumenten anzuführen (vgl.
V. 5). Im wesentlichen vertritt Praxithea den Standpunkt der Polis, der Gesamtheit,

der gegenüber die private Sphäre zurückzutreten hat, zum Teil operiert sie

auch, wie dies in analoger Lage immer geschieht, mit egoistischen Motiven (vgl.
V. 36/41). Es fällt ihr offensichtlich die Funktion zu, den Standpunkt des für das

Ganze besorgten Feldherrn gegenüber dem im Augenblicke nur um das Wohl der

Familie bedachten Vater zur Geltung zu bringen. Der Plan, der dann gemeinsam
oder vom König allein aufgestellt worden ist, mag darin bestanden haben, an der

zum Tode bestimmten Tochter das Opfer ohne deren vorheriges Wissen vollziehen

zu lassen oder dann die Tochter auf das ihr Bevorstehende vorzubereiten (vgl.
Gr. Lit.-Gesch. S. 429, 8 und 11). War die Forderung des Gottes erfüllt, stand der

Rettung (vgl. V. 36/7) nichts mehr im Wege. Erechtheus besiegte Eumolpos und

war damit aus der zu Beginn herrschenden Notlage befreit. Daß er im Kampfe
gefallen wäre, nachdem ihm die Rettung in Aussicht gestellt worden war, wenn er
eine Tochter opfere, spricht gegen jede Wahrscheinlichkeit. In der Person des

Eumolpos ist zwar ein Gegner da, aber wie in der aulischen Iphigenie ist es die

Gottheit, die die eigentliche Notlage schafft.
Ähnlich ist die Lage im Philoktetes, wo der Seher Helenos die Eroberung Troias

vom Besitze des Bogens abhängig macht, den einst Herakles besaß, und der jetzt
dem ausgesetzten Philoktetes gehört. Verglichen mit der aulischen Iphigenie
besteht hier darin Übereinstimmung, daß nicht die im Titel genannte Person die

Hauptfigur, der Held ist. Die Berichte des Dion von Prusa, der uns in einer

Paraphrase des Prologes und einer Wiedergäbe des darauf folgenden Gespräches
zwischen Odysseus und Philoktetes (52. und 59. Rede) die für das Verständnis des

Dramas notwendigen Angaben gibt, lassen keinen Zweifel darüber, daß Odysseus
der Held ist. Mögen sich auch dem von schwerem Leiden heimgesuchten Philoktetes



Betrachtungen zu Euripides' aulischer Iphigenie 51

Sympathien zuwenden, der Träger der Sympathie ist von Anfang an unverkennbar
Odysseus. W"ie Agamemnon ist dieser in einer Zwangslage, zu leiden vnsg xfjg

xoivfjg ocoxrjgiag xal vixrjg (59, 1). Als der Spruch des Sehers verkündet worden

war, wollte Odysseus angesichts der Gefährlichkeit des notwendigen Unternehmens
den Königen Widerstand leisten. In seiner Verzagtheit kam ihm dann Athena zu
Hilfe, ermunterte ihn zur Tat und versprach ihm, ihn zu verwandeln, damit er vor
Philoktetes, der zu seinem Todfeind gemacht wird, unerkannt bleibe. Nun ist er
auf der Insel Lemnos, im Vertrauen auf die göttliche Hilfe zwar ermutigt, aber der
Schwere der Aufgabe sich voll bewußt. Die Gefahr wird dadurch noch gesteigert,
daß die Ankunft einer troianischen Gesandtschaft bevorsteht, deren Aufgabe
ebenfalls die Gewinnung des Philoktetes ist. In dieser schwierigen Lage gilt es, mit
jedem zur Verfügung stehenden Mittel zu arbeiten. Schon der Anblick des Philoktetes

versetzt Odysseus in Schrecken und Furcht und veranlaßt ihn, die Göttin
um Schutz und Rettung (59, 5) anzuflehen. Unmittelbarer Todesgefahr steht
Odysseus gegenüber, nachdem er sich als einen der dem Philoktetes so verhaßten
Griechen zu erkennen gegeben hat und für das dem Ausgesetzten angetane Unrecht
büßen soll. Im folgenden sehen wir ihn mit Lug und Trug arbeiten. Nicht mehr zu
erkennen ist dann, auf welche Weise Odysseus mit der gegnerischen Gesandtschaft

fertig geworden ist und Philoktetes dazu gebracht hat, mit nach Troia zu fahren.
Dadurch, daß das, was zuerst unmöglich erschienen war, verwirklicht werden

konnte, wurde Odysseus aus seiner Not gerettet. Falls Philoktetes, wofür alles

spricht, schließlich aus eigener Überzeugung seinen heftigen Widerstand gegen die
Fahrt nach Troia aufgab und zum Wohle der Gesamtheit sich mitnehmen ließ22,

liegt hier eine Parallele zum Wandel der Iphigenie vor. In beiden Fällen ist der

freiwillige Entschluß die einzig befriedigende Lösung, den Helden aus der Not
herauszuführen.

In allen drei Dramen ist an der Notlage des Helden eine Gottheit schuld. Auch
im Herakles ist es eine Gottheit, die den Helden aller Helden in höchste Not und

Verzweiflung führt. Die Verfolger des Orestes sind göttliche Wesen. Um eine Frau
in eine verzweifelte, trostlose Lage zu versetzen, genügt ein mächtiger Mann, ein

Herrscher. Schwieriger ist die Situation, wenn ein Held oder König des Mythos die

Hauptfigur sein muß. Euripides begegnet der Schwierigkeit damit, daß er eine

Gottheit eingreifen läßt. Für die Eignung eines Stoffes ergibt sich daraus, daß eine

Frau als Trägerin der Aktion viel dankbarer ist. Aus diesem Grunde überwiegen
die Stücke mit weiblichen Titelrollen. Die Verwendung von List und Trug, die man
einer Frau noch zuzubilligen geneigt ist, wirkt für unser Empfinden befremdend
beim Manne.

22 An und für sich würde ja die Gewinnung des Bogens genügen; aber den Schwerkranken
seiner Waffe zu berauben und schutzlos auf der Insel zurückzulassen, verträgt sich nicht
mit der Teilnahme, die Philoktetes auf sich zieht. So muß auch er aus seiner trostlosen Lage
gerettet werden.


	Betrachtungen zu Euripides aulische Iphigenie

