Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Betrachtungen zu Euripides aulische Iphigenie
Autor: Frey, Viktor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie

Von Viktor Frey

Die Darstellungen iiber Euripides’ aulische Iphigenie, denen wir bei Snell,
Pohlenz und Schmid-Stahlin® begegnen, bediirfen in verschiedener Hinsicht einer
Korrektur. Manches muB in einem andern Lichte erscheinen und zu einer andern
Wertung fithren, wenn dieses Drama mit den Mafstiben gemessen wird, welche
uns das euripideische Drama liefert, nicht mit denen, die von irgendwo anders her
gewonnen sind.

Es ist nicht beabsichtigt, im folgenden zu dem Problem der Uberarbeitung, wie
sie sich zu Beginn und am Schlusse zeigt, Stellung zu nehmen; denn es diirfte
dieser Angelegenheit im Hinblick auf das Ganze keine entscheidende Bedeutung
zukommen. Der Aufbau des Stiickes in seinen groBen Linien bleibt davon unbe-
rithrt.

Weil das Verstindnis fiir die Beurteilung gewisser Fragen nur durch eine Be-
trachtung erreicht und geférdert wird, die die aulische Iphigenie mit den iibrigen
Dramen des Euripides in Beziehung setzt, mufl vorgingig kurz von der euripi-
deischen Tragodie die Rede sein. Hier stiitzen wir uns vorerst nur auf die erhalte-
nen Stiicke.

I

DaB sich bei der Betrachtung der euripideischen Dramen ein gewisser Schematis-
mus erkennen liBt, gilt als feststehende Tatsache. Es sei hier auf die Ausfiihrungen
in der Gr. Lit.-Gesch. S. 780ff. hingewiesen, wo einige der wesentlichsten Punkte
angefiihrt werden, die die Anlage der Stiicke bestimmen. Die dort gegebene Dar-
stellung bedarf noch der Ergéinzung und Erweiterung.

Voraussetzung dafiir, daB die fiir Euripides charakteristische Rettung des
Helden, mit der das Drama schlieBt, erreicht werden kann, ist die Beseitigung
desjenigen, der die Schuld an der zu Beginn herrschenden Not trigt oder dem
Bemiihen des Helden, seine Lage zu bessern, im Wege steht. Damit eine von Erfolg
gekronte Abhilfe geschaffen werden kann, ist eine auf Uberlegung gegriindete
Aktion des Helden notwendig. Es mul von einem bestimmten Momente an ein
Plan da sein. Zur Verwirklichung dieses Planes ist dem um seine Rettung Kimpfen-
den jedes Mittel erlaubt. Dem am Schlusse erreichten Zustande steht irgendwo
im Verlauf des Stiickes eine Situation gegeniiber, in der der Held in hochste Gefahr,

1 Br. Snell, Aischylos, Leipzig 1928, S. 148ff. (zit. Snell); M. Pohlenz, Die Griechische
Tragodie, Leipzig und Berlin 1930, S. 495ff. (zit. Pohlenz); Schmid-Stahlin, Geschichte
der Griechischen Literatur, Miinchen, 1, 3, 1, (1940), S. 631ff. (zit. Gr. Lit.-Gesch.).



40 Viktor Frey

meistens in Todesgefahr, gesetzt wird oder sich in einer Not befindet, die zu besei-
tigen ihm so hoffnungslos erscheint, daB der Tod das beste Mittel zur Befreiung
ist. Dieser Tiefpunkt ist der starkste Kontrast zwischen der Not und der durch die
Rettungstat herbeigefiihrten Lage.

Demnach ergibt sich, dem Verlaufe des Dramas entsprechend, ein Schema mit
den folgenden wesentlichen Punkten:

1. Der Held

. Die Notlage

. Der Gegner

. Der Plan

. Hochste Gefahr

. Beseitigung des Gegners
7. Rettung

Mit Ausnahme der Troerinnen und der Phoinissen 1at sich das von Euripides
angewandte Schema in allen Dramen erkennen. Da8l das Schematische nicht gleich
in die Augen springt, verhindern die verschiedenen Variationsmoglichkeiten. Im
folgenden soll von jedem der angefiihrten Punkte kurz die Rede sein. Dabei kann
es sich nicht darum handeln, auf die zu treffenden Variationen einzutreten und
besonders auffallende Abweichungen zu erkliren?. Das bleibt Sache der Einzel-
interpretation, zu der freilich das aus allen Dramen gewonnene Schema beitragen
soll und kann. So hat man auch hier mit den Mangeln zu rechnen, die einer so
konzentrierten Ubersicht anzuhaften pflegen.

Der Held zeigt sich uns in einer zwiefachen Verhaltungsweise. In einem Teil des
Dramas zeichnet er sich durch Passivitdt, im andern durch Aktivitdt aus. Die
Darstellung einer auf groftmogliche Wirkung gerichteten Notlage verlangt die
Passivitit des Helden. Hier ist dieser ganz dem Schmerze und Leiden hingegeben,
jammert und klagt, ist hilflos und hoffnungslos. Das Bemiihen, Abhilfe zu schaffen
und die Durchfithrung des Planes erfordern Aktivitat. Sobald der Held sich zur
Aktion aufgerafft hat, ist er vorsichtig und schlau berechnend, verstellt sich und
ligt, spinnt Rénke und Listen, verfiigt iiber die Mittel, um mit dem Gegenspieler
fertig zu werden. Der Zuschauer, der mit dem sich in Not befindenden Helden
leidet, ist geneigt, diesem das Recht zuzubilligen, von jedem die ersehnte Rettung
herbeifiihrenden Mittel Gebrauch zu machen. Durch das ganze Stiick hindurch ist
der Held der Tréiiger der Sympathie. Die gegebene Charakterisierung zeigt, daBl der
Held nichts oder nur sehr wenig mit einem Helden im eigentlichen Sinne zu tun
hat. Seine Verhaltungsweise ist eines wirklichen Helden unwiirdig, entbehrt des
Heldischen und Heroischen. Man wiirde daher besser von der Hauptfigur sprechen.
Auch geht aus ihr hervor, daB nicht der Charakter des Helden die Situation,
sondern die Situation den Charakter bestimmt.

S Ot = WD

2 Solche sind meistens in erster Linie damit zu erkliren, da3 der Dichter sich dem
Einflusse eines schon gestalteten Stoffes nicht entziehen kann. Als Beispiel dafiir sei der
ungewohnliche SchluB in der Elektra angefiihrt.



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 41

Die Darstellung der Notlage beansprucht meistens einen breiten Raum. Auf ihr
liegt das Hauptgewicht, wihrend die durch die Rettungstat geschaffene Lage nur
noch angedeutet wird. Des Dichters Tendenz geht dahin, die Notlage moglichst
lange dauern zu lassen. Es liegt im Interesse der Spannung, ihre Beseitigung erst
unmittelbar vor dem SchluB des Dramas gliicken zu lassen. Was die Notlage
charakterisiert, ist innere und duere Not. Seelischer und korperlicher Schmerz,
erlittenes Unrecht, Armut, sozial niedere Stellung (Sklaventum), Verlassenheit,
Leben in der Fremde, Bedringnis und Verfolgung durch Feinde sind die Merkmale,
die das Bild bestimmen.

Der Gegner ist in erster Linie der fiir die Notlage Verantwortliche. Er verursacht
die Not und die Gefahren, indem er den Helden demiitigt, quilt, bedrangt, ver-
treibt und verfolgt. Er ist bose, gefiihllos, hart, brutal, grausam und iibermiitig.
Diese Charakterisierung gilt im wesentlichen auch in dem Sonderfalle, wo ein Gott
als der Gegner und Verfolger Not und Leiden bringt.

Die Abwehraktion des Helden erfolgt nach einem Plane. Der Plan kann bei
Beginn des Stiickes schon da sein, so daB dieses gleich mit der vorgesehenen Aktion
einsetzt, oder seine Entstehung wird erst im Verlaufe des Stiickes vorgefiihrt.
Wo der Plan nicht darin besteht, bei einem michtigen Helfer Schutz und Hilfe zu
suchen, handelt es sich darum, den Gegenspieler zu iiberlisten. Auf diese Weise
allein ist es moglich, das unmoglich Scheinende zu erreichen.

DaB die Situation hochster Gefahr ein notwendiger Bestandteil dereuripideischen
Tragodie ist, zeigt sich darin, daf bisweilen miihelos erkennbar eine solche ge-
schaffen wird, wo die Gefahr entweder gemieden oder doch um ein betrichtliches
MaB verkleinert werden konnte. Zur Vergroferung der Gefahr wird der Held
isoliert. Es ist dies die Situation, in der die pessimistischen AuBerungen iiber die
Unzuverlassigkeit der Freunde im Ungliick zu begegnen pflegen. Hier ist der Held
ganz auf sich selbst gestellt, wiewohl sich nicht selten seine Interessen mit denen
einer Vielheit oder der Gesamtheit decken. Die Gefahr droht von der Seite des
Gegners oder wird durch das Wagnis, den Gegner zu beseitigen, geschaffen, indem
das MiBlingen des Planes Tod bedeutet, oder erwiichst im eignen Innern, indem
sich angesichts der trostlosen Lage Selbstmordgedanken hervordringen.

Von dem seltenen Falle abgesehen, daBl dem Gegner in offenem Kampfe vom
gebetenen Retter entgegengetreten wird, erfordert die Beseitigung des Feindes
eine gegen jede Wahrscheinlichkeit verstoBende Unvorsichtigkeit und Leicht-
glaubigkeit. So vorsichtig und kiihl berechnend der brutale Gegner dort ist, wo die
Notlage ausgemalt wird, so naiv, leichtgliubig und dumm ist er dort, wo er in die
Falle gehen muB. Das sicherste Mittel, sich vor dem Gegner zu schiitzen, ist dessen
Ermordung. So endigen die Mehrzahl der Stiicke mit dem Tode des Gegners.
Auch dort, wo dies nicht der Fall ist, meldet sich gewohnlich zuerst der Gedanke,
den Gegenspieler durch Ermordung aus dem Wege zu schaffen. Wo dieser Art der
Beseitigung Hindernisse im Wege stehen und der Gegner nicht, wie im Falle der
Blendung, zur Ohnmacht verdammt ist, hat der Deus ex machina dafiir zu sorgen,



42 Viktor Frey

daf dem Helden keine Gefahren mehr erwachsen. Durch sein Eingreifen werden
Gegenaktionen des Uberlisteten vermieden.

Die Rettung wird herbeigefiihrt durch den unter der Not Leidenden selbst oder
durch einen unerwartet erscheinenden Retter (Verwandter, Freund, Fremder,
Gott am Schlusse) oder durch den um Hilfe angegangenen Retter. Auf dem Wege
zur Rettung werden in geringerem MaBe Schwierigkeiten behoben als immer wieder
neue Hindernisse geschaffen. Die Aktion des Retters richtet sich immer gegen den
Gegner des Helden. Nur dort, wo ein Gott das Ungliick gebracht hat, ist dies nicht
moglich. Die Rettung bedeutet Beseitigung der Notlage und Herstellung eines Zu-
standes, der zu Befriedigung und Freude Anla gibt. Die erreichte sichere, gute
und gliickliche Lage kann nicht mehr vorgefiihrt, sondern nur noch angedeutet
oder durch den Deus ex machina in einem Ausblick auf die Zukunft verheien
werden. Dies erklirt sich aus der Tendenz, den Zuschauer so lange wie moglich um
die Rettung des Helden bangen und die Entspannung erst im letzten Momente
eintreten zu lassen.

In der euripideischen Tragédie wird im Sinne der mehrmals begegnenden
SchluBlverse

moAla & aéimrws xpaivovar Jeol .
xal ta doxndéve’ odx éredéotdh,
v & adoxjrwv mdgov e Vedg.
ToLovd améfn tdde modyua.

Unméogliches moglich gemacht. Thr Ziel ist die Rettung aus der zu Beginn beste-
henden Notlage. Mit Recht kann man daher von Euripides als dem «Dichter der
Rettungen» (Gr. Lit.-Gesch. S. 870 zu S. 761, 6) sprechen.

II

Wenn wir jetzt an die aulische Iphigenie herantreten, wird klar, daB der Held
des Dramas Agamemnon ist; denn er ist der Triger der Intrige, mit der der Not
begegnet werden soll3. Die Not, unter der Agamemnon zu leiden hat, ist die schwie-
rige Lage, die in Aulis infolge der andauernden Windstille entstanden ist (88/92).
Das Heer ist des Wartens iiberdriissig und verlangt seine Entlassung. Gegeniiber
der Fiigung der Gotter ist der Feldherr machtlos, er weil keinen Ausweg (350/6)%.
Wie Abhilfe geschaffen werden kann, verkiindet der Seher Kalchas. Damit die
Flotte auslaufen kann, muf Iphigenie der Artemis geopfert werden. Agamemnons
Plan, der die Erfiillung der Forderung des Sehers erstrebt, besteht darin, Klyté-
mestra zusammen mit Iphigenie unter dem Vorwande ins Lager der Griechen zu
locken, daB8 die Tochter mit Achilleus vermahlt werden soll. Ist Iphigenie in Aulis,

3 In der Iphigenie des Aschylus und Sophokles war dies Odysseus.

4 Was hier im Munde des Menelaos dazu zu dienen scheint, Agamemnon in ungiinstiges
Licht zu setzen, soll in Wirklichkeit nur den Zuschauer mit der Notlage vertraut machen,
deren Kenntnis Voraussetzung fiir das Verstindnis des Dramas ist. Nochmals wird uns
spater die Notlage durch Achilleus geschildert (801ff.).



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 43

soll sie ohne Wissen der Mutter der Artemis als Opfer dargebracht werden. Wenn
die List des Helden sich gegen den richtet, der sein Gegner ist, dann ist in unserm
Drama Klytamestra der Gegner. Sie ist es, die der Erfiillung des Seherspruches im
Wege steht5, mit allen Mitteln dagegen kimpfen wird. Da sie niemals ihre Tochter
zur Opferung ins Lager schicken wiirde, braucht es eine List, daf sie Iphigenie
dorthin bringt. Nachdem sie vom Plane ihres Gatten erfabren hat, tut sie das ihr
Mogliche zu dessen Verhinderung und gewinnt in Achilleus einen méchtigen Helfer.
In hochste Gefahr mull Agamemnon dadurch kommen, da3 sein Plan dem Gegen-
spieler enthiillt wird. Was sonst nur in Gedanken als die todbringende Gefahr
erwogen wird, ist hier in Wirklichkeit eingetreten. So klagt Agamemnon (1140):

anwidueoda. mpodédotar Ta xguaTd Lov.

Falls der Plan ausgefiihrt wiirde, droht der Tod von Klytimestras Seite (vgl.
1183/90)¢. Damit schlieBlich das Ziel erreicht werden kann, muB Klytimestra und
mit ihr Achilleus dazu gebracht werden, auf den Widerstand und die Gegenaktion
zu verzichten. Sobald dem Opfer nichts mehr im Wege steht, sind die Vorausset-
zungen fiir eine giinstige Fahrt nach Troia geschaffen, der Feldherr ist aus seiner
Not gerettet. Fiir thn erbittet der Chor von Artemis immerwihrenden Ruhm
(1528/31)".

Entsprechend der iiblichen Technik, die Verwirklichung des Planes moglichst
lange unméglich erscheinen zu lassen, miissen Hindernisse geschaffen werden.
Der erste, der die Durchfiihrung des Planes gefihrdet und die gr6Bte Not bringt,
ist Agamemnon selbst, in dessen Innerem der Vater gegen den Feldherrn aufsteht.
Die Notlage, an der Artemis die Schuld tragt, vergroBert der Vater. Er ist wie ein
dullerer Feind auch ein Gegner, der den Helden in die Gefahr fiihrt, getotet zu
werden. Denn wenn dieser Gegner die Oberhand gewinnt, wird Agamemnon der
Wut des Heeres zum Opfer fallen (530/5, 1267/8). Ist es moglich, da der Vater
seine eigene Tochter toten 1aBt ? Esist nicht das erste Mal,daBin der eigenen Brust
des Helden der Gegner erwachst, der dem vorher gefallten Plane entgegenwirkt.
In der gleichen Situation befinden sich Medea- ihren Kindern und Orestes seiner
Mutter gegeniiber. Mit der Gegenaktion des Vaters setzt die Handlung ein. Was
der Feldherr vor Beginn des Stiickes geplant hat8, sucht der Vater in einem Gegen-
plane zunichte zu machen. Er gibt seinem Diener einen Brief, der moglichst rasch
seiner Gattin iiberbracht werden muf. Klytamestra soll mit Iphigenie zu Hause

5 Vgl. 538/40, dann besonders 731ff. (miBgliickter Versuch, die Frau nach Hause zu
schicken und Klage Agamemnons).

¢ Uber die Todesgefahr, die ein anderer Gegner schafft, wird gleich noch die Rede sein.

7 Den Ausblick auf die gute Zukunft muB dem Feldherrn die am Schlusse erschienene
Artemis gegeben haben.

8 Uber das Verhalten Agamemnons nach der Bekanntgabe des Seherspruches finden sich
zwei Versionen. Nach der einen wollte er das Heer entlassen, da ihm die Erfiillung der
Forderung unmdoglich schien, lieB sich dann jedoch vom Bruder iiberreden, das Furchtbare
zu erdulden (94/8). Nach der andern willigte er gern und freudig, nicht gezwungen, ein
(359/62). Die erste ist dort notwendig, wo der Vater spricht, die zweite entspricht der
Situation des Feldherrn, der, wenn auch nicht freudig, sich dem Verlangten unterzog.



44 Viktor Frey

bleiben oder dorthin zuriickkehren, falls sie schon unterwegs nach Aulis ist.
Das MiBlingen dieses Gegenplanes, das Agamemnon als Vater in hochste Not
bringt (vgl. 452/3), ist nur scheinbar ein Fehlschlag, in Wirklichkeit ein Fort-
schritt. Denn nachdem Klytéimestra mit Iphigenie im Heereslager ist, ist der erste
wichtige Schritt im Plane des Feldherrn getan und kann die Intrige zur Erlangung
des gesteckten Zieles weitergehen. Nach einem Riickschlag ist im Hinblick auf
den Tréger des Planes der Zustand wieder hergestellt, der vor Beginn des Dramas
bestanden hat. Nunmehr ist Agamemnon wieder der Feldherr.

Das zweite grofle Hindernis, das sich der Durchfiihrung des Planes in den Weg
stellt, i1st die von Klytamestra ausgeloste Gegenaktion. Der Kampf um die Ret-
tung Iphigeniens, den man als das eigentliche Thema der aulischen Iphigenie zu
betrachten pflegt, ist somit nur ein Bestandteil des Ganzen. Seine Funktion muf
im Hinblick auf die Aktion des Agamemnon gewiirdigt werden, wiewohl es sich
auch hier um eine Rettungsaktion und insofern um eine solche mit gutem Ende
handelt, als Iphigenie nicht geschlachtet wird. Voraussetzung dafiir, da eine
solche Gegenaktion iiberhaupt eintreten kann, ist die Enthiillung der Intrige.
Nachdem schon das Zusammentreffen von Klytdmestra und Achilleus einen
Schritt in dieser Richtung gebracht hat, gibt der alte Diener bedenkenlos den Plan
seines Herrn preis. Wenn in der aulischen Iphigenie durch Indiskretion eines in die
Intrige Eingeweihten und zum Schweigen Verpflichteten die Gegenpartei Kennt-
nis von dem Plane des Helden erhilt, geschieht dies offensichtlich in Ermangelung
von Hindernissen, die sich der Aktion des Helden entgegenstellen. Es fehlt der
Widerstand, der handelnde und den Helden in eine hoffnungslose Lage dréingende
Gegner. Mit andern Worten: Es fehlen die Voraussetzungen fiir ein mit Spannung
_geladenes Drama. Denn Odysseus, Kalchas und das Heer stehen auf einer Seite
mit dem Feldherrn Agamemnon, insofern sie sich alle fiir die Erfiillung der gott-
lichen Forderung einsetzen. Dadurch nun, dal eine Gegenaktion erméglicht und
in Achilleus ein Gegenspieler gewonnen wird, der sich mit allen Kriften gegen
Agamemnons Vorhaben einzusetzen verspricht, scheint dieser erneut in eine hoff-
nungslose Lage getrieben. Ja, es ist in der Tat eine Situation geschaffen, aus der
der einzig mogliche Ausweg darin besteht, dafl Iphigenie aus eigenem Entschlusse
sich zum Opfer anbietet. Diese offenbar nur von Euripides gegebene Losung ist
notig, um die gewaltsame Fortschleppung zu umgehen. Iphigenie wirkt so als Deus
ex machina (Gr. Lit.-Gesch. S. 633). In hochster Gefahr rettet sie ihren Vater,
wie in den Herakliden (484 ff.) Makaria die nach erfolgter Zusage des Schutzes er-
neut in hochste Gefahr (vgl. 487, 492) gesetzten Herakleskinder rettet.

Das Bestreben des Dichters, durch hindernde Aktionen Spannung zu erreichen,
hinterlit seine sichtbaren Spuren bei den einzelnen Personen und bei der Wer-
tung des troianischen Krieges. Deutlich zeigt sich, daB eine bestimmte Situation
eine bestimmte Verhaltungsweise verlangt. Dies soll im folgenden angedeutet
werden. Im Hinblick auf Agamemnon erfordern die beiden Regressionen gleichsam
eine Spaltung in zwei Personen. Im ersten Teil ist er der Vater, im zweiten der



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 45

Feldherr. Vergleichbar mit dieser Zerlegung ist die Situation, die in Aschylus’
Hiketiden begegnet, wo Pelasgos den Bittflehenden gegeniiber zuerst nur der die
Interessen der Stadt Argos bedenkende Politiker ist und den Bitten und Hinweisen
auf das gottliche Recht ausweicht, dann aber, nachdem er zum Einlenken ge-
zwungen worden ist, sich nur noch von der religiosen Pflicht leiten 1aBt und sich
nicht mehr um die Folgen kriegerischer Verwicklungen kiimmert. Wiirde Pelasgos
von Anfang an die religiose Pflicht vor alles stellen, miilite die Hilfe sofort be-
schlossene Sache sein. Wire Agamemnon von Anfang an der Feldherr, wire schon
jetzt die Opferung unabwendbar. So mufl von Beginn der Handlung an sich zuerst
alles in der privaten Sphire bewegen. Wo der Vater spricht, geht der Krieg nur
um Helena. Die Rettung seiner Tochter kommt vor allem andern. Auf die Hinweise
des Menelaos, die den Blick auf Hellas lenken sollen (vgl. 308, 324, 370/2, 410/11),
geht Agamemnon nicht ein. Genau umgekehrt ist Agamemnons spitere Verhal-
tungsweise. Wo der Feldherr spricht, wird der Krieg nur im Interesse von Hellas
gefiihrt (1258 ff.). Das Opfer der Tochter ist notwendig zum Wohle der Gesamtheit.
Auf das Bitten und Klagen, das an den Vater appelliert, darf Agamemnon nicht
eingehen. So sehen wir Vater und Feldherr nicht nebeneinander, sondern hinter-
einander®.

Sobald Agamemnon der Feldherr ist, miissen ihm Schwierigkeiten damit ge-
schaffen werden, daf} alle andern Personen die private Sphire vertreten. Damit
wird er génzlich isoliert. Zuerst muf} sich Menelaos wandeln und den Standpunkt
vertreten, der Krieg gehe nur um sein privates Interesse (473ff.). Dann sind es
Klytamestra (1146ff.), der alte Diener (881/3, 895), Iphigenie vor ihrer Wandlung
(1211£f.) und schlieBlich noch der Chor (vgl. 975/6 die Zustimmung zu Achilleus’
Absicht, fiir Iphigeniens Rettung zu kédmpfen; dann 1080ff., 12¢9/10, 1253/4),
- welche alle nur von Helena sprechen. Auch Achilleus richtet den Blick nicht auf
das Wohl der Gesamtheit, obschon er als Vertreter des ungeduldigen Heeres ge-
kommen ist. An das Heer denkt er nur, soweit es um sein personliches Interesse
geht (vgl. 1020/1). Er, der das Opfer verlangen miite, macht alles zu einer Prestige-
frage (961ff.). Er wire somit konsequenterweise auch negativ zu werten, wenn
man die Hingabe an die Gesamtheit als MaBstab anlegt. (Man beachte auch seinen
Ausspruch V. 1415 6 ddvaros detvov xaxdv, der wenig zu einem Helden paft.)
Von diesen Personen aus gesehen erscheint die Sache so, als wolle allein Aga-
memnon die Opferung der Iphigenie und handle es sich nur darum, ihn umzu-
stimmen (vgl. 939/40, 1015, 1102, 1141/3, 1165ff., besonders 1177/8). Und doch
verlangt sie das ganze Heer, aber eben erst 1346ff. Im Momente, wo der Ausweg
aus der Sackgasse gefunden werden muB, ist eine ganz andere Iphigenie erforder-
lich. Jetzt muBl Iphigenie den Standpunkt von Hellas vertreten (1378ff.) und
zwar so, da} privates Gliick nichts mehr bedeutet. (Dal daneben noch nach wei-
teren Motiven gesucht wird, ist angesichts des plotzlich geforderten Stimmungs-

® Der schwankende Agamemnon, der uns den Vater und Feldherrn nebeneinander zeigt,
gehort der Exposition an (vgl. 34ff. und 107/10).



46 Viktor Frey

umschlages begreiflich.) Somit haben wir wie im Falle Agamemnons auch bei
Iphigenie eine Spaltung in zwei Personen. Die eine wirkt im Sinne einer Regres-
sion, die andere fordert die Aktion.

DaB3 wir zwei ganz verschiedene Wertungen des troianischen Krieges haben, ist
also lediglich eine Folge dramatischer Erwéigungen. Jede ist an ihrem Platze
dramatisch-technisch gefordert, hat nichts mit einer Wandlung des Euripides zu
tunl®, Uber Einzelnes wird spiter noch die Rede sein.

Nach diesen die groBen Linien ins Auge fassenden Ausfiihrungen kann jetzt auf
Detailfragen eingetreten werden. Es soll in erster Linie von Agamemnon die Rede
sein, muBl doch die Hauptaufgabe darin erblickt werden, das Verstéindnis fiir diese
Figur zu fordern. Die von uns eingeschlagene Betrachtungsweise muB hier zu einem
Bilde fiihren, das zu dem in der Literatur iiber die aulische Iphigenie begegnenden
in Widerspruch steht. Was das ungiinstige Bild bestimmt!!, muB einzeln betrachtet
und neu gewertet werden.

Als wichtigstes Ergebnis einer vergleichenden Betrachtung ergibt sich, daB in
allererster Linie die Sympathien der Figur des Agamemnon zugewandt sind ; denn
der Zuschauer steht immer auf der Seite des Helden, mogen die Mittel, die dieser
zur Rettung aus seiner Not anwendet, an und fiir sich noch so verwerflich sein!2.
Wenn Agamemnon mit Lug und Trug sein Ziel zu erreichen sucht, belastet das ihn
nicht. Das ist bei Euripides jedem in analoger Situation erlaubt. Der Vorwurf,
Agamemnon habe nicht den Mut, seiner Gattin die Wahrheit zu sagen, ist daher
fernzuhalten.

Auch bei der Beurteilung des Agamemnon, der seinen Plan bereut und vereiteln
will, darf nicht der MaBstab angelegt werden, den das homerische Epos liefert.
DaB Agamemnon nicht mit eiserner Entschlossenheit handelt, sondern vor der
geforderten Opferung seiner Tochter zuriickschreckt und in dem Spruch etwas
erblickt, das er unméglich tun kann, tragt ihm unsere vollen Sympathien ein. Der
Vater hat ein Recht, angesichts des von ihm Verlangten zu schwanken und schwach
zu werden, genau so wie Medea vor dem Morde ihrer Kinder und Orestes vor der
T6tung seiner Mutter schwanken und schwach werden. DaB es sich fiir Agamemnon
nicht um eine Sache des »oi¢ (vgl. 373/5), sondern des Herzens handelt, kann nur
fiir ihn sprechen. Er ist deshalb kein «haltloser, unheldischer Schwichling», der
Geringschiitzung oder Verachtung verdient. Alle die AuBerungen, die gegen Aga-
memnons frithere Verhaltungsweise Stellung nehmen (vgl. 107/8, 133, 136, 388,
459), sind im Lichte der ersten groBen Regression zu wiirdigen. Sie sind hier eine
Notwendigkeit'3. Auch spiter bei der Begegnung mit Iphigenie kann der Durch-
bruch der Gefiihle Agamemnons (644 ff.) nur zur Intensivierung unserer Anteil-
nahme beitragen.

10 Vgl. dagegen Gr. Lit.-Gesch. S. 634, 644, 648, 653f.

11 Siehe besonders Gr. Lit.-Gesch. S. 635.

12 Tn diesem Zusammenhang ist auch beachtenswert, daB Agamemnon im Gegensatz
zu I. T. 20ff. von jeder Schuld an der von Artemis verhingten Windstille frei ist.

13 Hierher gehéren auch die V. 84/6, die in Widerspruch zu 337 ff. stehen.



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 47

Schwierigkeiten bestehen fiir den Dichter dort, wo er vom Vater zum Feldherrn
iiberleiten und die Notwendigkeit der Opferung motivieren mu8 (511£f.). Die Moti-
vierung, die hier fiir den plétzlichen Umschwung gegeben wird, ist von der spater
Klytamestra und Iphigenie gegeniiber angefiihrten (1266f.) verschieden. Wie ist
dies zu erkliren, und wie sind die Motivierungen zu bewerten ? Es ist sonderbar,
daB man dort, wo Agamemnon den Standpunkt vertritt, den man an Aschylus’
Agamemnon positiv wertet und auch vom euripideischen erwartet, von bloSem
Gerede glaubt sprechen zu diirfen. «Agamemnon verschanzt sich jetzt hinter seinen
Feldherrnpflichten, redet viel von Hellas.» (Pohlenz, S. 498)14. Von Anfang an ist
doch klar, daB die hier gegebenen Argumente es sein miissen, die dazu dienen, die
Ausfithrung des von der Géttin geforderten Opfers zu motivieren. Sie werden ja
auch von Iphigenie aufgenommen (1580ff.). Das Opfer muB gebracht werden zum
Wohle der Gesamtheit. Wenn diese Argumente nicht schon im ersten Falle ange-
fithrt werden, so darum, weil hier aus technischen Griinden die Opferung noch
nicht als unabwendbar feststehen durfte. Dadurch, daB noch nicht das ganze Heer,
sondern nur Kalchas und Odysseus vom Gotterspruche wissen, bleibt eine Moglich-
keit offen, daB das Schreckliche umgangen werden kann!5. Was Agamemnon hier
fiirchtet, ist das, daB der Spruch dem Heere bekannt wiirde. Wenn dieses weil3,
daB die Gottheit das Opfer verlangt, kann er sich ihm doch unmdéglich wider-
setzen. Das hat nichts mit «personlicher Feigheit» und «Angst vor der Menge» zu
tun. In Wirklichkeit wird eben Artemis die Erfiillung ihrer Forderung durch-
setzen (vgl. 511, 537)16. Wiren nur Kalchas und Odysseus im Wege, konnten sie
mit Leichtigkeit beseitigt werden (vgl. 519 den Vorschlag des Menelaos zur Er-
mordung des Kalchas, auf den Agamemnon im folgenden gar nicht eintritt).1?

Was die Vorwiirfe betrifft, die gegen Agamemnon von Seite seiner Gegenspieler
erhoben werden, ist zu beachten, dafl sie meistens von dem, der sie gemacht hat,
wieder zuriickgenommen werden. Der erste Fall, wo damit Agamemnons Verhal-
tungsweise als richtig und begreiflich anerkannt wird, liegt im Stimmungs-
umschlag des Menelaos vor, der zweite im Wandel der Iphigenie. Menelaos wider-
ruft seine fritheren Worte und stellt sich vorbehaltlos auf seines Bruders Seite
(4791f.), bezeichnet sich im Hinblick auf sein vorheriges Verhalten als dpow» (489)
und seine Worte als detvoi Adyor (500). Somit wird man in seiner vorangegangenen
Anklagerede gegen Agamemnon nicht Vorwiirfe erblicken konnen, welche zu Recht
erhoben werden und Agamemnon charakterisieren sollen, um so weniger, als in
der ganzen Menelaos-Szene vom Dichter nichts unterlassen wird, um Menelaos in
ein ungiinstiges Licht zu setzen. Iphigenie, die dariiber geklagt hatte, da der

14 Dagegen nimmt schon Gr. Lit.-Gesch. S. 648, 13 Stellung.

15-Schon in den V. 432/4 will dagegen ein Teil des Heeres davon wissen, daB Iphigenie
der Artemis geopfert werden soll. 1345 ff. verlangt dann das ganze Heer die Opferung, ohne
daB wir erfahren, ob und von wem ihm der Spruch bekanntgegeben worden ist.

16 Vgl. 1408/9: Sich der Gottheit zu widersetzen, wire ein sinnloser Kampf.

17 Auch stinde doch der Entlassung des Heeres nichts entgegen, wenn sowohl die
Truppen (352/3) als auch Agamemnon (94/5) und Menelaos (495) sich mit dem Gedanken
der Heimkehr tragen.



48 Viktor Frey

frevelhafte Vater sie mit frevelhaftem Morde preisgebe (1314/8)18, spricht nun zur
Mutter: udrny ydp o’ eicopd Yvuovuévyy o nocet* Ta & addvara fjuiv xaptepeiv
09 padiov. (1369/70), bittet sie, ihren Gatten nicht zu hassen (1455) und versichert
sie, daB er die Tochter ungern zum Opfer fiir Hellas gegeben hat (1457). Achilleus
richtet sich nur insofern gegen Agamemnon, als er ohne sein Wissen seinen Namen
fiir die Intrige hat geben miissen. Was das Opfer betrifft, wiirde auch er Iphigenie
zum Wohle des Ganzen geben (961/9).

DaB es sich mit Klytédmestra anders verhélt, liegt in der Natur der Sache. Sie
ist die von Agamemnon belogene und getduschte Gattin, von der man nichts
Gutes erwarten darf, sobald einmal der Plan enthiillt ist. Von da an ist fiir sie
Agamemnon der schlechte und grausame Kerl, der fiir sein Unterfangen biien
soll. Seine Tochter hat er selbst zur Opferung dargeboten (1199/1200), Grausames
und Verwegenes unternimmt er (912/3, 1104/5), er ist ein Schwiichling und fiirchtet
das Heer (1012). Anklagen, die sonst ganz unbekannt sind, werden mit Bezug auf
Agamemnons Ehe vorgebracht (1148ff.). Soweit handelt es sich um sachlich nicht
gerechtfertigte Vorwiirfe. Mit Drohungen soll Agamemnon von seinem Vorhaben
abgehalten werden (1180ff.). Dal Klytimestra als die Hintergangene trotz Iphi-
geniens Worten unversohnlich bleibt und auf Rache sinnt (1456, 1458), entspricht
der auch in andern Dramen zu treffenden Situation. Ihr Groll wird dann wohl
durch die am Schlusse erschienene Artemis beseitigt worden sein. (Vgl. den Schlu3
der I. T. und der Hel.)

Wenn fiir den Feldherrn Agamemnon Handeln seinen eigenen Vorteil wahr-
nehmen bedeutet und Griinde der Selbsterhaltung die den Helden treibende Kraft
sind (Snell, S. 1511.), kann das nur dann zu einem negativen Urteil iiber Agamem-
non fithren, wenn man mit von anderswoher bezogenen MaBstiben miBt. Fiir die
euripideische Tragodie ist dies die normale Situation. Einen Helden, der einer
héheren Idee verpflichtet ist und ihr mit heroischer Haltung zum Siege zu ver-
helfen sucht, kann der Dramatiker Euripides nicht brauchen. So werden wir uns
viel weniger dariiber verwundern, Agamemnon in schwachen Momenten und in
schwierigster Lage zu sehen, als iiber die Fragestellung, wie Euripides dazu habe
kommen konnen, «die groen Helden des Epos zu solchen Schwichlingen werden
zu lassen, iiber die ein Kind triumphiert» (Snell, S. 152)1%. Nach unserer Betrach-
tungsweise und den bisherigen Ausfithrungen kann das Ziel des Dramas unméglich
darin bestehen, Iphigenie iiber ihren Vater triumphieren zu lassen. Iphigenie mufl
sich wandeln und freiwillig als Opfer darbieten, damit Agamemnon und mit ihm
das Heer aus der Not gerettet werde, in die der Dichter ihn hineingefiihrt hat.
Sie ist nicht die Hauptfigur, zu der Agamemnon nur Folie wire, dazu bestimmt,
den freiwilligen EntschluB des Midchens in helleres Licht zu riicken. Weiter
braucht hier von Iphigenie nicht die Rede zu sein. Thre Wandlung ist im oben
angefiihrten Sinne dramatisch-technisch bedingt und soll als solche nicht psycho-

18 DaB der 1231/2 erhobene Vorwurf unberechtigt ist, weiB der Zuschauer.
19 Siehe auch Gr. Lit.-Gesch. S. 653.



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 49

logisch gedeutet werden. Glaubt man aber, Iphigenie dem Agamemnon gegeniiber-
stellen zu miissen, wird diese Gegeniiberstellung auch fiir unser Empfinden nicht
zu Ungunsten Agamemnons ausfallen.

Das Besondere der aulischen Iphigenie wird weitgehend dadurch bestimmt, da3
ein eigentlich boser Feind fehlt. Klytamestra ist zwar ein Hindernis auf dem Weg
zur Rettung, aber sie ist nicht fiir die schwierige Lage und die Not Agamemnons
verantwortlich. Die Schuld an der Not liegt bei Artemis, welche mit Agamemnon
ihr grausames Spiel treibt und erst am Schlusse mit der Verkiindung, daB sie sich
mit einer geschlachteten Hirschkuh zufrieden gebe, Nachsicht walten 1d8t. So
miiBte eigentlich die Gottin beseitigt werden konnen. Bis zur Entdeckung des
Planes wei8 Klytimestra von allem nichts. Insofern sie dann fiir die Rettung
ihres Kindes kiampft, kann auch sie mit den Sympathien des Publikums rechnen.
Es tritt somit der in der Tragodie seltene Fall ein, daB sich die Sympathien sowohl
dem Helden als auch dem Gegenspieler zuwenden. (In gewissem Sinne gilt dies
auch fiir Aschylus’ Eumeniden, in denen die Verfolger des Orestes, die Erinyen,
als die Hiiter des Rechts eine im Interesse der staatlichen Ordnung liegende Auf-
gabe erfiillen.)2? Das Fehlen des bosen Gegners erklart nicht nur, wie schon ange-
deutet worden ist, die Notwendigkeit einer Enthiillung des Planes, sondern auch
die restlose Ausniitzung des Motives des vor der Ermordung seines Kindes zuriick-
schreckenden Vaters. Was bei Medea und Orestes in analoger Situation nur Episode
war, muB hier iiber einen groBlen Teil des Dramas hin ausgedehnt werden. Der
duBere Gegner ist durch einen im eigenen Innern auftauchenden ersetzt. Da ein
Monolog nicht ausreichen wiirde, die Liicke zu fiillen, muB der Kampf auf andere
Art vorgefiihrt werden. Dem Agamemnon wird in Menelaos eine Person gegen-
iibergestellt. Eigentlich kime dieser die Aufgabe zu, gegeniiber dem Standpunkte
des Vaters denjenigen des fiir Hellas verantwortlichen Feldherrn zur Geltung zu
bringen. Wenn Menelaos diesen Standpunkt nur andeutungsweise vertritt (vgl.
308, wo der Brief ndow "EAAnow xaxd bringt, 324, 370/2, 410), so darum, weil er
nicht Triger der Sympathie sein darf. Dadurch, daB fiir ihn der Zug im wesent-
lichen eben doch nur in seinem eigenen Interesse liegt und er als Egoist vorgefiihrt
wird, kann er nicht die Teilnahme am Geschicke Agamemnons weglenken?!.

III

Nachdem wir die aulische Iphigenie zu den uns bekannten Dramen in Beziehung
gesetzt haben, ist noch ein Vergleich mit zwei nicht erhaltenen Stiicken von Inter-
esse. Ein Blick auf die Liste der verlorenen Dramen zeigt vorerst, daBl ein Konig
als Hauptfigur eines Stiickes und somit als der sich in Not befindende und schlief3-
lich gerettete Held keine Seltenheit ist. Hier soll in Kiirze noch vom Erechtheus

20 Natiirlich fiihlt der Zuschauer auch mit Iphigenie, was erfordert, da diese nicht auf
brutale Weise getotet werden darf. Siehe die unten in Anm. 22 angefiihrte Parallele.

21 Die in der Gr. Lit.-Gesch. S. 635 gegebene Erkliarung fiir die Funktion des Menelaos
ist abzulehnen.

4 Museum Helveticum



50 Viktor Frey

und vom Philoktetes die Rede sein. In beiden Dramen ist wie in der aulischen
Iphigenie ein Konig der Held. Die in ihnen bestehende Situation entspricht weit-
gehend der in unserm Drama getroffenen. Gemeinsam ist ihnen, daB der Erfolg
eines Kriegszuges von der Erfiillung einer durch eine Gottheit gestellten Forderung
abhingig ist.

Im Erechtheus ist der attische Konig Erechtheus der Held. Wie von Agamemnon
wird auch von ihm die Opferung einer Tochter verlangt. Durch den Spruch des
Gottes wird der Konig, der angesichts des unter Eumolpos heranriickenden feind-
lichen Heeres schon in Sorgen ist, in die schwierigste Lage versetzt. Natiirlich hat
Erechtheus sich nicht widerstandslos dem Spruche unterworfen. Da8 sich in ihm
der Vater gegen den Feldherrn aufbdumte, ist als Voraussetzung fiir dramatische
Wirkung nicht nur ein Postulat, sondern 1a8t sich aus der uns iiberlieferten Rede
der Konigin Praxithea (frg. 360) erschlieBen. Hier ist die Gattin dem Opfer nicht
im Wege, sondern erleichtert und férdert es. Die an Erechtheus gerichteten Worte
(vgl. V. 36) bezwecken, den sich weigernden Vater zur Ausfiithrung des Geforderten
zu iiberreden (vgl. V. 37, der die ablehnende Haltung des Erechtheus voraussetzt).
Damit erklart sich das Bestreben, eine Menge von Argumenten anzufiihren (vgl.
V. 5). Im wesentlichen vertritt Praxithea den Standpunkt der Polis, der Gesamt-
heit, der gegeniiber die private Sphire zuriickzutreten hat, zum Teil operiert sie
auch, wie dies in analoger Lage immer geschieht, mit egoistischen Motiven (vgl.
V. 36/41). Es fallt ihr offensichtlich die Funktion zu, den Standpunkt des fiir das
Ganze besorgten Feldherrn gegeniiber dem im Augenblicke nur um das Wohl der
Familie bedachten Vater zur Geltung zu bringen. Der Plan, der dann gemeinsam
oder vom Koénig allein aufgestellt worden ist, mag darin bestanden haben, an der
zum Tode bestimmten Tochter das Opfer ohne deren vorheriges Wissen vollziehen
zu lassen oder dann die Tochter auf das ihr Bevorstehende vorzubereiten (vgl.
Gr. Lit.-Gesch. S. 429, 8 und 11). War die Forderung des Gottes erfiillt, stand der
Rettung (vgl. V. 36/7) nichts mehr im Wege. Erechtheus besiegte Eumolpos und
war damit aus der zu Beginn herrschenden Notlage befreit. DaBl er im Kampfe
gefallen wire, nachdem ihm die Rettung in Aussicht gestellt worden war, wenn er
eine Tochter opfere, spricht gegen jede Wahrscheinlichkeit. In der Person des
Eumolpos ist zwar ein Gegner da, aber wie in der aulischen Iphigenie ist es die
Gottheit, die die eigentliche Notlage schafft.

Ahnlich ist die Lage im Philoktetes, wo der Seher Helenos die Eroberung Troias
vom Besitze des Bogens abhingig macht, den einst Herakles besal}, und der jetzt
dem ausgesetzten Philoktetes gehort. Verglichen mit der aulischen Iphigenie be-
steht hier darin Ubereinstimmung, daB nicht die im Titel genannte Person die
Hauptfigur, der Held ist. Die Berichte des Dion von Prusa, der uns in einer Para-
phrase des Prologes und einer Wiedergabe des darauf folgenden Gespriches zwi-
schen Odysseus und Philoktetes (52. und 59. Rede) die fiir das Verstindnis des
Dramas notwendigen Angaben gibt, lassen keinen Zweifel dariiber, daB Odysseus
der Held ist. Mogen sich auch dem von schwerem Leiden heimgesuchten Philoktetes



Betrachtungen zu Euripides’ aulischer Iphigenie 51

Sympathien zuwenden, der Triger der Sympathie ist von Anfang an unverkennbar
Odysseus. Wie Agamemnon ist dieser in einer Zwangslage, zu leiden ¥mép 7ijs
zowijs owtnolas xal vixns (59, 1). Als der Spruch des Sehers verkiindet worden
war, wollte Odysseus angesichts der Gefiahrlichkeit des notwendigen Unternehmens
den Konigen Widerstand leisten. In seiner Verzagtheit kam ihm dann Athena zu
Hilfe, ermunterte ihn zur Tat und versprach ihm, ihn zu verwandeln, damit er vor
Philoktetes, der zu seinem Todfeind gemacht wird, unerkannt bleibe. Nun ist er
auf der Insel Lemnos, im Vertrauen auf die gottliche Hilfe zwar ermutigt, aber der
Schwere der Aufgabe sich voll bewullt. Die Gefahr wird dadurch noch gesteigert,
daB die Ankunft einer troianischen Gesandtschaft bevorsteht, deren Aufgabe
ebenfalls die Gewinnung des Philoktetes ist. In dieser schwierigen Lage gilt es, mit
jedem zur Verfiigung stehenden Mittel zu arbeiten. Schon der Anblick des Philo-
ktetes versetzt Odysseus in Schrecken und Furcht und veranlaBt ihn, die Géttin
um Schutz und Rettung (59, 5) anzuflehen. Unmittelbarer Todesgefahr steht
Odysseus gegeniiber, nachdem er sich als einen der dem Philoktetes so verha3ten
Griechen zu erkennen gegeben hat und fiir das dem Ausgesetzten angetane Unrecht
biiBen soll. Im folgenden sehen wir ihn mit Lug und Trug arbeiten. Nicht mehr zu
erkennen ist dann, auf welche Weise Odysseus mit der gegnerischen Gesandtschaft
fertig geworden ist und Philoktetes dazu gebracht hat, mit nach Troia zu fahren.
Dadurch, da8 das, was zuerst unmoglich erschienen war, verwirklicht werden
konnte, wurde Odysseus aus seiner Not gerettet. Falls Philoktetes, wofiir alles
spricht, schlieBlich aus eigener Uberzeugung seinen heftigen Widerstand gegen die
Fahrt nach Troia aufgab und zum Wohle der Gesamtheit sich mitnehmen lie322,
liegt hier eine Parallele zum Wandel der Iphigenie vor. In beiden Fillen ist der
freiwillige Entschlufl die einzig befriedigende Losung, den Helden aus der Not
herauszufiihren.

In allen drei Dramen ist an der Notlage des Helden eine Gottheit schuld. Auch
im Herakles ist es eine Gottheit, die den Helden aller Helden in hochste Not und
Verzweiflung fiihrt. Die Verfolger des Orestes sind gottliche Wesen. Um eine Frau
in eine verzweifelte, trostlose Lage zu versetzen, geniigt ein méchtiger Mann, ein
Herrscher. Schwieriger ist die Situation, wenn ein Held oder Konig des Mythos die
Hauptfigur sein muB. Euripides begegnet der Schwierigkeit damit, da er eine
Gottheit eingreifen 1aB8t. Fiir die Eignung eines Stoffes ergibt sich daraus, daf eine
Frau als Tragerin der Aktion viel dankbarer ist. Aus diesem Grunde iiberwiegen
die Stiicke mit weiblichen Titelrollen. Die Verwendung von List und Trug, die man
einer Frau noch zuzubilligen geneigt ist, wirkt fiir unser Empfinden befremdend
beim Manne.

22 An und fiir sich wiirde ja die Gewinnung des Bogens geniigen ; aber den Schwerkranken
seiner Waffe zu berauben und schutzlos auf der Insel zuriickzulassen, vertrigt sich nicht
mit der Teilnahme, die Philoktetes auf sich zieht. So muB auch er aus seiner trostlosen Lage
gerettet werden.



	Betrachtungen zu Euripides aulische Iphigenie

