
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Eukosmia : ein Beitrag zur Wiederherstellung des Areopagitikos des
Damon

Autor: Ryffel, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edouard Tieche zum 70. Geburtstag

Eukosmia
Ein Beitrag zur Wiederherstellung des Areopagitikos des Dämon1

Von Heinrich Ryffel

Motto: Tö cpvXaxxfigiov olxodoui]xeov iv uovoixfj

1. Der Musiktheoretiker Dämon von Athen muß in den Gemütern seiner

Zeitgenossen eine ähnliche Erregung verursacht haben, wie er sie als Wirkung der Musik
auf das Ethos lehrte. Plutarch wird die Meinung der zahlreichen Dämon-Gegner
wiedergeben, wenn er behauptet, die Musik sei für Dämon nur ein Tarnungsmittel
gewesen, um seine sophistische Gewandtheit vor der Masse zu verbergen; im
Grunde genommen sei er des Perikles «politischer Trainer» gewesen, dessen

Gefährlichkeit man aber erkannt und den man daher als psyaXongäypcov und

cpiXoxvgavvog durch das Scherbengericht auf zehn Jahre verbannt habe2. Der

genaue Anlaß zu seinem Ostrakismos ist nicht bekannt, ebensowenig der
Zeitpunkt3. Es läßt sich daher auch nicht entscheiden, ob er als «staatsgefährlicher
Parteiführer» ausgeschaltet werden sollte, wie Wilamowitz meint, oder ob man in
dem offenbar einflußreichen und gefürchteten politischen Drahtzieher nicht
einfach seinen mächtigen Freund, Perikles, treffen wollte, in ähnlicher Weise wie mit
den Anschlägen gegen Anaxagoras, Pheidias oder gegen Aspasia4.

Dieser «merkwürdige Mann» (Wilamowitz), den Piaton bei Gelegenheit einen

«außerordentlich geistvollen Mann» nennt (und zwar nicht nur auf dem Gebiet der

Musik, sondern auch sonst im weiteren Bereich der Jugendbildung5), hat vielleicht,
wenn der Ausdruck erlaubt ist, mit Pindar zusammen «studiert»; jedenfalls hat er,

1 Das Folgende ist als Parergon herausgewachsen aus Untersuchungen zu einem Problem
der griechischen Staatstheorie {METABOAH TIOAITEIQN). Herr Prof.Tieche hat diese
während des Krieges unterbrochene Arbeit (die demnächst als Heft 1 der «Berner Abhandlungen

zur Altertumswissenschaft» erscheinen wird) vor seinem Rücktritt von der
akademischen Lehrtätigkeit betreut und mit freundlichen Ratschlägen begleitet. Es ist daher dem
Verfasser eine besondere Freude, seine Dankbarkeit an dieser Stelle bezeugen zu dürfen,
und dies gerade mit der «Eukosmia»: verdankt er doch die Beschäftigung mit dem
Areopagitikos des Isokrates im besonderen einem Hinweis von Herrn Prof. Tieche aus dem
Jahre 1938.

2 Plutarch, Perikles, 4 xärv noXixixätv dhemxng xal diödaxaXog. Vgl. Piaton, Protagoras,
p. 316d, e. Die Komödie spottet über den zweiten «Cheiron», Plat. com. 191 (Kock). Von
politischem Einfluß auf Perikles wissen auch Piaton, Alk. I, p. 118 b, c und Aristoteles,
Athen. Pol. 27, 4.

3 Zwischen 450—440 nach Diels-Kranz in den «Fragmenten der Vorsokratiker», wo unter
Xr. 37 die Nachrichten über Dämon gesammelt sind (weiterhin zitiert als VS 37), Bd. I, 382,
Z. 43. «Um 450», meint W. Nestle, Vom Mythos zum Logos, 1942, 435.

4 U. v. Wilamowitz-Möllendorff, Piaton, 1920, I, 15, 1.
5 Piaton, Laches, p. 180d, lff.



24 Heinrich Ryffel

da Pindar einige Jahre älter sein mag, den Unterricht desselben Lehrers genossen:
des Agathokles, den Protagoras bei Piaton für «seine» Sophistik beansprucht
(s. Anm. 2) und der sich eines großen Ansehens als Musiklehrer erfreut haben muß,
daß Pindar aus Theben sich seine früheste Ausbildung gerade in Athen holte.
Möglicherweise hat schon dieser Agathokles mit seinen Schülern das Problem des

neuen xgönog behandelt: denn was sich später der Dichter von der Muse erfleht,
das hat der Theoretiker Dämon aus ethisch-pädagogischen und ethisch-politischen
Überlegungen verworfen, nämlich xgönov cböfjg viov6.

Da wir nur von einem einzigen Werk Dämons wissen, das man für «eine der
ältesten attischen Schriften» in Prosa hält, wird er auch seine Lehre darin
dargelegt haben; ihr Titel «Areopagitikos» gibt allein schon ein Rätsel auf7. Wilamowitz

wirft nach seiner Rekonstruktion des Areopagitikos (Verskunst, 66, worin er

vor allem die metrischen Probleme behandelt), die Frage auf, ob Dämons «Schrift-
stellerei» dem Alter angehöre, als er, aus der Verbannung zurückgekehrt, der
Politik entfremdet gewesen sei. Dafür scheint es keine Anhaltspunkte zu geben,
noch ist damit der Titel verständlich gemacht.

Nach der Meinung Nestles hat sich Dämon vor dem Areopag, «der damals noch
die Oberaufsicht über das gesamte Staatsleben hatte, wegen seiner Beschäftigung
mit der Musik in einer Rede» verantworten müssen; Nestle hält es unter Hinweis
auf Ps. Xen. Resp. Ath. 1,13 (trotz Kaiinka) für «höchst wahrscheinlich, daß der

Demos die musischen Übungen der Aristokratie mit Mißtrauen betrachtete»8.

An das Motiv des «Sich-vor-dem-Areopag-verantwortens» können wir nicht recht
glauben. LTm so brauchbarer scheint uns dagegen als Ausgangspunkt das

«Mißtrauen des Demos»: es müßte nun aber noch sichtbar gemacht werden können,
durch welchen Gehalt und durch welche Tendenz die «musischen Übungen der
Aristokratie» dazu Anlaß gaben.

An eine «Verteidigungsschrift für die Musik» (eventuell im Hinblick auf Ps.

Xen. 1, 13) glaubt W. Schmid: die Musik sei ohnehin Gegenstand von Diskussionen

gewesen, wie z. B. die Nachricht zeige, daß Themistokles sich als Musikfeind
erklärt habe9. Dämon habe eine theoretische Begründung gegeben für die

altpythagoreische Überzeugung von der erzieherischen Bedeutung der Musik10.

8 Pindar, 01.3, 4ff. Piaton, Staat, p. 424c mit Komm, von Adam.
7 Wilamowitz, Griechische Verskunst, 1921, 60ff. Der Titel nach VS 37, B, 2. Schon

Philodem, der den Dämon allerdings nur indirekt kennt, scheint nicht mehr gewußt zu
haben, was für eine Beziehung zu den «wirklichen» Areopagiten bestanden hat. Was er
jedoch mit den «fingierten» Areopagiten meinte, ob er an eine ideale Oberbehörde dachte,
wie die Elite der Wächter oder Nomophylakes, wissen wir nicht.

8 Nestle, a. a. O. 436, Anm. 41. Daraus muß man wohl schließen, daß Nestle mit dem
Ansatz der Schrift (oder Rede) vor 462 hinaufgeht.

9 W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur, 1940, III, 732. Plut. Them. 2.
10 Pythagoreisch: RE XVI, 1, Sp. 839. Sehr positiv auch Nestle, a. a. O. 435, Schmid,

a. a. O. 549; 735: Dabei scheint mir besonders einleuchtend die Auffassung, daß das attische
Interesse hauptsächlich der praktisch-ethischen und politischen Seite dieser pythagoreischen
Musiktheorie galt, weniger der Zahlenspekulation. Vgl. jetzt auch 0. Gigon, Der Ursprung
der griechischen Philosophie, 1945, 143f. (In der Frage nach der Beziehung zum Pytha-
goreertum skeptisch.)



Eukosmia 25

Schmid weist dann beiläufig noch darauf hin, daß rund 100 Jahre später auch

Isokrates sich an den Areopag gewendet habe als an den Hüter von Sitte und

Ordnung. In Weiterführung dieses Hinweises ergab sich aus der Interpretation der

Damon-Fragmente im platonischen «Staat», als diese auf ihren verfassungstheoretischen

Gehalt hin untersucht wurden, die Vermutung: der Areopagitikos des

Isokrates sei in den Grundzügen durch das Vorbild der gleichnamigen Schrift des

Dämon angeregt worden.

Dazu sei vorweg an zwei äußere Vorbedingungen erinnert, die erfüllt sein müssen,

wenn unser Versuch einer knappen Begründung dieser Hypothese sich nicht zum
vornherein im Bereich des völlig Unwahrscheinlichen verlieren soll:

a) Isokrates muß auch sonst dafür bekannt sein, daß er fremdes Gedankengut
in seine Reden und Schriften eingearbeitet hat: Diesen Nachweis haben, wie mir
scheint, schon Gomperz und Nestle erbracht, wobei dieser im besonderen dargetan
hat, wie Isokrates in manchem den ovyygäppaxa xcöv ngoyeyovöxcov oocpioxcöv

direkt verpflichtet ist. Eine weitere Erhellung seiner Arbeitstechnik brachte die

Untersuchung von G. Schmitz-Kahlmann11.

b) Isokrates muß Dämon gekannt haben: Dazu ist festzustellen, daß eines der
nicht besonders zahlreichen Testimonia über Dämon von Isokrates stammt. Es

gehört zwar nicht dem Areopagitikos an, gibt aber deutlich zu erkennen, was für
eine Hochschätzung Isokrates dem Dämon entgegenbrachte: Aäptcovog xov xax'
ixslvov xöv xqovov cpgovipcoxäxov öötgavxog elvai xcöv noXtxcöv12.

2. Dämon, dem Musikethiker und Jugenderzieher, der nach Wilamowitz
«wahrscheinlich als Vorläufer Piatons die erziehliche Wirkung der echten Musik
vertreten hat»13, folgt Piaton im «Staat» in seinem Logos negl povotxfjg auf weitere
Strecken, als die ausdrücklichen Zitate anzeigen. Die dreimalige Namensnennung,

p. 400b 1, c 4, 424c 6, sowie die Art, wie Piaton ihn als Autorität anruft, sind

an sich schon etwas Außerordentliches und Einmaliges als «Quellenangabe» im
«Staat»14.

Als ausdrückliche Zitate gelten:
a) Staat, III, p. 400 b-c 5 VS 37, B, 9).
b) Staat, IV, p. 424c (=VS 37, B, 10).

In der Umgebung beider Fragmente steckt zweifellos noch mehr Damonsches

Gut, das sich vielleicht teilweise noch fassen läßt und uns weiter führen kann15.

11 H. Gomperz, Isokrates und die Sokratik, Wiener Studien 27/28, 1905/06. W. Nestle,
Spuren der Sophistik bei Isokrates, Philol. 70, 1911. Gisela Schmitz-Kahlmann, Das
Beispiel der Geschichte im politischen Denken des Isokrates, Philol. Suppl. XXXI, 4, 1939.
Diese Untersuchung geht aus von der fruchtbaren Einsicht W. Jaegers, daß das Paradeigma
nicht ein Stilmittel ist, sondern eine Denkform, Paideia I, 61 f.

12 Isokrates 15, 235 VS 37, A, 3).
13 Wilamowitz, Piaton I, 15, 1.
14 S. dazu jetzt auch W. Jaeger, Paideia II, 408, Anm. 111.
15 So schon v. Jan in RE IV, Sp. 2072 für «Staat» p. 398c-399e (cap. 10), wovon er

«das meiste und beste auf Anschauungen D.s zurückführen» will. Vgl. ferner den Hinweis
von Diels-Kranz zu VS 37, B, 10.



26 Heinrich Ryffel

a) Das erste Damon-Fragment im «Staat»

Trotz der äußerlich klaren Abgrenzung durch die zweimalige Namensnennung
steht das Fragment keineswegs isoliert da. Es ist vielmehr in einen größeren
Gedankengang eingebettet: in die Reinigung der xgvcpcöoa nöXtg (vgl. p. 399e), im
besonderen der Dichtkunst und der Musik, die ihr Symbol findet im Entscheid
Piatons für Apollon und gegen Marsyas. Für das Gebiet der Musiktheorie heißt
das, daß Piaton - anders als Aristoteles - kompromißlos Partei nimmt für die

(pythagoreischen) Musikethiker und gegen die Musikästhetiker16. Leitgesichtspunkt

in Betrachtung und Wertung der Musik bildet die Erziehung.
Dementsprechend wird von Piaton bei der Reinigung der Dichtung auch der

musikalische Vortrag, die X i £ i g, festgelegt: unter sparsamster Verwendung der

psxaßoXai soll sie sich «in einem einheitlichen melodischen Tonfalle und in einem
auf etwa gleiche Weise gestalteten Rhythmus» vollziehen, «rezitativ-ähnlich»17.
Die andere Art der Xe£ig, die im «Staat» keinen Platz hat, schwelgt in allen

Tonfolgen, ägpoviai, und gv&poi, öiä xö navxoöanäg pogcpäg xcöv pexaßoXcöv

sxeiv (p. 397 b, c).
Nach demselben Stilgrundsatz sondert Piaton anschließend in der Reinigung

von Gesang und Musik die allein geeigneten ägpoviai aus. Wenn Piaton dafür
den Dämon noch nicht anruft, sondern erst nachher für die gvftpoi, so darf daraus
nicht der Schluß gezogen werden, Dämon habe sich dazu nicht geäußert oder dann
in anderem Sinn als Piaton. Fragment VS 37, B, 7 beweist vielmehr das Gegenteil,
daß er nämlich die Wirkung der Harmonie auf das Ethos sowohl der Jugendlichen
als auch der Alteren untersucht hat. Nur mußte Piaton über eine seit der Zeit
Dämons üppig entwickelte «neue Musik» urteilen, die auch schon an ihren
Auswirkungen kenntlich war: die Vermehrung der Saiten, die zahlreicher angewendeten

ägpoviai hatten eine wachsende Neigung zu noixiXia und pexaßoXr) zur Folge,
wobei «die einst so fest umrissenen ethischen Assoziationen» immer mehr verblaßten18.

Piaton befand sich im übrigen, wie W. Vetter feststellt, mit seiner Stellung
gegenüber den psxaßoXai, der noXvyogöia und dem navagpövtov (p. 397 b, 399 c)

durchaus in Übereinstimmung mit dem Stilideal «der antiken Musik zur Zeit
der Hochblüte»19.

Die Ausscheidung der Rhythmen und Versfüße wird sodann dem Dämon
überlassen, was das einzelne betrifft; Piaton legt nur im allgemeinen fest,
daß es sich um diejenigen Rhythmen handeln soll, die einem «wohlgesitteten
und mannhaften Leben» zugeordnet sind: ßiov xoopiov xe xal ävögsiov

(p. 399e lOf. vgl. die Harmonien acocpgövcov, ävögsicov p. 399c 3).
Auszuschließen seien noixiXoi (sc. gv&poi) und navxoöa nal ßäoetg (p. 399e 9f.).
Im besonderen, heißt es dann, sei mit Dämon zu prüfen, welche Versfüße der

16 A. Busse, Zur Musikästhetik des Aristoteles, Rh. Mus. 77, 40 (1928).
17 W. Vetter, Musikunterricht, in RE XVI, 1, Sp. 879.
18 RE. a. a. O. Sp. 868.
19 RE, a. a. O. Sp. 865. Vgl. ferner auch den Artikel «Musik» von W. Vetter in RE,

a. a. O. Sp. 840, zur «Ethik der Tonfolgen».



Eukosmia 27

äveXev&sgia (vgl. VS 37, B, 6), der vßgig oder pavia, oder irgend einer andern
xaxia angemessen und welche Rhythmen den entgegengesetzten Sinnesarten
vorbehalten seien (p. 400 b). Welche Sinnesarten Piaton und Dämon gemeint haben,
läßt sich nicht nur e contrario, sondern unter Heranziehen von Dämon VS 37, B, 4

erschließen: ävögsia (vgl. Piaton, Laches, p. 200a, b), ococpgoovvr), vielleicht
auch öixatoovvrj, und auf Grund des ßiog xöopiog (s. oben) bestimmt entweder

xoopiöxrjg oder, wie ich glaube, svxoopia (s. unten S. 28; 30).
Zu diesen Sinnesarten zu erziehen, das dürfte wohl das Ziel beider Musikethiker

gewesen sein: Die Harmonien und Rhythmen, sofern sie «gut» sind, xö svgv&pov
und evägpooxov, haben nämlich «gute Haltung», svoxrjpoovvrj, im Gefolge (vgl.
p. 400c, d mit VS 37, B, 4), ihrerseits aber «folgen sie sich angleichend» der xaXr)

Xe£ig, da nach einer frühern Setzung der Rhythmus und die Harmonie sich nach
dem Logos richten; dieser a"ber folgt aus einer entsprechenden «Seelenverfassung»,
xcö xfjg ipvxfjg fjÜEt (p. 400d 7. Vgl. Danom, VS 37, B, 7 xaxä xö r)&og ipvxfjg sxäo-

xr\g). Also gehen die «gute Haltung» und Euharmonia und Eurhythmia und

Eulogia letzten Endes zurück auf die richtig verstandene «Gutherzigkeit»,
Euetheia20.

Entwickelte Piaton den Gedankengang bis hierher ziemlich sicher gemäß der bei
Dämon angelegten Grundrichtung - abgesehen von der bestimmten Bezogenheit
von Rhythmus und Harmonie auf Lexis sowie von der Aufwertung der Euetheia,
wofür uns die Anhaltspunkte fehlen -, so dürfte die nachfolgende Ausweitung und

Anwendung auf alle Künste nur platonisch sein (p. 400e-401 d 4). Bei der dort
einsetzenden Begründung, warum bei dieser Formung des Ethos und der «Haltung»
die Musik die entscheidendste Rolle spielt, glaubt man im Ausdruck Piatons
wieder den Dämon fassen zu können: öxi päXioxa xaxaövsxat slg xö ivxög
xfjg xpvxfJG o xe gvftpög xal ägpovia, xal iggcopsvioxaxa änxsxai avxfjg
cpigovxa xr)v svoxrtpoovvr)v, xal noiel svoxrjpova, iäv xig ögircög xgacpfj,
sl öi pr), xovvavxiov (p. 401 d 4ff.). Nicht anders aber sah Dämon die Wirkung
der Musik auf das Ethos: als ein unmittelbares «An-die-Seele-rühren», ein xivslv
xr)v ipvxfjv, wie wir dem Wortlaut von VS 37, B, 6 wohl entnehmen dürfen:
ov xaxcög Ö' sXsyov ol negl Aäptcova xöv 'Adr/valov, öxt xal xäg cböag xal xäg ögxrj-
ostg äväyxrj yivsodai xivovpivng ncog xfjg ipvxfjg, xai aL psv iXeinrigtoi xal
xaXal noiovot xotavxag, al ÖJ ivavxiai xäg ivavxiag. (Vgl. noch p. 402c 3

iXev&egiöxrjg.)
Die formende Kraft und den bildenden Wert der Musik haben die frühen

Sophisten ganz allgemein sehr hoch eingeschätzt. So hat man denn die Worte, die
Piaton dem Protagoras darüber in den Mund legt, für «echt» gehalten21. Bei
näherer Prüfung glauben wir darin eher die Lehre Dämons zu erkennen: In der
Skizze des Erziehungsweges, der von den Eltern über die Schule bis zur Polis mit

20 Piaton, Staat, p. 400e 1, vgl. p. 348 c 12ff. S. unten S. 28. Der Gegenbegriff der
xaxofföeia erscheint p. 401a 7 und p. 348 d 1 sowie Isokrates, Areopagitikos 47.

21 «Anlehnung an eine Originalschrift des Sophisten» hält Busse a. a. O. 39 für
wahrscheinlich.



28 Heinrich Ryffel

ihren Gesetzen führt, ist den Kitharistai die Aufgabe Überbunden, um die oco-

cpgoovvrj bemüht zu sein xal önojg äv ol viot pr/öev xaxovgycöoiv. Ferner sind die
Übungen bei der Lehre und Pflege der lyrischen Gedichte so angelegt, daß sie

xal xovg gv&povg xe xal xäg ägpoviag ävayxäCovoiv olxsiovatrai xaig
ipvyalg xcöv naiöcov, Iva fjpsgtbxsgot xe cbaiv, xal svgvdpöxegoi xal svagpoo-
xöxsgoi yiyvöpsvot xQifotpoi cboiv slg xö Xiysiv xe xal ngäxxsiv ¦ näg yäg ö

ßiog xov ävirgcbnov svgvdpiag xe xal svagpooxiag öslxai. (Plat.
Prot. p. 326a, b.) Diese beiden Leitbegriffe, Eurhythmia und Euharmostia,
finden sich bei Piaton, nach Ast, außer an dieser Stelle nur noch zweimal im «Staat»,
auch wieder gekoppelt, und zwar erstens p. 400d 11, in der oben besprochenen
nächsten Umgebung des ersten Dämon-Stückes, und zweitens p. 522 a in einer
deutlichen Rekapitulation der ersten Stelle. Als Gesamtziel der Schulerziehung
wird vom platonischen Protagoras in demselben Zusammenhang die Eukosmia,
der ((Anstand schlechthin», den technischen Lernzielen klar übergeordnet: eig

ÖiöaoxäXcov nipnovxeg noXvpäXXov ivxiXXovxai intpEXsl&ai svxoopiag xcöv

naiöcov fj ygappäxcov xe xal xt&agioscog. (Piaton, Prot. p. 325d.)
Der entscheidende Terminus, Eukosmia, ist nach Ast bei Piaton einzig an dieser

Stelle belegt. Trotz aller Problematik der umstrittenen « Quellen- oder Echtheitsfrage»

des platonischen Protagoras gibt dieser terminologische Befund zu denken.
Vor allem ist auf den Umstand hinzuweisen, daß Piaton bei der Wiederaufnahme
des Musikerziehungsproblems im «Staat» zwar die Eurhythmia und Euharmostia
beibehält, den Oberbegriff der Eukosmia aber ersetzt durch die (polemisch gegen
die Eubulia des Protagoras ausgespielte und absichtlich neu aufgewertete)
Euetheia (s. Anm. 20). Auch Protagoras seinerseits hat ja offensichtlich die
altattisch-ethische Eukosmia (des Dämon, wie wir glauben möchten) übertrumpfen
wollen durch seine (intellektualistischer gefärbte) «Wohlberatenheit», die Eubulia
(vgl. die Definition Plat. Prot. p. 318e5ff.).22 - Bevor wir die zentrale Stellung
betrachten, welche die Eukosmia im Areopagitikos des Isokrates einnimmt, haben

wir die Auswirkungen der Damonschen Musikethik auf die Politik zu untersuchen,
was uns weiterführt zu:

b) Das zweite Damon-Fragment im «Staat»

Piaton ist im Werdegang seines Staates an dem Punkt angelangt, da er ihn
getrost kann wachsen lassen «wie einen Kreis» (p. 424a 5). Es bedarf nun nur noch
des Einen, worüber zu wachen ist, daß sich «keine Neuerungen in Gymnastik und
Musik »(b 5) einschleichen wider die aufgestellte Ordnung, «xö ör) cpvXaxxfjgiov

olxoöoprjxiov iv povoixfj.» (p. 424d lf.). Darum muß man sich hüten

vor jeder Änderung der «Sangesweise», vor einem xgönog cböfjg viog. Denn - und

nun folgt das Dämon-Zitat - «in ein neues ,Eidos von Musik' überzuwechseln

22 Daß Protagoras den Dämon gekannt hat (trotzdem er ihn bei Plat. Prot. p. 316e
nicht nennt, wohl aber dessen Lehrer), darf man annehmen. Möglich ist sogar persönliche
Bekanntschaft (Protagoras' erster Athen-Aufenthalt fällt vor 444. Beide sind mit Perikles
befreundet).



Eukosmia 29

(psxaßäXXsiv), davor soll man auf der Hut sein, da man damit im Ganzen eine

Gefahr eingeht. Nirgends nämlich werden Sangesweisen erschüttert (xivovvxai)
ohne Mitleidenschaft der bedeutendsten staatlichen Gesetze, wie Dämon sagt und

wovon auch ich überzeugt bin» (p. 424c)23.

Für diesen erstaunlichen Satz dürfte wohl auch schon Dämon eine eingehende

Begründung gegeben haben. Piaton gibt die nähere Ausführung, die sich schon aus

inneren Gründen mit Dämons Überlegungen mehr oder weniger decken muß, dem

Adeimantos: dieser schildert nun das Einschleichen der Paranomia und ihre Ausbreitung

und Auswirkung «nicht aus Eigenem»24. Sokrates nimmt dies denn auch mit
einer zweifelnden Frage hin (p. 424e 3). Die eigene Darstellung vom Einschleichen
des Verfalls in den «besten Staat» geben Sokrates-Platon später im VIII. Buch,
wobei sie bedeutend weiter ausholen und sich in ihrer psychologischen Begründung
ins einzelne einlassen, im Grunde genommen aber von demselben Punkt ausgehen,

von der povoixf) (p. 546d 6). - Wiederum glauben wir, daß uns terminologische
Betrachtungen weiterhelfen können im Nachweis, daß die Adeimantos-Begründung
p. 424 d, e eine Zusammenfassung Damonscher Gedanken darste lt25.

nagavopia, die sich «unvermerkt einschleicht», Xavirävst nagaövopivij,
wie Adeimantos sagt, vorerst noch auf dem Gebiet der povoixf), wo man ihr nichts
Böses zutraut und ihre Wirkung unterschätzt, in der Meinung, es handle sich um
Spiel, naiötä, während es - so hören wir mit - in Wirklichkeit um Erziehung,
naiÖEia, geht, diese Paranomia erscheint im «Staat» noch einmal, p. 537e 4 (von
der Gefahr falscher Dialektik), ferner dreimal in den «Gesetzen»26. Hier gibt
Piaton noch einmal die bekannte Damonsche Herleitung von Paranomia «aus dem

Geiste der Musik» - allerdings ohne Dämon zu nennen - unter eigener Ausführung
de3 Verfalls seiner «Nomokratie» (p. 700a 5) zur berühmten «Theatrokratie»
(701a 3).

Aristoteles übernimmt in der «Politik» p. 1307b, 32f. wörtlich die Formulierung

des «Staates» - von Piaton, oder vielleicht von Dämon?27 - Xav&ävsi
yäg nagaövopivij fj nagavopia, also mitsamt dem charakteristischen
Verbum, das sich bei Piaton sonst nach Ast nur noch einmal findet, im «Staat»

p. 421 e 8, offensichtlich bereits im Bann der unmittelbar folgenden Adeimantos-

23 Zu Musik und Staat vgl. RE, a. a. O. Sp. 835f.
24 Wilamowitz, Piaton II, 195, 1.
25 Wir verkennen die Gefahr nicht, die solchem Vorgehen gerade bei Piaton droht, der

sich so schwer terminologisch behaften läßt. Die Belege scheinen jedoch so deutlich zu
liegen und ergeben ein in sich so geschlossenes, aus der Musiktheorie herauswachsendes
Begriffssystem von staatlichem Verfall und seinen Gegenkräften (Sophrosyne, Eukosmia),
daß uns die Hypothese trotzdem wenigstens diskutierbar vorkommt. Darum sei sie, mitsamt
allen Bedenken, der Kritik unterbreitet.

26 Die drei Belege von nagavouia stehen innerhalb dieses Zusammenhanges dicht
beieinander: p. 700d 3, e 5, p. 701a 6.

27 Aristoteles nennt in der «Politik» den Dämon nicht mit Namen. Wenn wir aber
bedenken, wie eingehend er sich mit einem Zeitgenossen Dämons, mit Hippodamos von Milet,
und mit dessen Staatstheorie auseinandersetzt, so scheint es zum mindesten nicht
ausgeschlossen, daß er auch den Dämon noch eingesehen haben könnte. In der Athen. Pol.
nennt er ihn 27, 4 Aauarviöng ö Oirföev.



30 Heinrich Ryffel

stelle28. Der Weg, auf dem sich die Paranomia von der Musik aus weiter
verbreitet, ist der folgende: «Sie tut ja auch wirklich nichts anderes (d. h. nichts
Böses), als daß sie sich schrittweise einhaust und sich sachte einfiltriert in die

Gesittung und Beschäftigung (xä fjvxrj xs xal xä inixrjösvpaxa); von da strömt sie,

(bereits) größer (geworden), in den öffentlichen Geschäftsverkehr ein (xä ovpßö-
Xata), und vom Geschäftsverkehr her breitet sie sich dann auf die Gesetze und
Verfassungen aus (inl xovg vöpovg xal noXtxsiag), und zwar, mein Sokrates, mit großer
Frechheit (äosXyEia), bis sie zum Schluß alles im privaten und staatlichen (Bereich)
über den Haufen wirft» (p. 424d 7ff.).

Dem Bezirk der ovpßöXaia kommt dabei ganz besondere Bedeutung zu. Er
darf geradezu als Kennmarke dieses ganzen Begriffskomplexes gelten. Die
ovpßöXaia wickeln sich auf der äyogä ab, dem Brennpunkt des öffentlichen Lebens,
aber auch dem Spiegel der Moral (s. dazu unten S. 36); «Staat», p. 425c 10ff.,
kurz nach der Adeimantos(-Damon)-Partie, ist dafür eine sprechende Stelle:
Einem derartig schamlosen Treiben gedenkt Piaton nicht mit irgendwelchen
Geboten oder Aufsichtsbehörden steuern zu wollen, das wäre nutzlos. Nur die gute
Erziehung kann davor bewahren, wenn man von Kind auf schon beim Spiel durch
die Musik «Eunomia» in sich aufgenommen hat (p. 425a 2f.). Daß diese Ordnung
auf dem Markt sonst durch eine Behörde, die äyogavöpoi, erzwungen wird und
xöopog heißt, weiß auch Piaton in den «Gesetzen» p. 764b lff. Aristoteles belegt
uns sogar, daß dies die Stätte von svxoopia war29. Besonders beweiskräftig
scheint mir für unseren Zusammenhang die Verknüpfung nsgi xs xä ovpßöXaia

xal xf)v evxoopiav zu sein. Beide Leitbegriffe finden sich, wenn auch

getrennt, im Areopagitikos des Isokrates - und fanden sich vielleicht auch, wie ich
vermuten möchte, in der gleichnamigen Schrift des Dämon30.

28 «Politik» p. 1307b, 32f., sogar in derselben syntaktischen Fügung wie «Staat» p. 424d
3, und ähnlich auch p. 421e 8: tpvfaaxxiov onojg ufpioxe avxovg kfiaei eig xfjv nöXiv naga-
övvxa, eingegeben durch das Stichwort veaixegiouög (vgl. tö uf] veojxegi^eiv p. 424b 5).

29 Aristoteles, Politik, p. 1299b, 14ff., bei der Sichtung der dgyal: jioiojv dei xaxd xdnov
agyela noXXa ijii/ieXeiofrai (s. Anm. 30) xal nolorv navxaypv uiav dgxffv elvai xvgiav, olov
evxoofiiag ndxegov iv äyogq. uev dyogavöuov xal nöxegov xaxd xö ngäyua dei öiaigeiv
fj xaxd xovg dvägojnovg, Xeyoj ö' olov eva xfjg evxoofitag, fj naiöarv aXXov xal ywavxwv mit
Komm, von Newman; p. 1321b, 12ff. ngwxov uev ovv in ipiiXeta (s. Anm. 30) xafv dvay-
xaiatv fj negl xrjv äyogdv, i<p' jJ öel xiva dgyfjv elvai xfjv iq>ogä~>oav negi xe xd avußo-
Xata xal xfjv evxoouiav xxX. bes.Z. 18ff. (vgl. die Zusammenfassung davon p. 1322b,39).

Auch Xenophon bezeugt uns indirekt, daß Eukosmia offenbar ursprünglich die «Ordnung

auf dem Markt» bedeutet hat: Aufseiner idealisierten und zu den Persern projizierten
iXevtfega dyogd ist für das geschäftliche Getriebe der Händler mit ihrem Gebaren kein
Platz, sie müssen ausziehen d>g ufj uiyvvtjxai fj xovxarv xvgßn xfj xöjv nenaiöevuevatv
evxoauia, die nachher im einzelnen beschrieben wird (Kyrup. I, 2, 3ff.).

Die evxoofiia Eurip. Bakchen 693 (der älteste Beleg nach Liddell-Scott) hat eine andere
(ästhetische) Bedeutung, wie der Zusammenhang zeigt.

Ethisch-politisch dagegen Thuk. I, 84, 3, in bezeichnender Umgebung: noXefxixoi xe xal
evßovXot öid xö evxoauov yiyvöue&a, xö uev oxi alötbg aaxpgoavvrjg nXeiaxov uexeyei
(vgl. Solon 3, 33). - Der Wortbildung nach könnte evxoauia als politischer Terminus so
alt sein wie evvouia. In der Bindung an den Areopag wäre dann der Grund zu suchen
für sein Zurücktreten im 5. Jh., bis die Sokratiker ihn wieder aufzunehmen wagten. (Vgl.
Anm. 46.)

30 Isokrates 7, 33 und 34 (vgl. «Staat» p. 424d 9f„ p. 425c 10). Ferner 7, 37 imue-
Xeioirai xfjg evxoa/iiag (vgl. Piaton, Prot. p. 325d 8f. ,iniue).eia&ai evxoauiag). 7, 42 di



Eukosmia 31

äoiXysia ist bei Piaton nach Ast einmalig, sonst steht dafür äxoXaoia

(p. 425e 9 usw.), beide als Gegenpol zu ococpgoovvrj (und Eukosmia ?)31.

Nach diesen terminologischen Betrachtungen bleibt uns aber noch die wichtigste
Frage zum zweiten Damon-Fragment des «Staates»: Wie kam es zur Übertragung
der ganzen These von nagavopia, des pr) vscoxEgiCetv, von der Musiktheorie auf
die Staatslehre Nur andeutungsweise sei dabei zuerst an die gemeinsamen Grundkräfte

erinnert: Das altattische Polis-Ethos und die «alte Erziehung», ägxaia nai-
ösvoig. Im besonderen finden sich dann aber in der Musikethik des Dämon noch

Anhaltspunkte, auf die wir kurz hinweisen wollen:
Vorab ist hier zu nennen der sicher aus gemeinsamer Wurzel erwachsene

musikalische und ethisch-politische Nomos-Begriff32. Am Weg der Paranomia ist abzulesen,

wo sie sich treffen: In den fjdrj des Menschen, die durch den musikalischen
Nomos in seiner Seele erzeugt werden und aus denen heraus seine «Haltung»
für das Leben in der Gemeinschaft geformt wird. Bemerkenswert scheint mir dafür
zu sein, daß im Damon-Fragment der Zusatz noXixixoi notwendig ist zur Präzisierung

der vöpot («Staat» p. 424c 5f. Vgl. «Gesetze» p. 700b 5f.).
Als weitere Termini technici, die sich mit solchen der (zu Dämons Zeit sich

entwickelnden) politischen Theorie decken oder vielleicht durch Übertragung in diese

eingegangen sind, müssen genannt werden:

pexaßäXXetv psxaßoXfj: Es bedeutet das Überspringen, das Hinüberwechseln

von einer Harmonie in die andere, von einem Rhythmus in einen andern.
Ferner wird damit bei Herodot der Wechsel der politischen Lebensform (später
der «Verfassung») gekennzeichnet: Von den Lakedämoniern heißt es: psxißaXov
ös cbÖE ig evvopirjv33.

xivelv: Das Erschüttern der staatlichen Grundlagen ist bei Herodot im Rahmen

frühsophistischer Verfassungstheorie formuliert als vöpaia näxgia xivslv.
Das Verbot schlecht regierter Staaten lautet bei Piaton: xf)v xaxäoxaoiv xfjg
nöXscog öXrjv pr) xivslv. Und die Maxime konservativer Auffassung über die
Götter beruht bei Isokrates im Areopagitikos iv xcö pr/ösv xivslv cbv avxalg ol
ngöyovoi nagiöooav34.

Um den kühnen Damonsatz, daß sich ein vscoxEgit,Etv in Form eines psxaßäX-
Xeiv in ein neues Eidos der Musik auf das ganze Gefüge des Staates auswirke, so
recht evident zu machen, hätte sich ein Analogieschluß eigentlich aufgedrängt:
d>v xokdoovot xovg dxoapiovvxag, ähnlich 7, 46 (vgl. Aristot. Athen. Pol. 3, 6 f\ öe xcöv 'Ageo-
nayixätv ßovXfj xal xoXd^ovaa xal Q~nutovoa ndvxag xovg dxoauovvxag xvgioog). S. auch
Anm. 29.

31 Aristoteles, Pol. p. 1304b, 21: Metabole der Demokratien erfolgt meistens öid xfjv
xüiv bnpayuiyüiv daeXyeiav. Vgl. p. 1305 b, 40 in ähnlichem Zusammenhang, jedoch in Oligarchien,

das Adverb: ^tiüvxeg daeXyoog, s. Isokrates 7, 53.
32 RE, a. a. O. Sp. 836f. Ferner RE XVII, Sp. 841 (W. Vetter, Artikel «Nomos»). Jetzt

F. Heinimann, Nomos und Physis, 1945, 59ff., bes. 64ff.
33 RE XVI, 1, Sp. 840, 865, 868. Hdt. I, 65, 2; 66, 1 (dazu Verf. in Metabole, Index s. v.).

Gemeinplätzige Erörterungen über Metabolai im allgemeinen: Isokr. 7, 6f.
34 Hdt. III, 80, 5 (s. Verf. in Metabole, Index s. v.). Piaton, Staat, p. 426c lf. (noch in

inhaltlichem Zusammenhang mit dem zweiten Damon-Fragment, worin xivelv p. 424 c 5).
Isokr. 7, 30.



32 Heinrich Ryffel

Die Wirkung der Musik sah Dämon in einem unmittelbaren «An-die-Seele-

rühren», wahrscheinlich in einem xivslv xfjv ipvxfjv (wie oben S. 27 dargelegt).
Analog könnte das xivslv der Polis als eine Erschütterung ihrer «Seele» begriffen
worden sein. Als Seele des Staates aber finden wir bekanntlich im Areopagitikos
des Isokrates die Politeia, die «Verfassung», bestimmt: eoxi yäg ipvxr)nöXeojg ovöev

ixsgov fj noXixsia, xooavxrjv sxovoa övvapiv, öorjv nsg iv ocbpaxi cpgövrjoig (7,14).
Die organische Staatsauffassung, die dahinter steckt, dürfte sogar schon dem

Dämon zugemutet werden, da es sich dabei um altes attisches Erbgut zu handeln
scheint35. Daß auch Protagoras von einem organisch begriffenen Staat ausgeht,
suchte Nestle zu erweisen (vgl. Piaton, Prot. 322 d 536). Die Wiederholung des

Bildes im Panathen. 138 kann nicht unbedingt zugunsten einer originalen Prägung
des Isokrates gedeutet werden, dies um so weniger, als die nähere Umgebung dort
von Nestle mit einiger Wahrscheinlichkeit als protagoreisch erklärt worden ist37.

Der Eindruck, daß Isokrates damit bereits einen Topos aufgenommen hat,
verstärkt sich, wenn man eine Variante dieses Gedankens bei Demosthenes daneben

stellt, bei dem ausdrücklich festgehalten wird, daß es sich um den Ausspruch eines

andern handelt: o yäg sbiElv xivä cpaoiv iv vplv, äXrjdig slvai poi öoxsl, öxt xovg

vöpovg änavxsg imsiXfjcpaoiv, öooi ococpgovovot, xgönovg xfjg nöXecog (24, 210, worauf

die Paraphrase des Stobaios zu gehen scheint: Arjpoo&ivtjg scprj nöXscog

slvai xfjv ipvxfjv xovg vöpovg).
Die Bestimmungen der Nomoi und der Politeia als «Seele des Staates», wie wir

sie bei Demosthenes und Isokrates finden, sind - um zusammenzufassen - in ihrer
Form und in ihrer Eingliederung derart, daß sie nicht original wirken und als

sophistisches Gut aufgefaßt werden können. Es kommt nun noch dazu, daß es

auch sonst die Zeit äexFruhsophistikvtdx, die leidenschaftlichWesenund Bedeutung
des Nomos erörterte und den Begriff «Politeia» zur Bezeichnung der «innern Form
des Staates» (um-)prägte38. Daß es unter den Sophisten nicht die späteren, die

Nomos-Verächter, gewesen sein können, scheint mir klar. So bleiben die frühen,
die Polis-Ethiker, die Generation des Protagoras, die die «Seele des Staates» in
Verfassung und Gesetz erblickt haben können - oder dann die Sokratiker in ihrem
Bestreben, Staat und Nomos mit einem neuen Ethos zu erfüllen.

Das ist nämlich, wie oben schon bemerkt, das Ergebnis, das Piaton in Ausführung

der Gedanken des Dämon im « Staat» gewinnt: Es ist eine Illusion zu glauben,

man könne den «Betrügereien im Geschäftsverkehr» (p. 426e 7) und den übrigen
Anzeichen der Paranomia beikommen durch den Erlaß von Gesetzesbestimmungen

(vopo&exelv p. 425d 7, 426e 5, 427a). Es ist dies nutzlose Hydra-Arbeit,
mit der sich der wahre Staatsmann nicht befassen sollte (p. 426 e 8ff.). Es ist ein

86 «Wir dürfen den Vergleich des Staats mit dem menschlichen Organismus wohl schon
Solon vindizieren ...», Von der Mühll, Über das naturgemäße Leben der alten Athener,
Basler Universitätsreden, 14. Heft, S. 9 (1943).

38 Nestle, Mythos 295.
37 Nestle, Spuren der Soph. bei Isokr. 34ff.
38 Zu «Politeia» und «innere Form des Staates» vgl. M. Pohlenz, Staatsgedanke und

Staatslehre der Griechen, 1923, ferner Verf. Metabole, Kapitel «Problemstellung».



Eukosmia 33

Zeichen schlecht regierter Staaten zu glauben, man könne den Bürgern durch
Verbote und Strafen die Umsturzgelüste austreiben39. In gut regierten Staaten
wird dies durch die ganze Lebensweise der Bürger «automatisch» ausgeschlossen

(p. 427a). Freilich bedarf es dazu der Erziehung, die dafür besorgt ist, daß die
Kinder von allem Anfang an schon beim Spiel «durch die Musik Eunomia
aufnehmen» (p. 425a 3f.), worauf oben schon hingewiesen wurde. Anschließend
werden sodann von Piaton einzelne sprechende Züge dieser «alten Erziehung»
aufgeführt, die zu Anstand, zu Pietäts- und Autoritätsbewußtsein erzog. Die
Parallelstellen dazu in der Literatur sind bekannt (s. Adam im Kommentar). Es
handelt sich zur Hauptsache um Aristophanes, Wolken, 961-1104, und um den

Areopagitikos des Isokrates.

3. Nach der Interpretation der Damon-Fragmente samt ihrer Eingliederung im
«Staat» glauben wir uns in richtiger Weise vorbereitet, um den Areopagitikos des

Isokrates auf Damonspuren hin zu untersuchen. Verschiedenes wurde oben schon

bei Gelegenheit angemerkt. Auf eine Analyse der ganzen Schrift nach Aufbau und
nach Herkunft der zahlreichen sophistischen und anderen Topoi und Termini
müssen und können wir hier verzichten40. Es sei dafür auf die gute Darstellung
bei G. Schmitz-Kahlmann verwiesen, die besonders das Vorbild der ngöyovoi
eingehend untersucht41. Wir beschränken uns im folgenden auf die Leitidee und die

Leitbegriffe, die, wie wir glauben, teilweise auf Dämon hinweisen können - des

hypothetischen Charakters unserer «Ergebnisse» bleiben wir uns grundsätzlich
bewußt.

In der alten Aufspaltung der Erziehung nach einem Bereich des Körpers und
einem der Seele läßt Isokrates den Leib durch die naiöoxgißtxr) formen, die Seele

aber durch die cpiXooocpia, womit er, sicher bewußt, die povoixf) ersetzt42. Das tut
seiner Hochschätzung für Dämon keinen Abbruch, da er in derselben «Rede» kurz
nachher jenes oben erwähnte Testimonium über Dämon abgibt. Diese «Verwor-

tung» der Seelenbildung geht zusammen mit der starken Betonung der Rolle des

Logos auch in der Kulturentstehungslehre, die Isokrates aufgenommen hat43.

Damit sei zum vornherein dem Einwand begegnet, die - gewiß amusische und
39 «Staat» p. 426b 8ff. mit Vergleich aus der Medizin: mit Teilmaßnahmen kann man

einer grundverkehrten ölaixa nicht beikommen, p. 425e 8ff. In Xenophons Kyrupädie
I, 2, 2 ist ebenfalls von Staaten die Rede, welche auf erzieherische Einwirkung verzichtet
haben und sich dann genötigt sehen, mit Geboten und Strafen einzuschreiten (die Partie
ist auch noch aus andern Gründen «verdächtig», vgl. im folgenden Paragraphen die aus
attischem Ethos konzipierte ikevoiga dyogd mit ihrer evxoauia xä>v nenaiöev/xivan', dazu
oben Anm. 29).

40 Erinnert sei nur beispielweise an den Topos über das freiwillige Aufsichnehmen
staatlicher Ämter (7, 25), an die berühmte «Umwertung der Werte» (7, 20) oder an die zwei
Gleichheiten (7, 21).

41 G. Schmitz-Kahlmann a. a. 0. 94ff.
48 Vgl. Piaton, Staat, p. 376e 2ff. Isokrates 15, 181 (s. auch 7, 45). (piloaoyia heißt bei

Isokrates «Wissenschaft», Beschäftigung mit wissenschaftlicher Arbeit und Lehre.
43 Isokrates 3,5f. S. dazu W. Uxkull-Gyllenband, Griechische Kultur-Entstehungs-

lehren, 1924, 11, Anm. 21; ferner W. Nestle im Kommentar zu Piatons Protagoras, 1931, 96
(zu p. 322a).

3 Museum Helveticum



34 Heinrich Ryffel

rhetorische - Auffassung des Isokrates von Erziehung und Bildung stimme wenig
zur Musik-Ethik des Dämon. Was Isokrates bei diesem holte war denn auch etwas
anderes als die Lehre von Eurhythmia und Euharmostia44. Nicht der Weg dieser
alten Erziehung scheint ihm wichtig, sondern das Ergebnis, die Eukosmia (Areo-
pag. 37).

In seinem Areopagitikos projiziert bekanntlich der greise, fast achtzigjährige
«Redner» das Ideal einer «aristokratischen Demokratie» in das alte Athen Solons

und Kleisthenes'. Dabei will er, im Kampf gegen die Scheinprosperität seiner

Gegenwart, dem abgenützten Klischee der näxgtog noXtxsia etwas mehr Schärfe

geben durch das Areopagmotiv*5. Es war dies nicht ungefährlich, da man sich damit
dem Verdacht auf oligarchische Umtriebe aussetzte. So verschwendet denn
Isokrates auch etliche Mühe für den Erweis seiner demokratischen Gesinnung
(7, 56-70). Schon hier drängt sich der Vergleich mit Dämon auf, der, vielleicht
unter ähnlicher Konstellation der politischen Kräfte, vom eifersüchtig auf seine

Rechte pochenden Demos dann wirklich ostrakisiert wurde (anders als der greise
Isokrates), möglicherweise aus demselben Grund, daß er sich in seinem Areopagitikos

auch für die Sittenaufsicht des (entweder noch umstrittenen oder von Ephi-
altes schon in den politischen Kompetenzen beschnittenen) Areopags eingesetzt
hätte

Das ist es nämlich, worauf die von Isokrates propagierte Wiederherstellung der
solonisch-kleisthenischen Verfassung hinausläuft; denn darin erkennt er den

eigentlichen Grund für die so überaus befriedigenden Zustände im vormaligen
öffentlichen und privaten Leben: in der wachsamen Sorge des Areopags um die

Eukosmia, ovxco yäg fjpcöv ol ngöyovoi ocpööga negl xr)v ococp goovvrjv ionovöa-
£ov, cboxE xfjv ii 'Agsiov näyov ßovXfjv inioxnoav intpeXsloftai xfjg evxoo-
piag (7, 37). Das einmalige svxoopia wird 7, 39 mit dem ebenfalls konservativen

Schlagwort svxalgia wieder aufgenommen, das 7, 82 wiederholt wird46.
Diese Zucht und Anständigkeit aber - und das ist der entscheidende Gedanke,
auf den sehr großes Gewicht gelegt wird - ist nicht das Ergebnis vieler
geschriebener Gesetze, sondern des Ethos, der Erziehung, die zur Evxaq~ia führen.
Eine Menge sehr ins einzelne gehender Gesetze wird vielmehr geradezu als Zeichen

gewertet xov xaxcög olxelodat xr)v nöXtv xavxrjv (7, 39f.). Dieses Ausspielen des

vopodsxslv gegen die Gesittung, die auf Erziehung beruht, das ist der Gedanke,

44 Isokrates kennt zwar diese Begriffe auch, jedoch in anderer Verwendung (5, 27 und
15, 189).

45 K. Jost, Das Beispiel und Vorbild der Vorfahren, 1935, 142, hat festgestellt, daß
Isokrates den Terminus selbst, ndxgtog noXixela, meidet.

46 evxa£ia: Hdt. noch kein Beleg, Thuk. lmal milit. Bei Piaton außer in den Def. nach
Ast nur noch Alk. I, p. 122c 6 (in beachtlicher Umgebung!). Aristot. Pol. p. 1326a, 30
xal xfjv evvoutav dvayxaiov evxal-iav elvai, vgl. p. 1321a, 4. Von Nestle, Mythos 434, Anm.
32, mit Recht neben aaxpgoavvt] und evvoula als «konservatives Schlagwort» aufgeführt.
(Vgl. evxdxxoyg Aristophanes, Wolken 964, als Ausdruck von aaxpgoavvrj im Rahmen der
«alten Erziehung».)

In diesen geistigen Raum gehörte auch, wohl dank seiner Bindung an den Areopag, der
altattische Ordnungsbegriff der evxoauia (s. Anm. 29).



Eukosmia 35

den wir oben als das Ergebnis der Umgebung des zweiten Damon-Fragmentes im
«Staat» Piatons kennengelernt haben. Die Übereinstimmung ist inhaltlich
evident47, die Ausformung dagegen verschieden; um nur das Auffälligste zu nennen:
bei Piaton heißt die Rettung Eunomia, bei Isokrates Eukosmia; Piaton exemplifiziert

mit der Medizin und der öiatxa, bei Isokrates fehlt dieses Beispiel; der

Gedanke, daß die Betreuung der Erwachsenen intensiver war als die der Kinder,
fehlt bei Piaton so gut wie das ganze Areopagmotiv (Isokr. 7, 37) - dieses wird
Piaton erst in den «Gesetzen» in Form der vopocpvXaxsg aufnehmen.

Man hat im ganzen nicht den Eindruck, daß Isokrates den Piaton ausschreibt,
daß er dagegen dieselbe Quelle benutzt, aber viel sklavischer und oberflächlicher
einfach «herausnimmt», während Piaton wählt, aus innerer Übereinstimmung,
und dann umschmilzt und einbaut. Daß die Quelle aber Dämon heißt, damit, so
scheint mir, kann für Piaton mit einiger Wahrscheinlichkeit gerechnet werden.
Für Isokrates wird man im Mitschleppverfahren zur selben Annahme gedrängt,
die sodann aus dem Areopagitikos erneute Stützen erhält, welche von Piaton
unabhängig sind und über das durch den «Staat» bewahrte Dämon-Gut hinausführen.

So gelangten wir oben schon zur Auffassung, dem Isokrates sei der Satz

von der «Verfassung als der Seele des Staates» abzusprechen (7, 14, oben S. 32).
Ebenso scheint uns die folgende Prägung verdächtig frisch und unmittelbar, in der
das Fazit gezogen wird aus dem (auch als Ganzes ja schon übernommenen)
Gedanken «Gesetz-Erziehung», von dem wir eben ausgingen: öelv xe xovg ög&cög

noXixevopivovg ov xäg oxoäg ipnipnXävat ygappäxcov, äXXy iv xaig
ipvyalg exstv xö öixaiov • ov yäg xolg iprjcpiopaoiv, äXXä xolg fjÜEOiv xaXcög

olxElo&ai xäg nöXsig (7, 41). Stellt man daneben: die öixrjg xal svvopiag xal
alöovg ßcopoi iv avxfj xfj ipvxfj des Anon. nsgl vöpcov Ps. Demosth. 25,

35), so ist man um so mehr geneigt, an die (Früh-?) Sophistik zu denken.
Daß Isokrates allein und direkt auf dem « Staat» basieren könnte, wird durch die

Art der Übereinstimmungen in der im Areopagitikos nun folgenden Partie über
die «alte Erziehung» m. E. völlig ausgeschlossen. Im Weiterverfolgen der
wirksamen Erziehertätigkeit des Areopags, die sich im Ermahnen, Bedrohen und
Bestrafen äußert gegenüber denjenigen, die die Ordnung mißachten, die gegen den
Kosmos verstoßen: xovg äxoopovvxag (7, 46, vgl. 42), wird nun auch das mustergültige

Verhalten der damaligen Jugend, der VEcbxsgoi, im einzelnen dargestellt:
Unter dem «moralischen Druck» der vorbildlichen Sittenordnung und -aufsieht

gelang es, auch die Jugend von den Stätten der Verderbnis fern- und bei ihren

47 Vgl. Piaton, Staat, p. 425b 7ff. bis 427a und Isokrates 7, 39-42. Außer der
Übereinstimmung im Grundgedanken: «Nicht Gesetze, sondern Erziehung», sind erwähnenswert:
die imxrjöevftaxa (p. 427a, 7 und 7, 40), wenn auch verschieden bezogen, bei Piaton auf
seine vorher gezeichnete Lebensführung, bei Isokrates erweitert durch eine Tiövog-dgyia-
Lehre; « Strafen nützen nichts gegen Gesetzesübertretungen»: auch hier verschiedene
Ausführung des Gedankens (p. 426b, 9ff.; c, 2, und Isokr. 7, 42); die Kleinlichkeit im
Aufstellen von Vorschriften wird bei Isokrates zweimal als «Akribie» gegeißelt (7, 70 und 41),
bei Piaton erfolgt Entfaltung des Gedankens durch zahlreiche Beispiele (p. 425 d). Zum
Ganzen ist zu vergleichen Xenophon, Kyrup. I, 2, 2f., s. oben Anm. 29 und 39.



36 Heinrich Ryffel

entxrjöevpaxa festzughalten (vi. Anm. 47). Vor allem mied man den Brennpunkt
der Öffentlichkeit und den Ort des Feilschens und Marktens und manch anderer

«Geschmacklosigkeit»: die äyogä*8. Leute, die sich auf dem Markt
herumtreiben, heißen cpavXoi xal äyogaioi*9. Wenn die anständigen jungen Leute,
von denen Isokrates spricht, gezwungen waren, den Markt zu überqueren, so

taten sie es petä noXXfjg alöovg xal ococpgoovvrjg in deren Zeichen sich

überhaupt die ganze «alte Erziehung» vollzog 50. Diese äußert sich in verschiedenen

Einzelzügen von teilweise so einmaliger Formulierung, daß eine Übereinstimmung
nicht zufällig sein kann: Zum Beispiel im Topos «die Eltern ehren» (vgl. Piaton,
Staat p. 562e 8f.) stimmen überein das ävxsinslv xolg ngsoßvxigoig des

Isokrates (7, 49) und das pr/ö' ävxsinslv xcö naxgl pr/öiv des Aristophanes (Wolken
998) einerseits, andrerseits aber Aristophanes und Piaton, wenn sie das «Sich-von-
den-Sitzen-erheben» vor hinzutretenden älteren Personen herausgreifen (Wolken
993 und «Staat» p. 425b 2, also noch unter der Auswirkung des zweiten Dämon-

Fragmentes, mit dem für Piaton einmaligen vnavtoxäosig. Auch das Verb scheint
nach Ast bei Piaton nicht belegt zu sein.). Auffällig ist ferner das ßcopoXoyevopai,
das nach Aristophanes (Wolken 969) und Isokrates (7, 49) verpönt ist.

Dieses idealische Verhalten der Jugend war nur denkbar im Rahmen einer durch
«Wohlordnung», Eukosmia, bestimmten Polis-Gemeinschaft, zu der diese «alte

Erziehung» ihrerseits wiederum erst hinführte. Garant und Hüter dieser Ordnung
aber war für Isokrates, wie oben ausgeführt, der Areopag. Wenn er daher
feststellen muß, daß die Jugend seiner Zeit - auf dem Gegensatz des «Damals — Heute
aber» ruht seine ganze Darstellung - in «Zuchtlosigkeit» dahinlebt51, so kann er
ihr deswegen nicht gram sein. Sein Tadel richtet sich vielmehr folgerichtig gegen
diejenigen, die dem Areopag «die Macht», d. h. sein Sittenwächteramt genommen
haben52. Und so mündet denn die «Rede» des Isokrates aus in den Ruf nach

Verfassungsänderung, psxaßäXXstv xfjv noXixsiav, nach Wiederherstellung der
früheren Zustände, die, wie er ausdrücklich sagt, auch wiederum dieselben oder
doch ähnliche gute Resultate zeitigen werden müssen (7,78). Praktisch hätte dies

bedeutet, daß man dem Areopag das Aufsichtsrecht über das gesetzmäßige Ver-

48 Isokrates 7, 48 e<pevyov xfjv dyogdv. Aristophanes, Wolken 991 uiaelv dyogdv (vgl. v.
1003 und 1055). Zum Treiben auf dem Markt s. Piaton, Staat, p. 425c 10ff. Xen. Kyrup.
I, 2, 3 (dneigoxaXiai). Ein lebendiges Bild zeichnet Wilamowitz in «Staat und Gesellschaft
der Griechen», in: Die Kultur der Gegenwart, ed. Hinneberg, 1923, 126.

49 Plat. Prot. p. 347c 4 mit Kommentar von Nestle.
50 Isokrates 7, 48/49. Aristoph. Wolken 962, 995, 1006, 1060ff. Piaton, Prot. p. 326a 4,

Staat p. 560d.
51 Isokrates 7, 50 dxoXaaiai, s. oben S. 31.
64 7, 51. Dieser Vorwurf richtet sich offensichtlich gegen diejenigen, die den sogenannten

«Sturz des Areopag» herbeiführten, also gegen Ephialtes und Perikles, die Demosführer
um 460 herum. Um so auffälliger ist der Satz 7, 50/51 coox' ovx äv elxöxatg xovxoig (sc. der
Jugend) inixtutpr/v, äXXä noXv öixaiöxegov xolg d).iya> ngö jJ/icöv xf}v nöXiv öioixf\oaow.
Für die reichlich 100 Jahre nachher scheint mir das, bei aller Berücksichtigung der
Altersweitsichtigkeit (oder Kurzsichtigkeit?) des Isokrates, etwas kühn. Besser verständlich
schiene es zweifellos, wenn das jemand etwa um 450 herum gesagt hätte. Sollte dieses
öXiyto ngö f\u(bv vielleicht im Areopagitikos - des Dämon gestanden haben und dem Isokrates
beim Abschreiben «durch die Maschen» geflitzt sein



Eukosmia 37

halten der Behörden und der Bürger wiederum übertragen sollte - eine Forderung,
die im Laufe des in Frage stehenden Jahrhunderts, zwischen 460 und 350, von
konservativer Seite, wie es scheint, mehrmals erhoben worden ist, teilweise sogar
mit vorübergehendem Erfolg. Diese Frage der konkreten attischen Verfassungsgeschichte

braucht uns jedoch hier nicht weiter zu berühren53. Anders steht es mit
der Frage, die die Staatstheorie angeht: in welchem Zeitpunkt der attischen
Geschichte glaubt diese idealisierende Betrachtung eine durch den Areopag gewährleistete

Eukosmia verwirklicht zu sehen Isokrates spricht, wie wir sahen, reichlich
unbestimmt von der Verfassung Solons, die Kleisthenes wieder eingeführt habe

(7, 16). Aristophanes verbindet seine Vorstellung von der alten guten Erziehung
mit der Generation der Marathonkämpfer (Wolken 986). Sodann gibt es bekanntlich

eine viel präzisere, bei Aristoteles faßbare Tradition, wonach der Areopag
nach der Schlacht bei Salamis auf Grund seiner Verdienste an der materiellen

Kriegsvorbereitung 17 Jahre lang geradezu «regiert» habe. Ohne daß wir hier die

Richtigkeit dieser Angabe diskutieren müßten, können wir uns mit der
Feststellung begnügen, daß wir in jedem Fall auf eine Zeitspanne geführt werden, in
welche Dämons Lebenszeit und Akme fällt. Er kann sich also sehr wohl unter dem
Eindruck einer mehr oder weniger entscheidenden Tätigkeit dieser Behörde in
dem bald nachher einsetzenden Kampf um die Kompetenzen des Areopags
entweder vor der Entscheidung, also vor 462, für die Areopagiten eingesetzt haben
oder dann einige Jahre nachher für die Wiederherstellung ihrer Autorität
eingetreten sein. In beiden Fällen wird er sich nicht nur dem Demos verdächtig gemacht,
sondern auch dem Schüler und Freund Perikles entfremdet haben.

In diesen möglichen äußeren Geschehensablauf möchten wir nun zum Schluß

mit der Eukosmia-Hypothese den Inhalt des «Areopagitikos» des Dämon versuchsweise

einbauen54.

4. Der Areopagitikos des Dämon war eine politische Schrift. Er entwickelte darin
die Ergebnisse seiner musiktheoretischen Studien mitsamt den pädagogischen und

politischen Folgerungen. Im besonderen stellte er dar die Wirkungen der Harmonien

und Rhythmen auf das Ethos, auf die Seele. Dabei muß er in der Zuordnung
der einzelnen Tonfolgen, der Rhythmen, ja sogar der Versfüße zu den entsprechenden

Sinnesarten und Seelenverfassungen bis ins einzelne gegangen sein. Er wird
53 S. dazu RE II, Sp. 628ff. (Thalheim s. v. Areopag). Ferner G. Busolt, Griechische

Staatskunde II, 1926, passim, und H. T. Wade-Gery, Eupatridai, Archons, and Areopagus
in The Classical Quarterly XXV, 1931, 81.

54 Über das Hypothetische dieser skizzenhaften «Rekonstruktion» des «Areopagitikos»
- wenn es eine so benannte Schrift des Dämon wirklich gegeben hat — ist sich der Verfasser,
das sei nochmals betont, im klaren. Er glaubt lediglich, daß sie als Arbeitshypothese im
Fortschreiten der Forschung ebensoviel dienen kann wie die bisher zu dieser Frage geäußerten

Vermutungen, die eingangs gestreift wurden. Zum mindesten möchte damit ein bis jetzt
meines Wissens zu wenig gewürdigter Begriff der attischen Polis-Ethik zur Diskussion
gestellt werden, die Eukosmia, die sich aus einem «marktpolizeilichen Ordnungsbegriff»
entwickelt zu haben scheint. Auch an diesem Terminus - so soll das abschließende Zitat
besagen — wird deutlich, wie sich das politische Denken in Athen entfaltet hat aus dem in
Wort und Tat schöpferischen Polis-Ethos eines der größten Athener vor Piaton, des Solon.



38 Heinrich Ryffel: Eukosmia

dafür von Piaton als Autorität zitiert (VS 37, B, 9). Dämon scheint solche

«Wirkungen» sogar «experimentell» nachgewiesen zu haben (A, 8). Es wurde ihm dabei

zur Gewißheit, daß die formenden Kräfte der Musik nicht nur das fjdog yrvxfjg des

werdenden Menschen zu schaffen, sondern auch das Ethos des erwachsenen
Menschen (umzugestalten vermögen (B, 7). Der Jugendunterricht ist
dementsprechend zu gestalten: Schon beim Spiel (das evvopog, nicht nagävopog sein muß)
ist darauf auszugehen, daß die Knaben durch die Musik Eunomia in sich
aufnehmen («Staat» p. 424e 5ff.). Durch Einprägen entsprechender Rhythmen und
Harmonien in die Seele sind die Knaben zu «sittigen» und zu Eurhythmia und
Euharmostia zu bringen - was auch ihre Lebenstüchtigkeit im Xiysiv xs xal ngäx-
xsiv gewährleistet -, da das ganze Leben diese beiden Qualitäten erfordert. Es ist
überhaupt die ganze Erziehung mehr auf die Eukosmia, anzulegen als auf die
Kenntnisse in ygäppaxa und Kitharaspiel (Plat. Prot. p. 325e, ff.). Mit einer
solchen Erziehung wird man erwirken, was keine Gebote und Gesetze erzwingen
können: Anstand und Bescheidenheit im Auftreten an der Öffentlichkeit, auf dem

Markt, Ehrfurcht gegenüber den Eltern und dem Alter, mit einem Wort: alöcbg

und ococpgoovvrj («Staat» p. 425b, Isokr. 7, 48f.; vgl. Aristoph. Wolken 961 ff.).
In noch fast vermehrtem Maße aber als die Jugend bedürfen auch der Obhut

und Pflege die Zucht und Sitte der Erwachsenen (Isokr. 7, 37; 46). Denn da die

Musik am unmittelbarsten an die Seele rührt, in sie hineindringt und damit die

«Haltung» formt («Staat» p. 401 d 5ff.; VS 37, B, 4 und 6), kann auch die
Paranomia sich hier auf diesem Weg einschleichen und unmerklich auf die Gesittung
des öffentlichen Lebens übergreifen - und von da sogar auf die politischen Nomoi
und auf die Verfassung («Staat» p. 424e und c B, 10), ist diese doch nichts
anderes als gewissermaßen die Seele des Staates (Isokr. 7, 14). Also ist
außerordentliche Vorsicht geboten bei Neuerungen im Eidos der Musik, da man damit
das Ganze gefährdet, nämlich eine Erschütterung der staatlichen Grundlagen
überhaupt (B, 10). Daher pr) xtvslvl Mit Verboten kann man allerdings einen

Umsturz nicht verhindern, wie ganz allgemein Bestand und Ordnung des Staates

eben nicht an geschriebenen Gesetzen hängen, sondern an der Gesittung der

Bürger («Staat» p. 425c 10ff., 426c/d, Isokr. 7, 39f.). Der Sinn für das, was recht
ist, muß in der Seele wohnen und nicht in den Buchstaben eines in der Stoa

aufgestellten Gesetzes (Isokr. 7, 41). Da der Zugang zur Seele aber durch die

Musik führt, hat man über sie zuallererst zu wachen, auf dem Gebiet der Musik
und der Musikerziehung muß man den Kampf führen gegen die äxoXaoia, für die

ococpgoovvrj: xö ör) cpv)jaxxf)giov olxoöoprjxiov iv povoixfj («Staat» p. 424d

lf.). Dieses vopocpvXaxslv aber, das Hüten und Pflegen des guten Nomos, der

guten Ordnung, der Eukosmia, das war von jeher und soll es auch weiterhin bleiben:
die Aufgabe des Areopag.

Evvophj ö' evxoopa xal ägxia nävx änocpaivei (Solon, D. 3, 33).


	Eukosmia : ein Beitrag zur Wiederherstellung des Areopagitikos des Damon

