Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus
Autor: Philippson, Paula

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

Von Paula Philippson

Der griechische Heros ist gottlich-menschlicher Abstammung, sei es, daf ein
Gott ihn einer Sterblichen gezeugt oder da} eine Gottin ihn einem sterblichen
Manne geboren hat. Diese, ihn in zwei Bereichen, dem gottlichen und dem mensch-
lichen, verwurzelnde Herkunft bedingt die dem Heros eignende Genialitiit, d. h.
sie verleiht thm, von der einen Seite her, die adlige Wesenheit, das agtoreder,
das ihn zu grofen, iiber das menschliche Maf hinausgehenden, in den gottlichen
Bereich hineinragenden Taten beféhigt und verpflichtet; von der anderen Seite
aber ist der Heros, da kein Gotterblut (iy@wp) in seinen Adern rinnt und keine
Gotterspeise 1thn néhrt, sterblich. Er ist in seiner Lebensdauer begrenzt und hat
daher, anders als «die ewig Seienden» (ot aei éovres) eine Moira, einen Teil, ein
Schicksal. Die ewig Seienden haben kein Lebensschicksal. So erwéchst die Proble-
matik des heroischen Lebens und Schicksals aus der heroischen Genialitit: der
Heros muB} seine donischen, d. h. ewig giiltigen Taten innerhalb der chronisch
fortschreitenden Geschehenszeit vollbringen und vollenden, wihrend die Gotter
ihr Dasein in der donischen, im steten «Jetzt» (viv) verharrenden Seinszeit voll-
ziehen. Treffen #onische Seinszeit und chronische Geschehenszeit zusammen,
so entsteht durch dieses Zusammentreffen (cvufdiicodar) die symbolische Zeit-
art des Mythos!. Der Heros lebt infolge seiner Verwurzelung im Zonischen und
im chronischen Bereich ausschlieflich in dieser symbolischen Zeitart des My-
thos und nicht in einer geschichtlichen, historisch-erforschbaren Zeit. Die ewig
Seienden treten nur dann in diese symbolische Zeitart ein, wenn sie im Mythos
und durch den Mythos den Menschen kund werden. Der vorbildliche Heros des
Griechentums aber, Herakles, wird im Tode iiber seine heroisch-sterbliche Natur
erhoht und gewinnt durch seine Vereinigung mit Hebe donisches Leben in nie
alternder Gegenwart.

Der Heros ist sich seiner gottlichen Herkunft durchaus bewuBt. Er riihmt sich
ihrer und wendet sich in besonders schweren Lebenslagen an die gottlichen Ahnen.
So fleht der Pelide Achilleus in der Krinkung und Not seines Herzens weinend zu
seiner gottlichen Mutter Thetis, daB sie ihm zu seinem Rechte verhelfen mage.
(Hom. II. 1, 351 1f.).

Fiir einige Heroen besteht nun noch ein anderes, nicht auf genealogischer Ver-
bundenheit beruhendes Verhiltnis zwischen dem Heros und einer Gottheit; der

1 Vgl. hierzu Verf. «Die Zeitart des Mythos» (Untersuchungen iiber den griechischen
Mythos, Rhein-Verlag, Ziirich 1944, S. 43ff.).



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 9

Heros lebt ausschlieBlich innerhalb des Wesensbereiches dieser Gottheit. Infolge
der wesenhaften Verbundenheit dieses Heros mit dieser Gottheit vollziehen sich
alle seine Taten innerhalb ihrer Sphire. So lebt Hippolytos sein jiinglinghaftes
Leben und stirbt seinen jiinglinghaften Tod einzig im Wesensbereich der jung-
fraulichen Artemis; sie neigt sich iiber den Sterbenden, an dem Aphrodite seine
Verschméahung ihres gottlichen Wesens so todlich gerdcht hat. Und wenn Helena,
die so ganz in der aphroditischen Sphire lebt, da8 sie in Wuchs, Antlitz, Blick und
in jeglichem Wort wie das menschliche Abbild dieser Gottin erscheint, diese aphro-
ditische Sphire einmal leidenschaftlich zu durchbrechen und sich ihr zu entwinden
trachtet, so lodert der Zorn der Gottin so wild auf, da3 Helena, «die Zeusent-
sprossene» (Awgs €xyeyavia) erschrickt, sich in ihre glinzenden Gewinder ver-
hiillt und, allen verborgen, schweigend der Gottin folgt. Die unheimlich leiden-
schaftliche Szene endet mit den unheimlichen Worten: 7joye 0é deiuwv. (Hom. I1.
3, 420). — Und wiederum scheint Odysseus sein wesenhaftes Leben einzig und
allein in dem Bereich der Athena zu leben. Aber bei diesem wohl problematischsten
aller homerischen Helden ist auler dem klaren Athenabereich noch ein diesem polar
entgegengesetzter, genealogischer Bezug wirksam, der den Heros dem dunklen
Bereich der Unterwelt zu verhaften scheint. Es ist, worauf schon K. Kerényi in
seiner Untersuchung «Hermes, der Seelenfiihrer» ausdriicklich hingewiesen hat,
die Abstammung des Odysseus von Hermes: der Hermessohn Autolykos ist der
miitterliche GroBvater des Odysseus, und es wird zu zeigen sein, welche Wesens-
ziige von diesen Ahnen auf den Enkel iibergegangen sind. Zwischen den Bereichen
der Athena und des Hermes wechselt das Wesen und so auch das Leben des
Odysseus. Innerhalb dieser Polaritit spielt sich auch die Odyssee des Homer ab.
Es sei hier versucht, von dieser Polaritit her das Wesen des Odysseus transparent
zu machen. Vielleicht daB bei diesem Versuch auch ein Licht auf jene Urgriinde
fallt, auf denen Homer sinngewaltiges Werk und seine Odysseusgestalt ge-
schaffen hat.

In dem vertrauten Zwiegespriach, das Athena mit dem von den Phiaken schla-
fend nach seiner Heimatinsel gebrachten Odysseus pflegt, spricht die Géttin selbst
aus, daBl Odysseus gleichen Wesens ist mit ihr:

« ..... €L00TES GUPW
%E€00¢’, énel ad uév éoat Pootdw 8y dowotos dmdvrawy
Poviij xei uddowswy, éyer §'év maor Jeoiowy
T Te 2Aéouar xal xépdeaivy

«Wir wissen Beide
nutzbringende Pline, denn du bist unter allen Menschen bei
weitem der Trefflichste

An RatschluBl und Worten. Ich aber werde unter allen Gottern gepriesen
Ob meiner Klugheit und meiner nutzbringenden Pléine.»

0Od. 13, 296£f.



10 Paula Philippson

Diese Gleichsetzung von Gottheit und Mensch innerhalb einer geistigen Sphiire,
der sie beide angehoren, die sie beide umschlieBt, ist — auch innerhalb des Griechen-
tums — vollig einzigartig. Denn in jeder noch so innigen Annaherung von Mensch
und Gottheit, bei der sich der Mensch etwa, wie so oft in den Psalmen, an die
Gottheit wie ein Kind an den Vater wendet und sich schutzflehend in ihrer Macht-
fiille birgt, bleibt — auBer bei den Mystikern — stets der kategoriale und daher un-
iiberbriickbare Abstand zwischen Mensch und Gottheit bestehen. Hier aber —
schon der zusammenschlieBende Dual (dugw = wir zwei Beide) bestatigt es —
erscheinen Gottin und Heros gleicherma8en beheimatet in einer gemeinsamen
Sphire, und zwar in der Sphére klarer Geistigkeit. In ihrer sublimsten Auspragung
ist dies die Sphire des Zeus, dessen auf das Weltgeschehen gerichtete erkennende
Vernunft (voic) und sein sich erfiillender RatschluB (BovAd}) ihm als hochste
gottliche Qualitit und Potenz innewohnen. Er teilt diese Sphére unter allen
Gottern einzig und allein mit Athena, mit der von ihm gezeugten und von ihm
ausgetragenen und aus seinem Haupt entsprungenen Tochterder Klugheit (M#jrc).
Nur sie, keine andere Gottheit, nicht einmal Apollon, der doch den Menschen den
Ratschlu} (BovAs) des Zeus verkiindet, spricht je von seinem eigenen vodc, von
seiner eigenen Bovis. Athena aber rithmt sich éufj fovisj Te vow Te Odysseus bei-
gestanden zu haben (Od. 13, 305). Freilich, der »otc und die fovis} der Athena
sind nicht, wie die des Zeus, dem grolen Weltgeschehen zugewandt, sondern -
und dies umschreibt eben die Athenasphire innerhalb des Zeuskosmos und dessen
Hierarchie — dem nichstliegenden, vorteilhaften, tatkriftig geplanten und erfolg-
reich durchgefiithrten Handeln, eben jenen «xépdea», die sie in dem Zwiegespriach
mit Odysseus als die ihnen gemeinsame, eigenste Qualitit bezeichnet. Dieses
Wissen um das, was nottut und férderlich und nutzbringend ist, und der bereits
die Gewéhr der Erfiillung in sich tragende Ratschlul und die wache Klugheit, die
Metis, eint die Metistochter Athena mit dem «polymetis» (= sehr klugen) Odysseus.
Uber beiden steht der «metieta» (urnriere) Zeus. So wesenhaft sind Gottin und
Heros miteinander verbunden, da sie zu ihm sagt:

«T® o€ xal 0V dwauar moAuely ddaTnvor éovra
obvex’ émmrijs oat, xal ayyivoos xai Exépowyy.

Deshalb vermag ich ja auch nicht, dich zu verlassen, dieweil du ein
Schwerbedréangter bist,

Weil du mildredend ( ?) bist, und geistesgegenwirtig und vernunftbegabt.»
0d. 13, 3311.

In «Wotyrov édvray klingt, durch die Satzstellung, leise ein «obwohl» du ein
Schwerbedriangter bist» an. Damit rithrt der Dichter, anscheinend, mit leichter
Hand an das griechische, in der Tragodie so oft auftauchende Problem der
Beziehung zwischen der Wesensart des Menschen und seinem Schicksal. Ist
der schicksalsbedringte Mensch von Natur ein xaxdg, ein minderer, unzuling-



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 11

licher und daher elender, schlechter Mensch, von dem sich, eben wegen seiner
minderen Natur, die Gotter abwenden und ihn dem Schicksal preisgeben? So
schreit Odipus, der sich, ohne Schuldgefiihl, vom Schicksal grauenhaft umstellt
und bedréangt sieht, erschiittert und erschiitternd auf:

3. 9 ¥ 4
q..... ag EQuy xaxog,

..... Bin ich denn als ein Schlechter (Elender) erzeugt ?»
Sophokl. Odip. Tyr. 822.

Dem Begriff des xaxds in dieser doppelten Bedeutung von «bdse», «schlecht» und
«niedrig», «unzulanglich» steht gegensiatzlich, und zwar in entsprechend doppelt gegensatz-
licher Bedeutung gegeniiber der Wortbegriff éo#4dc. Denn 8o#idc bedeutet einerseits
«vornehm, edel», andrerseits aber und vor allem und wohl urspriinglich: «kraftvoll, fahig,
zu etwas imstande sein». Als Beispiel hierfiir sei auf die Hekatepreisung in der Theogonie des
Hesiod hingewiesen. Da wird von der Gottin geriithmt: «sie ist o847 den wettkimpfenden
Minnern zu helfen (435), sie ist 0841}, den Wagenkampfern beizustehen (439), sie ist éod47)
in den Hiirden mit Hermes die Herden zu vermehren (443). Mit dieser Fiille gottlicher Poten-
zen hat Zeus die Gottin geehrt. — In der menschlichen Sphire ist éo#Ad¢: fahig, vermogend
(im doppelten Sinn). Einem éo#1ds stehen die Gotter bei, von dem xaxds, dem untaug-
lichen, schlimmen Schwichling wenden sie sich ab.

DaB Odipus, trotzdem er vom Schicksal umstrickt wird, kein xaxds ist, beweist
seine Vergottlichung zum michtigen Schutzdaimon Attikas am Ende seines
Lebens. Und auch Odysseus bleibt in allem Elend, das er zu durchmessen hat,
und trotzdem er ein «¥oTipoo, ein « Schwerbedriangter» ist, innerhalb der geistigen
Sphire, die er mit Athena gemeinsam innehat. Er bleibt «geistesgegenwirtig»
(@yxivoos), «<mit Besonnenheit begabt» (éxépowr), «klugen Rates kundig» (xépdea
¢idirg). Und deshalb vermag — man beachte die Stirke des Wortes dvveuar — die
Go6ttin nicht, ihn zu verlassen, denn er ist der menschliche, heroische Exponent
ihrer gottlichen Potenz.

Auch dem Weibe des Odysseus hat Athena goévac éodiag xéoded e = kraftvollen Sinn
und klug-niitzlichen Anschlag verlichen (Od. 2, 116f.). So riilhmen die Freier Penelope,
die ihre Absichten durch das nichtliche Auftrennen des am Tage gefertigten Gespinstes
vereitelt.

Odysseus ist also ein «xegdadéos», der einen «vdov molvxegdéa», einen klug-
nutzreichen Verstand in seiner Brust hegt (Od. 13, 255), und als solcher der
Athena teuer und wesensgleich. Und doch eréffnet sich uns gerade aus dem Wort-
begriff des «Kerdos» heraus ein erster Einblick in jene problematische Doppel-
natur, die der urspriinglichen Gestalt des Odysseus eigen ist, und die ihn, selbst
in der klaren und festen Gestalt, die er dann in der homerischen Dichtung gewonnen
hat, in seinem Schicksal hin und her getrieben zeigt zwischen der hellen Klarheit
des Athenaaspektes und dem dunklen, fragwiirdigen Hermesbereich, mit dem
er durch seine Abstammung von diesem Gott verbunden ist. Denn wenn der
Begriff des Kerdos, des Gewinnes, im Bereich der Athena der Ausfluf und das
Ergebnis der hellwachen Klugheit, der Besonnenheit und der nutz- und gewinn-
bringenden Planung ist, so wird im Bereich des Hermes diese Klugheit zur Schliue,
die Besonnenheit zur verschlagenen List, die nutzbringende Planung zum hinter-



12 Paula Philippson

haltigen Anschlag, ja, letzten Endes bedeutet Kerdos in diesem Hermesbereich
«diebischer Gewinn». Alle diese ad peius gewandten Bedeutungen liegen in dem
Wortbegriff «Kerdos» als Moglichkeiten beschlossen, ja, sie treten, entsprechend
der Klaglichkeit der menschlichen Natur, héufiger zutage als jener in geistiger
Helle, Klarheit und Besonnenheit leuchtende Sinn dieses Wortbegriffes. Nur diese
lichte Qualitat der (Kerdea» ist dem homerischen Odysseus, wie seiner Gottin, eigen.
Sie gehort zu der allen Lebenslagen gewachsenen, gefaBten, edlen Méannlichkeit,
als deren ewig giiltiges Urbild die Gestalt des Odysseus in den Epen des Homer
dasteht. Und in demselben Sinn miissen seine «Listen» = dd4ot, und sein Beiwort
wolvpjyavos, das mit chilfsmittelreich» schlecht und recht iibersetzt werden mag,
gewertet werden. Denn «Ich bin Odysseus, der Laertiade, der durch allerart Listen
den Menschen bekannt ist, und mein Ruhm reicht zum Himmel», sagt er in stol-
zem Selbstgefiihl, als er sich den staunenden Phidaken zu erkennen gibt
(0d. 9, 191.). _

Diese groBartige Konzeption des Odysseus, der in diesem vornehmen Sinn ein
«Kerdaleos» ist, scheint die dichterische Schopfung des Homer zu sein, die sich von
einem dunkleren Hintergrund dieser Gestalt abhebt. Denn in dem sophokleischen
«Philoktet» scheut der adlige Knabe-Jiingling Neoptolemos, der Sohn des Achill,
vor dem Liigengewebe zuriick, mit dem Odysseus den ungliicklichen Philoktet des
einzigen ihm gebliebenen Gutes, des Heraklesbogens, berauben will. Und wenn
auch hier Odysseus seine Listen nicht um eines niedrigen, selbstsiichtigen Zweckes
willen spielen lit, sondern um den Achaiern das gottgewollte Werkzeug zu dem
gottgewollten Fall von Ilion zu beschaffen, so fillt doch in dem Drama des
Sophokles, eben durch die Kontrastierung mit dem keiner Liige fahigen Achilles-
sohn, ein dunkler Schatten auf die Gestalt des Odysseus. Es wird sich zeigen, dal
dieser seit uralter Mythenzeit auf ihr gelegen hat, und daB nur Homer ihn kraft
seines Dichterwillens aufgehellt hat. Man wende nicht ein, daBl zur Zeit, da die
homerischen Epen entstanden, das sittliche Gefiihl in Betrug und diebisch er-
schwindeltem Gewinn nichts Niedriges empfunden habe, und da damals Betrug
und Raub keine dunkle Seite des menschlichen Handelns bedeutet hitten.
Auch die homerische Welt steht unter den Satzungen des Themis und den
zuweisenden Urteilen der Dike. Wie sehr aber Odysseus durch seine Abstammung
von Hermes mit der dunklen Seite des «Kerdos» in Beziehung steht, soll jetzt
dargelegt werden. Desto heller wird dann die Sinnesart und die Kunst des
Dichters erstrahlen, der, obwohl er diese Abstammung nicht nur kennt, sondern
mit epischem Behagen erzihlt, seinen Helden doch mit dem Glanz edelster
Méannlichkeit zu umstrahlen vermochte.

Schon bei seinem Eintritt ins Leben umfingt die Hermeswelt den Neugeborenen.
Sein miitterlicher GroBvater, der Hermessohn Autolykos, eilt bei der Kunde, da8
seine Tochter Antikleia ihm den ersehnten Enkel geboren hat, von seiner Heimat
an den Hiingen des Parna8 nach Ithaka. Bei dem festlichen Mahl, das ihm Tochter
und Tochtersmann bereitet haben, legt die treue Schaffnerin das Kind in die Arme



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 13

des GroBvaters und bittet ihn, dem Enkel den Namen zu geben. Man kennt die
magische, wesensbannende Kraft der «(Benennung»: ausgesprochener Name und
Wesen sind eins. Und schon féllt der dunkle Schatten auf das Kind und sein
zukiinftiges Schicksal. «Da ich vielen Minnern und Frauen ... der VerhaBteste
bin, deshalb sei ihm der Name Odysseus» (Od. 11, 394f.). Mit dieser Begriindung
benennt Autolykos, der in seinem eigenen Namen den schweifenden raubenden
Wolf zu tragen scheint, den Enkel. Wir diirfen diesen Namen Odysseus, der home-
rischen Etymologie folgend, mit «Verhater» und nicht — was auch moglich wire —
mit «(Hassender» wiedergeben. Denn Autolykos mag wahrlich, wie er selbst sagt,
«vielen Mannern und Frauen iiber die vielnihrende Erde hin» verhallt gewesen
sein (Od. 19, 407f.). Kennzeichnet ihn doch Homer als

«Seiner (Odysseus) Mutter vielvermogenden Vater, der unter den Menschen
hervorragte

An Diebesgesinnung und (falschem) Eidschwur. Der Gott hatte es ihm
selber verliehen,

Hermes. » 0d. 19, 3951f.

Von Autolykos erzahlt Pherekydes (Schol. Od. 19, 432), daB er groBe Schitze
aufgespeichert hatte, denn er hatte vom Vater (Hermes) die Kunst iiberkommen,
dafl er beim Stehlen den Menschen verborgen blieb, und das Beutevieh in welche
Gestalt er immer wollte, verwandeln konnte, so daB er Herr iiber die groBte

Beute wurde.
Und Hesiod (Fr. 112 Rz.) sagt von Autolykos

« Ot 2E yepol Aafeoxev, acldeia mavra tideoxey y.

« Was immer er mit den Hénden ergriff, unsichtbar insgesamt machte er es.»

So ist der Hermessohn Autolykos, dem Hermes «wohlgesinnt beistand,
(Od. 19, 398) der heroische Dieb und als solcher der heroisch-menschliche Expo-
nent des gottlichen Diebes Hermes. Er lebt in dem Wesensbereich seines gottlichen
Vaters. Wenn also Homer ausfiihrlich erzéahlt, wie dieser Autolykos den neugebo-
renen Enkel liebevoll in die Arme nimmt, ihn mit dem bedeutungsvoll auf sein
eigenes Wesen bezogenen Namen benennt, den zum Jiingling Herangewachsenen
zu sich und zur Jagd mit seinen S6hnen einlddt und ihn dann mit reichen Geschen-
ken entlaft, so ist die urspriingliche Wesensverbundenheit des Odysseus mit seinem
gottlichen Stammvater Hermes mit allen Mitteln archaisch-genealogischer Dar-
stellung ausgesprochen. Ist es ein «hermetischer» Zufall, daB die erste Epiklese,
die der Dichter des homerischen Hermeshymnus (V. 13) dem eben geborenen
Hermes beilegt, und die Bezeichnung des Odysseus im ersten Verse des homeri-
schen Epos die gleiche ist ? 7oAvtgomos «vielgewandt» ist der Gott, woAdrpomos ist
der gottliche Held, der seinem Samen entsprossen ist.

*



14 Paula Philippson

Nicht nur in der Odyssee, sondern auch in der Ilias findet sich eine Beziehung
zwischen Autolykos und Odysseus, die in die Sphire des Hermes weist. Als sich
Odysseus und Diomedes in tiefer Nacht zu ihrem gefahrvollen Spihergang in das
Lager der Troer riisten, reicht Meriones dem Odysseus einen Helm besonderer
Art: innen ist er mit vielen Riemen verschniirt, nach aulen aber mit den leuchten-
den Zahnen des weizahnigen Ebers benaht. Diesen Helm hatte einst Autolykos,
«das festgefiigte Haus des Besitzers durchbohrend» (zvxwov dduov drrirogjoas)
entwendet. Dann war der Helm, da er ein kostbares Kleinod war, als Gastgeschenk
von Hand zu Hand gegangen. Und jetzt, in der dunklen Stunde unheimlich-nicht-
licher Gefahr, gibt Meriones den einst von Autolykos gestohlenen Helm, den er
selbst von seinem Vater auf den Zug nach Ilion mitbekommen hat, dem Odysseus
(IL 10, 2601f.). Homer unterlaBt hier, hochst bezeichnenderweise, jeden Hinweis
darauf, daBB Odysseus der Enkel des Autokylos ist, daBl es der Helm seines GroB-
vaters ist, den er vor diesem néchtlichen Abenteuer zum Schutz erhilt. Es wird
auch nicht gesagt, daBl diesem Helm zauberhafte Eigenschaften — etwa, dafl er
seinen Trager unsichtbar macht — innewohnen. Derartige Wunder sind ja iiber-
haupt in der homerischen Welt sehr selten, einzig Hermes gibt dem zur Kirke
wandernden Odysseus ein Zauberkraut, das ihn gegen die Kiinste der Zauberin
schiitzen soll (0d. 10, 217f.) — wiederum fehlt auch hier jede Andeutung, daf dieser
schiitzend eingreifende, zauberreiche Hermes der Ahnherr des Helden ist. Um so
bedeutungsvoller ist es, wenn in der «Doloneia», in dem néchtlichen, listigen Aben-
teuer des Odysseus und Diomedes, das Odysseus so ganz unter dem Schutz der
Athena unternimmt, an die er sich zu Beginn des Abenteuers mit solch innig-
zudringendem Gebet wendet und bei der er sofortige Erhorung findet — wenn bei
diesem néchtlichen Abenteuer des Odysseus seine Bindung an die Autolykos-
Hermeswelt durch jenen Helm geheimnisvoll aufklingt. Fast mochte man sagen:
unwillkiirlich und wider den Willen des Dichters. Scheint es nicht, als ob Homer
hier eine éltere Mythenwelt, innerhalb derer die Gestalt des Odysseus noch viel
enger und eindeutiger in dem dunklen und fragwiirdigen Hermes-Autolykos-
Aspekt steht, beiseite geschoben habe, um den Heros so ganz im Bereich und als
Schiitzling der Athena zu zeigen? Und als ob nun doch die Hermeswelt, herauf-
beschworen durch die Tiefe der Nacht, in der das Abenteuer unternommen wird,
verkorpert in dem zauberhaften, vom Ahnen gestohlenen Helm, aufsteigt und den
Enkel umschlieBt ? Deutlich stehensich hier die beiden polaren gottlichen Bereiche
gegeniiber, die Wesen und Schicksal dieses Heros bestimmen. Immer wieder bricht
die dunkle chthonische Welt ein in sein Wesen und Leben, immer wieder um-
strahlt ihm Athena Haupt und Schultern mit leuchtendem Glanz.

In jenem Zwiegesprich des auf Ithaka erwachenden Odysseus mit Athena, die
ihm zunichst als zart-vornehmer Herrensohn, dann aber in der Gestalt eines
Weibes, «schén und hohen Wuchses und kundig glinzender Werke», erscheint,
macht Odysseus seiner gottlichen Beschiitzerin leise und ehrfurchtsvoll, aber die
Gedanken seines Herzens wiahrend all seiner Irrfahrten offenbarend, den Vorwurf,



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 15

daB sie ihm, seit er von Troja weggeschifft war, in all seinen N6ten nie erschienen
sei:

«Dies aber wei ich wohl, daBl du vor Zeiten mir hold warst,

Als wir noch kimpften im troischen Land, wir S6hne Achaias.

Aber seit wir Priamos’ Stadt, die hohe, zertriimmert,

Und von dannen geschifft, und ein Gott die Achaier zerstreute,

Hab ich dich nimmer gesehen, Zeus’ Tochter, und nimmer erkannt’ ich,

DaB du mein Schiff betratest, vor Unheil mich zu bewahren,

Sondern immer, das Herz in der Brust von Grame zerrissen,

Irrt’ ich umbher, bis mich vom Ubel 16sten die Gotter,

Ehe du mich zuletzt im fetten Land der Phaaken

Mit deinem Wort gestarkt und selbst in die Stadt mich gefiithrt hast.»

0d. 13, 314f1f.

Klar und eindeutig sind hier die Bereiche geschieden, zwischen denen, wie das
Wesen, so auch das Geschick des Odysseus gespannt ist. In Ithaka und vor Troja
steht er im engsten Zusammenhang mit seiner Gottin, sie erscheint ihm, sie spricht
zu thm, sie ist ihm gegenwirtig. Aber sobald er, Trojas Strand verlassend, sich ein-
schifft, umfangt ihn die chthonische Welt. Alle seine Abenteuer steigen aus ihrem
dunklen Grunde auf und wollen ihn ganz und gar in sie einbeziehen. Immer wieder
sucht Odysseus sich ihr zu entwinden, sie raubt ihm die Gefahrten, bis er allein
iibrigbleibt. Tage und Nachte schwebt er iiber der Tiefe des Meeres, die ihn hin-
unter zu ziehen droht, eine chthonische Gottin umbhiillt thn mit dem rettenden
Schleier — und er taucht auf in dem Land der Phaaken, in diesem merkwiirdigen
Zwischenreich. Vielleicht diirfen wir, einem etymologischen Versuch folgend,
sagen: im Land der grauen Méanner, das zwischen dem Bereich des Hades und
jenem Bereich liegt, da Helios tagsiiber den Uraniern und den Sterblichen leuchtet.
So wie die Inseln der Seligen nahe am Reich der Schatten liegen und doch das
goldene Licht des Abendrotes den seligen Bewohnern dieses Zwischenreiches
zwischen dem Reich der Schatten und der Lebenden leuchtet, so leben die Grau-
ménner ihr gliickliches, gerechtes Leben auf ihrer Insel. Anders als fiir «die Ent-
riickten» in Elysion ist ihr Zwischenreich nicht ganzlich von der Welt der Menschen
abgeschieden. Sterbliche, die sich zu ihnen hingefunden haben, diirfen sie zuriick-
geleiten in die Welt des Lebens. Aber es ist fiir die Grauminner ein gefahrliches
Beginnen und wird sie einst, eben wegen der Heimfiithrung des Odysseus, durch
das Aufsteigen eines Gebirgsrings, ginzlich von der iibrigen Welt abtrennen. In
dieses Zwischenreich geht Odysseus ein, als er aus dem chthonischen Bereich des
Ennosigaios auftaucht, und ehe er in seine heimatliche Menschenwelt zuriickkehrt.
Und siehe, gleich ist ihm die Zeustochter Athena nahe. Er fleht zu ihr, und

..... «1ihn horte Pallas Athena,
Aber noch erschien sie ihm nicht, sie scheute den Bruder des Vaters.»
0Od. 6, 3281.



16 Paula Philippson

Und Odysseus erkennt sie nicht, aber er fithlt nachtriglich, daB sie es war, die
ihn im Phiaakenland mit ihrem « Wort gestirkt und selbst in die Stadt gefiihrt hat»
(0d. 13, 3221.).

Erst auf Ithaka, im eindeutig menschlichen Bereich, in dem er sich nur langsam,
gleichsam dem chthonischen Nebel sich entraffend, zuriickfindet, erscheint ihm die
Gottin in jener groBen weiblichen Gestalt, in der sie sich den Menschen kund tut
— auch dies nicht ihre gottliche, den Menschen unfabare Gestalt, sondern die
mythisch-symbolische Gestalt, in der sie die Menschen im Mythos zu erkennen ver-
mogen. Thre uns unbekannte gottliche Urgestalt wire fiir den Menschen unertrag-
bar. Semele vergeht, wenn Zeus ihr in seiner gottlichen Urgestalt erscheint, denn
«die ewig Seienden» sind keine anthropomorphen Gotter, sondern nur im Mythos
nehmen sie anthropomorphe, aber auch theriomorphe Erscheinungsform an und
treten in die symbolische Zeitart des Mythos ein.

Und so erscheint Athena dem Odysseus in ihrer mythisch-anthropomorphen
Gestalt als «ein grofes schones Weib, glinzender Werke kundig». Und nun, auf-
getaucht aus jenem chthonischen Bereich, erkennt Odysseus die Gottin, die ihm
stets hold war, nun sitzen sie im vertrauten, beratenden Zwiegesprich zusammen
nieder, nun spricht Athena es aus, daf sie ihn nicht zu verlassen vermag, da er
geisteshell und klar ist unter den Menschen wie sie unter den Gottern.

Wir haben noch einen anderen bedeutungsvollen Beweis dafiir, da Homer bei
der Erschaffung seiner Odysseusgestalt frei mit dem iiber Odysseus bestehenden
Mythengut geschaltet hat, dall der Odysseus der Epen eine freie Schopfung des
Dichters ist, die er seinem grofen Weltbild eingefiigt hat, dem an Weite vielleicht
nur die so andere Welt Shakespeares gleichkommt. In den homerischen Epen ist
Odysseus der Laertiade, der Sohn des Laertes und der Antikleia, und so tief und
innig mit diesen Eltern, mit seiner Gattin und seinem Sohn verbunden wie kaum
ein anderer homerischer Held, es sei denn Hektor. Immer wieder wird uns Odys-
seus in seines Herzens Sehnen nach den Seinen nahe gebracht, so dal wir einen
tiefen Einblick in die Innigkeit des festgefiigten fritharchaischen griechischen Fami-
lienlebens tun. Auch die zértliche Freude des Autolykos an dem neugeborenen
Enkel, den ihm Eurykleia auf die groBviterlichen Knie legt, gehort in dieses Bild.
Das Wiedersehen mit der Mutter im Hades, die an dem Gram um den verschol-
lenen Sohn gestorben ist und die noch im Schattenleben von zartester Liebe und
Sorge fiir den Gatten und die Schwiegertochter erfiillt ist, das Wiedersehen mit
dem greisen Vater, der in seinem Schmerz um den verloren gewéahnten Sohn seine
Tage in freiwilliger Knechtesarbeit vertrauert — wem erschiitterten diese Bilder
nicht immer wieder das Herz! Und nun erscheint bei den Tragikern, denen doch
der homerische Laertiade lebendige Gestalt ist, Odysseus vielfach nicht als Sohn
des Laertes, sondern als Sprof des Sisyphos. Und zwar des Sisyphos in seinem
Aspekt als schlauester Betriiger und Riankeschmied in Wort und Tat. Sisyphos
hat im griechischen Mythos noch einen ganz anderen Aspekt. Aber in dem Zusam-
menhang, in dem die Tragiker — und nicht nur diese — Odysseus als Sisyphiden ein-



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 17

fiihren, ist es immer jene mindere Seite der Kerdosyne, die gewinnsiichtige Ver-
schlagenheit, die an Sisyphos und seinem Sohn Odysseus hervorgehoben wird.
. Nicht genug, daB Odysseus miitterlicherseits von dem Erzdieb und Betriiger Auto-
lykos abstammt, auch sein Vater ist ein Listenreicher und Diebesschlauer, eben
Sisyphos. «O du, derdu alles (listig) betreibst, wie deutlich erscheint in dir in allem
der Sisyphos und der Vater (Autolykos) deiner Mutter» (Sophokl. Fr. 142 N.).
Odysseus, der «Kerdaleos», stammt also ab von Sisyphos, «dem Kerdistos aller
Menschen», wie ihn Homer nennt (Il. 6, 153), der aber auch hier keinerlei ver-
wandtschaftliche Beziehung zwischen Sisyphos und Odysseus, geschweige ein
Sohnesverhiltnis, erwiahnt; von dem schillernd Klugen (eiodos Hes. Fr. 7), den
Pindar als den wvxvdrarov naiduais g Yedv preist (Ol. 13, 52) und der durch seine
groBe Klugheit (moAvpgoovvaic) — wie spiterhin sein Sohn — aus dem Hades
zuriickgekehrt ist (Theogn. 702f., Sophokl. Philokt. 624f. — Uber die Hadesfahrt des
Sisyphos s. Roschers Lex.).

Man beachte die Vieldeutigkeit der Wortbegriffe, mit denen die Klugheit oder Schliaue
von den Dichtern gekennzeichnet wird; sie alle konnen als wirkliche Preisung der prak-
tischen Klugheit wie als hinterhaltige Listigkeit des Sisyphos gedeutet werden. Und wenn
Alkaios (Fr. 73, 5f., Diehl) ihn eindeutig preist: Zeiovpos ... Gvdowv miciora vonoduevos
= «Sisyphos, der von allen Menschen am meisten (erkennend) wuBte», so wendet doch auch
dieser Dichter ein zweideutiges Wort des Lobes auf Sisyphos an, wenn er von ihm sagt:
«Auch er muBte schlieBlich zum Acheron hinab, obwohl er ein Vielwissender war» (;toAvidpig
£wv), denn auch im griechischen Sprachgebrauch klingt in diesem Wort die verachtliche
Bedeutung «Vielwisser» an.

Der Mythos verbindet die beiden heroischen Schelme Sisyphos und Autolykos,
diese beiden Vorfahren des Odysseus, in einem Abenteuer, in dem sie sich beide
ergotzlich iiberlisten. Autolykos, der Hermessohn, stiehlt die Rinder des Sisyphos
und macht sie durch seine Zauberkunst unsichtbar. Sisyphos aber, der seinen
Rindern ein Monogramm unter die Hufe eingeritzt hatte, erkennt an ihren Spuren
Autolykos als Dieb. Um Sisyphos zu besénftigen, lidt Autolykos ihn ein, bewirtet
ihn und wendet ihm die Gunst seiner Tochter Antikleia zu. Diese empfingt von
Sisyphos den Odysseus und wird dann von ihrem Vater dem Laertes vermahlt.
Auf diese bedenkliche Geschichte, die der Scholiast (Schol. Sophokl. Ajax 190)
erzihlt, mit einer Variante, nach der Sisyphos die zur Hochzeit mit Laertes rei-
sende Antikleia iiberfillt und ihr den Odysseus erzeugt, spielt Philoktet an
(Sophokl. Philokt. 417), wenn er zu Odysseus sagt: «Du Sohn des Sisyphos, der du
dem Laertes untergeschoben bist.» Auch Aischylos kennt diesen Mythos: «Denn
der Antikleia kam der Sisyphos nahe, deiner Mutter sage ich, die dich gebar»
(Fr. 175 N.). Und der Silen im Kyklops des Euripides nennt Odysseus den
«schlauen Plapperer, den Spro des Sisyphos» (V. 104). Agamemnon in «Iphigenia
in Aulis» bezeichnet ihn als «des Sisyphos Samen» (524). Es sei auf die Anfithrung
weiterer Belege verzichtet, in denen Sisyphos als Vater des Odysseus genannt
wird. Denn schon aus den angefiihrten Versen geht hervor, dal diese von der
homerischen abweichende Genealogie des Odysseus den Griechen des fiinften
Jahrhunderts bekannt und geliufig war, und da8 diese Abstammung, jedesmal

2 Museum Helveticum



18 Paula Philippson

wenn sie erwahnt wird, Odysseus als wortgewandten, verha8ten Betriiger er-
scheinen lat. Es wurde angenommen (Bethe, RE s. v. Sisyphos), da8 die genealo-
gische Verkniipfung des Odysseus mit Sisyphos einer spateren Mythenschicht ange-
hore als jene, die ihn als Laertiaden kennt. Wir glauben, da8 dies ein Fehlschluf ist,
ja, daB erst Homer Odysseus zum Sohn des Laertes gemacht hat. Denn es ist auf-
fallig, daB Homer von Laertes keinen heroischen Mythos erzihlt, wihrend alle
seine anderen Helden von mythenberiihmten Vitern abstammen. Vor allem aber
gehort Odysseus als Sohn des Sisyphos zweifellos in die &lteste thessalische
Mythenschicht. Denn Sisyphos, obwohl in einem sekundiren Mythos Konig von
Korinth, ist einer der «#olidischen, satzungsgebenden Konige», die Hesiod auf-
zahlt: «Kretheus und Athamas und der schillernde Sisyphos und Salmoneus, der
Ungesetzliche, und der iibermiitige Perieres» (Fr. 7 Rz.).

Alle diese mythischen Gestalten sind untrennbar mit Thessalien verkniipft.
Salmoneus trigt in seinem Namen den alten Namen Thessaliens: Haimonia, und
war wohl auch Eponymus der uralten thessalischen Stadt Halmonia, die spéter
Minya hieB (Steph. Byz. s. v. Miwde). Erwigt man dieses und die Tatsache, daBB die
ausihren thessalischen Wohnsitzen nach der mittelgriechischen,dann nach ihnen ge-
nannten Landschaft ausgewanderten Booter nicht nur den Kult ihrer thessalischen
Gotter und Heroen,sondern auch Stadte-, Gebirgs- und FluBnamen aus ihrer alten
thessalischen Heimat nach Bootien verpflanzten, so gewinnt die Nachricht, die uns
von Plutarch (Quaest. graec. 43) iibermittelt ist, daf Odysseus in Bootien, im dor-
tigen Alalkomenion, in der Nihe von Koroneia, geboren sei, eine ungeahnte Bedeu-
tung. Denn gerade in dieser Gegend Bootiens weist alles auf die alte thessalische
Heimat der Booter hin: im Westen der thessalischen Landschaft Histiaiotis gab
es eine Stadt Alalkomenai (Strab. VII 327). Nach ihr mag das bootische Alal-
komenion benannt worden sein (Steph. Byz. Alalkomenion = wéii Bowtiag),
in dem nach Plutarch Odysseus geboren sein soll, und nach dieser Stadt wiederum
Alkomenai, eine Stadt auf Ithaka, nach der Odysseus «Alkomeneus» ist (Steph.
Byz.). - An die thessalische Heimat und an den Bruder des Sisyphos, Salmoneus,
erinnert ferner die bootische Stadt Almos, nach Steph. Byz. eine Stadt Boo-
tiens, von Hellanikos Salmos genannt.

Es ist wohl die noérdlich von der Kopais gelegene kleine Stadt Olmones (Paus. IX
24, 3), die friiher nach ihrem Griinder Almos Almones gelautet haben soll (Paus. IX 34, 10).
Almos aber ist ein Sohn des Sisyphos, der in das damals Andreis genannte Gebiet des
béotischen Orchomenos auswanderte (Paus. l.c.). Ein Orchomenos gab es auch in Thessalien :
1 Irg Tzlge)ssalia autem Orchomenos ... et oppidum Alimon, ab aliis Holmon» (Plin. N. hist.

Wir erkennen deutlich, wie die thessalischen mythischen Urgestalten Sisyphos
und Salmoneus, die durch ihren Vater Aiolos unmittelbar von dem groen thessa-
lischen Gott Poseidon abstammen, aus Thessalien, dieser Wiege des Griechentums,
in der zuerst seine geniale, mythenbildende Kraft zutage trat, von den Béotern
mitgenommen und wie ihnen in der neuen Heimat gleichlautende Statten bereitet
wurden. So hatten die Booter auch ihre athenagleiche Go6ttin Itonia mitgenommen



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 19

und ihr dort die Stadt Alalkomenion errichtet und geweiht — eben jenes Alalko-
menion, in der Athenas Held Odysseus, nach der oben berichteten Tradition,
geboren sein soll. Hier scheinen sich Zusammenhange und Verflechtungen aufzutun,
denen aber aus Mangel an Uberlieferung nicht niher nachgegangen werden kann.
Denn alle diese urspriinglichen Mythen, die den Odysseus als Sohn des thessa-
lischen Sisyphos erweisen, waren zwar, wie wir gesehen haben, den griechischen
Tragikern, wenigstens in ihrem Nachklang, noch durchaus bekannt. Aber sie waren
iiberstrahlt von der iiberwiltigenden Wirkung, die von den Epen des grofen Dich-
ters ausgegangen war, in denen der Laertiade Odysseus Konig von Ithaka ist und
in dieser seiner Heimatinsel mit allen Fasern seiner Seele wurzelt. In den Armen
der bergenden Gottin Kalypso «sich sehnend auch nur den Rauch aufsteigen zu
sehn seines Landes, zu sterben begehrt er» (Od. 1, 57f.).

*

Die Betrachtung des thessalischen Stammbaums des Odysseus ergibt einen
Einblick in Zusammenhiinge, die vielleicht einstmals zwischen der Meerfahrt des
thessalischen Odysseus und der Fahrt des thessalischen Jason bestanden haben. Von
der einenist uns ausschlieBlich die homerische Fassungder Meerfahrt des Laertiaden
iiberkommen, von der Fahrt des Jason, die in sehr merkwiirdiger Weise mehrfach
in der homerischen Odyssee erwahnt wird, nur die Fassung des alexandrinischen

Dichters Apollonios Rhodios.

Poseidon
Ai(‘)los
Salmoneus Kre1|3heus Sisylphos Athalnas
T}|fro AiLon Odylsseus Phrlyxos Hella

Pelias Jason

Nicht nur die Séhne des Aiolos sind, wie gezeigt wurde, untrennbar mit Thes-
salien verbunden, sondern auch deren Kinder haben alle altbekannte thessalische
Mythen. Die Salmoneustochter Tyro liebt den thessalischen FluBgott Enipeus
(Od. 11, 235ff.); Aison und Jason sind in Jolkos, am FuB des Pelion, beheimatet;
das mit Athamas verbundene athamantische Gefilde und das mit seinem Mythos
verkniipfte Laphystiongebirge findet sich in Thessalien und in Béotien. Und so
sind auch die Kinder des Aioliden Athamas, Phryxos und Hella, mit Thessa-
lien verbunden: auf goldenem Widder entfliehen die von ihrer Stiefmutter
Verfolgten nach der Insel des Sonnengottes; das Fell dieses Widders wird einstmals
ihr Vetter Jason, auf der Argo dahinfahrend, von dieser éstlichen Aia zuriickholen.

Klassisch-philologisches



20 Paula Philippson

Féllt von hier aus nicht eine Ahnung auf eine — uns nicht iiberlieferte — Meerfahrt
des thessalischen Sisyphiden Odysseus nach jener anderen, gen Untergang im
Westen gelegenen Heliosinsel Aia, auf der die Heliostochter Aiaia Kirke wohnt,
so wie auf der ostlichen Heliosinsel Aia, zu der der thessalische Jason, der Vetter
des Odysseus, gelangt, der Heliossohn Aietes lebt ? Hat etwa Homer, der den
thessalischen Sisyphiden Odysseus zu dem Laertiaden Odysseus umschuf und ithn
in die grofle Synopsis seiner Epen verflochten hat, auch einen Mythos von einer
Meerfahrt des thessalischen Odysseus gen Sonnenuntergang zur westlichen Aia und
weiter durch die Unterwelt zum Wiederaufstieg in die lichte Welt umgeschaffen
zu der Heimfahrt des Laertiaden Odysseus von Troja nach seiner Heimat Ithaka ?
Auf dieser Heimfahrt taucht ja auch der Laertiade von der westlichen Sonnen-
insel aus in die untere Welt der Schatten, kommt weiter zu der Heliosinsel
Thrinakia, auf der die Rinder des Gottes weiden — auch der dunkle Hades hat
Kuhherden — kommt zu der Bergerin Kalypso, verborgen vor allen Sterblichen,
die im Lichte leben. Und nachdem er dort auf demselben Sessel gesessen, auf dem
Hermes geruht hat, gelangt er vom «Nabel des Meeres» zu den « Grauminnern»,
den Phiaken, und nun erst, durch Schlaf und verhiillenden Nebel, in die Helle des
heimatlichen Lichtes. Erscheint nicht dieser dunkel-traurig auf seinem Ungliicks-
schiff durch chthonische Schatten fahrende Odysseus, der von der Untergangsinsel
des Helios, von Aiaia aus, in den Hades taucht, wie ein Gegenpart des strahlend
goldgelockten Jason, der sein Lichtschiff Argo, «das allen teuer ist», zum goldenen
Aufgang der Sonne, zum goldenen Fell des Widders auf der 6stlichen Aia lenkt ?
War nicht die gedoppelte Aia nach einem alten Mythos urspriinglich eine einzige
Aia?, auf der die Helioskinder Aietes und Aiaia Kirke — gleichsam der miénnlich-
helle und der weiblich-chthonische Aspekt des Helios — zusammen lebten ? Uber-
kommt uns nicht eine Ahnung, als sei einst, in einer gewaltigen mythischen Ur-
konzeption, der strahlende Jason und der diistere, allen verhaBte Odysseus, der
eine Helios, der Gott-Sonne gewesen, der am Tage den Olympiern und der Welt
der Lebenden, der des Nachts, im chthonischen Bereich verborgen, den Bewohnern
des Hades scheint, und der durch den Hades wieder zum Aufstieg fahrt ?

Die vorausgehende Untersuchung, die sich auf iiberlieferte Quellen griindet,
konnte nur bis zu der Berechtigung, diese Fragen zu stellen, fithren. Zu einer wis-
senschaftlich begriindeten Beantwortung derselben reichen die Uberlieferungen
nicht aus. Aber es sei gestattet, diese Fragen als das hier auszusprechen, was
Goethe einmal, ebenso wie «ein sicheres Anschauen der Geegenwart, mathematische
Tiefe, physische Genauigkeit, Hohe der Vernunft, Schirfe des Verstandes, beweg-
liche, sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude am Sinnlichen» als erstes
Erfordernis jedes wissenschaftlichen wie kiinstlerischen Werkes, von welchem
Gehalt es auch sei, nennt: als Abgriinde der Ahnung (Goethe, Geschichte der
Farbenlehre).

2 Vgl. hierzu das Kapitel: « Der Kosmos des Okeanos» in Verf. « Thessalische Mythologie »,
S. 107ff., Rheinverlag, Ziirich, 1944.



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 21

Von der thessalischen Odysseusgestalt her fallt auch ein Licht auf die sonst so
riatselhafte prophetische Weisung, die Odysseus in der Unterwelt von dem Seher
Teiresias empfangt:

«Hast du aber die Freier daheim in deinem Palaste
Sei’s mit List oder offen gewiirgt mit der Schirfe des Schwertes,
Nimm dann mit ein schon gegliattetes Ruder und wandre
Fort, bis du kommst zu Méannern, die kennen das Meer nicht,
Und tun Salz nicht an die Speise, welche sie essen,
Denen Kunde nicht kam von purpurwangigen Schiffen
Noch von geglatteten Rudern, die Fliigel werden den Schiffen.
Ein untriigbares Zeichen des Zieles will ich dir geben:
Wenn ein Wandrer einst, der dir in der Fremde begegnet,
Sagt, du triigst auf der hellen Schulter des Worflers Schaufel,
Da gleich schlag in die Erde das schongeglittete Ruder
Und bring stattliche Opfer dar dem Herrscher Poseidon,
Einen Widder und Stier und einen bespringenden Eber.
Und dann wandere heim und bringe der heiligen Opfer
Hundert den ewigen Gottern, die hoch den Himmel bewohnen,
Allen, der Ordnung nach. Dir selbst wird, ferne dem Meere,
Kommen ein sanfter Tod, und um dich die Vélker
Werden gesegnet sein. Dies sei dir untriiglich verkiindet.»

0d. 11, 119-127.

Welches ist die Landschaft, zu der Odysseus hinwandern soll, deren Bewohner
so fernab von jeglicher Schiffahrt leben, daB sie ein Ruder fiir eine Schaufel
halten, mit der das Korn gewerfelt wird, zugleich eine Landschaft, in der Poseidon
Widder, Stier und Eber dargebracht werden ? In ganz Griechenland gibt es nur
zwel grofle Landschaften, die nicht unmittelbar an das Meer grenzen: Arkadien
und der Kessel von Thessalien, der rings von hohen Bergen umschlossen und von
dem Meerbusen von Pagasai durch eine Bergschwelle getrennt ist. In dieser thes-
salischen Binnenlandschaft breiten sich seit frithesten griechischen Zeiten weite
Korngefilde aus, so da hier nicht das Ruder, sondern die Kornschaufel das ver-
traute Werkzeug ist. Und in dieser Landschaft ist Poseidon der héchst verehrte
Gott, nicht als Gottheit des Meeres, sondern als Gatte der Erde. Thm werden hier,
in den heiligen Begehungen der Taurokathapsia, Stiere gejagt und ihm, der sich
hier in Stiergestalt offenbart, geopfert. Er, der Gatte der Exde, hat die fruchtbaren
Kornebenen dieser Landschaft durch das DurchstoBen des Tempetales aus sump-
figer Uberschwemmung aufsteigen lassen. Und so liegt die Vermutung zumindest
nahe, daB in einer bestimmten Mythenschicht der Sisyphide Odysseus, der Urenkel
dieses in Thessalien als hochste Gottheit verehrten Poseidon, nach seinen Fahrten
In sein Stammland Thessalien zuriickkehren soll. Die Ruderschaufel, das Symbol
seiner Meeresfahrten, wandelt sich zuriick in das vertraute Erntegeriit der Heimat.



22 Paula Philippson: Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

Vielleicht war dies der Abschluf einer uns nicht erhaltenen «thessalischen Odyssee»,
der vielleicht eine Argonautenfahrt entsprach, die uns ja nur in einer spaten
Fassung erhalten ist. Beide jiinger als jener erahnte Sonnenmythos von Jason und
Odysseus, und alter als die homerische Odyssee, in die der Dichter jene Weis-
sagung des Teiresias eingefiigt hat, und in der diese doch so befremdend wirkt.
Auch die frithe Fassung der Argofahrt des Jason taucht ja in der homerischen
Odyssee auf, jene Argo, «die allen teuer ist», jener Jason, der «weil Hera ihn
liebte», sein Schiff durch die zusammenschlagenden Felsen, ohne Schaden zu er-
leiden, lenken durfte. Wie berithmt miissen diese Lieder gewesen sein, da Homer
diese Anspielungen auf die Argofahrt, dal er jenes SchluBabenteuer des Odysseus
so selbstverstindlich — weil allen versténdlich — seinem Epos von dem Laertiaden

Odysseus einfiigen konnte!
*k

Die Gestalt des Odysseus ist von Homer mit einer Kraft und Deutlichkeit der
inneren Schau geschaffen, deren Klarheit und Einheitlichkeit wiederum nur die
Schopfung der Shakespeareschen Gestalten, so verschieden auch ihr Centrum, ver-
gleichbar ist. In der Ilias und in der Odyssee, in allen Lebenslagen, in denen uns
der Dichter den Heros zeigt — und Odysseus durchlduft ja in diesen Epen die ganze
Skala der menschlichen Beziehungen — immer ist er der Gleiche, immer verhalt er
sich so, wie nur er, aus seines Wesens Kern heraus, sich verhalten kann. Als Dulder
ist er der Standhafte, als Kampfer der Mutig-Besonnene, als Redner der sich und
die Horer Beherrschende, in der Gefahr der Kiihne, in der Not der Auskunfts-
reiche, immer und jeweils der «Kerdaleos». Und iiber allem liegt der Glanz einer
Menschlichkeit, die von ihm als Sohn, als Gatte und Vater, als Herr seines Hauses
und seines Gesindes, als Konig seines Volkes, als Fiihrer seiner Geféhrten, als
Freund und Waffengenosse und als hilfeflehender Fremdling ausstrahlt. Am
erhabensten aber erstrahlt diese Menschlichkeit im Augenblick des triumphieren-
den Sieges: Als Odysseus in furchtbarem Kampf die Freier niedergestreckt hat,
und nun dasteht, blutbesudelt und umringt von erschlagenen Leichen, da hemmt
er das laute Aufjauchzen der treuen Dienerin mit Worten, die durch die Jahr-
tausende klingen mogen:

«In deinem Geiste, Greisin, sei froh, und enthalte dich lauten Gejubels.
Unfromm ists, um erschlagene Manner zu jauchzen.

Diese bezwang der Gétter Geschick und eigene Bosheit.

Denn sie ehrten ja keinen der sterblichen Erdenbewohner,

Weder gering noch vornehm, so jemand kam und sie ansprach.

Darum traf auch die Frevler das schreckliche Todesverhiangnis.»
0d. 22, 411 fi.



	Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

