
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1

Artikel: Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

Autor: Philippson, Paula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

Von Paula Philippson

Der griechische Heros ist göttlich-menschlicher Abstammung, sei es, daß ein
Gott ihn einer Sterblichen gezeugt oder daß eine Göttin ihn einem sterblichen
Manne geboren hat. Diese, ihn in zwei Bereichen, dem göttlichen und dem menschlichen,

verwurzelnde Herkunft bedingt die dem Heros eignende Genialität, d. h.
sie verleiht ihm, von der einen Seite her, die adlige Wesenheit, das ägioxevEiv,
das ihn zu großen, über das menschliche Maß hinausgehenden, in den göttlichen
Bereich hineinragenden Taten befähigt und verpflichtet; von der anderen Seite

aber ist der Heros, da kein Götterblut (Ix^bg) in seinen Adern rinnt und keine

Götterspeise ihn nährt, sterblich. Er ist in seiner Lebensdauer begrenzt und hat
daher, anders als «die ewig Seienden» (oi äsl iovxeg) eine Moira, einen Teil, ein
Schicksal. Die ewig Seienden haben kein Lebensschicksal. So erwächst die Problematik

des heroischen Lebens und Schicksals aus der heroischen Genialität: der
Heros muß seine äonischen, d. h. ewig gültigen Taten innerhalb der chronisch
fortschreitenden Geschehenszeit vollbringen und vollenden, während die Götter
ihr Dasein in der äonischen, im steten «Jetzt» (vvv) verharrenden Seinszeit
vollziehen. Treffen äonische Seinszeit und chronische Geschehenszeit zusammen,
so entsteht durch dieses Zusammentreffen (ovpßäXXsodai) die symbolische Zeitart

des Mythos1. Der Heros lebt infolge seiner Verwurzelung im äonischen und
im chronischen Bereich ausschließlich in dieser symbolischen Zeitart des
Mythos und nicht in einer geschichtlichen, historisch-erforschbaren Zeit. Die ewig
Seienden treten nur dann in diese symbolische Zeitart ein, wenn sie im Mythos
und durch den Mythos den Menschen kund werden. Der vorbildliche Heros des

Griechentums aber, Herakles, wird im Tode über seine heroisch-sterbliche Natur
erhöht und gewinnt durch seine Vereinigung mit Hebe äonisches Leben in nie

alternder Gegenwart.

Der Heros ist sich seiner göttlichen Herkunft durchaus bewußt. Er rühmt sich
ihrer und wendet sich in besonders schweren Lebenslagen an die göttlichen Ahnen.
So fleht der Pelide Achilleus in der Kränkung und Not seines Herzens weinend zu
seiner göttlichen Mutter Thetis, daß sie ihm zu seinem Hechte verhelfen möge.

(Hom. II. 1,351 ff.).
Für einige Heroen besteht nun noch ein anderes, nicht auf genealogischer

Verbundenheit beruhendes Verhältnis zwischen dem Heros und einer Gottheit; der

1 Vgl. hierzu Verf. «Die Zeitart des Mythos» (Untersuchungen über den griechischen
Mythos, Rhein-Verlag, Zürich 1944, S. 43ff.).



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 9

Heros lebt ausschließlich innerhalb des Wesensbereiches dieser Gottheit. Infolge
der wesenhaften Verbundenheit dieses Heros mit dieser Gottheit vollziehen sich
alle seine Taten innerhalb ihrer Sphäre. So lebt Hippolytos sein jünglinghaftes
Leben und stirbt seinen jünglinghaften Tod einzig im Wesensbereich der
jungfräulichen Artemis; sie neigt sich über den Sterbenden, an dem Aphrodite seine

Verschmähung ihres göttlichen Wesens so tödlich gerächt hat. Und wenn Helena,
die so ganz in der aphroditischen Sphäre lebt, daß sie in AVuchs, Antlitz, Blick und
in jeglichem Wort wie das menschliche Abbild dieser Göttin erscheint, diese
aphroditische Sphäre einmal leidenschaftlich zu durchbrechen und sich ihr zu entwinden
trachtet, so lodert der Zorn der Göttin so wild auf, daß Helena, «die

Zeusentsprossene» (Aiög ixysyavla) erschrickt, sich in ihre glänzenden Gewänder
verhüllt und, allen verborgen, schweigend der Göttin folgt. Die unheimlich
leidenschaftliche Szene endet mit den unheimlichen Worten: ijgxe ös öatpcov. (Hom. II.
3, 420). - Und wiederum scheint Odysseus sein wesenhaftes Leben einzig und
allein in dem Bereich der Athena zu leben. Aber bei diesem wohl problematischsten
aller homerischen Helden ist außer dem klaren Athenabereich noch ein diesem polar
entgegengesetzter, genealogischer Bezug wirksam, der den Heros dem dunklen
Bereich der Unterwelt zu verhaften scheint. Es ist, worauf schon K. Kerenyi in
seiner Untersuchung «Hermes, der Seelenführer» ausdrücklich hingewiesen hat,
die Abstammung des Odysseus von Hermes: der Hermessohn Autolykos ist der
mütterliche Großvater des Odysseus, und es wird zu zeigen sein, welche Wesenszüge

von diesen Ahnen auf den Enkel übergegangen sind. Zwischen den Bereichen
der Athena und des Hermes wechselt das Wesen und so auch das Leben des

Odysseus. Innerhalb dieser Polarität spielt sich auch die Odyssee des Homer ab.
Es sei hier versucht, von dieser Polarität her das Wesen des Odysseus transparent
zu machen. Vielleicht daß bei diesem Versuch auch ein Licht auf jene Urgründe
fällt, auf denen Homer sinngewaltiges Werk und seine Odysseusgestalt
geschaffen hat.

In dem vertrauten Zwiegespräch, das Athena mit dem von den Phäaken schlafend

nach seiner Heimatinsel gebrachten Odysseus pflegt, spricht die Göttin selbst

aus, daß Odysseus gleichen Wesens ist mit ihr:

« Etööxsg äpcpco

xigös', insi ai) psv ioot ßgoxcöv ox ägioxog änävxcov

ßovXfj xal pv&oiotv, iyöj ö'iv näoi fjsolatv

pfjxi xe xXiopai xal xigösotv»
«Wir wissen Beide

nutzbringende Pläne, denn du bist unter allen Menschen bei

weitem der Trefflichste
An Ratschluß und Worten. Ich aber werde unter allen Göttern gepriesen
Ob meiner Klugheit und meiner nutzbringenden Pläne.»

Od. 13, 296ff.



10 Paula Philippson

Diese Gleichsetzung von Gottheit und Mensch innerhalb einer geistigen Sphäre,
der sie beide angehören, die sie beide umschließt, ist - auch innerhalb des Griechentums

- völlig einzigartig. Denn in jeder noch so innigen Annäherung von Mensch
und Gottheit, bei der sich der Mensch etwa, wie so oft in den Psalmen, an die
Gottheit wie ein Kind an den Vater wendet und sich schutzflehend in ihrer Macht-
fülle birgt, bleibt - außer bei den Mystikern - stets der kategoriale und daher
unüberbrückbare Abstand zwischen Mensch und Gottheit bestehen. Hier aber -
schon der zusammenschließende Dual (äpcpco wir zwei Beide) bestätigt es -
erscheinen Göttin und Heros gleichermaßen beheimatet in einer gemeinsamen
Sphäre, und zwar in der Sphäre klarer Geistigkeit. In ihrer sublimsten Ausprägung
ist dies die Sphäre des Zeus, dessen auf das Weltgeschehen gerichtete erkennende
Vernunft (vovg) und sein sich erfüllender Ratschluß (ßovXfj) ihm als höchste

göttliche Qualität und Potenz innewohnen. Er teilt diese Sphäre unter allen
Göttern einzig und allein mit Athena, mit der von ihm gezeugten und von ihm
ausgetragenen und aus seinem Haupt entsprungenen Tochter der Klugheit (Mfjxtg).
Nur sie, keine andere Gottheit, nicht einmal Apollon, der doch den Menschen den
Ratschluß (ßovXfj) des Zeus verkündet, spricht je von seinem eigenen vovg, von
seiner eigenen ßovXfj. Athena aber rühmt sich ipfj ßovXfj xs vöco xe Odysseus
beigestanden zu haben (Od. 13, 305). Freilich, der vovg und die ßovXf) der Athena
sind nicht, wie die des Zeus, dem großen Weltgeschehen zugewandt, sondern -
und dies umschreibt eben die Athenasphäre innerhalb des Zeuskosmos und dessen

Hierarchie - dem nächsthegenden, vorteilhaften, tatkräftig geplanten und erfolgreich

durchgeführten Handeln, eben jenen «xigöea», die sie in dem Zwiegespräch
mit Odysseus als die ihnen gemeinsame, eigenste Qualität bezeichnet. Dieses

Wissen um das, was nottut und förderlich und nutzbringend ist, und der bereits
die Gewähr der Erfüllung in sich tragende Ratschluß und die wache Klugheit, die

Metis,eint die Meto'stochter Athena mit dem «polymetis» sehr klugen) Odysseus.
Über beiden steht der «metieta» (prßiexa) Zeus. So wesenhaft sind Göttin und
Heros miteinander verbunden, daß sie zu ihm sagt:

«xcö oe xal ov övvapat ngoXtnslv övoxrpvov iövxa
ovvex' inrpzfjg iooi, xal äyxivoog xal ixscpgcov».

Deshalb vermag ich ja auch nicht, dich zu verlassen, dieweil du ein

Schwerbedrängter bist,
Weil du mildredend bist, und geistesgegenwärtig und vernunftbegabt.»

Od. 13, 331 f.

In «övaxrjvov iövxan klingt, durch die Satzstellung, leise ein aobivohh du ein

Schwerbedrängter bist» an. Damit rührt der Dichter, anscheinend, mit leichter
Hand an das griechische, in der Tragödie so oft auftauchende Problem der

Beziehung zwischen der Wesensart des Menschen und seinem Schicksal. Ist
der schicksalsbedrängte Mensch von Natur ein xaxog, ein minderer, unzuläng-



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 11

licher und daher elender, schlechter Mensch, von dem sich, eben wegen seiner

minderen Natur, die Götter abwenden und ihn dem Schicksal preisgeben So

schreit Ödipus, der sich, ohne Schuldgefühl, vom Schicksal grauenhaft umstellt
und bedrängt sieht, erschüttert und erschütternd auf:

ag ecpvv xaxog

Bin ich denn als ein Schlechter (Elender) erzeugt?»
Sophokl. Ödip. Tyr. 822.

Dem Begriff des xaxog in dieser doppelten Bedeutung von «böse», «schlecht» und
«niedrig», «unzulänglich» steht gegensätzlich, und zwar in entsprechend doppelt gegensätzlicher

Bedeutung gegenüber der Wortbegriff ioftXög. Denn io&Xög bedeutet einerseits
«vornehm, edel», andrerseits aber und vor allem und wohl ursprünglich: «kraftvoll, fähig,
zu etwas imstande sein». Als Beispiel hierfür sei auf die Hekatepreisung in der Theogonie des
Hesiod hingewiesen. Da wird von der Göttin gerühmt: «sie ist iaftXf] den wettkämpfenden
Männern zu helfen (435), sie ist iaftXf], den Wagenkämpfern beizustehen (439), sie ist io&Xfj
in den Hürden mit Hermes die Herden zu vermehren (443). Mit dieser Fülle göttlicher Potenzen

hat Zeus die Göttin geehrt. - In der menschlichen Sphäre ist iad'Xdg: fähig, vermögend
(im doppelten Sinn). Einem ioftXög stehen die Götter bei, von dem xaxd?, dem untauglichen,

schlimmen Schwächling wenden sie sich ab.

Daß Ödipus, trotzdem er vom Schicksal umstrickt wird, kein xaxog ist, beweist
seine Vergöttlichung zum mächtigen Schutzdaimon Attikas am Ende seines

Lebens. Und auch Odysseus bleibt in allem Elend, das er zu durchmessen hat,
und trotzdem er ein «övoxtivog», ein «Schwerbedrängter» ist, innerhalb der geistigen
Sphäre, die er mit Athena gemeinsam innehat. Er bleibt «geistesgegenwärtig»
(äyxivoog), «mit Besonnenheit begabt» (ixscpgcov), «klugen Rates kundig» (xigöea
slöcbg). Und deshalb vermag - man beachte die Stärke des Wortes övvapai - die
Göttin nicht, ihn zu verlassen, denn er ist der menschliche, heroische Exponent
ihrer göttlichen Potenz.

Auch dem Weibe des Odysseus hat Athena tpgivag iaftXäg xigöea xe kraftvollen Sinn
und klug-nützlichen Anschlag verliehen (Od. 2, 116f.). So rühmen die Freier Penelope,
die ihre Absichten durch das nächtliche Auftrennen des am Tage gefertigten Gespinstes
vereitelt.

Odysseus ist also ein «xegöaXiog», der einen «vöov noXvxsgöea», einen klug-
nutzreichen Verstand in seiner Brust hegt (Od. 13, 255), und als solcher der
Athena teuer und wesensgleich. Und doch eröffnet sich uns gerade aus dem
Wortbegriff des «Kerdos» heraus ein erster Einblick in jene problematische Doppelnatur,

die der ursprünglichen Gestalt des Odysseus eigen ist, und die ihn, selbst

in der klaren und festen Gestalt, die er dann in der homerischen Dichtung gewonnen
hat, in seinem Schicksal hin und her getrieben zeigt zwischen der hellen Klarheit
des Athenaaspektes und dem dunklen, fragwürdigen Hermesbereich, mit dem

er durch seine Abstammung von diesem Gott verbunden ist. Denn wenn der

Begriff des Kerdos, des Gewinnes, im Bereich der Athena der Ausfluß und das

Ergebnis der hellwachen Klugheit, der Besonnenheit und der nutz- und
gewinnbringenden Planung ist, so wird im Bereich des Hermes diese Klugheit zur Schläue,
die Besonnenheit zur verschlagenen List, die nutzbringende Planung zum hinter-



12 Paula Philippson

hältigen Anschlag, ja, letzten Endes bedeutet Kerdos in diesem Hermesbereich
«diebischer Gewinn». Alle diese ad peius gewandten Bedeutungen liegen in dem

Wortbegriff «Kerdos» als Möglichkeiten beschlossen, ja, sie treten, entsprechend
der Kläglichkeit der menschlichen Natur, häufiger zutage als jener in geistiger
Helle, Klarheit und Besonnenheit leuchtende Sinn dieses Wortbegriffes. Nur diese

lichte Qualität der «Kerdea» ist dem homerischen Odysseus, wie seiner Göttin, eigen.
Sie gehört zu der allen Lebenslagen gewachsenen, gefaßten, edlen Männlichkeit,
als deren ewig gültiges Urbild die Gestalt des Odysseus in den Epen des Homer
dasteht. Und in demselben Sinn müssen seine «Listen» ööXoi, und sein Beiwort
noXvjufjxavog, das mit «hilfsmittelreich» schlecht und recht übersetzt werden mag,
gewertet werden. Denn «Ich bin Odysseus, der Laertiade, der durch allerart Listen
den Menschen bekannt ist, und mein Ruhm reicht zum Himmel», sagt er in stolzem

Selbstgefühl, als er sich den staunenden Phäaken zu erkennen gibt
(Od. 9, 19f.).

Diese großartige Konzeption des Odysseus, der in diesem vornehmen Sinn ein

«Kerdaleos» ist, scheint die dichterische Schöpfung des Homer zu sein, die sich von
einem dunkleren Hintergrund dieser Gestalt abhebt. Denn in dem sophokleischen
«Philoktet» scheut der adlige Knabe-Jüngling Neoptolemos, der Sohn des Achill,
vor dem Lügengewebe zurück, mit dem Odysseus den unglücklichen Philoktet des

einzigen ihm gebliebenen Gutes, des Heraklesbogens, berauben will. Und wenn
auch hier Odysseus seine Listen nicht um eines niedrigen, selbstsüchtigen Zweckes

willen spielen läßt, sondern um den Achaiern das gottgewollte Werkzeug zu dem

gottgewollten Fall von Ilion zu beschaffen, so fällt doch in dem Drama des

Sophokles, eben durch die Kontrastierung mit dem keiner Lüge fähigen Achillessohn,

ein dunkler Schatten auf die Gestalt des Odysseus. Es wird sich zeigen, daß

dieser seit uralter Mythenzeit auf ihr gelegen hat, und daß nur Homer ihn kraft
seines Dichterwillens aufgehellt hat. Man wende nicht ein, daß zur Zeit, da die
homerischen Epen entstanden, das sittliche Gefühl in Betrug und diebisch
erschwindeltem Gewinn nichts Niedriges empfunden habe, und daß damals Betrug
und Raub keine dunkle Seite des menschlichen Handelns bedeutet hätten.
Auch die homerische Welt steht unter den Satzungen des Themis und den

zuweisenden Urteilen der Dike. Wie sehr aber Odysseus durch seine Abstammung
von Hermes mit der dunklen Seite des «Kerdos» in Beziehung steht, soll jetzt
dargelegt werden. Desto heller wird dann die Sinnesart und die Kunst des

Dichters erstrahlen, der, obwohl er diese Abstammung nicht nur kennt, sondern

mit epischem Behagen erzählt, seinen Helden doch mit dem Glanz edelster

Männlichkeit zu umstrahlen vermochte.
Schon bei seinem Eintritt ins Leben umfängt die Hermeswelt den Neugeborenen.

Sein mütterlicher Großvater, der Hermessohn Autolykos, eilt bei der Kunde, daß

seine Tochter Antikleia ihm den ersehnten Enkel geboren hat, von seiner Heimat

an den Hängen des Parnaß nach Ithaka. Bei dem festlichen Mahl, das ihm Tochter
und Tochtersmann bereitet haben, legt die treue Schaffnerin das Kind in die Arme



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 13

des Großvaters und bittet ihn, dem Enkel den Namen zu geben. Man kennt die

magische, wesensbannende Kraft der «Benennung»: ausgesprochener Name und
Wesen sind eins. Und schon fällt der dunkle Schatten auf das Kind und sein

zukünftiges Schicksal. «Da ich vielen Männern und Frauen der Verhaßteste

bin, deshalb sei ihm der Name Odysseus» (Od. 11, 394f.). Mit dieser Begründung
benennt Autolykos, der in seinem eigenen Namen den schweifenden raubenden
Wolf zu tragen scheint, den Enkel. Wir dürfen diesen Namen Odysseus, der
homerischen Etymologie folgend, mit «Verhaßter» und nicht -was auch möglich wäre-
mit «Hassender» wiedergeben. Denn Autolykos mag wahrlich, wie er selbst sagt,
«vielen Männern und Frauen über die vielnährende Erde hin» verhaßt gewesen
sein (Od. 19, 407f.). Kennzeichnet ihn doch Homer als

«Seiner (Odysseus) Mutter vielvermögenden Vater, der unter den Menschen

hervorragte
An Diebesgesinnung und (falschem) Eidschwur. Der Gott hatte es ihm

selber verliehen,
Hermes.» Od. 19, 395ff.

Von Autolykos erzählt Pherekydes (Schol. Od. 19, 432), daß er große Schätze

aufgespeichert hatte, denn er hatte vom Vater (Hermes) die Kunst überkommen,
daß er beim Stehlen den Menschen verborgen blieb, und das Beutevieh in welche

Gestalt er immer wollte, verwandeln konnte, so daß er Herr über die größte
Beute wurde.

Und Hesiod (Fr. 112 Rz.) sagt von Autolykos

«öxxi xe xeoai Xäßsoxsv, äsiösXa nävxa xidsoxEv».

« Was immer er mit den Händen ergriff, unsichtbar insgesamt machte er es.»

So ist der Hermessohn Autolykos, dem Hermes «wohlgesinnt beistand»,
(Od. 19, 398) der heroische Dieb und als solcher der heroisch-menschliche Exponent

des göttlichen Diebes Hermes. Er lebt in dem Wesensbereich seines göttlichen
Vaters. Wenn also Homer ausführlich erzählt, wie dieser Autolykos den neugeborenen

Enkel liebevoll in die Arme nimmt, ihn mit dem bedeutungsvoll auf sein

eigenes Wesen bezogenen Namen benennt, den zum Jüngling Herangewachsenen
zu sich und zur Jagd mit seinen Söhnen einlädt und ihn dann mit reichen Geschenken

entläßt, so ist die ursprüngliche Wesensverbundenheit des Odysseus mit seinem

göttüchen Stammvater Hermes mit allen Mitteln archaisch-genealogischer
Darstellung ausgesprochen. Ist es ein «hermetischer» Zufall, daß die erste Epik lese,

die der Dichter des homerischen Hermeshymnus (V. 13) dem eben geborenen
Hermes beilegt, und die Bezeichnung des Odysseus im ersten Verse des homerischen

Epos die gleiche ist noXvxgonog «vielgewandt» ist der Gott, noXvxgonog ist
der göttliche Held, der seinem Samen entsprossen ist.



14 Paula Philippson

Nicht nur in der Odyssee, sondern auch in der Ilias findet sich eine Beziehung
zwischen Autolykos und Odysseus, die in die Sphäre des Hermes weist. Als sich

Odysseus und Diomedes in tiefer Nacht zu ihrem gefahrvollen Spähergang in das

Lager der Troer rüsten, reicht Meriones dem Odysseus einen Helm besonderer
Art: innen ist er mit vielen Riemen verschnürt, nach außen aber mit den leuchtenden

Zähnen des weißzahnigen Ebers benäht. Diesen Helm hatte einst Autolykos,
«das festgefügte Haus des Besitzers durchbohrend» (nvxivov öopov ävxtxogfjoag)
entwendet. Dann war der Helm, da er ein kostbares Kleinod war, als Gastgeschenk
von Hand zu Hand gegangen. Und jetzt, in der dunklen Stunde unheimlich-nächtlicher

Gefahr, gibt Meriones den einst von Autolykos gestohlenen Helm, den er
selbst von seinem Vater auf den Zug nach Ilion mitbekommen hat, dem Odysseus

(II. 10, 260ff.). Homer unterläßt hier, höchst bezeichnenderweise, jeden Hinweis
darauf, daß Odysseus der Enkel des Autokylos ist, daß es der Helm seines
Großvaters ist, den er vor diesem nächtlichen Abenteuer zum Schutz erhält. Es wird
auch nicht gesagt, daß diesem Helm zauberhafte Eigenschaften - etwa, daß er
seinen Träger unsichtbar macht - innewohnen. Derartige Wunder sind ja
überhaupt in der homerischen Welt sehr selten, einzig Hermes gibt dem zur Kirke
wandernden Odysseus ein Zauberkraut, das ihn gegen die Künste der Zauberin
schützen soll (Od. 10, 217 ff.) - wiederum fehlt auch hier jede Andeutung, daß dieser

schützend eingreifende, zauberreiche Hermes der Ahnherr des Helden ist. Um so

bedeutungsvoller ist es, wenn in der «Doloneia», in dem nächtlichen, listigen Abenteuer

des Odysseus und Diomedes, das Odysseus so ganz unter dem Schutz der
Athena unternimmt, an die er sich zu Beginn des Abenteuers mit solch

innigzudrängendem Gebet wendet und bei der er sofortige Erhörung findet - wenn bei
diesem nächtlichen Abenteuer des Odysseus seine Bindung an die Autolykos-
Hermeswelt durch jenen Helm geheimnisvoll aufklingt. Fast möchte man sagen:
unwillkürlich und wider den Willen des Dichters. Scheint es nicht, als ob Homer
hier eine ältere Mythenwelt, innerhalb derer die Gestalt des Odysseus noch viel

enger und eindeutiger in dem dunklen und fragwürdigen Hermes-Autolykos-
Aspekt steht, beiseite geschoben habe, um den Heros so ganz im Bereich und als

Schützling der Athena zu zeigen Und als ob nun doch die Hermeswelt,
heraufbeschworen durch die Tiefe der Nacht, in der das Abenteuer unternommen wird,
verkörpert in dem zauberhaften, vom Ahnen gestohlenen Helm, aufsteigt und den

Enkel umschließt Deutlich stehen sich hier die beiden polaren göttlichen Bereiche

gegenüber, die Wesen und Schicksal dieses Heros bestimmen. Immer wieder bricht
die dunkle chthonische Welt ein in sein Wesen und Leben, immer wieder
umstrahlt ihm Athena Haupt und Schultern mit leuchtendem Glanz.

In jenem Zwiegespräch des auf Ithaka erwachenden Odysseus mit Athena, die

ihm zunächst als zart-vornehmer Herrensohn, dann aber in der Gestalt eines

Weibes, «schön und hohen Wuchses und kundig glänzender Werke», erscheint,
macht Odysseus seiner göttlichen Beschützerin leise und ehrfurchtsvoll, aber die

Gedanken seines Herzens während all seiner Irrfahrten offenbarend, den Vorwurf,



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 15

daß sie ihm, seit er von Troja weggeschifft war, in all seinen Nöten nie erschienen

sei:
«Dies aber weiß ich wohl, daß du vor Zeiten mir hold warst,
Als wir noch kämpften im troischen Land, wir Söhne Achaias.
Aber seit wir Priamos' Stadt, die hohe, zertrümmert,
Und von dannen geschifft, und ein Gott die Achaier zerstreute,
Hab ich dich nimmer gesehen, Zeus' Tochter, und nimmer erkannt' ich,
Daß du mein Schiff betratest, vor Unheil mich zu bewahren,
Sondern immer, das Herz in der Brust von Grame zerrissen,

Irrt' ich umher, bis mich vom Übel lösten die Götter,
Ehe du mich zuletzt im fetten Land der Phäaken

Mit deinem Wort gestärkt und selbst in die Stadt mich geführt hast.»
Od. 13, 314ff.

Klar und eindeutig sind hier die Bereiche geschieden, zwischen denen, wie das

Wesen, so auch das Geschick des Odysseus gespannt ist. In Ithaka und vor Troja
steht er im engsten Zusammenhang mit seiner Göttin, sie erscheint ihm, sie spricht
zu ihm, sie ist ihm gegenwärtig. Aber sobald er, Trojas Strand verlassend, sich
einschifft, umfängt ihn die chthonische Welt. Alle seine Abenteuer steigen aus ihrem
dunklen Grunde auf und wollen ihn ganz und gar in sie einbeziehen. Immer wieder
sucht Odysseus sich ihr zu entwinden, sie raubt ihm die Gefährten, bis er allein
übrigbleibt. Tage und Nächte schwebt er über der Tiefe des Meeres, die ihn
hinunter zu ziehen droht, eine chthonische Göttin umhüllt ihn mit dem rettenden
Schleier - und er taucht auf in dem Land der Phäaken, in diesem merkwürdigen
Zwischenreich. Vielleicht dürfen wir, einem etymologischen Versuch folgend,

sagen: im Land der grauen Männer, das zwischen dem Bereich des Hades und
jenem Bereich liegt, da Helios tagsüber den Uraniern und den Sterblichen leuchtet.
So wie die Inseln der Seligen nahe am Reich der Schatten liegen und doch das

goldene Licht des Abendrotes den seligen Bewohnern dieses Zwischenreiches
zwischen dem Reich der Schatten und der Lebenden leuchtet, so leben die
Graumänner ihr glückliches, gerechtes Leben auf ihrer Insel. Anders als für «die
Entrückten» in Elysion ist ihr Zwischenreich nicht gänzlich von der Welt der Menschen

abgeschieden. Sterbliche, die sich zu ihnen hingefunden haben, dürfen sie

zurückgeleiten in die Welt des Lebens. Aber es ist für die Graumänner ein gefährliches
Beginnen und wird sie einst, eben wegen der Heimführung des Odysseus, durch
das Aufsteigen eines Gebirgsrings, gänzlich von der übrigen Welt abtrennen. In
dieses Zwischenreich geht Odysseus ein, als er aus dem chthonischen Bereich des

Ennosigaios auftaucht, und ehe er in seine heimatliche Menschenwelt zurückkehrt.
Und siehe, gleich ist ihm die Zeustochter Athena nahe. Er fleht zu ihr, und

«ihn hörte Pallas Athena,
Aber noch erschien sie ihm nicht, sie scheute den Bruder des Vaters.»

Od. 6, 328f.



16 Paula Philippson

Und Odysseus erkennt sie nicht, aber er fühlt nachträglich, daß sie es war, die
ihn im Phäakenland mit ihrem «Wort gestärkt und selbst in die Stadt geführt hat»
(Od. 13, 322f.).

Erst auf Ithaka, im eindeutig menschlichen Bereich, in dem er sich nur langsam,
gleichsam dem chthonischen Nebel sich entraffend, zurückfindet, erscheint ihm die
Göttin in jener großen weiblichen Gestalt, in der sie sich den Menschen kund tut
- auch dies nicht ihre göttliche, den Menschen unfaßbare Gestalt, sondern die

mythisch-symbolische Gestalt, in der sie die Menschen im Mythos zu erkennen
vermögen. Ihre uns unbekannte göttliche Urgestalt wäre für den Menschen unertrag-
bar. Semele vergeht, wenn Zeus ihr in seiner göttlichen Urgestalt erscheint, denn
«die ewig Seienden» sind keine anthropomorphen Götter, sondern nur im Mythos
nehmen sie anthropomorphe, aber auch theriomorphe Erscheinungsform an und
treten in die symbolische Zeitart des Mythos ein.

Und so erscheint Athena dem Odysseus in ihrer mythisch-anthropomorphen
Gestalt als «ein großes schönes Weib, glänzender Werke kundig». Und nun,
aufgetaucht aus jenem chthonischen Bereich, erkennt Odysseus die Göttin, die ihm
stets hold war, nun sitzen sie im vertrauten, beratenden Zwiegespräch zusammen
nieder, nun spricht Athena es aus, daß sie ihn nicht zu verlassen vermag, da er

geisteshell und klar ist unter den Menschen wie sie unter den Göttern.
Wir haben noch einen anderen bedeutungsvollen Beweis dafür, daß Homer bei

der Erschaffung seiner Odysseusgestalt frei mit dem über Odysseus bestehenden

Mythengut geschaltet hat, daß der Odysseus der Epen eine freie Schöpfung des

Dichters ist, die er seinem großen Weltbild eingefügt hat, dem an Weite vielleicht
nur die so andere Welt Shakespeares gleichkommt. In den homerischen Epen ist
Odysseus der Laertiade, der Sohn des Laertes und der Antikleia, und so tief und

innig mit diesen Eltern, mit seiner Gattin und seinem Sohn verbunden wie kaum
ein anderer homerischer Held, es sei denn Hektor. Immer wieder wird uns Odysseus

in seines Herzens Sehnen nach den Seinen nahe gebracht, so daß wir einen

tiefen Einblick in die Innigkeit des festgefügten früharchaischen griechischen
Familienlebens tun. Auch die zärtliche Freude des Autolykos an dem neugeborenen
Enkel, den ihm Eurykleia auf die großväterlichen Knie legt, gehört in dieses Bild.
Das Wiedersehen mit der Mutter im Hades, die an dem Gram um den verschollenen

Sohn gestorben ist und die noch im Schattenleben von zartester Liebe und

Sorge für den Gatten und die Schwiegertochter erfüllt ist, das Wiedersehen mit
dem greisen Vater, der in seinem Schmerz um den verloren gewähnten Sohn seine

Tage in freiwilliger Knechtesarbeit vertrauert - wem erschütterten diese Bilder
nicht immer wieder das Herz! Und nun erscheint bei den Tragikern, denen doch

der homerische Laertiade lebendige Gestalt ist, Odysseus vielfach nicht als Sohn

des Laertes, sondern als Sproß des Sisyphos. Und zwar des Sisyphos in seinem

Aspekt als schlauester Betrüger und Ränkeschmied in Wort und Tat. Sisyphos
hat im griechischen Mythos noch einen ganz anderen Aspekt. Aber in dem

Zusammenhang, in dem die Tragiker - und nicht nur diese - Odysseus als Sisyphiden ein-



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 17

führen, ist es immer jene mindere Seite der Kerdosyne, die gewinnsüchtige
Verschlagenheit, die an Sisyphos und seinem Sohn Odysseus hervorgehoben wird.
Nicht genug, daß Odysseus mütterlicherseits von dem Erzdieb und Betrüger Autolykos

abstammt, auch sein Vater ist ein Listenreicher und Diebesschlauer, eben

Sisyphos. «O du, der du alles (listig) betreibst, wie deutlich erscheint in dir in allem
der Sisyphos und der Vater (Autolykos) deiner Mutter» (Sophokl. Fr. 142 N.).
Odysseus, der «Kerdaleos», stammt also ab von Sisyphos, «dem Kerdistos aller
Menschen», wie ihn Homer nennt (II. 6, 153), der aber auch hier keinerlei
verwandtschaftliche Beziehung zwischen Sisyphos und Odysseus, geschweige ein

SohnesVerhältnis, erwähnt; von dem schillernd Klugen (aioXog Hes. Fr. 7), den

Pindar als den nvxvöxaxov naXäpaig cog dsöv preist (Ol. 13, 52) und der durch seine

große Klugheit (noXvcpgoovvaig) - wie späterhin sein Sohn - aus dem Hades

zurückgekehrt ist (Theogn. 702f., Sophokl. Philokt. 624 f. - Über die Hadesfahrt des

Sisyphos s. Roschers Lex.).

Man beachte die Vieldeutigkeit der Wortbegriffe, mit denen die Klugheit oder Schläue
von den Dichtern gekennzeichnet wird; sie alle können als wirkliche Preisung der
praktischen Klugheit wie als hinterhältige Listigkeit des Sisyphos gedeutet werden. Und wenn
Alkaios (Fr. 73, 5f., Diehl) ihn eindeutig preist: Zeiavqpog ävdgarv n?.eioxa votjadpevog

«Sisyphos, der von allen Menschen am meisten (erkennend) wußte», so wendet doch auch
dieser Dichter ein zweideutiges Wort des Lobes auf Sisyphos an, wenn er von ihm sagt:
«Auch er mußte schließlich zum Acheron hinab, obwohl er ein Vielwissender war» (noXviögtg
eatv), denn auch im griechischen Sprachgebrauch klingt in diesem Wort die verächtliche
Bedeutung «Vielwisser» an.

Der Mythos verbindet die beiden heroischen Schelme Sisyphos und Autolykos,
diese beiden Vorfahren des Odysseus, in einem Abenteuer, in dem sie sich beide

ergötzlich überlisten. Autolykos, der Hermessohn, stiehlt die Rinder des Sisyphos
und macht sie durch seine Zauberkunst unsichtbar. Sisyphos aber, der seinen

Rindern ein Monogramm unter die Hufe eingeritzt hatte, erkennt an ihren Spuren

Autolykos als Dieb. Um Sisyphos zu besänftigen, lädt Autolykos ihn ein, bewirtet
ihn und wendet ihm die Gunst seiner Tochter Antikleia zu. Diese empfängt von
Sisyphos den Odysseus und wird dann von ihrem Vater dem Laertes vermählt.
Auf diese bedenkliche Geschichte, die der Scholiast (Schol. Sophokl. Ajax 190)

erzählt, mit einer Variante, nach der Sisyphos die zur Hochzeit mit Laertes
reisende Antikleia überfällt und ihr den Odysseus erzeugt, spielt Philoktet an
(Sophokl. Philokt. 417), wenn er zu Odysseus sagt: «Du Sohn des Sisyphos, der du
dem Laertes untergeschoben bist.» Auch Aischylos kennt diesen Mythos: «Denn
der Antikleia kam der Sisyphos nahe, deiner Mutter sage ich, die dich gebar»
(Fr. 175 N.). Und der Silen im Kyklops des Euripides nennt Odysseus den
«schlauen Plapperer, den Sproß des Sisyphos» (V. 104). Agamemnon in «Iphigenia
in Aulis» bezeichnet ihn als «des Sisyphos Samen» (524). Es sei auf die Anführung
weiterer Belege verzichtet, in denen Sisyphos als Vater des Odysseus genannt
wird. Denn schon aus den angeführten Versen geht hervor, daß diese von der
homerischen abweichende Genealogie des Odysseus den Griechen des fünften
Jahrhunderts bekannt und geläufig war, und daß diese Abstammung, jedesmal

2 Museum Helveticum



18 Paula Philippson

wenn sie erwähnt wird, Odysseus als wortgewandten, verhaßten Betrüger
erscheinen läßt. Es wurde angenommen (Bethe, RE s. v. Sisyphos), daß die genealogische

Verknüpfung des Odysseus mit Sisyphos einer späteren Mythenschicht angehöre

als jene, die ihn als Laertiaden kennt. Wir glauben, daß dies ein Fehlschluß ist,
ja, daß erst Homer Odysseus zum Sohn des Laertes gemacht hat. Denn es ist
auffällig, daß Homer von Laertes keinen heroischen Mythos erzählt, während alle
seine anderen Helden von mythenberühmten Vätern abstammen. Vor allem aber

gehört Odysseus als Sohn des Sisyphos zweifellos in die älteste thessalische

Mythenschicht. Denn Sisyphos, obwohl in einem sekundären Mythos König von
Korinth, ist einer der «äolidischen, satzungsgebenden Könige», die Hesiod
aufzählt: «Kretheus und Athamas und der schillernde Sisyphos und Salmoneus, der

Ungesetzliche, und der übermütige Perieres» (Fr. 7 Rz.).
Alle diese mythischen Gestalten sind untrennbar mit Thessalien verknüpft.

Salmoneus trägt in seinem Namen den alten Namen Thessaliens: Haimonia, und

war wohl auch Eponymus der uralten thessalischen Stadt Haimonia, die später
Minya hieß (Steph. Byz. s. v. Mirva). Erwägt man dieses und die Tatsache, daß die

aus ihren thessalischen Wohnsitzen nach der mittelgriechischen, dann nach ihnen
genannten Landschaft ausgewanderten Böoter nicht nur den Kult ihrer thessalischen

Götter und Heroen, sondern auch Städte-, Gebirgs- und Flußnamen aus ihrer alten
thessalischen Heimat nach Böotien verpflanzten, so gewinnt die Nachricht, die uns

von Plutarch (Quaest. graec. 43) übermittelt ist, daß Odysseus in Böotien, im
dortigen Alalkomenion, in der Nähe von Koroneia, geboren sei, eine ungeahnte Bedeutung.

Denn gerade in dieser Gegend Böotiens weist alles auf die alte thessalische

Heimat der Böoter hin: im Westen der thessalischen Landschaft Histiaiotis gab

es eine Stadt Alalkomenai (Strab. VII 327). Nach ihr mag das böotische
Alalkomenion benannt worden sein (Steph. Byz. Alalkomenion nöXig Boicoxiag),

in dem nach Plutarch Odysseus geboren sein soll, und nach dieser Stadt wiederum
Alkomenai, eine Stadt auf Ithaka, nach der Odysseus «Alkomeneus» ist (Steph.
Byz.). - An die thessalische Heimat und an den Bruder des Sisyphos, Salmoneus,
erinnert ferner die böotische Stadt Almos, nach Steph. Byz. eine Stadt
Böotiens, von Hellanikos Salmos genannt.

Es ist wohl die nördlich von der Kopais gelegene kleine Stadt Olmones (Paus. IX
24, 3), die früher nach ihrem Gründer Almos Almones gelautet haben soll (Paus. IX 34,10).
Almos aber ist ein Sohn des Sisyphos, der in das damals Andreis genannte Gebiet des
böotischen Orchomenos auswanderte (Paus. I.e.). Ein Orchomenos gab es auch in Thessalien:
«In Thessalia autem Orchomenos et oppidum Alimon, ab aliis Holmon» (Plin. N. hist.
4, 8, 29).

Wir erkennen deutlich, wie die thessalischen mythischen Urgestalten Sisyphos
und Salmoneus, die durch ihren Vater Aiolos unmittelbar von dem großen thessalischen

Gott Poseidon abstammen, aus Thessalien, dieser Wiege des Griechentums,
in der zuerst seine geniale, mythenbildende Kraft zutage trat, von den Böotern

mitgenommen und wie ihnen in der neuen Heimat gleichlautende Stätten bereitet
wurden. So hatten die Böoter auch ihre athenagleiche Göttin Itonia mitgenommen



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 19

und ihr dort die Stadt Alalkomenion errichtet und geweiht - eben jenes
Alalkomenion, in der Athenas Held Odysseus, nach der oben berichteten Tradition,
geboren sein soll. Hier scheinen sich Zusammenhänge und Verflechtungen aufzutun,
denen aber aus Mangel an Überlieferung nicht näher nachgegangen werden kann.
Denn alle diese ursprünglichen Mythen, die den Odysseus als Sohn des thessalischen

Sisyphos erweisen, waren zwar, wie wir gesehen haben, den griechischen

Tragikern, wenigstens in ihrem Nachklang, noch durchaus bekannt. Aber sie waren
überstrahlt von der überwältigenden Wirkung, die von den Epen des großen Dichters

ausgegangen war, in denen der Laertiade Odysseus König von Ithaka ist und
in dieser seiner Heimatinsel mit allen Fasern seiner Seele wurzelt. In den Armen
der bergenden Göttin Kalypso «sich sehnend auch nur den Rauch aufsteigen zu
sehn seines Landes, zu sterben begehrt er» (Od. 1, 57ff.).

Die Betrachtung des thessalischen Stammbaums des Odysseus ergibt einen
Einblick in Zusammenhänge, die vielleicht einstmals zwischen der Meerfahrt des

thessalischen Odysseus und der Fahrt des thessalischen Jason bestanden haben. Von
der einen ist uns ausschließlich die homerische Fassungder Meerfahrt des Laertiaden
überkommen, von der Fahrt des Jason, die in sehr merkwürdiger Weise mehrfach
in der homerischen Odyssee erwähnt wird, nur die Fassung des alexandrinischen
Dichters Apollonios Rhodios.

Poseidon

Aiolos

Salmoneus Kretheus

Tyro Aison

Pelias Jason

Sisyphos Athamas

Odysseus Phryxos Hella

Nicht nur die Söhne des Aiolos sind, wie gezeigt wurde, untrennbar mit
Thessalien verbunden, sondern auch deren Kinder haben alle altbekannte thessalische
Mythen. Die Salmoneustochter Tyro liebt den thessalischen Flußgott Enipeus
(Od. 11, 235ff.); Aison und Jason sind in Jolkos, am Fuß des Pelion, beheimatet;
das mit Athamas verbundene athamantische Gefilde und das mit seinem Mythos
verknüpfte Laphystiongebirge findet sich in Thessalien und in Böotien. Und so
sind auch die Kinder des Aioliden Athamas, Phryxos und Hella, mit Thessalien

verbunden: auf goldenem Widder entfliehen die von ihrer Stiefmutter
Verfolgten nach der Insel des Sonnengottes; das Fell dieses Widders wird einstmals
ihr Vetter Jason, auf der Argo dahinfahrend, von dieser östlichen Aia zurückholen.

Klassisch-philologisches



20 Paula Philippson

Fällt von hier aus nicht eine Ahnung auf eine - uns nicht überlieferte - Meerfahrt
des thessalischen Sisyphiden Odysseus nach jener anderen, gen Untergang im
Westen gelegenen Heliosinsel Aia, auf der die Heliostochter Aiaia Kirke wohnt,
so wie auf der östlichen Heliosinsel Aia, zu der der thessalische Jason, der Vetter
des Odysseus, gelangt, der Heliossohn Aietes lebt? Hat etwa Homer, der den
thessalischen Sisyphiden Odysseus zu dem Laertiaden Odysseus umschuf und ihn
in die große Synopsis seiner Epen verflochten hat, auch einen Mythos von einer
Meerfahrt des thessalischen Odysseus gen Sonnenuntergang zur westlichen Aia und
weiter durch die Unterwelt zum Wiederaufstieg in die lichte Welt umgeschaffen
zu der Heimfahrt des Laertiaden Odysseus von Troja nach seiner Heimat Ithaka
Auf dieser Heimfahrt taucht ja auch der Laertiade von der westlichen Sonneninsel

aus in die untere Welt der Schatten, kommt weiter zu der Heliosinsel
Thrinakia, auf der die Rinder des Gottes weiden - auch der dunkle Hades hat
Kuhherden - kommt zu der Bergerin Kalypso, verborgen vor allen Sterblichen,
die im Lichte leben. Und nachdem er dort auf demselben Sessel gesessen, auf dem
Hermes geruht hat, gelangt er vom «Nabel des Meeres» zu den «Graumännern»,
den Phäaken, und nun erst, durch Schlaf und verhüllenden Nebel, in die Helle des

heimatlichen Lichtes. Erscheint nicht dieser dunkel-traurig auf seinem Unglücksschiff

durch chthonische Schatten fahrende Odysseus, der von der Untergangsinsel
des Helios, von Aiaia aus, in den Hades taucht, wie ein Gegenpart des strahlend
goldgelockten Jason, der sein Lichtschiff Argo, «das allen teuer ist», zum goldenen
Aufgang der Sonne, zum goldenen Fell des Widders auf der östlichen Aia lenkt
War nicht die gedoppelte Aia nach einem alten Mythos ursprünglich eine einzige
Aia2, auf der die Helioskinder Aietes und Aiaia Kirke - gleichsam der männlichhelle

und der weiblich-chthonische Aspekt des Helios - zusammen lebten
Überkommt uns nicht eine Ahnung, als sei einst, in einer gewaltigen mythischen Ur-
konzeption, der strahlende Jason und der düstere, allen verhaßte Odysseus, der
eine Helios, der Gott-Sonne gewesen, der am Tage den Olympiern und der Welt
der Lebenden, der des Nachts, im chthonischen Bereich verborgen, den Bewohnern
des Hades scheint, und der durch den Hades wieder zum Aufstieg fährt

Die vorausgehende Untersuchung, die sich auf überlieferte Quellen gründet,
konnte nur bis zu der Berechtigung, diese Fragen zu stellen, führen. Zu einer
wissenschaftlich begründeten Beantwortung derselben reichen die Überlieferungen
nicht aus. Aber es sei gestattet, diese Fragen als das hier auszusprechen, was
Goethe einmal, ebenso wie «ein sicheres Anschauen der Gegenwart, mathematische
Tiefe, physische Genauigkeit, Höhe der Vernunft, Schärfe des Verstandes, bewegliche,

sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude am Sinnlichen» als erstes

Erfordernis jedes wissenschaftlichen wie künstlerischen Werkes, von welchem
Gehalt es auch sei, nennt: als Abgründe der Ahnung (Goethe, Geschichte der

Farbenlehre).

2 Vgl. hierzu das Kapitel: «Der Kosmos des Okeanos» in Verf. «Thessalische Mythologie»,
S. 107 ff., Rheinverlag, Zürich, 1944.



Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus 21

Von der thessalischen Odysseusgestalt her fällt auch ein Licht auf die sonst so

rätselhafte prophetische Weisung, die Odysseus in der Unterwelt von dem Seher

Teiresias empfängt:

«Hast du aber die Freier daheim in deinem Palaste
Sei's mit List oder offen gewürgt mit der Schärfe des Schwertes,
Nimm dann mit ein schön geglättetes Ruder und wandre

Fort, bis du kommst zu Männern, die kennen das Meer nicht,
Und tun Salz nicht an die Speise, welche sie essen,
Denen Kunde nicht kam von purpurwangigen Schiffen
Noch von geglätteten Rudern, die Flügel werden den Schiffen.
Ein untrügbares Zeichen des Zieles will ich dir geben:
Wenn ein Wandrer einst, der dir in der Fremde begegnet,
Sagt, du trügst auf der hellen Schulter des Worflers Schaufel,
Da gleich schlag in die Erde das schöngeglättete Ruder
Und bring stattliche Opfer dar dem Herrscher Poseidon,
Einen Widder und Stier und einen bespringenden Eber.
Und dann wandere heim und bringe der heiligen Opfer
Hundert den ewigen Göttern, die hoch den Himmel bewohnen,
Allen, der Ordnung nach. Dir selbst wird, ferne dem Meere,
Kommen ein sanfter Tod, und um dich die Völker
Werden gesegnet sein. Dies sei dir untrüglich verkündet.»

Od. 11,119-127.

Welches ist die Landschaft, zu der Odysseus hinwandern soll, deren Bewohner
so fernab von jeglicher Schiffahrt leben, daß sie ein Ruder für eine Schaufel
halten, mit der das Korn gewerfelt wird, zugleich eine Landschaft, in der Poseidon

Widder, Stier und Eber dargebracht werden In ganz Griechenland gibt es nur
zwei große Landschaften, die nicht unmittelbar an das Meer grenzen: Arkadien
und der Kessel von Thessalien, der rings von hohen Bergen umschlossen und von
dem Meerbusen von Pagasai durch eine Bergschwelle getrennt ist. In dieser
thessalischen Binnenlandschaft breiten sich seit frühesten griechischen Zeiten weite
Korngefilde aus, so daß hier nicht das Ruder, sondern die Kornschaufel das
vertraute Werkzeug ist. Und in dieser Landschaft ist Poseidon der höchst verehrte
Gott, nicht als Gottheit des Meeres, sondern als Gatte der Erde. Ihm werden hier,
in den heiligen Begehungen der Taurokathapsia, Stiere gejagt und ihm, der sich
hier in Stiergestalt offenbart, geopfert. Er, der Gatte der Erde, hat die fruchtbaren
Kornebenen dieser Landschaft durch das Durchstoßen des Tempetales aus sumpfiger

Überschwemmung aufsteigen lassen. Und so liegt die Vermutung zumindest
nahe, daß in einer bestimmten Mythenschicht der Sisyphide Odysseus, der Urenkel
dieses in Thessalien als höchste Gottheit verehrten Poseidon, nach seinen Fahrten
in sein Stammland Thessalien zurückkehren soll. Die Ruderschaufel, das Symbol
seiner Meeresfahrten, wandelt sich zurück in das vertraute Erntegerät der Heimat.



22 Paula Philippson: Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

Vielleicht war dies der Abschluß einer uns nicht erhaltenen «thessalischen Odyssee»,
der vielleicht eine Argonautenfahrt entsprach, die uns ja nur in einer späten
Fassung erhalten ist. Beide jünger als jener erahnte Sonnenmythos von Jason und
Odysseus, und älter als die homerische Odyssee, in die der Dichter jene
Weissagung des Teiresias eingefügt hat, und in der diese doch so befremdend wirkt.
Auch die frühe Fassung der Argofahrt des Jason taucht ja in der homerischen

Odyssee auf, jene Argo, «die allen teuer ist», jener Jason, der «weil Hera ihn
liebte», sein Schiff durch die zusammenschlagenden Felsen, ohne Schaden zu
erleiden, lenken durfte. Wie berühmt müssen diese Lieder gewesen sein, daß Homer
diese Anspielungen auf die Argofahrt, daß er jenes Schlußabenteuer des Odysseus
so selbstverständlich - weil allen verständlich - seinem Epos von dem Laertiaden
Odysseus einfügen konnte!

*

Die Gestalt des Odysseus ist von Homer mit einer Kraft und Deutlichkeit der
inneren Schau geschaffen, deren Klarheit und Einheitlichkeit wiederum nur die

Schöpfung der Shakespeareschen Gestalten, so verschieden auch ihr Centrum,
vergleichbar ist. In der Ilias und in der Odyssee, in allen Lebenslagen, in denen uns
der Dichter den Heros zeigt - und Odysseus durchläuft ja in diesen Epen die ganze
Skala der menschlichen Beziehungen - immer ist er der Gleiche, immer verhält er
sich so, wie nur er, aus seines Wesens Kern heraus, sich verhalten kann. Als Dulder
ist er der Standhafte, als Kämpfer der Mutig-Besonnene, als Redner der sich und
die Hörer Beherrschende, in der Gefahr der Kühne, in der Not der Auskunftsreiche,

immer und jeweils der «Kerdaleos». Und über allem liegt der Glanz einer

Menschlichkeit, die von ihm als Sohn, als Gatte und Vater, als Herr seines Hauses

und seines Gesindes, als König seines Volkes, als Führer seiner Gefährten, als

Freund und Waffengenosse und als hilfeflehender Fremdling ausstrahlt. Am
erhabensten aber erstrahlt diese Menschlichkeit im Augenblick des triumphierenden

Sieges: Als Odysseus in furchtbarem Kampf die Freier niedergestreckt hat,
und nun dasteht, blutbesudelt und umringt von erschlagenen Leichen, da hemmt

er das laute Aufjauchzen der treuen Dienerin mit Worten, die durch die
Jahrtausende klingen mögen:

«In deinem Geiste, Greisin, sei froh, und enthalte dich lauten Gejubeis.
Unfromm ists, um erschlagene Männer zu jauchzen.
Diese bezwang der Götter Geschick und eigene Bosheit.
Denn sie ehrten ja keinen der sterblichen Erdenbewohner,
Weder gering noch vornehm, so jemand kam und sie ansprach.
Darum traf auch die Frevler das schreckliche Todesverhängnis.»

Od. 22, 411 ff.


	Die vorhomerische und die homerische Gestalt des Odysseus

