Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 4

Artikel: Xenophons Apologie des Sokrates : (I. Halfte)
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-5276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-5276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Xenophons Apologie des Sokrates
(L. Hilite)

Von Olof G'igon

Es gibt vermutlich wenige Schriftsteller der griechischen Klassik, deren Inter-
pretation derart vernachlassigt ist wie Xenophon ; kaum einen, dessen Verstindnis
durch ein solches Dickicht giinstiger und ungiinstiger Vorurteile erschwert wird.
Uber Xenophon als Menschen mag das Urteil seit Generationen ziemlich einheitlich
und im ganzen richtig sein — iiber Xenophon als Schriftsteller wissen wir eigentlich
heute noch merkwiirdig wenig Zuverlissiges. Daran ist gewi} in erster Linie die
ungewohnliche Vielfalt seiner Schriftstellerei schuld. Jede Werkgruppe scheint
stofflich und literarisch ganz eigene Probleme zu stellen, ja man hat gelegentlich
Miihe, sich einen und denselben Menschen als Verfasser des ganzen Corpus Xeno-
phonteum vorzustellen — was er doch ist. Der Anabasis, die durchaus als originale
Schopfung Xenophons wirkt, stehen die Hellenika gegeniiber, deren komposito-
rische Unselbstindigkeit und Unzuldnglichkeit heute nicht weniger feststeht wie
deren sachliche Unzuverlissigkeit. Noch ungeordneter scheinen die sokratischen
- Schriften zu sein, aber neben ihnen haben wir die Kyrupidie, die zwar in dem
Rufe steht, ein auBerordentlich langweiliges Buch zu sein, die aber, mindestens im
groBen gesehen, kompositorisch eine sehr ansehnliche Leistung darstellt. Bedenkt
man auf der anderen Seite, dal die Geschichtswerke wesentlich die politische
Historie angehen, wihrend der Philosophiehistoriker sich nur fiir die Sokratika
interessieren wird, so begreift man schlieBlich, daB die Grundfrage nach der ge-
meinsamen schriftstellerischen Technik, die alle diese Werke zusammenbindet,
bis jetzt unbeantwortet geblieben ist.

Auch die vorliegende Untersuchung beschrankt sich von vornherein auf einen
Sektor, denjenigen der sokratischen Schriften. Hier treten Schwierigkeiten beson-
derer Art auf. Threm Verstindnis ist seit jeher vor allem die Nihe zu Platon hinder-
lich gewesen. Dafl rangméBig der Vergleich der beiden Schriftsteller fiir Xenophon
denkbar ungiinstig ausfallen muflte, bedarf keines Wortes, und da8 jede Beschafti-
gung mit ihm von diesem Rangunterschiede iiberschattet wurde, war nicht zu
vermeiden. Dazu kommt, daB die Forschung lange Zeit hindurch an Xenophon
(wie an andere antike Autoren) ausschlieBlich geschichtliche Fragen im engsten
Sinne stellte. Xenophon wurde lediglich daraufhin gepriift, was er zur Kenntnis
des geschichtlichen Sokrates beizutragen vermochte. Er war « Quelle» und nicht
Schriftsteller, den es zunéichst als solchen zu interpretieren gilt. Diese Einseitigkeit
wire dann vielleicht angegangen, wenn mit ihrer Hilfe wenigstens einige Resultate




Xenophons Apologie des Sokrates 211

erzielt worden wéren. Aber das wird man kaum behaupten kénnen. Die Meinungen
iiber die geschichtliche Zuverlissigkeit Xenophons im Bezug auf Sokrates gehen
heute ebenso auseinander wie vor hundert Jahren.

Diese Fragestellung ist darum nicht etwa grundsatzlich falsch. Man kann gewi83
untersuchen, wieviel vom geschichtlichen Sokrates im xenophontischen Sokrates
stecken mag. Aber der Verlauf der Forschung scheint zu zeigen, daf auf diesem
Wege nichts herauskommt. Er fiihrt zu nichts, oder doch zu beinahe nichts.

Unsere Untersuchung hat diejenige der sokratischen Schriften zum Gegenstand,
deren Verfasserschaft noch heute umstritten ist. Nachdem zuerst Wilamowitz im
Hermes 32 die Apologie dem Xenophon abgesprochen hatte, hat in neuerer Zeit
vor allem K. von Fritz im Rh. Museum 80 (1931), 361f. dieses Urteil wieder aufge-
nommen. Fiir die Echtheit tritt Schmid-Stahlin, Griech. Literaturgeschichte I/3
(1940), 224 ein, wihrend neuestens W. Jaeger in Paideia II (1944), 370 A. 13
sich dem Verwerfungsurteil von K. von Fritz anschlieBt, obschon er im Textteil
desselben Buches S. 67 bemerkt, die Echtheit der xenophontischen Apologie sei
viel umstritten worden, werde aber neuerdings mehrfach wieder anerkannt.

Wir greifen hier die Apologie nun in der Tat nicht etwa darum wieder auf, weil
wir hoffen, doch noch Wichtiges iiber den geschichtlichen Sokrates aus ihr zu er-
fahren. Es ist gerade nicht diese Frage, die uns interessiert. Wir mochten das kleine
Werk einfach als ein Stiick sokratischer Schriftstellerei zu verstehen suchen. Ver-
mutlich ist es auch allein unter diesem Gesichtspunkt wirklich interessant. Uber-
méBigen Reichtum an originellen historischen Mitteilungen hat noch kein Interpret
in der Apologie Xenophons gefunden. Bei manchen hat sich die Enttduschung in -
abfilligen Urteilen von ungewohnter Schérfe Luft gemacht (etwa K. von Fritz
a. Q. 68; schon Wilamowitz, Hermes 32, 105, wozu man Wilamowitz, Platon I1102
vergleichen mag, wo die Frage nach der Echtheit zwar im Grunde offen bleibt,
daneben aber das hérteste Urteil iiber den inneren Wert der Apologie steht, wenige
Zeilen vor ebenso auffallend warmen und anerkennenden Worten fiir die zwei
ersten Kapitel der Memorabilien). Aber fiir das Erfassen des schriftstellerischepn
Charakters Xenophons ist die Apologie nicht ohne Bedeutung. Zeichnet sie sich
doch aus einerseits durch enge Beziehungen zu den Memorabilien, andererseits
durch ein vorerst nicht eindeutig zu bestimmendes Verhéltnis zu Platons Apologie
und Phaidon. So wird ihre Interpretation unvermeidlich zum Ansatzpunkt einer
ganzen Reihe von grundsitzlich wichtigen Fragen. Dieser Interpretation wenden
wir uns nun zu. Mebr als einmal werden wir dabei erheblich iiber das zum unmittel-
baren Textverstindnis Notwendige hinausgehen miissen. Es ist allerdings auch
selbstverstiandlich, daB wir an dieser Stelle keinen wirklich erschépfenden Kom-
mentar geben konnen und von der Literatur nur zitieren, was unentbehrlich ist.

§ 1 gibt den Zweck der Schrift an. Mit dem ersten Satz wird sie in den allgemei-
nen Rahmen der Erinnerungsschriften gestellt, ist also ebenso wie das Symposion
(1,1) auf die Memorabilien (bsd. I 3, 1) zuriickzubeziehen. Es ist Willkiir, zwischen
diesen Stellen Unterschiede zu konstruieren. Alle drei Einleitungssitze miissen




212 Olof Gigon

gleich verstanden werden, und zwar als eine besondere Form der fiktiven Beglaubi-
gung, wie sie der betont realistische Charakter des sokratischen Logos nicht
entbehren konnte. GewiB ist es auffallend, daB Xenophon #dhnlich wie spiter
Aristoteles und Cicero sich mit seiner eigenen Person in diese Fiktion einschaltet,
was Platon bekanntlich niemals getan hat (wihrend wir von den andern alten So-
kratikern viel zu wenig wissen, um sagen zu konnen, wie sie es in dieser Hinsicht
gehalten haben). Aber nur wenn man das Sich-Erinnern Xenophons grundsitzlich
als schriftstellerisches Motiv auffaBt, wird man der Parallelitit der Einleitungs-
sitze der Memorabilien und des Symposion gerecht (um.die Apologie zunichst
beiseite zu lassen); denn daB der Inhalt des Symposion reine Erfindung ist, ist ja
offensichtlich. Nur so wird auch die Tatsache verstindlich, daB Xenophon das
Motiv in seiner rudimentérsten und drmlichsten Form verwendet. Es geniigt ihm
ein vorangesetztes «ich weill» oder «ich horte», wihrend die Unterhaltungen selber
fast immer in der unbestimmtesten Art ohne jede Andeutung iiber Ort, Zeit und
. ndhere Umstédnde berichtet werden. Doch haben wir dieses Problem hier nicht
weiter zu verfolgen. Es ist nur festzuhalten, da8 die Einleitung der Apologie von
denjenigen der Memorabilien und des Symposion nicht prinzipiell verschieden ist
und daB an allen drei Stellen eben nicht mehr und nicht weniger als ein sokratischer
Logos angekiindigt wird.

Der besondere Gegenstand der Schrift sind die Uberlegungen des Sokrates hin-
sichtlich seiner Verteidigung und seines Todes. Dies wird so knapp und allgemein
gesagt, daB man auf den nachfolgenden Text greifen mufl, um zu verstehen, was
" gemeint ist. Es soll gezeigt werden, daB die besondere Auffassung, die Sokrates
von der edxatpia seines Todes hatte, die Ursache davon war, daB er seine Vertei-
digung so zweckwidrig fiihrte.

Das wird sogleich prizisiert. Xenophon beabsichtigt, schon vorhandene Schrif-
ten iiber diesen Gegenstand zu erginzen. Und zwar wird man ihm glauben diirfen,
daB es mehrere waren. Sozusagen methodisch folgert er aus ihrer Ubereinstimmung,
daB Sokrates tatsichlich so geredet haben miisse, wie sie es erzihlen. Welches sind
diese Logoi gewesen, die iiber das Auftreten des Sokrates vor Gericht berichteten ?
Man denkt zuerst an Platons Apologie. Die Apologie des Lysias zu nennen liegt
angesichts der Berithmtheit des Mannes nahe, ist aber bei dem Mangel an Zeug-
nissen iiber ihren Inhalt géinzlich hypothetisch. Dagegen miissen wir a priori noch
Erzihlungen anderer Sokratiker erwarten. Vor allem alle jene Gelehrten, die mit
Jaeger, Paideia II 63 der Ansicht sind, daB der Tod des Sokrates so entscheidend auf
seine Schiiler gewirkt habe, daB sieerst unterdem Eindruck dieses Ereignisses begon-
nen hiitten, ihren Meister in Schriften darzustellen, werden schwerlich annehmen
diirfen, daB einzig und allein Platon — von weitem sekundiert durch Xenophon -
iiber die Katastrophe von 399 gesprochen hat. Und Antisthenes ? und Aischines ? und
Eukleides ? um nur diese zu nennen. Ist es denkbar, daB sie sokratische Logoi ver-
faBt haben, ohne vom Prozel und Tod des Sokrates iiberhaupt Notiz zu nehmen ?

Der Umstand, daB sich in den Schriftenverzeichnissen der Sokratiker keine




Xenophons Apologie des Sokrates 213

passenden Titel finden, ist kein Beweis dagegen. Die Uberlieferung ist so kiimmer-
lich, daB die groBten Uberraschungen moglich sind. Man iiberlege sich einmal den
folgenden Fall : Hatten wir von Platons Phaidon nur den Titel und im iibrigen die
Angaben, die uns die Antike iiber den Sokratiker dieses Namens und seine Schrif-
ten hinterlassen hat, so wiirde kein Mensch darauf kommen kénnen, daB sich unter
dem Titel «Phaidon» eine Darstellung der letzten Tage des Sokrates verbirgt. Wir
wiirden vermutlich auf verschiedene Dinge raten, Probleme philosophischer Er-
ziehung u. 4., nur nicht auf dies. Was ist angesichts eines solchen Tatbestandes
bei den Titeln anderer sokratischer Logoi nicht alles moglich!

Esgibtdennauch iiber diese Ereignisseallerlei Nebeniiberlieferungen —dieses Wort
rein duBerlich verstanden, da wir kein Recht haben, von vornherein solche Uber-
lieferungen hinter Platons Phaidon zuriickzustellen, blo weil der Phaidon erhalten
und eines der ergreifendsten Kunstwerke der Weltliteratur ist, wihrend die anderen
Berichte «erfolglos» geblieben und nur anonym und in kiimmerlich anekdotischer
Verkiirzung auf uns gekommen sind. Es mag hier vorwegnehmend schon ein
Schema der auffilligsten Uberlieferungsvarianten skizziert werden, so wie es uns
die nachfolgende Analyse nahelegt — ohne daB damit der grundsétzlich hypothe-
tische Charakter verkannt werden soll, der allen diesen Aufstellungen anhaftet.
Eine erste Differenz betrifft die Frage, ob Sokrates zu seiner Verteidigung iiber-
haupt geredet hat oder nicht. Die Hauptiiberlieferung 1a8t ihn vor den Richtern
reden, und zwar dreimal, eine andere Uberlieferung scheint zu meinen, daB Sokra-
tes iiberhaupt nichts geredet hat. Die zweite Frage ist die, warum denn Sokrates,
wenn er geredet hat, keinen Erfolg bei den Richtern gehabt, d. h. seine Sache so
unzweckmiBig gefiihrt hat. Die eine Tradition erklirt, Sokrates habe aus ethischen
Griinden nicht anders reden konnen, als er geredet hat ; dabei werden diese Griinde
erst noch verschieden verstanden: Entweder handelt Sokrates so aus unbedingter
Treue gegen den gottlichen Auftrag, der ihm zuteil geworden ist (so bei Platon im
Hauptteil der Apologie), oder, weil er nicht die Korruption mitmachen will, die bei
den athenischen Gerichten allein zum Ziele fiihrt (so an einzelnen Stellen Xeno-
phons und Platons; das Genauere spiter). Eine andere Tradition 1aBt Sokrates so
reden, wie er geredet hat, weil er sich mit Absicht nicht verteidigen wollte; und
zwar dies darum, weil fiir ihn der Tod nicht die unvermeidbare Folge seiner ethi-
schen Gesinnung, sondern vielmehr das grofte Glick gewesen sei, das ihm die
Gotter in diesem Zeitpunkt seines Lebens hitten schenken konnen (so der Haupt-
text der Apologie Xenophons). Eine dritte Hauptvariante betrifft den Gegenantrag,
den Sokrates gestellt hat: Hat er einen normalen Gegenantrag gestellt, hat er gar
keinen gestellt oder hat er den paradoxen Antrag auf Speisung im Prytaneion
gestellt ? Kleinere Varianten gehen auf die Rolle des Daimonions beim ganzen Pro-
zeB3, auf die Frage, ob Sokrates allein gesprochen habe oder ob auch Freunde fiir
ihn das Wort ergriffen hitten u. &. Auch in den Logoi iiber die Todesszene selber
haben, wie es scheint, groBere und geringere Varianten nicht gefehlt. Einige werden
unten zu besprechen sein.

14 Museum Helveticum




214 Olof Gigon

Wir haben also das charakteristische Zusammentreffen, da8 wir einerseits mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit die Existenz von Erzéhlungen iiber das Ende
des Sokrates bei den anderen Sokratikern voraussetzen diirfen, andererseits durch
die Analyse in der Tat mehrere Varianten solcher Erzihlungen fassen konnen, da83
es aber vollig ausgeschlossen ist, diese zwei Elemente zu verbinden, d. h. béstimmte
Varianten an bestimmte Namen zu kniipfen (auBer natiirlich Platon und Xenophon
selber). Es klafft hier eine Liicke, die wir nicht auszufiillen vermégen.

In unserm Zusammenhang kommt es uns allerdings vor allem darauf an, dafl
wir uns bewuBlt bleiben, da wir von vornherein mit der ganzen Masse der sokra-
tischen Literatur rechnen miissen, so wie sie in der Zeit Platons und Xenophons
entstanden ist. Das methodische Prinzip, da3 ein geschichtliches Verstindnis mit
den verlorenen Texten genau so rechnen mufl wie mit den erhaltenen (ein Prinzip,
das bei der Tragidie oder der Geschichtschreibung langst selbstverstindlich ge-
worden ist), darf gerade bei den sokratischen Texten nicht auller Acht gelassen
werden.

Es ist ja auch anzunehmen, daB8 Xenophon an unserer Stelle eher an die Sokra-
tiker als etwa an Lysias gedacht hat — wenn es nicht gar so war (um den Reigen der
Hypothesen zu schlielen), daB die Apologie des Lysias selber in einen sokratischen
Logos eingebaut war, also in einem dem platonischen Phaidros vergleichbaren
Werke vorkam. Die Einreihung einer Apologie des Sokrates in die politische Publi-
zistik des Lysias scheint mir nicht ganz leicht zu sein; man mag an die scharfe Rede
gegen den Sokratiker Aischines denken, deren Gesamttendenz sicher schwerer
wiegt als das in ihr enthaltene, nicht unbedingt ehrliche Kompliment an Sokrates.
AuBlerdem scheint die bekannte, mehrfach iiberlieferte Anekdote iiber die Reaktion
des Sokrates auf die Rede des Lysias (Diog. Laert. 2, 40f.; Cicero, De or. I 231
usw.) darauf hinzudeuten, daBl diese Rede von vornherein in einem dialogischen
Zusammenhang stand. Doch kommt fiir uns auf diese Frage nicht viel an.

Ein anderer Punkt von allgemeinerer Bedeutung mufl noch vorweggenommen
werden. Xenophon stellt den anderen einen eigenenBerichterstatter gegeniiber in der
Person des Hermogenes, des Sohnes des Hipponikos. Auch in Mem. IV 8, 4ff. er-
scheint er ausdriicklich als Gewéhrsmann Xenophons fiir die letzten Schicksale des
Sokrates. Seine Funktion in der sokratischen Literatur und besonders bei Xenophon
ist recht bemerkenswert. Es verlohnt sich, einen Augenblick bei ihm zu verweilen.

Hermogenes ist Halbbruder des reichen Kallias, gehort also in jenen Kreis von
Athenern, der durch sein lebhaftes Interesse fiir die geistigen Bestrebungen der
Sophisten und Sokratiker bekannt ist.

AuBler bei Xenophon tritt Hermogenes auf bei Platon und bei Aischines. Bei
Platon ist er Dialogfigur des «Kratylos», doch ohne markante Ziige. Er ist der
Typus des aufrichtig bildungsbeflissenen Atheners, steht in Beziehung zu Kratylos,
weill Bescheid iiber Protagoras und Euthydemos, hat aber philosophisch keine
feste Position (Diog. Laert. 3, 6 macht ihn voreilig zu einem Anhinger des Par-
menides), so da man nicht recht weil, weshalb Platon gerade ihn gewihlt hat.




Xenophons Apologie des Sokrates 215

An menschlichen Ziigen geht aus dem Dialog bloB hervor, dal er im Gegensatz zu
seinem Bruder Kallias sehr arm ist (384C, 391C) und daB er mit Kratylos eng
befreundet ist und ihn zum Schluf} aufs Land begleitet (440 E). Es diirfte nicht aus-
geschlossen sein, daf Platon die Verbindung des Hermogenes mit Kratylos bereits
vorgefunden, moglicherweise bei dem Sokratiker Aischines, von dem wir aus
Aristoteles Rhet.1417b1 wissen, daf er Kratylos in einem Dialoge auftreten lie3;
wie denn iiberhaupt, allem Anscheine nach, Kratylos lediglich als Gestalt in sokra-
tischen Logoi eine Rolle gespielt hat und insofern aus der Reihe der Vorsokratiker
bei Diels-Kranz zu streichen ist.

Wichtiger ist Phaidon 59B, wo Hermogenes in der Liste der beim Tode des
Sokrates anwesenden Freunde erscheint. Auch bei Xenophon haben wir in Mem. I
2, 48 eine Freundesliste, in der Hermogenes genannt wird. Sie ist aber nicht, wie
man meinen konnte, als Ganzes aus der Phaidonsituation abstrahiert; denn Chai-
rephon gehort nicht dorthin (vgl. Plat. Apol. 21A). Vielmehr scheinen aus ver-
schiedenen Logoi reprisentative Namen zusammengestellt zu sein. Die Anfiihrung
Kritons, dessen besondere Nihe zu Sokrates feststeht, bedarf keiner Rechtferti-
gung. Chairephon und Chairekrates sind ein Briiderpaar, Simmias und Kebes ein
Freundespaar, das Sokrates besonders zugetan ist (vgl. Mem. IT 3 und III 11, 17).
Es bleiben Hermogenes und Phaidondas. Es ist recht eigentiimlich, da uns Phai-
dondas bei Xenophon sonst gar nicht und bei Platon nur in der genannten Liste
des Phaidon begegnet und aulerdem als Titelheld einer Schrift des Demetrios von
Phaleron (Diog. Laert. 5, 81 und Realencyecl. s. v.). Demnach koénnte Phaidondas
bei Demetrios in einer spiten Bearbeitung der Phaidonszene dieselbe Rolle eines
fiktiven Gewihrsmannes gespielt haben, wie sie bei Xenophon Hermogenes hat.
Man maochte freilich gerade zu Mem. I 2, 48 vermuten, daB8 Xenophon selber schon
einen Logos kannte, in dem Phaidondas mehr war als ein bloBer Statist. Wie dem
auch sei, jedenfalls scheint in der Memorabilienliste Hermogenes, wie Phaidondas,
als ein Freund genannt worden zu sein, der in einem besonderen Verhiltnis zum
Tode des Sokrates stand.

Von hier aus laBt sich vielleicht auch sein Auftreten in Xenophons Symposion
verstehen. Zuniichst hiangen zusammen die Stellen 3, 14 und 4, 4649 und endlich
8, 3. Hermogenes ist ein frommer Mensch. Von den Menschen ist er — wohl auf
Grund seiner Armut — verlassen, aber ihm geniigt, daB} die Gotter seine Freunde
sind, ihn beraten und beschiitzen. Er opfert ihnen freudig von dem Wenigen, was
er besitzt, und dient ihnen mit gottesfiirchtiger Gesinnung. Dafl der Gegensatz zu
seinem Bruder Kallias nicht nur ein duflerer ist, deutet 8, 12 an, wo Hermogenes
den Sokrates fiir die Geschicklichkeit bewundert, mit der er den Bruder zu er-
ziehen weil. In dieses Bild paBt ebenfalls die Stelle 6, 1-5. Der sittenstrenge
Hermogenes kann es nicht unterlassen, das iibermiitige Treiben der Gesellschaft
und besonders des Kritobulos (vgl. 4, 23) durch finsteres Schweigen zu miBbilligen,
was ihm von Sokrates einen leisen Tadel eintragt. ’

Von seiner Armut ist auch noch in Mem. II 10 die Rede. Sokrates legt dem




216 Olof Gigon

reichen Diodoros nahe, sich in tatkriftiger, aber moglichst diskreter Weise seines
vollig mittellosen Freundes Hermogenes anzunehmen. Das Motiv der Armut leitet
schlieBlich iiber zu der Zeichnung des Hermogenes im Dialog Telauges des Aischines
(vgl. Dittmar, Aischines 226ff.). Hier hat Sokrates, wohl im Eingang des Gespi-
ches, Hermogenes verspottet, daf er seinen Freund, den Pythagoristen Telauges,
so bettelhaft herumlaufen lasse (Proklos in Crat. p. 8, 26ff. Pasqu.). Der Spott ist
nicht ernsthaft gemeint, denn die Armut des Telauges ist gewollte Askese, nicht
unfreiwilliges Schicksal. Interessanter fiir uns wére die Frage, ob Hermogenes etwa
auch als Anhénger pythagoreischer Lehren in diesem Dialog vorkam. Wir wissen
freilich vom «Telauges» nur sehr wenig, doch ist es nicht ausgeschlossen, da@ er eine
allgemeinere Auseinandersetzung des Sokrates mit Pythagoras enthielt (s. Wila-
mowitz, Platon II 26).

Sollte dies der Fall gewesen sein, dann kénnten mindestens eine Reihe von Ele-
menten der Hermogenes- Gestalt in einer eigentiimlichen Weise konvergieren: Her-
mogenes als Zeuge beim Tod des Sokrates, als Vertrauter der Gotter, als Freund
pythagoreischer Lehren — sieht es nicht aus, als konnte man dahinter eine Version
der Phaidon-Szene ahnen, in der etwa Hermogenes die Stelle des Simmias und Kebes
einnahm und sich mit Sokrates (natiirlich auf einer ganz unspekulativen Ebene
pythagoreisierender Religiositit) iiber das fiirsorgende Walten der Gotter unter-
hielt ? Aus einem derartigen Logos hitte Xenophon nicht nur das Bild des ernsten,
gottvertrauenden Mannes im Symposion, sondern auch das Recht abgeleitet, ihn
an unserer Stelle als Gewdhrsmann fiirden Verlauf des Sokratesprozesses zu zitieren.

Denn daB die Nennung des Hermogenes geschichtlich gemeint wére und daf
Xenophon mehrere Jahrzehnte nach den Ereignissen mit Hermogenes wirklich
zusammengetroffen wire, nur um die paar bescheidenen Mitteilungen zu erhalten,
die er auf ihn zuriickfiihrt, ist mir nicht sehr glaublich. Weit eher wird man die
folgende Alternative annehmen: Entweder hat Xenophon die Beglaubigung von
sich aus erfunden, gestiitzt auf die ihm vorliegende Liste der beim Tode des Sokra-
tes Anwesenden, oder er bezieht sich tatsichlich auf einen ausgefiithrten sokrati-
schen Logos, in dem Hermogenes eine hervorragende Rolle gespielt hitte. Hypo-
thetisch ist natiirlich die eine wie die andere Annahme. Erst recht ist die Frage
unbeantwortbar, wieviel von den Angaben, die Xenophon in der Apologie und in
den Memorabilien auf Hermogenes «und Andere» (Mem. IV 8, 10) zuriickfiihrt,
etwa in einem solchen Logos, der als Variante des platonischen Phaidon zu be-
trachten wire, sich gefunden hiitte. Der Hauptteil des Hermogenes-Berichtes (Mem.
IV 8, 6-10 und Apol. § 5-7, wozu § 26 kommt) macht, wie wir noch sehen werden,
eher den Eindruck, iiberhaupt nicht aus einem Dialog, sondern aus einem
«Enkomion» des Sokrates zu stammen.

Nun zuriick zum Text. Was Xenophon an den fritheren Berichten vermift, ist
eine Begriindung der zweckwidrigen Art, in der sich Sokrates vor Gericht verteidigt
hat. Die Rede des Sokrates war gekennzeichnet durch ueyaiiyooic. Was Xenophon
darunter versteht, zeigen vor allem die korrespondierenden Stellen § 9 und § 22/23.




Xenophons Apologie des Sokrates 217

Es handelt sich nicht so sehr um den Verzicht auf Klage und Bitte um Mitleid,
als vielmehr um ein unbekiimmertes Sich-selbst-Rithmen, um einen skrupellos
ausgesprochenen Stolz darauf, von Gottern und Menschen in ungewo6hnlichem
Mage geliebt zu sein. Dies ist eigentlich ein schwerer Verstol gegen die Sophrosyne
und bedarf dringend der Erkliarung. Hier sieht Xenophon seine besondere Aufgabe.
Der anstioBige Selbstruhm des Sokrates wird dadurch gerechtfertigt, dal3 Sokrates,
wie Xenophon betont, in diesem Augenblick seines Lebens den Tod wollte, und
zwar (wie schon unsere Stelle § 1 andeutet) aus Erwégungen, die mit dem Prozef3
selber nichts zu tun haben. Sokrates sucht den Tod, weil der Tod in diesem Augen-
blick und in dieser Form die Kronung seiner Eudaimonia ist und das Beste, was
. er sich von den Gottern wiinschen kann. Diesen Gedanken will Xenophon in der
Apologie ausfithren. Platon hat etwas Derartiges sicher nicht sagen wollen, auch
wenn er an seltenen Stellen auf verwandte Motive anspielt. Bei Platon ist der Tod
die unentrinnbare Konsequenz, wenn Sokrates seinem Berufe, der ihm von Apollon
auferlegt ist, treu bleiben will. Er ist der tragische Weg der Pflichterfiillung bis zum
Letzten (inwiefern im Phaidon eine andere Situation vorliegt, haben wir hier nicht
zu untersuchen). Xenophon dagegen macht den Tod zu dem in diesem Kairos an
sich Besseren. Freilich kennt Xenophon noch eine andere Deutung des Verhaltens
des Sokrates vor den Richtern. In Mem. IV 4 wird mit deutlich apologetischer
Absicht des Sokrates Meinung iiber Gerechtigkeit und Nomos berichtet. Seine
Gesetzestreue wird zuerst durch einige Taten, dann durch ein Gesprach mit Hippias
bewiesen. An Taten wird nach einem ganz schematischen Einleitungsabschnitt
(§ 1) die Reihe der bekannten politischen Leistungen des Sokrates aufgezahlt
(§2-4). Wir konnen die Probleme, die sich da stellen, nicht im einzelnen erortern.
Es sei nur darauf hingewiesen, daB bei Xenophon ein geschlossener Grundtext
dahintersteht, der nicht nur hier, sondern auch inI 1, 18 und I 2, 31-38 verwen-
det ist. Beziehungen zu Platons Apologie 32A-E (vgl. Ep. VII 324B-326B) be-
stehen gewiB, aber schwerlich so, dafl Xenophon bei Platon eine Anleihe gemacht
hitte (bekanntlich ist Xenophons Darstellung des Feldherrnprozesses vom Jahre 406
die sachlich korrektere), sondern, wie es scheint, eher so, dal beide eine altere Schrift
voraussetzen, die in fester Abfolge und in ausgesprochen apologetischer Tendenz
die paar markanten Ereignisse im politischen Leben des Sokrates beschrieb. Hier
kam auch der Prozel von 399 zur Sprache, und zwar in einer speziellen politischen
Beleuchtung. Sokrates stand der Alternative gegeniiber, ob er sich zu Konzessionen
an die korrupten Sitten des athenischen Staates herbeilassen und die Richter durch
Schmeicheln und Betteln zum Freispruch bewegen wollte, oder ob er darauf ver-
zichtete und ein Todesurteil in Kauf nahm. Sokrates hat das zweite getan. Er hat
alle unsachlichen Mané6ver verschmaht und es vorgezogen, in Gesetzestreue zu ster-
ben, anstatt durch gesetzwidriges Verhalten sein Leben zu retten (Mem. IV 4, 4).

Es ist nicht erstaunlich, da man vor allem in dieser Stelle einen Einflufl der
platonischen Apologie erblickt hat (Busse, Rh. Mus. 79, 221). Ich glaube, dafl man
auch da skeptisch wird sein miissen, und zwar aus zwei Hauptgriinden: Bei Xeno-




218 Olof Gigon

phon ist der Gedanke, dal Sokrates starb, weil er zu keinen Konzessionen an die
herrschende Paranomia bereit war, in sich geschlossen und gleichzeitig ganz parallel
den Interpretationen, die Xenophon an derselben Stelle von der Intervention des
Sokrates im Arginusenproze und seinem Verhalten bei der Verhaftung des Leon
von Salamis gibt. Es handelt sich iiberall darum, daB Sokrates sein Leben riskiert
um der Treue zum Nomos willen. Bei Platon andererseits lassen sich die entspre-
chenden Hauptpartien (17A-18 A und 34 B-35D) verhéltnisméBig leicht isolieren,
und zudem fallt es auf, was fiir eine entscheidend wichtige Frage in 35CD aus
diesem Verzicht auf Mitleiderregung gemacht wird. Sokrates sieht ganz unerwartet
in seiner Stellung zu solchen Praktiken einen Kardinalpunkt, an dem sich seine
Rechtlichkeit und Frommigkeit zu bewéhren hat. Man kann den Eindruck haben, .
daB Platon hier einen Aspekt des Sokratesprozesses eingebaut hat, der urspriing-
lich selbsténdig war, und der den Sokrates ausschlieBlich an seiner Ablehnung
des gesetzwidrigen meidew scheitern lieB. Welche Tiefe der Gegensatz zwischen
dddoxey und meidewv in der Sokratik erreichen konnte, zeigt ja der platonische
Gorgias. So kann es eine Art von Apologie des Sokrates gegeben haben, die ohne
Rekurs auf gottliche Berufung und ohne Ausblick auf gottgegebene Eudaimonia
den Sokrates ganz schlicht in den verschiedenen Etappen seines Lebens als den
voutuataros aller Athener darstellte.

DaB} die Auffassung, die Xenophon in der Apologie vortriagt, mit der Tatsache,
dall Sokrates sich tiberhaupt verteidigt hat, schlecht iibereinstimmt, ist ein langst
ausgesprochener Gedanke. Wenn Sokrates den Tod herbeiwiinschte, dann wére ein
Verzicht auf jede Verteidigung seines Lebens sinnvoller gewesen. Man darf sich
fragen, ob nicht vielleicht eine derart extreme Version als logische Folge jenes
Sokratesbildes tatséchlich existiert hat. In solcher Form konnte die Hypothese
annehmbar sein, die H. Gomperz, Wiener Studien 54 (1936), 32ff. vor allem auf
Grund der dritten Rede des Maximus von Tyros entwickelt hat. Die Epideixis des
Maximus geht von der Annahme aus, da Sokrates vor den Richtern iiberhaupt
geschwiegen habe — eine Annahme, die angesichts der platonischen Apologie so
abenteuerlich ist, daB man sie ungern als bloBen Rhetoreneinfall abtut. Natiirlich
ist es nur eine Version der ProzeBerzihlung, eine Erfindung in grell iibertriebenen
Farben. Mit Platons Gorgias und Theitet, wie Gomperz meinte, hat sie nichts zu
schaffen. Aber es kann schon in der ersten Sokratikergeneration dergleichen
gegeben haben; man vergleiche etwa den geradezu unwahrscheinlich romanhaften
Dialog «Kyrsas» des Antisthenes (s. Mus. Helv. 3, 1946, 13ff.). Gerade von der iiber-
triebenen Buntfarbigkeit, die vielleicht der &ltesten sokratischen Literatur insge-
samt eigen gewesen sein kann, hebt sich dann die ruhige Gedanklichkeit der
platonischen Kunst am eindrucksvollsten ab.

Mit § 2 beginnen die Abschnitte, die die Apologie mit den Memorabilien ver-
binden. Wir skizzieren zunichst anhand dieser schon lingst festgestellten Beriih-
rungen ein Aufbauschema der ganzen Apologie.

§ 2-6 ist ein erstes Stiick, parallel zu Mem. 1V 8, 4-8.




Xenophons Apologie des Sokrates 219

§ 7 ist eine nur hier vorhandene Ergénzung. § 8 resiimiert die Erwiagungen des
Sokrates. Seine Stellung zum Tode ist damit erlautert, und § 9 folgert daraus seine
Megalegorie vor Gericht. Gleichzeitig ist damit handlungsméBig der erste Teil, das
Verhalten des Sokrates vor der Gerichtssitzung, abgeschlossen.

§11-21 ist die Verteidigungsrede des Sokrates, zweigeteilt nach den zwei in §10
aufgefithrten Punkten der Anklage: § 11-18 behandelt die Asebie, § 19-21 die
Jugendverfiihrung. Dazu im einzelnen: § 11-13 ist parallel zu Mem. I 1, 2-5.
§ 14-16 ist dariiber hinaus das Chairephonorakel und seine Deutung. Wie damit
die Gunst der Gotter augenscheinlich sichtbar gemacht ist, so in § 17/18 die Eudai-
monia, die dem Sokrates aus der Liebe der Menschen und aus seiner eigenen
seelischen und leiblichen Verfassung erwuchs. § 19 beriihrt sich mit Mem. I 2, 2,
ebenso § 20/21 (wenn auch oberflichlich) mit Mem. I 2, 49ff.

§ 22/23 korrespondiert mit § 9. Durch den Hinweis auf die Megalegorie, die aus
dem Todeswillen entspringt, ist die erste Rede des Sokrates vor Gericht umrahmt.

§ 23 sind zwei anekdotische Notizen, die erste iiber den Gegenantrag des Sokra-
tes, die zweite iiber die Ablehnung des Fluchtplans der Freunde, also das Thema
des platonischen Kriton. Nur hat Xenophon dies vor das endgiiltige Urteil gelegt,
wahrend es bei Platon diesem nachfolgt.

§ 24—26 ist die letzte, dritte Rede des Sokrates. § 24 Ende und § 25 Anfang resii-
mieren nochmals die Widerlegung der Anklage, also § 11 und § 19. Der zweite
Teil von § 25 entspricht Mem. I 2, 62/63. § 26 ist parallel mit Mem. IV 8, 9/10.

§ 27-31 sind Einzelheiten aus dem Verhalten nach dem Urteil, auch dies stark
anekdotisch verkiirzt. § 27 Anfang ein (sehr konventionelles) Bild seines dulleren
Auftretens, dann ein Apophthegma und eine ganz knappe Riickerinnerung an §5/6.
Auch § 28 ist anekdotisch isoliert. § 29-31 ist eine zusammenhédngende, wenn auch
aus zwei verschiedenen Motiven nicht sehr geschickt komponierte Erzahlung vom
Zwist des Sokrates mit Anytos. Damit ist zugleich die Ursache der Anklage, so
wie sie eine bestimmte auBlerplatonische Tradition dargestellt hat, angedeutet.

In § 32 wird das Todesurteil direkt als Wirkung des durch die Megalegorie her-
vorgerufenen Neides bezeichnet, zugleich aber im Sinne von § 51f. als eine beson-
dere Gunst der Gotter gegeniiber Sokrates gedeutet.

§ 33 ist eine kurze Andeutung iiber den Tod selber und iiber die GefaBtheit des
Sokrates im Augenblick des Sterbens.

§ 34 1st der Epilog, der das immerwéhrende Gedenken des Verfassers-und die
unerreichbare Forderlichkeit des Umgangs mit Sokrates so stark unterstreicht, da@3
man das Gefiihl hat, er sei gar nicht nur fiir diesen Todesbericht, in dem das
agpeAelv keine Rolle spielt, geschrieben, sondern fiir den Abschlufl des gesamten
Memorabilienwerkes.

Wir bemerken schlielich beildufig, was schon Wilamowitz, Hermes 32 (1897), 99
gesagt hat und was nach dieser Ubersicht iiber den Inhalt in die Augen springt:
Der Titel Apologie» pait sehr schlecht auf dieses Werk. Er paft stofflich nicht,
sofern es sich gar nicht um eine Verteidigungsrede handelt, sondern um eine Er-




220 Olof Gigon

zahlung der gesamten Vorginge von der Klageerhebung bis zum Tode selber, so
dal man den Text beinahe ein Stiick Biographie nennen koénnte. Der Titel pafit
auch gedanklich nicht, sofern nicht eine Verteidigung gegen die Anklage beab-
sichtigt ist (das war in Mem. I 1/2 schon geschehen), sondern eine durchaus un-
polemische Erginzung der bisherigen Darstellungen in einem bestimmten Punkte.

Der Aufbau, wie wir ihn eben skizziert haben, ist kein Meisterwerk. Klar ist nur
die Gesamtdisposition nach dem Ereignisablauf: Uberlegungen vor der Gerichts-
sitzung — die drei Reden in der Sitzung — Verhalten nach dem Urteil und Konfron-
tation mit dem Urheber des Prozesses, also sozusagen dem Morder — Tod. In diesen
Ablauf ist eine Masse disparater Stiicke hineingepreBt, von lingeren allgemeinen
Betrachtungen bis zum knappen Apophthegma, das alles sichtbar zusammenge-
flickt aus verschiedenen Quellen. Es ist dieser Eindruck, der mitveranlaf3t hat,
das Werk dem Xenophon abzusprechen. Es scheint seiner unwiirdig. Wilamowitz
a. O. ist nicht der einzige, der es zugunsten der Memorabilien in den stérksten
Ausdriicken als wertlos bezeichnet hat : so hoch, mindestens teilweise, die Memora-
bilien stiinden, so tief stehe die Apologie.

Dies Urteil ist bei néherer Priifung schwer zu begreifen. Denn denselben
Charakter leidlich konsequenter und klarer Disposition im ganzen und eines Kon-
glomerates disparatester Stiicke im einzelnen zeigen die Memorabilien selber in
jedem Kapitel. Das wird an den Stellen, die wir nun als Parallelabschnitte zur
Apologie analysieren miissen, véllig evident werden.

Es erweist sich aus mehreren Griinden als zweckmifig, nicht einfach dem Texte
der Apologie zu folgen, sondern jene Stellen vorwegzunehmen, die mit den Memo-
rabilien in Beziehung stehen. So ist fiirs erste Apologie § 10-13 parallel mit Mem.
I 1, 2-5. Eine Gesamtinterpretation der ersten neun Paragraphender Memorabilien
soll an einem andern Orte vorgelegt werden. Wir heben hier heraus, was fiir unsern
Zweck unmittelbar wichtig ist.

Die Verteidigung des Sokrates in den Memorabilien disponiert zunichst so:
Hinweis auf die Opfer, Hinweis auf den Gebrauch der Mantik (zu dieser Zweiteilung
vgl. Mem. I 4, 2). Die Opfer werden zweigeteilt, je nachdem sie sich auf privaten
oder auf offentlichen Altaren vollziehen. Dies ist das Dispositionsschema einer
urspriinglich ganz theoretischen Abhandlung iiber Sinn und Grenzen der zwei
Hauptformen praktischer Religiositit, Opfer und Mantik. Reste dieser Abhand-
lung sind auszugsweise iiber eine ganze Reihe von Stellen des Xenophontischen
Werkes verstreut. Auller den genannten Kapiteln Mem.I1 und I 4 nenne ich
noch I3, IV 2, die Hermogenesabschnitte des Symposion und Kyrupédie I 6,
Hipparch. 9, 81. Schon vor Xenophon mag sie zu einem sokratischen Logos umge-
arbeitet worden sein. Xenophon hat seinerseits geméll seiner immer wieder zu
beobachtenden Methode des Exzerpierens und Uberarbeitens die einzelnen Ge-
danken auseinandergerissen und neu zusammengefiigt. So ist an unserer Stelle
nach der Nennung der Mantik ein evidenter Schnitt. Es ist unlogisch, eben jenes
Verhalten zur Verteidigung anzufiithren, das umgekehrt gerade Grund der An-




Xenophons Apologie des Sokrates 221

klage ist. Man kann nicht gleichzeitig die sokratische Mantik als Beweis seiner
Gottesfurcht heranziehen und erkliren, eben jene Mantik, namlich das Daimonion,
habe die Klage auf Atheismus veranlaft. Denn so mufl von § 2 Ende an vielmehr
die Mantik selber gerechtfertigt werden. Die Beweisrichtung verschiebt sich. Statt
daB die Mantik als Zeugnis fiir die Korrektheit des Sokrates im allgemeinen ge-
nannt wird, mufl nun die Korrektheit der Mantik des Sokrates im besondern nach-
gewiesen werden. Erst in § 6 kehrt der Gedanke in die urspriingliche Bahn zuriick,
zur Lehre des Sokrates von der Notwendigkeit der Mantik schlechthin.

Die Apologie meidet diese Inkonzinnitét. Sie disponiert anders. Zuerst wird der
negative Vorwurf beantwortet, dal Sokrates die Staatsgotter nicht ehre; er hat
opfernd an den Staatsfesten teilgenommen und war an den 6ffentlichen Altéren.
Von seiner privaten Kultiibung (auf die fiir die Verteidigung auch gar nichts an-
kommt) ist nicht die Rede. Dann wird der positive Vorwurf beantwortet, er fiithre
neue Gotter ein; die Stimme des Daimonion war keineswegs etwas Neues. Dieser
Aufbau ist ganz glatt.

Und zwar ist er es darum, wie ich glaube, weil die Apologie an dieser Stelle die
allgemeine Abhandlung iiber Opfer und Mantik nicht beriicksichtigt, sondern un-
abhéngig von ihrem Dispositionsschema lediglich die fiir die konkrete Verteidigung
des Sokrates notwendigen Elemente anfiihrt.

Die Differenz, die sodann in der Auffassung des Daimonion selber zwischen
Mem. I 1, 3/4 und Apologie § 12/13 besteht, hat K. von Fritz,Rh. Mus. 80 (1931),
561f., scharf hervorgehoben und erklirt, was in der Apologie zu lesen sei, sei
iiberhaupt nur aus einem MiBverstindnis der entsprechenden Stelle der Memora-
bilien zu erklaren. Wir geben ohne gar zu breite Auseinandersetzung im einzelnen
unsere Interpretation.

Zunachst die Memorabilienstelle. Das Daimonion wird mit andern Mitteln der
Mantik parallelisiert, Vogeln usw. (moglicherweise steht ein ziemlich festes Schema
der Spezialdisziplinen der Mantik dahinter). Sofort wird beigefiigt, daf} auch dort
nicht das Mittel selber weissagende Fahigkeit habe, sonden dal es durchaus nur ein
Mittel sei, durch das die Gotter Zeichen giben. Nur sei der Sprachgebrauch der
meisten Leute unkorrekt, sofern die Ausdrucksweise (gaoiv) nicht mit ihrer Meinung
(SmoAauPdvovow) iibereinstimmt. Bei Sokrates dagegen herrscht Ubereinstim-
mung, und darum gebraucht er den schon in § 2 als charakteristisch fiir ihn ver-
merkten Ausdruck enuaiveww. Das Abweichen der sokratischen von der allgemei-
nen Mantik reduziert sich also auf den Sprachgebrauch, der im einen Fall den Ge-
danken korrekt ausdriickt, im andern nicht. Wie weit da ein Einflu} theoretischer
Formulierungendes Gegensatzeszwischen Sache und Sprache anzunehmenist, haben
wir hier nicht zu verfolgen (vgl. allgemein Heinimann, Nomos und Physis, 46{f.).

Blicken wir nun zur Apologie. Unbestreitbar auffallend ist der Wechsel der Ter-
minologie. Der Begriff des anuaivery spielt keine Rolle mehr. Dafiir treten die zwei
Begriffe gwr1) und datuovior in den Mittelpunkt. Da liegt gegeniiber den Memorabi-
lien sicher eine bestimmte Anregung von aulen vor, eine Anlehnung an einen be-




222 Olof Gigon

stimmten andern Sokratiker. Man kann in thm Platon vermuten, der in der Tat das
Daimonion an zwei Stellen eine Stimme nennt (Apol. 31D, Phaidr. 242C). Aber
der Umstand, daB wir von der Haltung der iibrigen Sokratiker zum Daimonion
einfach nichts wissen, darf nicht dazu verfiihren, zu folgern, dafl nun notwendiger-
weise Platon die Quelle sein miisse — besonders wenn man bedenkt, wie wenig
sich Platon thematisch mit diesem ratselhaften und an sich zu Deutungsversuchen
gewil reizenden Phanomen beschéftigt hat. Andere Sokratiker, die nach Herkunft
und Gedankenrichtung solchen Dingen niher standen, haben gewill mehr iiber das
Daimonion nachgedacht und 6fters von ihm gesprochen. Wir bleiben hier bei der
Feststellung, da zwei verschiedene Traditionen bei Xenophon vorliegen. Wie
steht es aber im iibrigen mit dem Gedanken ? Apol. § 12 gibt sofort das Stichwort
@wr). Nach diesem richtet sich die den Memorabilien gegeniiber verianderte Aus

wahl der Beispiele. Es werden mantische Zeichen genannt, die alle auch pwvei
heiBen konnen. Dann wird gesagt : Daf} die Gottheit vorausweill und anzeigt, ist all-
gemeine Anschauung. Die Differenz besteht darin, dafl die andern Leute sagen, die
Stimmen usw. seien selber das Anzeigende, wihrend Sokrates das Anzeigende Dai-
monion nennt und damit frommer ist als jene, die die gottliche Macht den Vogeln
zuschreiben. Sachlich ist letzten Endes genau dasselbe gemeint wie in der Memora-
bilienstelle. Einig sind alle Menschen in der Uberzeugung, daB Gott weissagende
Kraft hat. Uneinig sind sie darin, daf Sokrates diese Einsicht auch in seiner Sprache
geziemend ausdriickt, wogegen die andern Menschen filschlich und offenbar wider
besseres Wissen den Zeichen selber die Kraft der Gotter zuschreiben. Ein ernst-
hafter Widerspruch zwischen den zwei Stellen besteht nicht. Zuzugeben ist nur
fiir die Apologiestelle ein Mangel an Prizision, jene Art der Unklarheit, die den
Gedanken ahnen la3t, aber nicht voll ausspricht, und die fiir unzihlige Stellen
Xenophons charakteristisch ist.

In einem Punkt hat die Eigenart der Apologiestelle allerdings einen erkenn-
baren Grund. Wihrend die Memorabilien ganz ohne Pathos feststellen, dal Sokra-
tes im Sprachgebrauch etwas konsequenter gewesen sei als die andern Menschen,
wird in der Apologie stark unterstrichen, daB die Ausdrucksweise des Sokrates
nicht nur richtiger, sondern auch frommer gewesen sei als die der itbrigen Menschen.
Diese Nuance dient der besondern Absicht der Apologie. Sokrates soll nicht blo
nachweisen, dafl er nichts anderes tut als es alle Anderen im Grunde auch tun,
sondern er soll sich selber als der allein wahrhaft Fromme herausheben. Die Deu-
tung des Daimonion ist also in der Apologie dem Gesamtcharakter der Megalegorie
untergeordnet. ,

So verstanden zeigt der Apologieabschnitt sicherlich den Einflul einer in den
Memorabilien nicht vorliegenden Auffassung des Daimonion; sie zeigt eine gewisse
Umgestaltung im Hinblick auf den besondern Zweck des Textes; beides zusammen
hat eine leichte Unklarheit in die Formulierung hineingebracht. Aber dies reicht
nicht aus, um die Unechtheit der Apologie zu beweisen. Dal die Apologie in § 13
moglicherweise den Text fliichtig beriicksichtigt, den wir oben eine allgemeine




Xenophons Apologie des Sokrates 223

Abhandlung iiber Opfer und Mantik genannt haben, sei nur noch kurz angemerkt.
Uber diese Frage ist an einem andern Ort im Zusammenhang zu sprechen.

Kehren wir zu den Memorabilien zuriick. Es folgen in der zweiten Hilfte von
§ 4 Bemerkungen iiber das Wirken des Daimonion. Es entspricht dem in den
Memorabilien vorherrschenden apologetischen Grundmotiv, wonach es vor allem
auf die o6ffentlichen Akte sokratischer Religiositat ankomme (vgl. § 10, 17), dal3
hier nur von der Bedeutung des Daimonion fiir die Umgebung des Sokrates die
Rede ist und nicht von derjenigen, die es fiir Sokrates personlich besaB. Allbekannt
ist, da} Platon das Daimonion nur apotreptisch und nur fiir Sokrates allein wirken
lieB. Auf die Diskussion, welche der beiden Auffassungen die historisch richtigere
sei, konnen wir uns an dieser Stelle nicht einlassen.

Der Nutzen der Befolgung der Winke des Daimonion wird mit einem Satz er-
wahnt. Zweifellos kennt Xenophon mehrere Erzihlungen, die mit denjenigen des
Dialoges Theages verwandt gewesen sein konnen. Immerhin verwendet Xenophon
hier ein Formel, die genau so gut fiir jede andere Art allgemeiner Mantik gilt, wie
Symp. 4, 48 zeigt; sie ist nicht fiir das Daimonion geprégt, sondern auf das Dai-
monion lediglich iibertragen. '

In § 5 werden Gedanken angefiigt, deren Verhiltnis zum Vorangehenden nicht
ganz klar ist. Eigentiimlich ist die Form. Es handelt sich um eine ganze Kette von
SchluBfolgerungen, die aus einem ausfiihrlicheren Beweisgang resiimiert zu sein
scheinen. a) Anerkannter Ausgangspunkt ist, daB Sokrates keine Lust hatte, ent-
weder als einfiltig oder als unverschamt zu gelten — zwei scharf entgegengesetzte
Charakteristika; zum zweiten mag man Mem. I 7 vergleichen. b) So hitte er aber ge-
wirkt, wenn er gottliche Winke erschwindelt hidtte und dann iiberfithrt worden wire.
¢) Also hat er bestimmt nur dasjenige mitgeteilt, was er selber fiir zuverlassige
Winke hielt. d) Fiir zuverlassig konnte er sie aber nur halten, wenn er sie fiir gétt-
lich hielt. Denn nur Gott kann in Wahrheit solche. Winke geben. e) Wenn er sie
aber fiir gottlich hielt, dann glaubte er an Gotter.

Das Beweisziel ist hier nicht dasselbe wie vorhin. Dort war zu zeigen, dal3 das
Daimonion subjektiv in der Auffassung des Sokrates und objektiv in seinem Wir-
ken sich von der traditionellen Mantik grundsétzlich nicht unterschied. Hier wird
aus der Tatsache, daBl Sokrates Ratschlige fiir die Zukunft erteilte, deduziert, dall
er an das Dasein der Gotter geglaubt haben miisse. Insofern konnte man dieses
kurze Stiick am ehesten vergleichen mit dem Dialog in Platons Apologie 26 A—28A,
der dasselbe Beweisziel, aber auf sehr viel kiinstlicheren Wegen verfolgt. Dal}
Xenophon ein knappes Résumé eines sokratischen Logos eingelegt hat, scheint mir
recht wahrscheinlich und ist im Hinblick auf die Platonstelle nicht uninteressant.
Beide Stellen wollen den Glauben des Sokrates an die Existenz der Gotter im
weitesten Sinne beweisen, unterlegen also der Anklage den keineswegs selbstver-
standlichen Sinn, daB Sokrates iiberhaupt Atheist sei.

Die xenophontische Apologie wiederum hat in § 13 Ende einen Text, der zwar
den Memorabilien irgendwie entspricht, aber doch selbstindig formuliert ist. Aus




224 Olof Gigon

der Wirksamkeit des Daimonion, d. h. aus dem Eintreffen seiner Voraussagen
wird die Wahrheit der Behauptung des Sokrates erwiesen, dal er im Besitze dieser
Gabe und also ein Vertrauter der Gotter sei, wie dies nachher durch das Chairephon-
orakel in aller Form bestiatigt wird. Auch da tritt die eigentiimliche Absicht der
Apologie in den Mittelpunkt. Es soll nicht der Atheismus widerlegt, sondern im
Sinne der Megalegorie die ungewohnliche Gottgeliebtheit des Sokrates erwiesen wer-
den. Diesem Zwecke dient deutlich auch der pompése Ausdruck éayysilas Ta rod
Peot ovufovieduara, wodurch Sokrates nahezu zum Propheten gesteigert erscheint.

Mem. I 1, 6-9 haben wir hier nicht mehr zu behandeln. DaB8 hier eine theore-
tische Abhandlung iiber Wert und Funktion der Mantik vorliegt, scheint mir mit
Hénden greifbar zu sein und soll an einem andern Ort genauer dargestellt werden.
Xenophon arbeitet eben in allen Sokratika auf dieselbe Weise. Er hat ein recht
gutes und klares allgemeines Dispositionsschema. In dieses Schema arbeitet er
mehr oder weniger geschickt seine éxAoyal aus einer vielleicht sehr ansehnlichen
Lektiire von Sokratikerschriften und anderer ilterer Literatur ein. Er hilt es so, wie
eresselbst an seinem Sokratesin Mem. 16, 14 beschreibt. Die Apologie steht in dieser
Hinsicht genau gleich da wie die Memorabilien, und in den Memorabilien ist keinerlei
grundsitzlicher Unterschied zwischen I 1/2 und dem Rest zu erkennen. Die Aus-
sonderung einer dlteren « Schutzschrift», an die noch (wenn auch nicht ohne Zégern)
W. Jaeger, Paideia II 67 glaubt, verliert bei genauerer Analyse jede Berechtigung.

Ein Wort mag noch iiber Mem. I 1, 17-19 gesagt sein. Die ersten Worte weisen
zuriick auf § 10. Xenophon insistiert, wie wir schon oben sahen, in seiner Verteidi-
gung auf der Offentlichkeit der sokratischen Tétigkeit. Hier hat nun augenschein-
lich eine Disposition nach dem Schema : Verhalten vor den Menschen — Verhalten im
Verborgenen vorgeschwebt. Unter die erste Hilfte hat Xenophon nicht nur die Mit-
teilungen iiber Daimonion und Mantik, sondern auch eine Reihe von Notizen iiber
die Stellung des Sokrates zur Naturphilosophie rubriziert. In der zweiten Halfte
ist die Ordnung gestort. Sachgemi gehort dazu nur § 19. Aus der Meinung des
Sokrates, dal die Gotter Alles wissen (was, nebenbei gesagt, mit I 4, 17f. und an-
dern Stellen zusammenhingt), folgt seine Uberzeugung, daB sie auch ins Verbor-
gene blicken, woraus man schlieBen darf, da8 sich Sokrates auch im Verborgenen
keine Gottlosigkeit zuschulden kommen lieB. So hat es Xenophon urspriinglich
disponiert. Aber er hat einen neuen Gedanken dazwischen geschoben. Er
wollte offenbar ein Stiick jener politisch orientierten Apologie des Sokrates ein-
legen, die wir in IV 4, 1-4 kurz kennengelernt haben, ndmlich das Verhalten im
Arginusenprozel. Um das tun zu konnen, hat er die Disposition durch eine neue
Antithese umgeworfen: An das Stichwort gevegds schlieBt er den Gedanken an,
es wire verstindlich gewesen, wenn die Richter sich im Urteil iiber die Dinge, die
an Sokrates unsichtbar waren, vergriffen hitten. Aber wie konnten sie Handlungen
iibersehen, die 6ffentlich bekannt waren ? So wird denn der Arginusenproze ein-
gefiihrt, wobei sich aber nicht nur die Komposition verwirrt, sofern man den
Eindruck hat, es sei schon vor § 17 von den agarij die Rede gewesen, sondern es




Xenophons Apologie des Sokrates 225

gibt auch ein sachliches Durcheinander. Denn der Arginusenproze geht nicht
die Frommigkeit, sondern die politische Gerechtigkeit an.

Die Einlage wirkt aber weiter. Wir miissen noch kurz auf den Beginn des zweiten
Kapitels eingehen, zumal da sich hier wieder Beziehungen zur Apologie zeigen.
Gegen den Vorwurf auf Jugendverfithrung werden in § 1 zwei Hauptmotive ins
Feld gefiihrt: die leibliche Selbstzucht und die Gleichgiiltigkeit gegen den Geld-
erwerb. (Am klarsten und knappsten ist diese Zweiteilung in Apol. § 25 Anfang aus-
gesprochen.) Schon § 1 nimmt aber auch za eipnuéva, also den Inhalt von Kap. 1
dazu. Und in der rhetorischen Frage § 2 erscheinen in der Tat an der Spitze doefeis
7] magavouovs; das erste geht auf den Hauptteil von Kap. 1, das zweite auf 1, 18.

Die Selbstzucht ihrerseits hat zwei Hauptaspekte: Beherrschung der niederen
Geliiste (man konnte in der Sprache der Zeit auch sagen: der zwei untersten
Sinnesorgane) und Ausdauer in jeder Art von Strapazen. (Nur fliichtig sei daran
erinnert, wie vollstindig Platon diesen Aspekt des sokratischen Bios ignoriert —im
ganzen gesehen ein eindriicklicher Beweis dafiir, wie wenig Platon an konkret ethi-
scher Parinese liegt. Sein Ziel ist erkennen, nicht erziehen.)

Gehen wir nun auf die Apologie § 19 iiber, wo ebenfalls der zweite Anklagepunkt
besprochen wird. Die Moglichkeiten der Verfithrung werden aufgezahlt. Auffillig-
ist dabei blo eine leichte Gehobenheit der Wortwahl. Wenn von Fritz a. O. 38
am Worte oivdpAvé Ansto nimmt, so erledigt sich das durch den Hinweis auf
oivopvyle in Pol. Lak. 5, 4 und Oik. 1, 22. Der Zusatz iiber den Arginusenpro-
zeB, der im Memorabilienabschnitt I 2, 2 die Einfiigung von magdropos veranlaBt
hat, fehlt in der Apologie. An seiner Stelle steht das Paar odg@owv-dfoiotiic, das
die drei nachfolgenden Paare zusammenfaBt.

Wir springen schlieBlich iiber zu Mem. I 2, 62-64. das zu Apol. § 25 in deutlicher
Beziehung steht. Es fragt sich zunichst, ob dieser Teil der Mem. noch zur Wider-
legung des Polykrates gehort oder nicht. Busse a. O. 218 hat dies nach dem Vor-
gang von J. Mesk, Wiener Studien 32, 57 bejaht. Die Frage hat fiir uns insofern
Interesse, als sich an ihr mit entscheidet, ob die Apologie die Widerlegung des
Polykrates in den Memorabilien beriicksichtigt oder nicht.

Auszugehen ist von Libanios, der bekanntlich in seiner Apologie des Sokrates
die Schrift des Polykrates stark benutzt. In § 13 bezeichnet der Redner sein Be-
weisziel. Er will zeigen, daB Sokrates niemals Lehrer 1. ungerechten Diebstahls,
2. des Betrugs, 3. des Tempelraubs, 4. des Meineides, 5. der Faulheit, 6. der Ge-
setzesverachtung, 7. der Auflosung der demokratischen Verfassung gewesen sei.
Damit ist in der Tat eine wenn auch nicht vollstindige Disposition der Verteidi-
gung gegeben. Die Punkte 1-3 werden in § 103-108 besprochen, Punkt 4 in § 109,
Punkt 5 in § 127-132, die Punkte 6 und 7 an mehreren Stellen, vor allem in § 53-61
und 80-84. Es ist also nicht eine beliebig aufgehdufte Reihe von Verbrechen,
sondern ganz bestimmte wohlbegriindete Anklagen. Namentlich fiir Punkte 1-3
muB das hervorgehoben werden. Libanios § 103-108 zeigt, da$ die Anklage sich
auf einen bestimmten sokratischen Logos bezog, in dem an mythischen Beispielen




226 Olof Gigon

gezeigt wurde, wie ein und dasselbe Verhalten bald gerecht und bald ungerecht
sein kann, je nachdem man es Freunden oder Feinden gegeniiber iibt. Es handelt
sich um ein Gedankenmotiv, dessen Geschichte von der Sophistik iiber die alte
Sokratik bis zu Platon wir mit einer ganz ungewohnlichen Klarheit verfolgen
konnen, wenn wir (was hier nicht geschehen kann) die folgenden Texte zusammen-
nehmen: Dialexeis Kap. 3, unsere Stelle bei Libanios, Lysias bei Schol. Aristid.
ITI 320 Dind., Xenophon Mem. IV 2, 12ff. und Kyrup. I 6, 31ff. (wozu die
knappen Andeutungen in Mem. II 2, 2 und Ages. 1,17 gehéren), endlich Platon
Rep. 333 Eff. und das Pseudoplatonicum De Iusto 374Bff. Ist nun aber Mem.
I. 2, 62ff. darauf zu beziehen oder nicht ? Eingeschlossen in den Gedanken, dafl
Sokrates eher Ehre verdient habe als den Tod (worin man eine Anspielung auf den
Gegenantrag der Speisung im Prytaneion sehen kann, aber nicht sehen muf}) wird
das ziemlich rhetorische Motiv entwickelt, daB keines der Verbrechen, auf denen
die Todesstrafe zu stehen pflegt, dem Sokrates zur Last gelegt werden kann. In
einer Liste werden zuerst die Verbrechen des gemeinen Rechtes (Diebstahl,
Kleiderraub, Taschendiebstahl, Einbruchdiebstahl, Verkauf freier Personen als
Sklaven und Tempelraub), dann die politischen Vergehen genannt. Offensichtlich
trifft nichts davon auf Sokrates zu. Daf es sich bei der ersten Liste mindestens um
eine formelhafte Aufzihlung handelt, zeigt die Parallelstelle bei Platon Rep. 575 B,
die im iibrigen mit dem Sokratesproblem nichts zu schaffen hat. Vor allem sind die
beiden, gewifl dem attischen Recht entnommenen, Spezialbegriffe Awmodvreiy und
Pailevriotouciv zu beachten. Die Beziehung zu der bei Polykrates aufgegriffenen
Diskussion scheint mir eine ganz oberflichliche zu sein. Die Liste der Memorabilien-
stelle ihrerseits ist in Apologie § 25 kurz resiimiert, doch schimmert der Grund-
gedanke und die Zweiteilung in zivile und politische Vergehen noch durch. Die
dlteren Interpreten hatten also Recht, wenn sie Xenophons Auseinandersetzung
mit Polykrates in Mem. I 2, 61 schlieBen lieBen.

Wir gehen sogleich zu der zweiten Stelle iiber, an der die Apologie durch die
Diskussion mit Polykrates beeinflut sein kénnte. Es ist § 20/21. In die Rede des
Sokrates ist hier ahnlich wie bei Platon, Apologie 24 Cff., ein Dialog eingeschaltet.
Und wie bei Platon ist Meletos der Partner und Haupttriger der Anklage, wiahrend
es bei Polykrates und in der bei Xenophon Apol. § 29-31 beriihrten Erzéhlung
vielmehr Anytos war. So konnte man vermuten, da Xenophon direkt durch Pla-
ton angeregt sei — wenn nicht der Inhalt des Gesprichs vollig abweichend wire.
Es wird ja gerade ganz allgemein durch die Interpretation der xenophontischen
Apologie mit ihren im Grunde einfachen und naheliegenden Gedankengéingen deut-
lich, wie wenig sich die platonische Apologie zur Nachahmung eignete. Ihre Ge-
danken sind insgesamt derart subtil und eigenartig, dal nur duBerst wenig heraus-
16sbar, resiimierbar und iibertragbar ist. Auch an unserer Xenophonstelle haben
wir einen durchaus iibersichtlichen Inhalt, der mit Platon 24 Cff. kaum mehr als
die durch die Anklageschrift gegebene Themastellung gemein hat.

Nachdem Sokrates von seiner Eudaimonia und von der Liebe, die ihm Gotter




Xenophons Apologie des Sokrates 227

und Menschen bezeugt hétten, gesprochen hat, fragt er Meletos, wie er dann noch
als Jugendverfithrer bezeichnet werden konne. Er ist sich nicht bewuflt, irgend-
einen jungen Menschen der Frommheit oder der Selbstzucht abspenstig gemacht
zu haben. Darauf erwidert Meletos, er kenne junge Leute, die Sokrates dazu
gebracht habe, mehr ihm als ihren Eltern zu gehorchen. Sokrates antwortet, das
beziehe sich allein auf die Paideia, in der er anerkanntermaflen besonders kompe-
tent sei. Zwei Parallelen werden herangezogen: Im Krankheitsfalle folgt man mehr
dem Arzt als den eigenen Eltern, und in der Ekklesia wihlt man zu Strategen eher
den Fachmann als die eigenen Viter, Briider oder sich selber. Meletos bestatigt,
daB dies in der Tat niitzlich und iiblich sei, worauf Sokrates fragt, weshalb man in '
den andern Gebieten den Kompetentesten vorziehe, wihrend man ihm ein Ver-
brechen daraus mache, daB er in seinem Fache, das das wichtigste ist, von Einigen
als der Kompetenteste vorgezogen werde. Damit endet das Gesprich. Wie so oft
bei Xenophon bleibt die letzte Replik des Gespréachspartners einfach aus (beson-
ders auffallend etwa in Mem. IT 1). Hier mull sie freilich ausbleiben, weil ihr
Xenophon von vornherein jede Moglichkeit abgeschnitten hat. An sich hatte sie
darin bestehen miissen, dal Meletos die Vergleichbarkeit der sokratischen Paideia
mit irgendeiner Fachdisziplin bestritten hiatte (Plat. Apol. 24 Dff., Protag. 327 Ef.,
Ps.-Plat. Alkib. I 110 Eff. und Dialexeis 6,11f. zeigen, wie verbreitet die Diskussion
iiber diese Frage war — ganz natiirlich in einer Zeit, in der es sich, moderner aus-
gedriickt, darum handelte, ob die Ethik sich als Wissenschaft durchsetzen konnte
oder ob es bei der traditionalistisch lockeren Vorbildethik blieb, die man sich
aneignen konnte, so wie man sich die Sprache aneignete. Das Problem ist durchaus
nicht auf Sokrates und Platon beschrinkt gewesen). Nun aber bezeichnet sich So-
krates selbst sofort als Spezialisten im Fache der Paideia, und diese ganz eindeu-
tige Selbstdarstellung des Sokrates ist wohl das Seltsamste an diesem kurzen Ge-
sprich, vor allem, wenn man bedenkt, wie entschieden sich Sokrates bei Platon
dagegen wehrt, als Lehrer in der Paideia zu gelten: Apologie 19D-20C, sowie in
etwas spitzfindiger Weise 23CD und 33 AB. Es ist allein schon verwunderlich, daf3
der Begriff der Paideia bei Xenophon derart fest als Bezeichnung einer bestimmten
Disziplin auftritt, die auf der Ebene der {dte mit der Medizin und auf der Ebene
der xowvd mit der Strategik parallelisiert werden kann. Diese Beispiele selbst sind
-nichts weniger als zufillig. Es lieBe sich in einem weit iiber Platon hinausgehenden
Zusammenhang darstellen, wie bedeutungsvoll als «Leitbilder» fiir die werdende
wissenschaftliche Ethik gerade Medizin und Strategik (als hochste politische Techne
verstanden) gewesen sind. Merkwiirdig ist aber die terminologische Verwendung
von mwatdeie. Sie ist in diesem Sinne durchaus kein alter Begriff. Sie tritt vielmehr
erst so spit auf, daBl man ihren Ursprung ohne Zweifel in einer bestimmten Theorie
des «sophistischen» Zeitalters wird suchen diirfen, einer Theorie, die man besser
wohl als Wissenschaftslehre denn als Erziehungslehre umschreibt. Denn ihr Aus-
gangspunkt wird ein ganz rational gegensténdliches Fragen nach dem Zweck und
den Gegenstinden des Lernens gewesen sein und nur zum geringen Teil jene exi-




228 Olof Gigon

stenzielle Bekiimmerung, die den Hintergrund unseres Begriffs von Erziehung
bildet. Auch auf die Verwendung des Begriffs podviuos an der Apologiestelle darf
fliichtig hingewiesen werden. Bekanntlich spielt er bei Platon eine entschei-
dende Rolle. Doch wird auch er sich erst richtig verstehen lassen, wenn man iiber
Platon hinausblickt und ihn in den umfassenden Zusammenhang des Werdens der
wissenschaftlichen Ethik der Griechen im 5. und 4. Jahrhundert stellt.

Sokrates ist sich selber bewuf3t, Fachmann in der Paideia zu sein. Die Formu-
lierung strebt hier sicherlich wieder jene Megalegorie an, die das Verhalten des

_Sokrates in unserer Apologie iiberhaupt charakterisiert.

Gehen wir nun zu Mem. I 2, 49-55 iiber, wo dieselben Gedanken anzuklingen
scheinen. Drei Anklagen, die zusammen eine Antiklimax bilden, stehen zur Dis-
kussion; das Verhéltnis zu den Vitern, dasjenige zu den Verwandten und dasjenige
zu den Freunden.

Der erste Punkt wird in einer SchluBfolgerungausgedriickt: 1. Sokratesiiberzeugt
seine Freunde, weiser zu sein als ihre Vater. 2. Das Gesetz erlaubt, Wahnsinnige
zu fesseln. 3. Unwissenheit ist nichts anderes als Wahnsinn. 4. Also diirfen die
weisen Sohne ihre unwissenden Viter fesseln.

Die Widerlegung verbindet zwei verschiedene Gedankengéinge. Der erste gibt
dem Anklidger zu, da es ganz in der Ordnung sei, wenn der Tor wegen seiner Tor-
heit in den Fesseln des Weisen sei. Durch die komplizierte Formulierung Xeno-
phons hindurch ahnt man, daB damit nichts anderes gemeint ist als eine Explika-
tion des in der Sokratik weitverbreiteten, spiter von der Stoa iibernommenen
Satzes, daB3 der Tor ein Sklave und der Weise der einzig Freie sei (vgl. etwa die auf
denselben Logos sich beziehenden Stellen Mem.I 1,16 und 1V 2, 21-23). Der
zweite Gedanke bestreitet den dritten Punkt der Anklage. Unwissenheit und
Wahnsinn sind nicht dasselbe. Denn es kann zuweilen im Interesse des Wahn-
sinnigen: selber liegen, gefesselt zu sein — wie etwa das bekannte Beispiel bei Plat.
Rep. 331E/332A zeigt. Der Unwissende dagegen mufl belehrt werden (zu dem
Gegensatz vgl. Plat. Prot. 323C-E). Auch diese Stelle ist im Hinblick auf die Stoa
bemerkenswert. Die Stoa (und wohl schon einzelne sokratische Logoi) hat in der
Tat Unwissenheit und Wahnsinn gleichgesetzt, weil sie die in unserer Stelle ange-
nommene Moglichkeit der Heilung des Toren durch Belehrung ausschlo8. Auf den
Unterschied von Wahnsinn und Unwissenheit geht auch das etwas unklar formu-
lierte Stiick Mem. ITI 9, 6f. (Der Kommentar von Delatte, Liege 1933, 122ff. ist
hier wie iiberall zwar sorgfaltig und zuverléssig in dem, was er sagt, endet aber dort,
wo die eigentlich interessanten Probleme erst beginnen). Dort wird zunéchst die
Gleichung von Wahnsinn und dvemiotyuoovry abgelehnt, dann aber doch das
Sich-selbst-nicht-kennen, das Meinen von Wissen in der oinots als dem Wahnsinn
nahe verwandt bezeichnet. Die Stelle steht in engem Zusammenhang mit Mem.IV
2, 24-30, und beide zusammen befinden sich in einer, wie mir scheint, offensicht-
lichen, aber nicht leicht niher zu umschreibenden Beziehung zu Platons Apologie
21 Bff. Die Meinung Xenophons iiber das Problem der Unwissenheit als Wahnsinn




Xenophons Apologie des Sokrates 229

ist jedenfalls in Mem. I 2, 50 und III 9, 6{. nicht ganz dieselbe. Einmal wendet er
sich gegen Polykrates und gegen den Sokratiker, auf den sich dieser stiitzt, an der
spatern Stelle dagegen konnte er denselben Text beniitzt haben, von dem auch
Polykrates ausging. Im weitesten Sinne gehort das Problem in die Bestrebungen
des 5. und 4. Jahrhunderts, ethische Phinomene dadurch anschaulich und syste-
matisierbar zu machen, daBl sie mit medizinischen Phéinomenen parallelisiert
werden. In diesem bestimmten Falle muB freilich schon die fiir Xenophon wie fiir
Platon wichtige Stelle Heraklit B46 als Vorlaufer genannt werden.

Mem. I 2, 51 geht zum Verhiltnis zu den Verwandten iiber. Sie miissen Sokrates
gegeniiber ebenso zuriicktreten, wie sie bei Krankheit dem Arzte, beim Proze3 dem
Rechtsbeistand gegeniiber zuriicktreten. Dieses Problem wird nicht eigens be-
sprochen. § 52 schlieBt sogleich die Anklage hinsichtlich der Freunde an. Freund
ist nach der Auffassung des Sokrates, wer niitzt. Niitzlichkeit besteht aber nicht
nur in Wohlwollen, sondern in der Fihigkeit, das Rechte zu wissen und mitzuteilen.
Sokrates machte die jungen Leute glauben, er allein besitze diese Fahigkeit, und so
machte er sie allen andern Freunden abspenstig.

Die Widerlegung dieser Anklagen in § 53-55 betrifft nach ihren ersten Worten
alle drei Fille, obwohl der erste Fall schon behandelt war. Hinter der nicht sehr
klaren Ausdrucksweise Xenophons a8t sich ein ungewohnlich geschlossener Zu-
sammenhang erkennen. § 53/54 berichtet in zwei Punkten, was Sokrates faktisch
gesagt hat:

1. Auch bei dem uns am niichsten stehenden Menschen kommt es uns allein auf
die Phronesis und auf die Seele als deren Triger an. Der Leib, den die Seele ver-
lassen hat, ist uns vollkommen gleichgiiltig. Wir haben hier den Gedanken, den
nicht nur das beriihmte Heraklitfragment B96 ausdriickt, sondern der auch in
mehreren Varianten als eine der letzten AuBerungen des Sokrates berichtet wird
(bei Platon Phaid. 115Cff. gegeniiber Kriton, bei Aelian v.h. 116 gegeniiber
Apollodoros).

2. Auch an sich selber wird jeder Mensch schon wihrend er lebt, bedenkenlos
jene Korperteile wegwerfen, die ihm von keinem Nutzen sind, Nigel, Haare, Spei-
chel. Man liebt also nur, was niitzt. Diese drastischen Beispiele (den nicht sehr
geschickt eingelegten Ausfall gegen die Arzte — vgl. Heraklit B58 — lassen wir hier
als fiir unsern Zweck unwesentlich beiseite) hat Xenophon ohne Zweifel aus einem
sokratischen Logos iibernommen. Das Beispiel vom Speichel findet sich in zwei
Brechungen als Antwort des Aristippos auf den Vorwurf, warum ihm denn sein
Sohn so ginzlich gleichgiiltig sei (Diog. Laert. 2, 81 und Stob. Ekl. IV 24b, 30).
Die Anekdote steht auf der einen Seite im Zusammenhang mit der Tatsache, dafl
Aristipp nicht etwa seinen Sohn, von dem wir sonst nichts wissen, sondern seine
Tochter Arete zum Erben seiner Philosophie gemacht hat (Diog. Laert. 2, 72 und
Ep. Socr. 29). Auf der andern Seite ist sie, bzw. der groere Logos, aus dem sie
stammt, die Grundlage einer auch theoretisch formulierten Lehre des Aristippos bei
Diog. Laert. 2,91 :«<Manliebt den Freund um des Nutzens willen. Denn wirlieben auch

15 Museum Helveticum




230 Olof Gigon

einen Korperteil, solange wir ihn besitzen.» Das ist nur falsch ausgedriickt; daB die
bei Xenophon und im Apophthegma genannten Beispiele gemeint sind, ist evident.

Die beiden bei Xenophon auseinandergehaltenen Gedankengénge, d. h. die dop-
pelte Antithese: «Verhiltnis zu den nichsten Angehorigen — Verhiltnis zu sich
selbst», sowie: «Verhiltnis zum toten Leib — Verhiltnis zum lebendigen Leib», sind
als ein Ganzes resiimiert und als Zitat aus sokratischer Literatur gekennzeichnet
bei Aristoteles Eth. Eud. 1235a351f. Es ist also hochst wahrscheinlich als Hinter-
grund des xenophontischen Textes ein sokratischer Logos anzusetzen, in dem
Aristippos eine bestimmte Rolle spielte.

§ 55 ist die Ausdeutung der zwei Punkte. Eine falsche Deutung, die mit den
Vorwiirfen des Polykrates gleichgestellt wird, und eine richtige Deutung werden
einander gegeniiber gestellt. Zum ersten wird erklirt, man diirfe (a) aus der Tatsache,
daB der Leichnam sogar der nichsten Verwandten wertlos sei, nun nicht schlieBen,
man diirfe den eigenen Vater lebendig verscharren. Ebenso bedeute (b) die Tatsache,
dafl man sich Nigel und Haare abschneide, natiirlich nicht, daBl man sich selber
verstiimmeln solle. Mit der Paraphrase mochten wir gleichzeitig hervorhebén, wie
genau die Formulierungen in § 55 sich auf die Schilderungen in § 53/4 verteilen.

Zum zweiten: Die richtige Interpretation besteht nicht in einer Anweisung,
dall man die andern Menschen wegstoBen solle, weil sie den Anforderungen der
Freundschaft nicht geniigten, sondern in einer Mahnung, dafiir zu sorgen, daB man
selber diesen Anforderungen geniige. Diese Anforderungen sind ausgesprochen in
den Worten ¢ gooruarator elvar xai dgeluwtator, wobei wieder zu be-
achten ist, dafl der Begriff der Phronesis durch § 53, der Begriff des Nutzens durch
§ 54 erldutert wird. Der Zusammenhang ist also tadellos geschlossen.

Sachlich gesehen widerlegt Xenophon die Anklagen des Polykrates mit zwei
Gedanken. Er prazisiert erstens, worin fiir Sokrates der Sinn der Freundschaft
beruhe, nimlich in den sich gegenseitig erginzenden Begriffen des godviuor und
w@élpor (ein Vergleich mit Platons Lysis 207 D-210D liegt hier auBerordentlich
nahe). Er bemerkt zweitens, da diese Bestimmung sich nicht an jene wende, die
ihre Freunde einschitzen wollen, sondern an jene, die sich bemiihen, selber der
Freundschaft anderer wiirdig zu werden (zu diesem Gegensatz vgl. Mem. I1 5
und Eranos Rudbergianus 134, 136). Eine wirkliche Widerlegung des Polykrates
enthilt nur die zweite These, wihrend die erste den Vorwurf im Prinzip anerkennt,
ihm aber durch nihere Erliuterung seinen anstoBigen Charakter etwas mildert.

Blicken wir von da zuriick auf die Apologiestelle § 20/21, so erkennen wir etwas
Unerwartetes. Sie entspricht nicht der Darlegung Xenophons § 53-55, sondern nur
dem mittleren der drei Anklagepunkte des Polykrates § 51. Mit ihm hat sie gemein-
sam die Parallelisierung der Titigkeit des Sokrates mit anderen spezialistischen
Berufen. Das erste Beispiel, der Arzt, findet sich an beiden Stellen, das zweite zeigt
Differenzen, ohne daBl man ein Priorititsverhialtnis behaupten konnte. Man kann
héchstens das Beispiel vom Strategen banaler nennen, wihrend das Beispiel vom
Rechtsbeistand meines Wissens bei Platon jedenfalls nie vorkommt. Aber davon,




Xenophons Apologie des Sokrates 231

daB die Apologiestelle auf den Abschnitt der Memorabilien zuriickginge, kann
kaum die Rede sein. Selbst Busse a. O. 223 nimmt an, dal Xenophon in der Apo-
logie und Polykrates in Mem. I 2, 51 gemeinsam auf eine altere Sokratikerstelle
zuriickgingen. ‘

Zusammenfassend diirfen wir schlieen, dafl die Apologie mit der gro3ten Wahr-
scheinlichkeit weder Xen. Mem. I 2, 9-61 noch die Schrift des Polykrates selber
beriicksichtigt hat. Sie orientiert sich wie die platonische Apologie nur an den zwei
Punkten der offiziellen Anklage. Die Untergrabung der viterlichen Autoritit ist
der allgemeinen Anklage auf Jugendverfiihrung untergeordnet. Zu untersuchen
wire iibrigens, wie weit das gesamte Motiv der Tétlichkeit gegen den eigenen Vater
iiber die Sokratik hinaus verbreitet ist und etwa mit besondern Bestimmungen des
attischen Rechtes in Beziehung steht. Es gibt ja neben den Wolken des Aristo-
phanes und Platons Euthyphron noch einiges anekdotisches Material (z. B. Diog.
Laert. 2, 135).

LaBt sich aus dem bisher gewonnenen Tatbestand etwas fiir die Datierung der
Apologie entnehmen ? Man konnte sagen, sie miisse geschrieben sein, ehe Xenophon
die Schrift des Polykrates kennenlernte, und ein solcher Schlu8 wire an sich nicht
widerlegbar. Nur darf man sich keine Illusionen iiber den Wert einer solchen Hypo-
these machen. Wir haben fiir Polykrates selber wohl einen terminus post quem,
aber keinen zuverlissigen terminus ante quem. Und wer will feststellen, ob Xeno-
~ phon sein Werk fiinf, zehn oder fiinfzehn Jahre nach seinem Erscheinen in die
Héande bekam ? Schon die Analyse der wenigen Paragraphen von Mem. I 1, die
wir skizziert haben, zeigte deutlich, da} dieser Teil des xenophontischen Buches
so wenig wie das Ubrige unter dem frischen Eindruck des Erlebens geschrieben ist.
Auch er, also das, was man félschlich als «Schutzschrift» ausgesondert hat, ist aus
Eklogen aller Art komponiert, verwendet allgemeine Theorien iiber Opfer und
Mantik und (in I 1, 11-15) solche xata t@v perewpordywy und entspringt nicht der
geschichtlichen Situation, sondern der (an sich noch keineswegs tadelnswerten)
literarischen Ambition eines belesenen und begabten Dilettanten, der sich auch
an der sokratischen Schriftstellerei beteiligen will; da dabei personliche Inter-
essen Xenophons mitspielten, ist nicht ausgeschlossen; auch die Sokratesschriften
eines Theodektes und Demetrios von Phaleron diirften teils eine literarische Seite
gehabt haben, teils ganz bestimmten Absichten zugeordnet gewesen sein, die die
Verfasser in ihrer eigenen Zeit verfolgten. Wir kennen ja von Xenophons bewegtem
Leben gerade so viel, um diese Moglichkeit in Rechnung zu stellen. Eine Verteidi-
gung des Sokrates konnte in einer bestimmten geschichtlichen Konstellation noch
im Jahre 370 fiir ihn von Interesse sein.

Wenn aber dariiber hinaus unsere Grundanschauung von Xenophons Arbeitsweise
als Schriftsteller iiberhaupt richtig ist, dann ist zu folgern, dal unser Befund hin-
sichtlich des Verhaltnisses von Apologie und Mem. I 1/2 vielleicht gar keine Fol-
gerungen gestattet. Xenophon arbeitet mit Sammlungen von Eklogen (vgl. zu
diesem Verfahren aufler der schon genannten Stelle Mem. I 6, 14 noch Isokrates

15* Museum Helveticum




232 Olof Gigon

ad Nic. 44). Er disponiert sie unter bestimmten Stichworten. Fiir Mem. I 1/2 und
Apologie hat er allgemein betrachtet dasselbe Material zur Verfiigung, namlich
eine Serie von AuBerungen iiber die gemeinte geschichtliche Situation und die
durch sie aufgeworfenen Probleme. Aber Mem. I 1/2 und Apologie verfolgen nicht
denselben Zweck. Die Memorabilienkapitel sind eine Apologie im vollen Sinne. Sie
widerlegen die verschiedenen Anklagen; es lieBe sich iiberdies sofort zeigen, da8
nicht nur Mem. I 1/2, sondern das ganze erste Buch der Memorabilien einen ein-
deutig apologetischen Zweck hat: Kap. 3 disponiert noch einmal nach den zwei
Punkten der Anklage von 399 und scheint einiges Material nachzutragen, sowohl
was die Gottlosigkeit (§ 1-4), als auch was die Jugendverfiithrung (§ 5-15) betrifft.
Kap. 4 und 5 sollen dem Vorwurf begegnen, daBB Sokrates zu Frommigkeit und
Selbstzucht zwar habe hinwenden, aber nicht hinfiihren konnen. Kap. 6 weist in
der Diskussion mit einem eigentlichen «Konkurrenten» nach, da Sokrates seinen
Anspruch, die Menschen zur Eudaimonia zu bringen (das Wort in dem von der
Sokratik geschaffenen terminologischen Sinne verstanden; vgl. Isokrates adv.
Soph. 3ff. u. a.), durchaus zu erfiillen imstande sei. Kap. 7 endlich verteidigt So-
krates gegen den Vorwurf, er habe die jungen Leute zu dialdveie gebracht. Zu
diesem Vorwurf eitler Vorspiegelung von Kenntnissen, die nichtig sind, mag man
vergleichen vor allem Eupolis Frg. 146K. iiber Protagoras und Isokrates adv.
Soph. 1, 10, 19 und Antidosis 195 und 224 (vgl. Xen. Mem. I 2, 5). Es ist ein ganz
bestimmter Vorwurf, der gegen die anspruchsvollen Epangelmata der Weisheits-
lehrer erhoben wurde. Es ergibt sich, daB Xenophon fiir Mem. I aus der ihm vor-
liegenden Literatur eine ganze Reihe von Anklagen gegen Sokrates zusammenge-
stellt und beantwortet hat. Dal er die Anklage von 399 und das Pamphlet des
Polykrates, das sich als Rede des Anytos beim Prozel gab, kombiniert und an den
Anfang der Reihe gestellt hat, ist natiirlich.

Die Absicht der Apologie ist eine andere. Sie will, wie wir sahen, einen be-
stimmten Punkt im Verhalten des Sokrates wihrend des Prozesses psychologisch
erkliren und beschreiben: die aus dem Todeswillen erwachsene Megalegorie. Dal
unter diesem Gesichtspunkt die Schrift des Polykrates mit der Vielzahl ihrer we-
sentlich auf die politische Gefdhrlichkeit des Sokrates konzentrierten Anklagen
schlecht zu brauchen war, konnen wir verstehen. Es konnen also sachliche und
nicht zeitliche Griinde gewesen sein, die bei der Abfassung der Apologie die Benut-
zung des Polykrates ausschlossen.

Wir haben nun noch auf die etwas weniger umfangreiche Frage einzutreten, wie
sich die Apologie zum letzten Kapitel der Memorabilien verhélt (IV 8) .

Mem. IV 7 spricht davon, welchen Wert Sokrates darauf legte, daB seine Freunde
Episteme beséBen. Er suchte ihnen selber Episteme zu vermitteln, so weit er ver-
mochte, und wo er selber nichts wullte, wies er sie an die Fachleute. Das fiihrt zu
der Frage, wie weit man Episteme besitzen soll. Zu tief soll man sich auf theore-
tische Forschung nicht einlassen, denn das bringt keinen Gewinn. MaBstab ist das
apélipov, was in diesem Falle bedeutet: Man soll soweit unterrichtet sein. da8




Xenophons Apologie des Sokrates 233

man in allen Lebenslagen sich selber mit Fachkenntnis zu helfen weil und nicht
erst auf den Beistand eines Fachmannes warten muf. Das kommt vor allem zum
Ausdruck in dem Stichwort, das das Kapitel einleitet: adrdoxeis adrovs elvar
énepeleiro, und dann in § 9, wo von den medizinischen Kenntnissen die Rede ist,
die jedermann haben sollte. Dementsprechend ist auch § 10 zu beurteilen, der zwar
nicht restlos klar formuliert ist, aber denselben Sinn hat wie Kyrupadie I 6, 2:
Der Einzelne soll auch sein eigener Mantis sein kénnen — ein Grundsatz, den Xeno-
phon ja auch, wie die Anabasis zeigt, in seinem persénlichen Leben zu befolgen
sich bemiiht hat. Als allgemein formuliertes Ideal, das Sokrates selber im hochsten
Grade verwirklicht habe, tritt derselbe Gedanke, nebenbei bemerkt, in IV 8, 11 auf:
Sokrates war adtdgxns in der Erkenntnis des Guten und Schlechten und bedurfte
keines Ratgebers dazu. Es ist ein nicht uninteressantes Ideal und lauft im Grunde
auf eine Art praktisch orientierter Polymathie hinaus. Es kommt aber an unserer
Stelle noch etwas hinzu. Es ist nicht nur praktisch zweckmifig, vom Fachmann
der Mantik unabhéngig zu sein. Es ist auch besonders gottgefillig, wenn man sich
bemiiht, selber die Gétterzeichen zu verstehen. Dann wird man darauf rechnen
diirfen, von den Gottern auch Zeichen zu erhalten.

Hier ist der Punkt, an dem IV 8 einsetzt. Ein Einwand wird erhoben: Ist nicht
der tragische Tod des Sokrates ein Beweis dafiir, daB sein Vertrauen in die Gétter-
zeichen eine Tduschung war ? Wie kann ein Mensch, der empfiehlt auf Zeichen zu
achten und selber behauptet, durch Zeichen beraten zu sein, in eine solche Kata-
strophe geraten ? Dieses Problem beantwortet IV 8. Es ist aber auch auf einer
andern Ebene mit IV 7 verkniipft. Xenophon bringt nicht nur Arzt und Mantis
zusammen gemial der altgriechischen Anschauung, fiir die gerade diese beiden
Berufe nahe verwandt sind. Er will offenbar auch generell an den Bereich der
menschlichen Episteme (IV 7) den iibergeordneten Bereich anschlieBen, der jen-
seits der menschlichen Episteme steht (IV 7, 10 und IV 8), also das allein durch
die Mantik erkennbare Wissen der Gotter. Es ist die Problemstellung, die vor allem
in dem ungemein wichtigen Stiick Mem. I 1, 6-9 behandelt wird.

Wir formulieren allgemein: IV 8 diskutiert den Einwurf, den man gerade vom
Tode des Sokrates her gegen die gesamte von Xenophon vorgetragene Lehre iiber
Stellung und Bedeutung der Mantik erheben konnte. Verstehen wir den Ausgangs-
punkt von IV 8, so dann fallen alle jene Hypothesen dahin, die in IV 8, 1-11 einen
nicht von Xenophon selber stamm enden Zusatz erkennen wollten. Schon Wilamo-
witz, Hermes 32, 105 A. 1 hat sich energisch gegen derartige Versuche gewandt.
Aber Schmid-Stéhlin I/3, 227 kommt wieder darauf zuriick. In Wahrheit fiigt sich
IV 8 genau so in die Gesamtdisposition ein wie jedes andere Kapitel der Memora-
bilien: Im Ansatz ist die Disposition klar zu fassen, in der Durchfiithrung verliert
oder verschiebt sich der Grundgedanke sehr oft.

Es soll nun widerlegt werden, da der Tod des Sokrates die Wertlosigkeit der
Mantik im allgemeinen und des Daimonion im besonderen erweise. Ist eine solche
Behauptung faktisch aufgestellt worden ? Wissen konnen wir dariiber nichts, aber




234 Olof Gigon

der Wortlaut von IV 8, 1 1aBt es eigentlich vermuten. Es ist freilich jammer-
schade, dal wir keine Ahnung davon haben, wie sich die verschiedenen Sokratiker
mit dem Daimonion auseinandergesetzt haben. Aber die Lage ist ja grundsitzlich
dieselbe wie bei den Ereignissen von 399. Wenn iiberhaupt der Begriff der Sokratiker
und der sokratischen Logoi einen Sinn hat, so mul man a priori annehmen, daB
ein Eukleides, Antisthenes und die iibrigen nicht mit Stillschweigen an den beiden
markantesten und verbiirgtesten Ziigen des geschichtlichen Sokrates, seinem
Daimonion und seiner Hinrichtung voriibergegangen sein kénnen. Es wiire an-
dererseits nicht zu verwundern, wenn die verschiedenen Sokratiker gerade das
Daimonion in sehr verschiedenem Lichte dargestellt hitten. Einige mogen ihm
weitreichende und erstaunliche Wunderwirkungen zugeschrieben haben; andern
(worunter, wie ich glaube, auch Platon) mag dieses irrationale, volkstiimlicher
Deisidaimonie bedenklich nahestehende Element im Wesen des Sokrates eher pein-
lich gewesen sein; sie werden versucht haben, sein Wirken nach Moglichkeit zu
vergeistigen und es jedenfalls mit groBter Zuriickhaltung zu behandeln. Wieder
andere kénnen es gar als eine alles in allem gar nicht besonders ernsthaft gemeinte
nawdid des Sokrates aufgefaBt haben (vgl. etwa Xen. Symp. 8, 5). Endlich miissen
wir die Gegner des Sokrates und der Sokratik iiberhaupt in Rechnung stellen, die
sich die verschiedenen Angriffsflichen, die das Daimonion bot, gewill zunutze
machten. (Ob hingegen die Anklage von 399 auf Einfithrung neuer Daimonia wirk-
lich das Daimonion im Auge hat, ist mindestens nicht mit Sicherheit zu erweisen).

An unserer Stelle begegnen wir jedenfalls einer ernsthaften Anfechtung des
Daimonion: Wenn es eine gottliche Realitit gewesen wiire, so hiitte es Sokrates
vor diesem Tode bewahrt.

Die Widerlegung kann nur dahin gehen, dal gezeigt wird, auch der Tod des
Sokrates sei als Wille und Gunst der Gotter aufzufassen. Damit kommen wir von
selbst auf ein der Apologie nahestehendes Motiv. Die Apologie lehrt, dal Sokrates
darum ohne Riicksicht auf dulere Opportunitit vor den Richtern gesprochen habe,
weil er den Tod gar nicht meiden wollte, sondern als ein Gliick herbeiwiinschte.
Hier wird erklirt, dal die Fithrung durch das Daimonion keine Téuschung war,
denn auch der Tod war ein Geschenk der Gotter. Gemeinsam ist der Gedanke, daf
der Tod fiir Sokrates einen positiven Wert besal. So ist es kein Wunder, wenn sich
einige Stellen fast wortlich decken.

Mem. IV 8,1 ist eine erste schematische Beweisfithrung. Der Tod war fiir
Sokrates gut, denn a) war er so alt, daB er in jedem Falle wenig spéter hitte sterben
miissen, b) hat er fiir ein mithsames und gebrechliches Stiick Leben dank seiner
Seelenstirke dauernden Nachruhm eingetauscht. Der Vergleich mit Platons Sokra-
tesbild ist hier besonders lehrreich. Platon kennt den Gedanken, daB Sokrates
ohnehin dem Ende des Lebens nahe gewesen sei, auch (Apol. 38 C und Kriton 43B),
aber es ist sicher kein Zufall, daB er ihn nur ganz fliichtig antént. Platon will
bewuBt alle jene Motive fernhalten, die dem Tod des Sokrates den Charakter einer
unauflosbar tragischen Entscheidung rauben konnten. Es soll sich beim plato-




Xenophons Apologie des Sokrates 235

nischen Sokrates durchaus nicht um jenen Tod handeln, den die Gotter zuweilen
ihren Lieblingen im rechten Augenblick als kostbare Gabe senden — so wie es (wir
werden dies noch deutlicher erkennen) letzten Endes Xenophon auffaBt. Bei
Platon ist der Tod vielmehr der Weg einer spartanisch heroischen Pflichtauffassung.
Sokrates hat wie ein Krieger auf seinem von Gott ihm zugewiesenen Posten aus-
geharrt.

Es handelt sich um zwei ganz verschiedene Interpretationen des Ereignisses von
399, und man wird gerechterweise jede in ihrer Eigenart zu wiirdigen suchen. Uns
steht natiirlich die platonische Deutung niher, weil nur durch sie Sokrates eine
wirklich tragische Gestalt wird, und weil nur sie in wirklich philosophische Dimen-
sionen fiithrt. Wir diirfen aber nicht iibersehen, wie sehr das bei Xenophon vor-
liegende Bild in seiner einfachen Sachlichkeit dem Ethos der griechischen Klassik
entspricht. Ich glaube denn auch nicht, daB Xenophon hierin von Platon abhéngt.
Es scheint mir im Gegenteil so, da Platon in seinen Andeutungen kurz und bei-
nahe abweisend eben jene Interpretation beriihrt, die bei Xenophon in xenophon-
tischer Bearbeitung vorgetragen wird.

Die Seelenstirke des Sokrates wird sodann (IV 8,1 Ende) teils am Verhalten
wihrend des Prozesses und teils an der GefaBitheit nach dem Urteil erkannt.
§ 2 entwickelt den letzten Punkt weiter. Hier haben wir die im platonischen Phai-
don vorausgesetzte Situation. Ja, wir diirfen vielleicht noch etwas weiter gehen.
Wir finden hier ausgesprochen, was nach Abzug des metaphysischen Lehrgehaltes
als Quintessenz des Phaidon iibrig bleibt und was durch das ungeheuer ausgedehnte
Gesprich iiber die Unsterblichkeit der Seele bis zu einem gewissen Grade verdun-
kelt ist. Denn der dramatisch-ethische Sinn der Phaidon-Situation ist doch der, da8
Sokrates sogar angesichts des Todes seelenruhig dasselbe Leben weiterlebt und
dieselben Gespriche weiterfiihrt, die er seit jeher gefithrt hat. Wir haben hiezu eine
nicht uninteressante Parallele in der Anaxagoraslegende, die ja einige Beriihrungs-
punkte mit den Sokrateserzahlungen aufweist (wir werden zu Apologie § 27 noch-
mals darauf zuriickkommen). Auch Anaxagoras war im Gefingnis, und Plutarch,
deexilio 607F, berichtet, er habe im Gefingnis die Quadratur des Kreises entdeckt.
Historisch ist dies gewil nicht. Vielmehr wird auch hier das Motiv gestaltet, da3
der Philosoph und Gelehrte selbst in der duBersten Lebensnot mit unerschiitter-
licher Ruhe seine gelehrte Beschaftigung weiter iibt. Auch die sehr seltsame, aber
darum wohl alte Anekdote von der Gefangenschaft des Sokratikers Aristippos bei
dem Satrapen Artaphernes (Diog. Laert. 2, 79) driickt, wenn auch in harmloserer
Form, denselben Gedanken aus. So formuliert es hier Xenophon: 0déév ailoud-
Tepov Owefrods 7 tov Eumpoodev yodvov. Wenn wir bemerkten, dafl Platon das
Motiv nicht ganz rein festhilt, so darum, weil das Gesprich iiber die Unsterblich-
keit der Seele immerhin nicht ohne dauernd spiirbare Beziehung auf die einmalige
Situation gefiihrt wird und insofern zweifellos gerade kein «gewdhnliches» Ge-
sprich ist, das zu jeder andern Zeit auch hitte gefithrt werden kénnen. Platon, so
scheint es von da aus, legt das Motiv zugrunde, das wir bei Xenophon in stéirkster




236 Olof Gigon

anekdotischer Verkiirzung finden und erweitert es zu der ungeheuren Fiille seines
Dialoges iiber die Seele.

§ 3 ist anders stilisiert als das Vorangehende. Es erinnert an die Kette von
SchluBfolgerungen in I 1, 5: a) Das Sterben des Sokrates ist das schonste Sterben,
b) das schonste Sterben ist der schonste Tod, ¢) der schonste Tod ist der gliick-
seligste Tod, d) der gliickseligste Tod ist der gottgeliebteste Tod. Damit ist bewie-
sen, worauf es von Anfang an ankam, dal der Tod des Sokrates kein Beweis der
Gottverlassenheit, sondern im Gegenteil ein solcher gottlicher Fithrung war.

Dann setzt der Abschnitt ein, den man als eine Art Nachtrag bezeichnen kann
und der zunichst ganz eng mit einem Teil der Apologie zusammengeht. § 4-8 ent-
spricht weitgehend Apologie § 2-6. Wir miissen aber wissen. wie groB die Uberein-
stimmung im einzelnen ist. K. von Fritz legt (a. O. 50f.) erhebliches Gewicht auf
die Feststellung, dal die von Hermogenes (iiber diesen selber haben wir schon
gesprochen) mitgeteilten Erwigungen des Sokrates in der Apologie § 1 unmittel-
bar vor die Gerichtssitzung gelegt wiirden, wihrend sie in der Memorabilienstelle
nach Einreichung der Klage, also ziemlich viel frither gedacht seien. Indessen fillt
dies Argument gegen die Echtheit der Apologie, deren Darstellung von Fritz als
gezwungen empfindet, bei genauerer Interpretation im wesentlichen hinweg. In der
Memorabilienstelle, in der es auf den Handlungsablauf als solchen gar nicht an-
kommt, wird blo der unentbehrliche Ausgangspunkt der Uberlegungen des
Sokrates bezeichnet: Meletos hat die Klage eingereicht. In der Apologie haben
wir in § 1 zunéchst eine Uberschrift, die den Zweck des Werkes angibt: zu erkliren,
welche Uberlegungen Sokrates zu seiner eigentiimlichen Haltung vor den Richtern
veranlalt haben. In dieser Absicht wird, wie wir es schon skizzierten, der ganze
Ablauf der Ereignisse in straffer Folge durchgangen; er beginnt selbstverstindlich
mit den Erwiigungen vor dem Proze8 und geht dann in § 10 zu den AuBerungen vor
den Richtern iiber. Und wenn Sokrates noch im letzten Augenblick vor der Sitzung
sich nicht um seine Verteidigung kiimmert, so dient diese (im Verhaltnis zu den
Memorabilien) verstirkte Dramatisierung genau so wie so und so viele andere
Einzelheiten der wirkungsvollen Hervorhebung der sokratischen Megalegorie, des
Zentralmotivs der Apologie. Die Differenz zwischen beiden Texten ist nur dann
anstofig, wenn man die Fiktion fiir Wahrheit nimmt und voraussetzt, da Xeno-
phon hier als Berichterstatter iiber historische Tatsachen habe schreiben wollen,
wo es sich vielmehr um sokratische Logoi handelt, die nur in einem ganz allgemei-
nen Sinn sich an die geschichtliche Realitit halten, in allem einzelnen aber den
Stoff mit souveriner Freiheit gestalten. Selbst abgesehen von dieser grundsitz-
lichen Feststellung handelt es sich hier um Differenzen, wie sie aus der Arbeits-
weise des viel und sorglos schreibenden Dilettanten Xenophon jederzeit sich er-
geben konnten.

Wir werden nun allerdings im folgenden selber den Unterschieden in beiden
Darstellungen etwas nachgehen. Wir werden sie aber nur als Nuancierungen eines
literarischen Materials auffassen und nicht etwa als mehr oder weniger bedenkliche




Xenophons Apologie des Sokrates 237

Abweichungen von einer historischen Treue, die in einem sokratischen Logos von
vornherein nicht zur Diskussion steht.

Wir heben natiirlich nur jene Differenzen hervor, die von Belang sind. So ist in
Apol. § 3 die zweite Replik des Sokrates bedeutend kiirzer gefaBt als in Mem.
IV 8, 4, wo in sorgfiltig ausgebauter Antithese sowohl das Reden iiber die Gerech-
tigkeit als auch das Tun der Gerechtigkeit hervorgehoben wird.

Ubrigens ist es nicht zu leugnen, daB die beiden ersten Redewechsel ein in sich
geschlossenes Ganzes darstellen, das eine Fortsetzung sinnvollerweise nicht ge-
stattet. Wer erklirt: «Mein Bios ist in sich Verteidigung genug», der verzichtet auf
jede andere Form der Apologie, die diese Haltung nur abschwichen konnte. So
stellt sich hier erneut (s. o. S. 213) die Frage, ob es etwa eine Variante des Proze3-
berichts gab, in der Sokrates iiberhaupt keine Verteidigungsrede gehalten hat.
Allerdings ist auch die Moglichkeit nicht ganz auszuschliefen, daf es sich an un-
serer Stelle um ein urspriinglich isoliertes Apophthegma handelt mit der Pointe,
daB das ganze Leben nichts anderes gewesen sei als xaAdioTn ueiérn amodoyias
(Besteht etwa ein — wie immer gearteter — Zusammenhang zwischen dieser Formel
und dem bekannten, im platonischen Phaidon mehrfach angefiihrten Satze, daBl das
Leben des Philosophen nichts anderes sei als eine ueiérn davdrov? vgl. Phaidon
64A, 67DE, 80E).

Bei Xenophon nimmt Hermogenes mit einem Einwand das Gesprich wieder auf.
Die Fassung der Apologie ist die vollstéandigere. In beiden Fassungen kommt aber
die Pointe nicht klar heraus. Sokrates hatte gesagt, daB sein Leben, also sein £oyov
zur Verteidigung hinreiche. Hermogenes repliziert (wenn wir die Andeutungen
Xenophons vervollstindigen), da es vor Gericht oft mit dem Zpyor keineswegs
geniige. Denn der Adyoc sei imstande, die Wirkung des Zpyor aufzuheben. Der
Logos konne solche, die Zoyw gerecht seien, in den Tod bringen, ebenso wie er um-
gekehrt solche, die £pyw ungerecht seien, vor der Verurteilung zu retten vermochte.
Auf den Gegensatz zwischen Bios bzw. &yor und Logos und damit auf eine ziem-
lich fatale Verherrlichung der ddvauic 106 Adyov kommt es an, nicht auf das hier
nur sekundér angedeutete (0. S. 217f. besprochene) Motiv gesetzwidriger Erregung
von Mitleid.

Sokrates gibt nun zu, an seine Verteidigung tatsichlich gedacht zu haben. Damit
ist allerdings die Wirkung des stolzen Wortes, mit dem das Gesprich begonnen
hatte, vollkommen ruiniert.

In den Memorabilien interveniert das Daimonion nur einmal, in der Apologie
zweimal. Die Verdoppelung der Warnung hat hier ebenso wenig einen erkennbaren
dramatischen Sinn wie etwa in Epist. Socr. I 7, wo sie Sokrates von der Annahme
einer Einladung des Konigs Archelaos von Makedonien zuriickhalt; besser begriin-
det ist sie in Theages 129 A-C. An unserer Stelle diirfte es sich nur um eine nicht
gerade geistreiche Steigerung des Effektes handeln (so wie etwa in Mem. IV 2,24
der junge Euthydemos gleich zweimal in Delphi gewesen sein mu8).

AuBerst lehrreich ist es, daB im wesentlichen in derselben ProzeBsituation Platon




238 Olof Gigon

in der Apologie 40 BC gerade das Ausbleiben des géttlichen Zeichens als einen Wink
dafiir ansieht, daf} das nun erfiillte Schicksal des Sokrates von den Géttern gewollt
sei. Eine Beziehung zwischen den beiden Versionen wird sicherlich bestehen. Ich
mochte zu der Vermutung neigen, daf die naivere und «sensationellere» Version,
also die bei Xenophon vorliegende, die iltere sei. Dasselbe wunderbar feine dich-
terische und psychologische Gefiihl, das Platon (wie wir bemerkten) veranla@te,
alle jene Ziige zuriickzudringen, die auf einen eigentlichen Todeswillen des Sokra-
tes hindeuten konnten, scheint mir auch hier wirksam gewesen zu sein. Er 146t das
Motiv nicht vollkommen fallen. Denn dal das Daimonion gerade an der Peripetie
des Lebens des Sokrates nicht unbeteiligt sein konnte, ist klar. Aber Platon hat
eine psychologisch spiirbar unerfreuliche Situation, daB némlich Sokrates nur
durch eine héhere Gewalt und nicht durch seine eigene geistige Souverinitit daran
verhindert worden sei, wie jeder Spiefbiirger seine Verteidigungsrede vorzuberei-
ten, durch eine ebenso schone wie diskrete Umgestaltung des Motivs aufgehoben.

Dazu noch eins: Bei Xenophon ist die evidente Folge dieser Intervention, dafl
Sokrates, wenn er schon spricht, dann vollkommen unvorbereitet spricht. Auch
bei Platon gibt sich die Apologie, wie das Prooimion zu verstehen gibt, als
Improvisation des Augenblicks. Nur improvisiert Sokrates hier natiirlich nicht
darum, weil ihm das Daimonion jede Vorbereitung untersagt hat, sondern weil sich
fiir ihn, der jetzt wie immer nur die Wahrheit reden und kein einschmeichelndes
Kunstwerk vortragen will, etwas anderes nicht schickt. Platon denkt hier an die
Probleme, die er (vielleicht ziemlich gleichzeitig) in seinem Gorgias entwickelt hat.
Wie weit etwa andererseits in Apol. 17BC eine Beziehung besteht zu der friiher
kurz beriihrten Situation, in der Sokrates eine ihm von Lysias angebotene, sorg-
faltig vorbereitete Verteidigungsrede als fiir ihn nicht passend ablehnt (Diog.
Laert. 2, 401.), ist uns nicht mehr erkennbar.

Nun folgt die Begriindung der unerwarteten Stellungnahme des Daimonions. Der
in Mem. und Apol. parallele Abschnitt ist zuniichst zweigeteilt : 1. Einschitzung des
bisherigen Lebens; 2. Einschétzungdesnoch bevorstehenden Lebens. In beiden Stiik-
ken ist die Fassung der Memorabilien klarer und vollstéindiger. Die Apologie stellt
nur einen nicht sehr gewandten Auszug daraus dar. Andererseits wird in Apol. § 7
ein neuer Punkt beigefiigt, der im Memorabilienkapitel iiberhaupt weggelassen ist.

Wir folgen zunichst der Memorabilienfassung § 6-8.

1. Das bisherige Leben. Es ist a) so gut und b) so angenehm gewesen als es nur
sein konnte. Denn a) das beste Leben besteht in der entschiedensten Bemiithung
darum @¢ fedriorovs yiyveodar (womit ein auch bei Platon viel diskutiertes, ver-
mutlich aus der Theorie der «sophistischen» Paideia stammendes Schlagwort auf-
gegriffen wird). b) Das angenehmste Leben ist dasjenige, in welchem man sein
eigenes Besserwerden am meisten spiirt.

Diese Polaritat zwischen ayaddv und 7jév bzw. piyvesdar und eiocddvesdar,
6te. . . ist recht interessant. Objektiver Zustand als dyedév und subjektives Emp-
finden des Zustandes als 7709 werden in einer Weise einander gegeniiber gestellt,




Xenophons Apologie des Sokrates 239

daB man beinahe von ferne an Theorien Aristipps erinnert wird (Cic. Luc. 20,
Sext. Emp. adv. Math. 7, 1911f. usw.). Da die Formel «<Empfinden des eigenen
Besserwerdens» keine beliebige ist, sondern vielmehr ein weitreichendes und noch
in der hellenistischen Philosophie behandeltes Problem antont, mag der Titel des
Plutarchischen Traktates 7dc d@v Tis aiodoito éavtod meoxdnTovtos 87’ agetf] zeigen.

Auf dieallgemeine Bestimmung des sowohl besten wie auch angenehmsten Lebens
folgt die konkrete Anwendung auf Sokrates (Mem. IV 8, 7). Sokrates hatte diese
Empfindung,immer besser zu werden. Und zwar hatte ersie zunédchst selber durchden
Vergleich mit den andern Menschen —ein Gedanke, der schwerlich mit der Menschen-
priifung der platonischen Apologie (die aus einem ganz bestimmten philosophischen
Problem herauswéchst) etwas zu tun hat, eher dagegen mit der Selbsterkenntnis,
wie sie Demokrit B191 fordert. Aulerdem hatten auch die Freunde des Sokrates
diesen Eindruck von ihm, und zwar nicht aus bloBer Freundschaft zu ihm, sondern
weil sie selber spiirten, wie sie durch den Umgang mit ihm besser wurden.

Das ist alles klar und scharf formuliert. Die Zusammenfassung der Apologie § 5
bietet einen fast unertriglich unbeholfenen Text. Aber der Vergleich der beiden
Stellen ist aulerordentlich instruktiv. Es gibt genug Texte bei Xenophon, wo wir
iiberhaupt nur Résumés im Stile von Apol. § 5 besitzen und den dahinter stehenden
Zusammenhang auf gut Gliick rekonstruieren miissen. Eine fliichtige Anspielung
auf unser Stiick scheint iibrigens in Mem. I 6, 8/9 vorzuliegen.

2. Das kommende Leben. Hier stehen nur die Beschwerden des Alters in Aus-
sicht. Freilich stellt sich da eine unvermeidliche Inkonzinnitit ein, sofern der Riick-
blick auf das bisherige Leben den ethischen Fortschritt des Sokrates hervorgeho-
ben hatte, wihrend es sich jetzt natiirlich nicht um einen ethischen Abstieg han-
deln kann, sondern um die Reduktion der physischen Erkenntniskrifte, erst der
Dreiheit von Sehen, Horen und Denken, die schon in der archaischen Zeit vollig
fest ist; dann folgt das Paar «weniger Lernen — mehr Vergessen».

Der Schlul} stellt eine seltsame Alternative: 1. Entweder empfindet man diesen
Riickgang nicht, dann lohnt sich das Leben iiberhaupt nicht. 2. Oder man empfin-
det ihn, dann wird das Leben notwendigerweise a) weniger gut, b) weniger ange-
nehm. Diese Alternative ist offenbar veranlaf3t durch das Bestreben, den Schemata
des ersten Teils ein Gegenstiick zur Seite zu stellen. Jedenfalls haben wir in Mem.
IV 8, 6-8 einen bemerkenswert sorgfiltig disponierten Text vor uns. Aus der
schon hervorgehobenen Unstimmigkeit, dal das feAtiotovs ylyveadar im ersten Teil
(aristotelisch gesprochen) die ethischen, in zweiten Teil die dianoetischen Tugen-
den betrifft, wird man kaum auf die Uneinheitlichkeit des Ganzen schlieBen diirfen.

Aus dem Gegensatz zwischen dem vergangenen und dem kiinftigen Leben er-
gibt sich, daB} Sokrates eine Fortsetzung seines Lebens gar nicht wiinschen kann,
da das Fortschreiten zum Besseren nicht mehr moglich sein wird. _

In der Apologie folgt nun aber noch ein ganzer Abschnitt, dessen Interpretation
wir hier gleich anschlieen: § 7/8. Die Gottheit beweist dem Sokrates ihre Gunst
nicht nur darin, daB sie ihn gerade jetzt sterben 1a8t, wo er in der Richtung auf das




240 Olof Gigon

PéAtiorov ylyveodar seine axur) erreicht hat. Sie beweist sie auch dadurch, daB sie
ihm den leichtesten Tod gibt. Denn seine Todesart wird in korperlicher wie in
seelischer Hinsicht die leichteste sein. Der physische Vorgang, den der Scharf-
richter auslost, verhiitet jede Verunstaltung des Leibes. Psychisch gesehen schafft
er ein Minimum von Schmerzen, hinterlit also bei den Freunden kein Gefiihl der
Qual, da die Seele vollkommen heiter entschwinden kann. Ein solcher Tod ist der
wiinschenswerteste, den es geben kann.

Soweit § 7. Genau so wie § 5/6 handelt es sich um die ziemlich miihselige Zusam-
menfassung eines viel klareren Grundtextes, den man im Hintergrund ahnt. Die
Paraphrase suchte die urspriingliche Disposition einigermaBen wiederherzustellen.
Das Ganze steht in Antithese zum Vorangehenden: So unerfreulich das noch be-
vorstehende Leben wire, so erfreulich ist der bevorstehende Tod. Diesen Zusam-
menhang wird man nicht zerreiBen diirfen. Die Apologie kiirzt also gegeniiber Mem.
IV 8 im einzelnen, ist aber im Ganzen vollsténdiger. Das wird sich nur so erklaren
lassen, daB3 Xenophon beide Male dieselbe Ekloge vor Augen hatte, aber sie in ver-
schiedener Weise einarbeitete. Die beiden Texte beziehen sich nicht aufeinander,
sondern gemeinsam auf einen dritten Text, den sokratischen Logos eines uns un-
bekannten Verfassers. Welche Bearbeitung Xenophons die éltere ist, 148t sich bei
einer solchen Sachlage uﬂmﬁglich feststellen.

Sachlich macht § 7 auf den modernen Leser unzweifelhaft einen leicht absonder-
lichen Eindruck. Es ist schlieBlich ein starkes Stiick, die Hinrichtung durch den
Schierlingsbecher als eine ideale Todesart anzupreisen, wie es hier und auch noch
(mit Anspielung auf unsere Stelle) in § 32 geschieht. Der antike Verfasser hatte
sich wohl auch nicht so weit verstiegen, wenn ihm nicht in erster Linie eine saubere
und wirkungsvolle Antithese am Herzen gelegen hitte. Daneben darf fliichtig die
Frage aufgeworfen werden, ob nicht in dieser Stilisierung des Todes des Sokrates
vielleicht ein Motiv wirksam war, das wir aus den Geschichten von Kleobis und
Biton, von Trophonios und Agamedes und aus einigen Erziahlungen von Todes-
arten der Philosophen kennen. Die Gottheit belohnt den Frommen mit sanftem und
gliicklichem Tode. Den Tod des Sokrates so darzustellen, war freilich etwas paradox;
den Ansto3 dazu bot teils die Antithese, teils der enkomiastische Eifer des Sokra-
tikers. Wie fern wir damit Platon stehen, braucht nicht hervorgehoben zu werden.

§ 8 faBt das Resultat der Uberlegungen zusammen. Der erste Satz ist unglaub-
lich ungeschickt. § 5/7 wird als 706 Adyov émioxeyic bezeichnet. Den Begriff
oxomelv mepl Tijs amoloyiag (§ 4) zu paraphrasieren mit {yryrée elvar éx mavrog
TPO7TOV TA Aro@evXTind ist so absurd, daB man sich fragt, ob dem Verfasser dabei
nicht etwa eine Erinnerung an die Kritonsituation in die Quere gekommen ist.
Der letzte Satzvon §8 nimmt sehr ungenau und mit ausgesprochen banalem Pathos
die Gedanken von § 6 iiber die Beschwerden des Greisenalters noch einmal auf.

Kehren wir nun nochmals zu Mem. IV 8 zuriick. Es bleiben noch § 9/10 zu
interpretieren iibrig. Sie finden in § 26, also an einer ganz andern Stelle der Apo-
logie ihre Entsprechung.




Xenophons Apologie des Sokrates 241

Im Memorabilienkapitel war von § 6 an die Rede davon gewesen, daB dieser
Augenblick des Todes der wiinschbarste sei. Apol. § 7 hatte beigefiigt, daB auch
diese Todesart die wiinschbarste sei. Nun folgt als drittes Moment, da auch der
AnlaB des Todes zu keiner Klage berechtige. Aus ungerechter Ursache zu sterben
ist eine Schande fiir den Morder, aber nicht fiir den Ermordeten.

Mit iiberraschender Subtilitit wird aus der Tatsache, daBl Unrechttun (aderceiv)
schéndlich sei, geschlossen, da auch in unrechter Weise etwas (an sich Indifferen-
tes) tun (@dixws otiotvy moreiv), also einen Menschen in unrechter Weise zum
Tode bringen, schandlich sei. Den Sokrates dagegen geht es nichts an, wenn Andere
ihm gegeniiber nicht gerecht denken und handeln. In § 10 wird der Gegensatz
zwischen dem aduw¢dy und dem aduxndeic noch gesteigert. Wir bemerken abermals,
daB Mem. IV 8,9 in Apol. § 26 Anfang sehr verkiirzt wiedergegeben wird, wéh-
rend nachher die Apologie gegeniiber Mem. IV 8, 10 etwas ausfiihrlicher ist.

Sokrates beruft sich auf ein mythisches Vorbild. Nur die Apologie nennt die
Namen: Sokrates verhilt sich zu seinen Ankligern wie Palamedes zu Odysseus.
Es ist langst erkannt, daB der Verfasser dabei nicht etwa an die Gestalt des alten
Epos denkt, sondern an die Palamedes-Tragodie des Euripides. Wilamowitz a. O.
104 hat darauf hingewiesen, dal schon vor Philochoros, also im 4. Jahrhundert die
chronologisch unsinnige Fabel bestanden hat, Euripides habe im Palamedes direkt
auf den Tod des Sokrates angespielt. Wenn irgendeine Beziehung existiert, so mul}
man sie umgekehrt verstehen : Die Palamedes-Tragodie kann auf die Gestaltung der
Berichte vom Tode des Sokrates eingewirkt haben.

Xenophon selber hat Palamedes noch einmal genannt in Mem. IV 2, 33, doch
steht jene Erwihnung in einem voéllig anderen Zusammenhang, in der Frage der
Ambivalenz der scheinbar eindeutigsten Werte wie Gesundheit, Wissen u. a. Eine
Beziehung zwischen den beiden Stellen besteht schwerlich. Das Vorkommen des
Begriffs duveiv hier wie dort ist eine viel zu schmale Basis angesichts der totalen Ver-
schiedenheit der Gedanken. Beachtenswerter sind die Anklinge der verschiedenen
Sokratesapologien an die Palamedes-Schrift des Gorgias, die J. Morr, Hermes 61
(1926), 467 ff. untersucht hat.

Dazu kommt noch die Erwahnung des Palamedes in der platonischen Apologie
41B. Wilamowitz, Hermes 32, 104{. hat zu beweisen gesucht, da die Xenophon-
stelle im Kern aus Platon stamme, und noch von Fritz a. O. 68 hilt diesen Beweis
fiir vollkommen schliissig. Das ist er nun gewifl nicht. Wilamowitz argumentiert
so: Die Erwéahnung des Palamedes findet sich bei Platon in der dritten Rede des
Sokrates, derjenigen nach dem Todesurteil. Es ist nun geschichtlich und psycho-
logisch unwahrscheinlich, daBl dem Verurteilten noch Gelegenheit geboten wurde,
ein letztes Mal das Wort zu ergreifen. Andererseits bedurfte es einer solchen letzten
AuBerung, damit die Apologie sich zum geschlossenen Kunstwerk abrundete. Also
ist der gesamte Inhalt der dritten Rede reine Dichtung Platons und mufl darum
Xenophons Vorbild gewesen sein — da es ja dann ausgeschlossen ist, da8 der histo-
rische Sokrates selber Palamedes erwéihnt haben kénnte. Diese Beweisfiihrung ist




242 Olof Gigon

bezeichnend fiir ein Interpretieren, das von dem Gedanken beherrscht wird, es
sollte moglich sein, aus Platons Apologie, die ohne weiteres fiir das dlteste Werk
seiner Art gehalten wird, den Inhalt der von Sokrates wirklich gehaltenen Rede
zu eruieren. Uns scheint eine solche Fragestellung einem sokratischen Logos gegen-
iiber sachlich unzutreffend und letzten Endes unfruchtbar. Generationen ergebnis-
losen Bemiihens um die historischen Realitéten, die hinter den sokratischen Logoi
stehen konnen, haben gezeigt, dal auf diesem Wegenicht mehrweiterzukommen ist.

Doch nun zum Einzelnen. Gegen Wilamowitz konnen summarisch drei Punkte
eingewandt werden: 1. Mit psychologischen Griinden allein 148t sich nicht bewei-
sen, ob fiir den Verurteilten die Moglichkeit einer letzten Replik bestand oder nicht.
Eine Entscheidung iiber diese Frage vermogen allein die dokumentarisch belegten
Tatsachen der attischen Rechtsgeschichte zu liefern, wobei angesichts des nicht
allzureichen Materials streng zu unterscheiden ist, ob wir faktisch ein zweites Bei-
spiel eines solchen Vorgangs haben oder nicht (wobei der negative Schlufl keine
sehr groBle Beweiskraft besitzt) oder ob irgendein Gesetz einen solchen Vorgang
a priori ausschlie3t — was allein wirklich entscheidend wére. 2. Mag ein letztes Wort
historisch moglich gewesen sein oder nicht, so ist es in jedem Falle evident, da8
der Dichter Platon die Apologie als Ganzes konzipiert hat. Mogen historische
Unterlagen existiert haben oder nicht, so hat Platon in jedem Falle den Stoff véllig
frei disponiert, so wie es seine dichterische Absicht forderte. Die Vorstellung, da8
Platon in den zwei ersten Reden einen historischen Text zugrundegelegt habe, um
dann eine freie Fiktion an den Schluf} zu setzen, bedeutet eine merkwiirdige Unter-
schitzung von Platons Kiinstlertum. Selbst wenn es einen verfiigbaren Text der
wirklich gehaltenen Rede gegeben haben sollte (woran ich nicht glauben kann),
war Platon selbstverstindlich immer noch frei, dessen Elemente nach Belieben
anzuordnen. Der Inhalt der dritten Rede ist genau so sehr oder so wenig Fiktion
wie der Inhalt der beiden vorangehenden Reden. 3. SchlieBlich bleibt zu priifen,
wie denn Palamedes im besonderen eingefiihrt wird. Diese Frage erhilt dann eine
unleugbare Bedeutung, wenn man nicht einfach die platonische Apologie an die
Spitze aller sokratischen Logoi stellt, sondern es offen laf3t, ob Platon nicht schon
andere Schriften zum SokratesprozeB kennt und beriicksichtigt; damit ist natiir-
lich nicht Xenophon gemeint, aber unter Umstéinden der Text, aus dem er seine
Ekloge genommen hat.

Wie steht es mit Platons Apologie 41B? Sokrates wirft zum Abschlusse mit
ruhiger, leiser Heiterkeit die Frage auf, ob nicht der Tod doch etwas Gutes sei.
Denn der Tod kann zweierlei bedeuten: Entweder hat der Tote gar keine Empfin-
dung mehr und ist wie in einem endlosen Schlafe, oder er geht hiniiber an einen
andern Ort, wo er mit allen andern Toten zusammen weilt. Dieser Ort wird viel-
faltig beschrieben, zuerst in zwei Bildern, was den Toten iiberhaupt begegnet, dann
in zwei damit korrespondierenden Bildern, welches die Begegnungen sind, auf die
sich Sokrates besonders freuen wiirde. Der Tote findet an Stelle der irdischen
Richter die wahren Richter Minos, Rhadamanthys und die iibrigen. Er findet die




Xenophons Apologie des Sokrates 243

groBen Dichter der Vorzeit, die den Gottern noch besonders nahe gestanden haben.
Und Sokrates selber: Der Nennung der Richter vorhin entspricht die Reihe der
Heroen, die vor ungerechten irdischen Richtern dasselbe Schicksal erlitten haben
wie er, Palamedes und Aias. Dem Umgang mit den Dichtern entspricht der sokra-
tische menschenpriifende Umgang mit den Heroen, vor allem mit jenen, die durch
besondere Beherrschung des Logos sich ausgezeichnet haben.

Wie schon friiher, so laf3t auch an dieser Stelle die Konfrontation Platons mit

Xenophon die dichterischen Absichten und die dichterische Grofe Platons schon er-
kennen. Bei Xenophon Mem. IV 8 steht das Palamedes- Exemplum im Zusammen-
hang der Uberlegungen, daB sowohl Zeit wie Art wie Ursache des Todes dem
Sokrates nur denkbar willkommen sein koénnen. Der Nachruhm des ungerecht
hingerichteten Palamedes ist ein realer Faktor, der die véllige Sorglosigkeit des
Sokrates begriindet. Damit ist die Tragik aufgehoben und das Leben des So-
krates in Eudaimonia vollendet, wenn auch in einem altertiimlich naiven Sinne.
Platon nennt Palamedes erst in der dritten Rede. Er gibt das schone und bedeu-
tungsreiche Exemplum nicht ginzlich preis, aber es ist nur noch ein gedampftes
Spiel des Mythos. Die Entscheidung ist schon gefallen. Sokrates hat seine Pflicht
dem Gotte und der Philosophie gegeniiber bis zum Letzten erfiillt. Der Tod steht
in kompromiBloser Strenge vor ihm. Es ist ein echtes Scheitern und eine echte
Tragik. Und erst im Augenblick, in dem das Urteil unwiderruflich gesprochen ist,
zeigt der Tod seine andere, freundliche Seite. Wenn Sokrates jetzt von Palamedes
spricht, so redet er heiter triumend und- als ob er schon tot wire. An den Nach-
ruhm denkt er nicht. Die irdische Welt liegt ja hinter ihm.
- Die kleine Verschiebung des Exemplum von der Zeit vor der Entscheidung auf
die Zeit nach der Entscheidung scheint das ganze Bild des Sokrates zu verindern.
DaB} Platons Darstellung unendlich viel schoner ist, wer mochte das bestreiten!
Aber geschichtlich diirfte dasselbe Verhéltnis vorliegen wie bei der Einfithrung des
Daimonion. Platon hat ein in archaisch eckigen Linien ausgefiihrtes Motiv zu einer
fliichtigen Andeutung umgestaltet. Dafl man die knappe Stelle der Apologie 41 B
(die iiberdies neben Palamedes auch Aias nennt) aus ihrem Kontext herausgerissen
und zuerst im Sinne Xenophons und dann gar im Sinne von Diog. Laert. 2, 44
ausgewertet hitte, ist mir ziemlich unwahrscheinlich.

Freilichist noch eine Frage offen. In Xenophons Apologie findet sich das Palame-
desbeispiel ja tatsichlich inder letzten Rede (§26). Wie ist das zu beurteilen ? Welche
Einordnung ist bei Xenophon primér und was hat die Umstellung veranlaft ?

Wir sind ausgegangen von der Hypothese, da3 den beiden Stellen ein einheitlicher
Logos zugrundeliegt, der nachwies, daB erstens die Zeit des Todes (Mem. IV 8, 6-8
und Apol. § 5-6), zweitens die Art des Todes (Apol. § 7 allein) und drittens die
Ursache des Todes (Mem. IV 8, 9-10 und Apol. § 26) die unwandelbare Eudai-
monia des Sokrates bezeugen. Man kénnte da ein eigentliches Enkomion des
Sokrates vermuten und eine Widerlegung von Einwénden rekonstruieren nach
einem in der «Sophistenzeit» beliebten Schema: 1. Sokrates starb vor der Zeit.




244 Olof Gigon

2. Selbst wenn dies nicht der Fall war, so starb er doch auf eine gewaltsame und
schmerzliche Weise. 3. Selbst wenn dies nicht der Fall war, so starb er doch auf
eine ehrlose Weise. (Nur nebenbei sei eine merkwiirdige Parallele genannt, die mir
gerade zur Hand ist : Das Enkomion des Scipio in Ciceros Laelius 11/12 scheint
im ganzen demselben Schema zu folgen.)

Wenn wir diesen Aufbau fiir den naheliegendsten halten, so aus zwei Griinden.
Einmal ist es evident, dal dort, wo ein Text in Mem. und in Apol. vorliegt, der
Memorabilientext viel sorgfaltiger und klarer stilisiert. Daf Mem. IV 8, das nur
einen einzelnen Abschnitt in einer grdsseren systematischen Disposition darstellt,
kiirzend einen Punkt weglaBt, ist nicht allzu merkwiirdig. Befremdlich dagegen
wire es, wenn in den Memorabilientext, der durch die Nennung des Hermogenes
am Anfang und am Ende ausdriicklich als Einheit bezeichnet wird und auch
stilistisch und gedanklich als Einheit wirkt, ein Stiick aus einer ganz andern Phase
des Prozesses hineingearbeitet worden wire. Wichtiger ist freilich, daB Apol. § 26
an seiner Stelle iiberfliissig wirkt. Die SchluBrede des Sokrates vor den Richtern
(Apol. § 24-26) ist, wie wir noch sehen werden, in ihrem Hauptteil scharf disponiert.
Sokrates redet zuerst von den Gegnern, die in Verfiihrer und Verfiihrte geschieden
werden. Die Gegner haben durch ihr Tun die Schuld, mit der sie Sokrates hatten be-
lasten wollen, auf sich geladen. Denn sie sind a) gottlos und b) unsittlich. Sokrates
selber dagegen hat sich erwiesen als a) weder gottlos noch b) unsittlich. § 25 nimmt
dann, wie wir schon sahen, in verkiirzter Form Mem. I 2, 62f. wieder auf. Und dann
folgt unsere Stelle: «Auch die Tatsache, daB Sokrates ungerecht stirbt, braucht
ihn nicht zu beschimen, da ihm das dauernden Ruhm eintragen wird.» Das ist ja
nun gar kein wesentlich neues Element. Das war in § 24 alles auch schon gemeint,
wenn Sokrates feststellt, da die Gegner schuldig sind, er aber mit Zuversicht sich
seiner Unschuld bewuBt sein darf. Die Gedanken von § 26 schieben sich bei niherer
Priifung in einer kaum zu ertragenden Weise iiber § 24/25. Sie stehen also, wie ich
glaube, in den Memorabilien an ihrem Platze, in der Apologie nicht.

Warum hat Xenophon das Stiick versetzt ? Man wird sofort erwidern, dafl es
sich um einen EinfluB} der platonischen Apologie handeln muB. Das la8t sich strikte
nicht widerlegen. Aber ich halte es auch gegen den oberflichlichen Augenschein
fiir unwahrscheinlich. Denn von der Atmosphire der Platonstelle ist in Xenophons
Apologie auch nicht ein Hauch zu spiiren. Nichts von der Verkettung des Pala-
medes mit den andern Jenseitsbildern, nichts von dem heiter schmerzlichen
duapvdoloyijoar mit jenen Richtern, die Sokrates verstanden haben und ihn frei-
sprechen wollten, findet sich bei Xenophon, nur die handfeste GewiBheit, dal
Sokrates sich dem Palamedes vergleichen und auf denselben Ruhm wie dieser
hoffen darf. Nicht Platon hat den AnstoB zur Versetzung gegeben, sondern das
ganz natiirliche Bestreben des Schriftstellers Xenophon, Sokrates mit einem Aus-
blick auf die Zukunft wirkungsvoll schlieBen zu lassen, so wie auch noch das aller-
letzte Gesprich, das Xenophon Sokrates fiithren lift, in Apol. § 30 mit einem Aus-
blick in die Zukunft endet.




Xenophons Apologie des Sokrates 245

Ich glaube nicht, daB in irgendeinem Sinne mit einem Einflu} Platons auf unsere
Xenophonstellen zu rechnen ist.

Ganz kurz mag noch eine lehrreiche Parallele zu der im Hinblick auf die Inter-
pretation des Todes zutage getretenen Divergenz zwischen Platon und Xenophon
angefiihrt werden. Die Divergenz bestand, wie wir sahen, im Kern darin, daB fiir
den einen der Tod die tragische Konsequenz der Pflichterfiillung, fiir den andern
der Tod unter diesen Umstinden ein in sich wiinschbares Ziel darstellt. Ahnlich
kénnte man, mindestens teilweise, das Verhiltnis Platons und Xenophons zur
Armut des Sokrates beschreiben. Fiir Xenophon ist die Armut eine aus sittlichen
und praktischen Griinden wiinschbare Bediirfnislosigkeit; es ist das Ideal der
Autarkeia, das an den entsprechenden Stellen immer wieder genannt oder ange-
deutet wird (Mem. 12, 1; 2, 14; 3, 5; 3, 15; 6, 4{f; I1 6, 2). In Platons Apologie ist
dagegen die Armut die unvermeidliche Folge der riicksichtlosen Hingabe, mit der
Sokrates dem Gotte dient (23 B); sieist ein Zustand, in dem er iiberhaupt nur darum
leben kann, weil Gott es so will (31 A-C). Der Gegensatz der Auffassungen ist der-
selbe wie vorhin. Bei Xenophon ist die Armut als Autarkie ein positives Element
der sokratischen Eudaimonia. Bei Platon ist sie eine lastende Konsequenz des
gottlichen Auftrags. Wir werden noch einmal darauf zuriickkommen bei Anlag von
Apol. § 23 und der sonderbaren Stelle Plat. Apol. 36 DE.

Zu unserm Abschnitt nur noch eine Kleinigkeit. Apol. § 26 und Mem. IV 8, 10
schlieBt Sokrates mit einem Satze, in dem er ausdriicklich das Palamedesbeispiel
auf sich selber iibertrigt. Er erklirt sich iiberzeugt, daBl auch ihm die Zukunft
immer bezeugen werde, er habe in allem das Beste erstrebt. Der Memorabilientext
ist klar. Die Apologie macht zwei recht ungeschickte Zuséitze. Neben den Begriff
der Zukunft wird polar, aber sinnwidrig der Begriff der Vergangenheit gestellt, und
die Tugend des Sokrates wird vor allem daran erkannt, daf er die Menschen gratis
belehrt habe. Die Hervorhebung des mpoixe an dieser Stelle wirkt psychologisch
grotesk, paBBt aber zu Xenophon, fiir den dieser Zug im Bilde des Sokrates wichtig
ist. Sachlich gehort er, wie Mem. I 2, 1{f. zeigt, zu den Begriffen xaprepic xai
evtéAewa (§ 25). Xenophon hat ihn an den Schlufl der ganzen Rede gezogen, um
mit diesem einfachen Mittel die beiden Einlagen (§ 256b aus Mem. I 2, 62f. und
§ 26 aus Mem. IV 8, 9/10) mit dem Grundstock der Rede (§ 24/25a) zu verklammern.

Damit ist der Vergleich der Apologie mit den Memorabilien abgeschlossen. Die
Aufgabe des zweiten Teils dieser Untersuchung wird sein, den Text der Apologie
nun von Anfang an durchzugehen und diejenigen Teile zu interpretieren, die bisher
noch nicht zur Sprache kamen. Erst am Schlufl wird sich ein Gesamturteil iiber
Charakter und Bedeutung der Schrift abgeben lassen. Dal sie von Xenophon
stammt, diirfte freilich jetzt schon feststehen. Wer denn sonst konnte der Verfasser
eines Textes sein, der in so eigentiimlicher Weise die Memorabilien teils erginzt,
teils durch sie erginzt wird und der mit genau derselben Technik der Zusammen-
stellung und Verarbeitung von Eklogen zustande gekommen ist wie der gesamte
Text der Memorabilien selber ?




	Xenophons Apologie des Sokrates : (I. Hälfte)

