
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 4

Artikel: Xenophons Apologie des Sokrates : (I. Hälfte)

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Xenophons Apologie des Sokrates

(I. Hälfte)

Von Olof Gigon

Es gibt vermutlich wenige Schriftsteller der griechischen Klassik, deren
Interpretation derart vernachlässigt ist wie Xenophon ; kaum einen, dessen Verständnis
durch ein solches Dickicht günstiger und ungünstiger Vorurteile erschwert wird.
Über Xenophon als Menschen mag das Urteil seit Generationen ziemlich einheitlich
und im ganzen richtig sein - über Xenophon als Schriftsteller wissen wir eigentlich
heute noch merkwürdig wenig Zuverlässiges. Daran ist gewiß in erster Linie die
ungewöhnliche Vielfalt seiner Schriftstellerei schuld. Jede Werkgruppe scheint
stofflich und literarisch ganz eigene Probleme zu stellen, ja man hat gelegentlich
Mühe, sich einen und denselben Menschen als Verfasser des ganzen Corpus Xeno-
phonteum vorzustellen - was er doch ist. Der Anabasis, die durchaus als originale
Schöpfung Xenophons wirkt, stehen die Hellenika gegenüber, deren kompositorische

Unselbständigkeit und Unzulänglichkeit heute nicht weniger feststeht wie
deren sachliche Unzuverlässigkeit. Noch ungeordneter scheinen die sokratischen
Schriften zu sein, aber neben ihnen haben wir die Kyrupädie, die zwar in dem
Eufe steht, ein außerordentlich langweiliges Buch zu sein, die aber, mindestens im
großen gesehen, kompositorisch eine sehr ansehnliche Leistung darstellt. Bedenkt
man auf der anderen Seite, daß die Geschichtswerke wesentlich die politische
Historie angehen, während der Philosophiehistoriker sich nur für die Sokratika
interessieren wird, so begreift man schließlich, daß die Grundfrage nach der
gemeinsamen schriftstellerischen Technik, die alle diese Werke zusammenbindet,
bis jetzt unbeantwortet geblieben ist.

Auch die vorliegende Untersuchung beschränkt sich von vornherein auf einen

Sektor, denjenigen der sokratischen Schriften. Hier treten Schwierigkeiten besonderer

Art auf. Ihrem Verständnis ist seit jeher vor allem die Nähe zu Piaton hinderlich

gewesen. Daß rangmäßig der Vergleich der beiden Schriftsteller für Xenophon
denkbar ungünstig ausfallen mußte, bedarf keines Wortes, und daß jede Beschäftigung

mit ihm von diesem Rangunterschiede überschattet wurde, war nicht zu
vermeiden. Dazu kommt, daß die Forschung lange Zeit hindurch an Xenophon
(wie an andere antike Autoren) ausschließlich geschichtliche Fragen im engsten
Sinne stellte. Xenophon wurde lediglich daraufhin geprüft, was er zur Kenntnis
des geschichtlichen Sokrates beizutragen vermöchte. Er war «Quelle» und nicht
Schriftsteller, den es zunächst als solchen zu interpretieren gilt. Diese Einseitigkeit
wäre dann vielleicht angegangen, wenn mit ihrer Hilfe wenigstens einige Resultate



Xenophons Apologie des Sokrates 211

erzielt worden wären. Aber das wird man kaum behaupten können. Die Meinungen
über die geschichtliche Zuverlässigkeit Xenophons im Bezug auf Sokrates gehen
heute ebenso auseinander wie vor hundert Jahren.

Diese Fragestellung ist darum nicht etwa grundsätzlich falsch. Man kann gewiß
untersuchen, wieviel vom geschichtlichen Sokrates im xenophontischen Sokrates
stecken mag. Aber der Verlauf der Forschung scheint zu zeigen, daß auf diesem

Wege nichts herauskommt. Er führt zu nichts, oder doch zu beinahe nichts.
Unsere Untersuchung hat diejenige der sokratischen Schriften zum Gegenstand,

deren Verfasserschaft noch heute umstritten ist. Nachdem zuerst Wilamowitz im
Hermes 32 die Apologie dem Xenophon abgesprochen hatte, hat in neuerer Zeit
vor allem K. von Fritz im Rh. Museum 80 (1931), 36ff. dieses Urteil wieder
aufgenommen. Für die Echtheit tritt Schmid-Stählin, Griech. Literaturgeschichte 1/3

(1940), 224 ein, während neuestens W. Jaeger in Paideia II (1944), 370 A. 13

sich dem Verwerfungsurteil von K. von Fritz anschließt, obschon er im Textteil
desselben Buches S. 67 bemerkt, die Echtheit der xenophontischen Apologie sei

viel umstritten worden, werde aber neuerdings mehrfach wieder anerkannt.
Wir greifen hier die Apologie nun in der Tat nicht etwa darum wieder auf, weil

wir hoffen, doch noch Wichtiges über den geschichtlichen Sokrates aus ihr zu
erfahren. Es ist gerade nicht diese Frage, die uns interessiert. Wir möchten das kleine
Werk einfach als ein Stück sokratischer Schriftstellerei zu verstehen suchen.
Vermutlich ist es auch allein unter diesem Gesichtspunkt wirklich interessant.
Übermäßigen Reichtum an originellen historischen Mitteilungen hat noch kein Interpret
in der Apologie Xenophons gefunden. Bei manchen hat sich die Enttäuschung in
abfälligen Urteilen von ungewohnter Schärfe Luft gemacht (etwa K. von Fritz
a. 0. 68; schon Wilamowitz, Hermes 32, 105, wozu man Wilamowitz, Platon II 102

vergleichen mag, wo die Frage nach der Echtheit zwar im Grunde offen bleibt,
daneben aber das härteste Urteil über den inneren Wert der Apologie steht, wenige
Zeilen vor ebenso auffallend warmen und anerkennenden Worten für die zwei
ersten Kapitel der Memorabilien). Aber für das Erfassen des schriftstellerische*)
Charakters Xenophons ist die Apologie nicht ohne Bedeutung. Zeichnet sie sich
doch aus einerseits durch enge Beziehungen zu den Memorabilien, andererseits
durch ein vorerst nicht eindeutig zu bestimmendes Verhältnis zu Piatons Apologie
und Phaidon. So wird ihre Interpretation unvermeidlich zum Ansatzpunkt einer

ganzen Reihe von grundsätzlich wichtigen Fragen. Dieser Interpretation wenden

wir uns nun zu. Mehr als einmal werden wir dabei erheblich über das zum unmittelbaren

Textverständnis Notwendige hinausgehen müssen. Es ist allerdings auch
selbstverständlich, daß wir an dieser Stelle keinen wirklich erschöpfenden
Kommentar geben können und von der Literatur nur zitieren, was unentbehrlich ist.

§ 1 gibt den Zweck der Schrift an. Mit dem ersten Satz wird sie in den allgemeinen

Rahmen der Erinnerungsschriften gestellt, ist also ebenso wie das Symposion
(1,1) auf die Memorabilien (bsd. I 3,1) zurüekzubeziehen. Es ist Willkür, zwischen
diesen Stellen Unterschiede zu konstruieren. Alle drei Einleitungssätze müssen



212 Olof Gigon

gleich verstanden werden, und zwar als eine besondere Form der fiktiven Beglaubigung,

wie sie der betont realistische Charakter des sokratischen Logos nicht
entbehren konnte. Gewiß ist es auffallend, daß Xenophon ähnlich wie später
Aristoteles und Cicero sich mit seiner eigenen Person in diese Fiktion einschaltet,
was Piaton bekanntlich niemals getan hat (während wir von den andern alten So-

kratikern viel zu wenig wissen, um sagen zu können, wie sie es in dieser Hinsicht
gehalten haben). Aber nur wenn man das Sich-Erinnern Xenophons grundsätzlich
als schriftstellerisches Motiv auffaßt, wird man der Parallelität der Einleitungssätze

der Memorabilien und des Symposion gerecht (um die Apologie zunächst
beiseite zu lassen) ; denn daß der Inhalt des Symposion reine Erfindung ist, ist ja
offensichtlich. Nur so wird auch die Tatsache verständlich, daß Xenophon das

Motiv in seiner rudimentärsten und ärmlichsten Form verwendet. Es genügt ihm
ein vorangesetztes «ich weiß» oder «ich hörte», während die Unterhaltungen selber
fast immer in der unbestimmtesten Art ohne jede Andeutung über Ort, Zeit und
nähere Umstände berichtet werden. Doch haben wir dieses Problem hier nicht
weiter zu verfolgen. Es ist nur festzuhalten, daß die Einleitung der Apologie von
denjenigen der Memorabilien und des Symposion nicht prinzipiell verschieden ist
und daß an allen drei Stellen eben nicht mehr und nicht weniger als ein sokratischer
Logos angekündigt wird.

Der besondere Gegenstand der Schrift sind die Überlegungen des Sokrates
hinsichtlich seiner Verteidigung und seines Todes. Dies wird so knapp und allgemein
gesagt, daß man auf den nachfolgenden Text greifen muß, um zu verstehen, was
gemeint ist. Es soll gezeigt werden, daß die besondere Auffassung, die Sokrates

von der evxaiqia seines Todes hatte, die Ursache davon war, daß er seine
Verteidigung so zweckwidrig führte.

Das wird sogleich präzisiert. Xenophon beabsichtigt, schon vorhandene Schriften

über diesen Gegenstand zu ergänzen. Und zwar wird man ihm glauben dürfen,
daß es mehrere waren. Sozusagen methodisch folgert er aus ihrer Übereinstimmung,
daß Sokrates tatsächlich so geredet haben müsse, wie sie es erzählen. Welches sind
diese Logoi gewesen, die über das Auftreten des Sokrates vor Gericht berichteten
Man denkt zuerst an Piatons Apologie. Die Apologie des Lysias zu nennen liegt
angesichts der Berühmtheit des Mannes nahe, ist aber bei dem Mangel an
Zeugnissen über ihren Inhalt gänzlich hypothetisch. Dagegen müssen wir a priori noch

Erzählungen anderer Sokratiker erwarten. Vor allem alle jene Gelehrten, die mit
Jaeger, Paideia II 63 der Ansicht sind, daß der Tod des Sokrates so entscheidend auf
seine Schüler gewirkt habe, daß sieerstunterdemEindruck diesesEreignisses begonnen

hätten, ihren Meister in Schriften darzustellen, werden schwerlich annehmen

dürfen, daß einzig und allein Piaton - von weitem sekundiert durch Xenophon -
über die Katastrophe von 399 gesprochen hat. UndAntisthenes undAischines und
Eukleides um nur diese zu nennen. Ist es denkbar, daß sie sokratische Logoi
verfaßt haben, ohne vom Prozeß und Tod des Sokrates überhaupt Notiz zu nehmen

Der Umstand, daß sich in den Schriftenverzeichnissen der Sokratiker keine



Xenophons Apologie des Sokrates 213

passenden Titel finden, ist kein Beweis dagegen. Die Überlieferung ist so kümmerlich,

daß die größten Überraschungen möglich sind. Man überlege sich einmal den

folgenden Fall : Hätten wir von Piatons Phaidon nur den Titel und im übrigen die

Angaben, die uns die Antike über den Sokratiker dieses Namens und seine Schriften

hinterlassen hat, so würde kein Mensch darauf kommen können, daß sich unter
dem Titel «Phaidon» eine Darstellung der letzten Tage des Sokrates verbirgt. Wir
würden vermutlich auf verschiedene Dinge raten, Probleme philosophischer
Erziehung u. ä., nur nicht auf dies. Was ist angesichts eines solchen Tatbestandes
bei den Titeln anderer sokratischer Logoi nicht alles möglich

Esgibt denn auch überdiese Ereignisse allerlei Nebenüberlieferungen-dieses Wort
rein äußerlich verstanden, da wir kein Recht haben, von vornherein solche

Überlieferungen hinter Piatons Phaidon zurückzustellen, bloß weil der Phaidon erhalten
und eines der ergreifendsten Kunstwerke der Weltliteratur ist, während die anderen
Berichte «erfolglos» geblieben und nur anonym und in kümmerlich anekdotischer

Verkürzung auf uns gekommen sind. Es mag hier vorwegnehmend schon ein
Schema der auffälligsten Überlieferungsvariänten skizziert werden, so wie es uns
die nachfolgende Analyse nahelegt - ohne daß damit der grundsätzlich hypothetische

Charakter verkannt werden soll, der allen diesen Aufstellungen anhaftet.
Eine erste Differenz betrifft die Frage, ob Sokrates zu seiner Verteidigung
überhaupt geredet hat oder nicht. Die Hauptüberlieferung läßt ihn vor den Richtern
reden, und zwar dreimal, eine andere Überlieferung scheint zu meinen, daß Sokrates

überhaupt nichts geredet hat. Die zweite Frage ist die, warum denn Sokrates,
wenn er geredet hat, keinen Erfolg bei den Richtern gehabt, d. h. seine Sache so

unzweckmäßig geführt hat. Die eine Tradition erklärt, Sokrates habe aus ethischen
Gründen nicht anders reden können, als er geredet hat ; dabei werden diese Gründe
erst noch verschieden verstanden : Entweder handelt Sokrates so aus unbedingter
Treue gegen den göttlichen Auftrag, der ihm zuteil geworden ist (so bei Piaton im
Hauptteil der Apologie), oder, weil er nicht die Korruption mitmachen will, die bei
den athenischen Gerichten allein zum Ziele führt (so an einzelnen Stellen Xenophons

und Piatons; das Genauere später). Eine andere Tradition läßt Sokrates so

reden, wie er geredet hat, weil er sich mit Absicht nicht verteidigen wollte ; und

zwar dies darum, weil für ihn der Tod nicht die unvermeidbare Folge seiner
ethischen Gesinnung, sondern vielmehr das größte Glück gewesen sei, das ihm die
Götter in diesem Zeitpunkt seines Lebens hätten schenken können (so der Haupt-
text derApologie Xenophons). Eine dritteHauptvariante betrifft den Gegenantrag,
den Sokrates gestellt hat : Hat er einen normalen Gegenantrag gestellt, hat er gar
keinen gestellt oder hat er den paradoxen Antrag auf Speisung im Prytaneion
gestellt Kleinere Varianten gehen auf die Rolle des Daimonions beim ganzen Prozeß,

auf die Frage, ob Sokrates allein gesprochen habe oder ob auch Freunde für
ihn das Wort ergriffen hätten u. ä. Auch in den Logoi über die Todesszene selber

haben, wie es scheint, größere und geringere Varianten nicht gefehlt. Einige werden
unten zu besprechen sein.

14 Museum Helveticu m



214 Olof Gigon

Wir haben also das charakteristische Zusammentreffen, daß wir einerseits mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit die Existenz von Erzählungen über das Ende
des Sokrates bei den anderen Sokratikern voraussetzen dürfen, andererseits durch
die Analyse in der Tat mehrere Varianten solcher Erzählungen fassen können, daß
es aber völlig ausgeschlossen ist, diese zwei Elemente zu verbinden, d. h. bestimmte
Varianten an bestimmte Namen zu knüpfen (außer natürlich Piaton und Xenophon
selber). Es klafft hier eine Lücke, die wir nicht auszufüllen vermögen.

In unserm Zusammenhang kommt es uns allerdings vor allem darauf an, daß

wir uns bewußt bleiben, daß wir von vornherein mit der ganzen Masse der
somatischen Literatur rechnen müssen, so wie sie in der Zeit Piatons und Xenophons
entstanden ist. Das methodische Prinzip, daß ein geschichtliches Verständnis mit
den verlorenen Texten genau so rechnen muß wie mit den erhaltenen (ein Prinzip,
das bei der Tragödie oder der Geschichtschreibung längst selbstverständlich
geworden ist), darf gerade bei den sokratischen Texten nicht außer Acht gelassen
werden.

Es ist ja auch anzunehmen, daß Xenophon an unserer Stelle eher an die Sokra-
tiker als etwa an Lysias gedacht hat - wenn es nicht gar so war (um den Reigen der

Hypothesen zu schließen), daß die Apologie des Lysias selber in einen sokratischen

Logos eingebaut war, also in einem dem platonischen Phaidros vergleichbaren
Werke vorkam. Die Einreihung einer Apologie des Sokrates in die politische Publizistik

des Lysias scheint mir nicht ganz leicht zu sein ; man mag an die scharfe Rede

gegen den Sokratiker Aischines denken, deren Gesamttendenz sicher schwerer

wiegt als das in ihr enthaltene, nicht unbedingt ehrliche Kompliment an Sokrates.
Außerdem scheint die bekannte, mehrfach überlieferte Anekdote über die Reaktion
des Sokrates auf die Rede des Lysias (Diog. Laert. 2, 40f. ; Cicero, De or. I 231

usw.) darauf hinzudeuten, daß diese Rede von vornherein in einem dialogischen
Zusammenhang stand. Doch kommt für uns auf diese Frage nicht viel an.

Ein anderer Punkt von allgemeinerer Bedeutung muß noch vorweggenommen
werden. Xenophon stelltden anderen einen eigenenBerichterstatter gegenüber in der
Person des Hermogenes, des Sohnes des Hipponikos. Auch in Mem. IV 8, 4 ff.
erscheint er ausdrücklich als Gewährsmann Xenophons für die letzten Schicksale des

Sokrates. Seine Funktion in der sokratischenLiteratur und besonders bei Xenophon
ist recht bemerkenswert. Es verlohnt sich, einen Augenblick bei ihm zu verweilen.

Hermogenes ist Halbbruder des reichen Rallias, gehört also in jenen Kreis von
Athenern, der durch sein lebhaftes Interesse für die geistigen Bestrebungen der

Sophisten und Sokratiker bekannt ist.
Außer bei Xenophon tritt Hermogenes auf bei Piaton und bei Aischines. Bei

Piaton ist er Dialogfigur des «Kratylos», doch ohne markante Züge. Er ist der

Typus des aufrichtig bildungsbeflissenen Atheners, steht in Beziehung zu Kratylos,
weiß Bescheid über Protagoras und Euthydemos, hat aber philosophisch keine
feste Position (Diog. Laert. 3, 6 macht ihn voreilig zu einem Anhänger des Par-

menides), so daß man nicht recht weiß, weshalb Piaton gerade ihn gewählt hat.



Xenophons Apologie des Sokrates 215

An menschlichen Zügen geht aus dem Dialog bloß hervor, daß er im Gegensatz zu
seinem Bruder Kallias sehr arm ist (384 C, 391C) und daß er mit Kratylos eng
befreundet ist und ihn zum Schluß aufs Land begleitet (440E). Es dürfte nicht
ausgeschlossen sein, daß Piaton die Verbindung des Hermogenes mit Kratylos bereits

vorgefunden, möglicherweise bei dem Sokratiker Aischines, von dem wir aus
Aristoteles Rhet. 1417b 1 wissen, daß er Kratylos in einem Dialoge auftreten ließ;
wie denn überhaupt, allem Anscheine nach, Kratylos lediglich als Gestalt in
somatischen Logoi eine Rolle gespielt hat und insofern aus der Reihe der Vorsokratiker
bei Diels-Kranz zu streichen ist.

Wichtiger ist Phaidon 59B, wo Hermogenes in der Liste der beim Tode des

Sokrates anwesenden Freunde erscheint. Auch bei Xenophon haben wir in Mem. I
2, 48 eine Freundesliste, in der Hermogenes genannt wird. Sie ist aber nicht, wie

man meinen könnte, als Ganzes aus der Phaidonsituation abstrahiert; denn Chai-

rephon gehört nicht dorthin (vgl. Plat. Apol. 21A). Vielmehr scheinen aus
verschiedenen Logoi repräsentative Namen zusammengestellt zu sein. Die Anführung
Kritons, dessen besondere Nähe zu Sokrates feststeht, bedarf keiner Rechtfertigung.

Chairephon und Ohairekrates sind ein Brüderpaar, Simmias und Kebes ein

Freundespaar, das Sokrates besonders zugetan ist (vgl. Mem. II 3 und III 11, 17).
Es bleiben Hermogenes und Phaidondas. Es ist recht eigentümlich, daß uns Phai-
dondas bei Xenophon sonst gar nicht und bei Piaton nur in der genannten Liste
des Phaidon begegnet und außerdem als Titelheld einer Schrift des Demetrius von
Phaleron (Diog. Laert. 5,81 und Realencycl. s. v.). Demnach könnte Phaidondas
bei Demetrios in einer späten Bearbeitung der Phaidonszene dieselbe Rolle eines

fiktiven Gewährsmannes gespielt haben, wie sie bei Xenophon Hermogenes hat.
Man möchte freilich gerade zu Mem. I 2, 48 vermuten, daß Xenophon selber schon
einen Logos kannte, in dem Phaidondas mehr war als ein bloßer Statist. Wie dem
auch sei, jedenfalls scheint in der Memorabilienliste Hermogenes, wie Phaidondas,
als ein Freund genannt worden zu sein, der in einem besonderen Verhältnis zum
Tode des Sokrates stand.

Von hier aus läßt sich vielleicht auch sein Auftreten in Xenophons Symposion
verstehen. Zunächst hängen zusammen die Stellen 3, 14 und 4, 46-49 und endlich
8, 3. Hermogenes ist ein frommer Mensch. Von den Menschen ist er - wohl auf
Grund seiner Armut - verlassen, aber ihm genügt, daß die Götter seine Freunde
sind, ihn beraten und beschützen. Er opfert ihnen freudig von dem Wenigen, was
er besitzt, und dient ihnen mit gottesfürchtiger Gesinnung. Daß der Gegensatz zu
seinem Bruder Kallias nicht nur ein äußerer ist, deutet 8, 12 an, wo Hermogenes
den Sokrates für die Geschicklichkeit bewundert, mit der er den Bruder zu
erziehen weiß. In dieses Bild paßt ebenfalls die Stelle 6, 1-5. Der sittenstrenge
Hermogenes kann es nicht unterlassen, das übermütige Treiben der Gesellschaft
und besonders des Kritobulos (vgl. 4, 23) durch finsteres Schweigen zu mißbilligen,
was ihm von Sokrates einen leisen Tadel einträgt.

Von seiner Armut ist auch noch in Mem. II 10 die Rede. Sokrates legt dem



216 Olof Gigon

reichen Diodoros nahe, sich in tatkräftiger, aber möglichst diskreter Weise seines

völlig mittellosen Freundes Hermogenes anzunehmen. Das Motiv der Armut leitet
schließlich über zu der Zeichnung des Hermogenes im Dialog Telauges des Aischines

(vgl. Dittmar, Aischines 226ff.). Hier hat Sokrates, wohl im Eingang des Gespä-
ches, Hermogenes verspottet, daß er seinen Freund, den Pythagoristen Telauges,
so bettelhaft herumlaufen lasse (Proklos in Crat. p. 8, 26ff. Pasqu.). Der Spott ist
nicht ernsthaft gemeint, denn die Armut des Telauges ist gewollte Askese, nicht
unfreiwilliges Schicksal. Interessanter für uns wäre die Frage, ob Hermogenes etwa
auch als Anhänger pythagoreischer Lehren in diesem Dialog vorkam. Wir wissen

freilich vom «Telauges» nur sehr wenig, doch ist es nicht ausgeschlossen, daß er eine

allgemeinere Auseinandersetzung des Sokrates mit Pythagoras enthielt (s. Wila-
mowitz, Platon II 26).

Sollte dies der Fall gewesen sein, dann könnten mindestens eine Reihe von
Elementen der Hermogenes-Gestalt in einer eigentümlichen Weise konvergieren:
Hermogenes als Zeuge beim Tod des Sokrates, als Vertrauter der Götter, als Freund

pythagoreischer Lehren - sieht es nicht aus, als könnte man dahinter eine Version
der Phaidon-Szene ahnen, in der etwa Hermogenes die Stelle des Simmias und Kebes

einnahm und sich mit Sokrates (natürlich auf einer ganz unspekulativen Ebene

pythagoreisierender Religiosität) über das fürsorgende Walten der Götter unterhielt

Aus einem derartigen Logos hätte Xenophon nicht nur das Bild des ernsten,
gottvertrauenden Mannes im Symposion, sondern auch das Recht abgeleitet, ihn

an unserer Stelle als Gewährsmann fürden Verlauf des Sokratesprozesses zu zitieren.

Denn daß die Nennung des Hermogenes geschichtlich gemeint wäre und daß

Xenophon mehrere Jahrzehnte nach den Ereignissen mit Hermogenes wirklich
zusammengetroffen wäre, nur um die paar bescheidenen Mitteilungen zu erhalten,
die er auf ihn zurückführt, ist mir nicht sehr glaublich. Weit eher wird man die

folgende Alternative annehmen : Entweder hat Xenophon die Beglaubigung von
sich aus erfunden, gestützt auf die ihm vorliegende Liste der beim Tode des Sokrates

Anwesenden, oder er bezieht sich tatsächlich auf einen ausgeführten sokrati-
schen Logos, in dem Hermogenes eine hervorragende Rolle gespielt hätte.
Hypothetisch ist natürlich die eine wie die andere Annahme. Erst recht ist die Frage
unbeantwortbar, wieviel von den Angaben, die Xenophon in der Apologie und in
den Memorabilien auf Hermogenes «und Andere» (Mem. IV 8, 10) zurückführt,
etwa in einem solchen Logos, der als Variante des platonischen Phaidon zu
betrachten wäre, sich gefunden hätte. Der Hauptteil des Hermogenes-Berichtes (Mem.

IV 8, 6-10 und Apol. § 5-7, wozu § 26 kommt) macht, wie wir noch sehen werden,

eher den Eindruck, überhaupt nicht aus einem Dialog, sondern aus einem

«Enkomion» des Sokrates zu stammen.
Nun zurück zum Text. Was Xenophon an den früheren Berichten vermißt, ist

eine Begründung der zweckwidrigen Art, in der sich Sokrates vor Gericht verteidigt
hat. Die Rede des Sokrates war gekennzeichnet durch jueyahiyogta. Was Xenophon
darunter versteht, zeigen vor allem die korrespondierenden Stellen § 9 und § 22/23.



Xenophons Apologie des Sokrates 217

Es handelt sich nicht so sehr um den Verzicht auf Klage und Bitte um Mitleid,
als vielmehr um ein unbekümmertes Sich-selbst-Rühmen, um einen skrupellos
ausgesprochenen Stolz darauf, von Göttern und Menschen in ungewöhnlichem
Maße geliebt zu sein. Dies ist eigentlich ein schwerer Verstoß gegen die Sophrosyne
und bedarf dringend der Erklärung. Hier sieht Xenophon seine besondere Aufgabe.
Der anstößige Selbstruhm des Sokrates wird dadurch gerechtfertigt, daß Sokrates,
wie Xenophon betont, in diesem Augenblick seines Lebens den Tod wollte, und
zwar (wie schon unsere Stelle § 1 andeutet) aus Erwägungen, die mit dem Prozeß

selber nichts zu tun haben. Sokrates sucht den Tod, weil der Tod in diesem Augenblick

und in dieser Form die Krönung seiner Eudaimonia ist und das Beste, was

er sich von den Göttern wünschen kann. Diesen Gedanken will Xenophon in der

Apologie ausführen. Piaton hat etwas Derartiges sicher nicht sagen wollen, auch

wenn er an seltenen Stellen auf verwandte Motive anspielt. Bei Piaton ist der Tod
die unentrinnbare Konsequenz, wenn Sokrates seinem Berufe, der ihm von Apollon
auferlegt ist, treu bleiben will. Er ist der tragische Weg der Pflichterfüllung bis zum
Letzten (inwiefern im Phaidon eine andere Situation vorliegt, haben wir hier nicht
zu untersuchen). Xenophon dagegen macht den Tod zu dem in diesem Kairos an
sich Besseren. Freilich kennt Xenophon noch eine andere Deutung des Verhaltens
des Sokrates vor den Richtern. In Mem. IV 4 wird mit deutlich apologetischer
Absicht des Sokrates Meinung über Gerechtigkeit und Nomos berichtet. Seine

Gesetzestreue wird zuerst durch einige Taten, dann durch ein Gespräch mit Hippias
bewiesen. An Taten wird nach einem ganz schematischen Einleitungsabschnitt
(§ 1) die Reihe der bekannten politischen Leistungen des Sokrates aufgezählt
(§2-4). Wir können die Probleme, die sich da stellen, nicht im einzelnen erörtern.
Es sei nur darauf hingewiesen, daß bei Xenophon ein geschlossener Grundtext
dahintersteht, der nicht nur hier, sondern auch in I 1, 18 und I 2, 31-38 verwendet

ist. Beziehungen zu Piatons Apologie 32A-E (vgl. Ep. VII 324B-326B)
bestehen gewiß, aber schwerlich so, daß Xenophon bei Piaton eine Anleihe gemacht
hätte (bekanntlich ist Xenophons Darstellung des Feldherrnprozesses vom Jahre 406

die sachlich korrektere), sondern, wie es scheint, eher so, daß beide eine ältere Schrift
voraussetzen, die in fester Abfolge und in ausgesprochen apologetischer Tendenz
die paar markanten Ereignisse im politischen Leben des Sokrates beschrieb. Hier
kam auch der Prozeß von 399 zur Sprache, und zwar in einer speziellen politischen
Beleuchtung. Sokrates stand der Alternative gegenüber, ob er sich zu Konzessionen

an die korrupten Sitten des athenischen Staates herbeilassen und die Richter durch
Schmeicheln und Betteln zum Freispruch bewegen wollte, oder ob er darauf
verzichtete und ein Todesurteil in Kauf nahm. Sokrates hat das zweite getan. Er hat
alle unsachlichen Manöver verschmäht und es vorgezogen, in Gesetzestreue zu sterben,

anstatt durch gesetzwidriges Verhalten sein Leben zu retten (Mem. IV 4, 4).
Es ist nicht erstaunlich, daß man vor allem in dieser Stelle einen Einfluß der

platonischen Apologie erblickt hat (Busse, Rh. Mus. 79, 221). Ich glaube, daß man
auch da skeptisch wird sein müssen, und zwar aus zwei Hauptgründen : Bei Xeno-



218 Olof Gigon

phon ist der Gedanke, daß Sokrates starb, weil er zu keinen Konzessionen an die
herrschende Paranomia bereit war, in sich geschlossen und gleichzeitig ganz parallel
den Interpretationen, die Xenophon an derselben Stelle von der Intervention des

Sokrates im Arginusenprozeß und seinem Verhalten bei der Verhaftung des Leon

von Salamis gibt. Es handelt sich überall darum, daß Sokrates sein Leben riskiert
um der 'treue zum Nomos willen. Bei Piaton andererseits lassen sich die
entsprechenden Hauptpartien (17A-18A und 34B-35D) verhältnismäßig leicht isolieren,
und zudem fällt es auf, was für eine entscheidend wichtige Frage in 35 CD aus
diesem Verzicht auf Mitleiderregung gemacht wird. Sokrates sieht ganz unerwartet
in seiner Stellung zu solchen Praktiken einen Kardinalpunkt, an dem sich seine

Rechtlichkeit und Frömmigkeit zu bewähren hat. Man kann den Eindruck haben,
daß Piaton hier einen Aspekt des Sokratesprozesses eingebaut hat, der ursprünglich

selbständig war, und der den Sokrates ausschließlich an seiner Ablehnung
des gesetzwidrigen neideiv scheitern ließ. Welche Tiefe der Gegensatz zwischen
ôiôaaxeiv und neideiv in der Sokratik erreichen konnte, zeigt ja der platonische
Gorgias. So kann es eine Art von Apologie des Sokrates gegeben haben, die ohne
Rekurs auf göttliche Berufung und ohne Ausblick auf gottgegebene Eudaimonia
den Sokrates ganz schlicht in den verschiedenen Etappen seines Lebens als den

vojui/Liwrarog aller Athener darstellte.
Daß die Auffassung, die Xenophon in der Apologie vorträgt, mit der Tatsache,

daß Sokrates sich überhaupt verteidigt hat, schlecht übereinstimmt, ist ein längst
ausgesprochener Gedanke. Wenn Sokrates den Tod herbeiwünschte, dann wäre ein
Verzicht auf jede Verteidigung seines Lebens sinnvoller gewesen. Man darf sich

fragen, ob nicht vielleicht eine derart extreme Version als logische Folge jenes
Sokratesbildes tatsächlich existiert hat. In solcher Form könnte die Hypothese
annehmbar sein, die H. Gomperz, Wiener Studien 54 (1936), 32ff. vor allem auf
Grund der dritten Rede des Maximus von Tyros entwickelt hat. Die Epideixis des

Maximus geht von der Annahme aus, daß Sokrates vor den Richtern überhaupt
geschwiegen habe - eine Annahme, die angesichts der platonischen Apologie so

abenteuerlich ist, daß man sie ungern als bloßen Rhetoreneinfall abtut. Natürlich
ist es nur eine Version der Prozeßerzählung, eine Erfindung in grell übertriebenen
Farben. Mit Piatons Gorgias und Theätet, wie Gomperz meinte, hat sie nichts zu
schaffen. Aber es kann schon in der ersten Sokratikergeneration dergleichen
gegeben haben ; man vergleiche etwa den geradezu unwahrscheinlich romanhaften

Dialog«Kyrsas» des Antisthenes (s. Mus. Helv. 3,1946,13ff.). Gerade von der
übertriebenen Buntfarbigkeit, die vielleicht der ältesten sokratischen Literatur insgesamt

eigen gewesen sein kann, hebt sich dann die ruhige Gedanklichkeit der

platonischen Kunst am eindrucksvollsten ab.

Mit § 2 beginnen die Abschnitte, die die Apologie mit den Memorabilien
verbinden. Wir skizzieren zunächst anhand dieser schon längst festgestellten
Berührungen ein Aufbauschema der ganzen Apologie.

§ 2-6 ist ein erstes Stück, parallel zu Mem. IV 8, 4-8.



Xenophons Apologie des Sokrates 219

§ 7 ist eine nur hier vorhandene Ergänzung. § 8 resümiert die Erwägungen des

Sokrates. Seine Stellung zum Tode ist damit erläutert, und § 9 folgert daraus seine

Megalegorie vor Gericht. Gleichzeitig ist damit handlungsmäßig der erste Teil, das

Verhalten des Sokrates vor der Gerichtssitzung, abgeschlossen.

§11-21 ist die Verteidigungsrede des Sokrates, zweigeteilt nach den zwei in §10

aufgeführten Punkten der Anklage: § 11-18 behandelt die Asebie, § 19-21 die

Jugendverführung. Dazu im einzelnen: § 11-13 ist parallel zu Mem. I 1, 2—5.

§ 14-16 ist darüber hinaus das Chairephonorakel und seine Deutung. Wie damit
die Gunst der Götter augenscheinlich sichtbar gemacht ist, so in § 17/18 die Eudai-
monia, die dem Sokrates aus der Liebe der Menschen und aus seiner eigenen
seelischen und leiblichen Verfassung erwuchs. § 19 berührt sich mit Mem. I 2, 2,

ebenso § 20/21 (wenn auch oberflächlich) mit Mem. I 2, 49ff.
§ 22/23 korrespondiert mit § 9. Durch den Hinweis auf die Megalegorie, die aus

dem Todeswillen entspringt, ist die erste Rede des Sokrates vor Gericht umrahmt.
§ 23 sind zwei anekdotische Notizen, die erste über den Gegenantrag des Sokrates,

die zweite über die Ablehnung des Fluchtplans der Freunde, also das Thema
des platonischen Kriton. Nur hat Xenophon dies vor das endgültige Urteil gelegt,
während es bei Piaton diesem nachfolgt.

§ 24—26 ist die letzte, dritte Rede des Sokrates. § 24 Ende und § 25 Anfang
resümieren nochmals die Widerlegung der Anklage, also § 11 und § 19. Der zweite
Teil von § 25 entspricht Mem. I 2, 62/63. § 26 ist parallel mit Mem. IV 8, 9/10.

§ 27-31 sind Einzelheiten aus dem Verhalten nach dem Urteil, auch dies stark
anekdotisch verkürzt. § 27 Anfang ein (sehr konventionelles) Bild seines äußeren

Auftretens, dann ein Apophthegma und eine ganz knappe Rückerinnerung an § 5/6.
Auch § 28 ist anekdotisch isoliert. § 29-31 ist eine zusammenhängende, wenn auch

aus zwei verschiedenen Motiven nicht sehr geschickt komponierte Erzählung vom
Zwist des Sokrates mit Anytos. Damit ist zugleich die Ursache der Anklage, so

wie sie eine bestimmte außerplatonische Tradition dargestellt hat, angedeutet.
In § 32 wird das Todesurteil direkt als Wirkung des durch die Megalegorie

hervorgerufenen Neides bezeichnet, zugleich aber im Sinne von § 5 ff. als eine besondere

Gunst der Götter gegenüber Sokrates gedeutet.
§ 33 ist eine kurze Andeutung über den Tod selber und über die Gefaßtheit des

Sokrates im Augenblick des Sterbens.

§34 ist der Epilog, der das immerwährende Gedenken des Verfassers und die
unerreichbare Förderlichkeit des Umgangs mit Sokrates so stark unterstreicht, daß

man das Gefühl hat, er sei gar nicht nur für diesen Todesbericht, in dem das

<bçpeXeïv keine Rolle spielt, geschrieben, sondern für den Abschluß des gesamten
Memorabilienwerkes.

Wir bemerken schließlich beiläufig, was schon Wilamowitz, Hermes 32 (1897), 99

gesagt hat und was nach dieser Ubersicht über den Inhalt in die Augen springt :

Der Titel «Apologie» paßt sehr schlecht auf dieses Werk. Er paßt stofflich nicht,
sofern es sich gar nicht um eine Verteidigungsrede handelt, sondern um eine Er-



220 Olof Gigon

Zählung der gesamten Vorgänge von der Klageerhebung bis zum Tode selber, so

daß man den Text beinahe ein Stück Biographie nennen könnte. Der Titel paßt
auch gedanklich nicht, sofern nicht eine Verteidigung gegen die Anklage
beabsichtigt ist (das war in Mem. 11/2 schon geschehen), sondern eine durchaus
unpolemische Ergänzung der bisherigen Darstellungen in einem bestimmten Punkte.

Der Aufbau, wie wir ihn eben skizziert haben, ist kein Meisterwerk. Klar ist nur
die Gesamtdisposition nach dem Ereignisablauf : Überlegungen vor der Gerichtssitzung

- die drei Reden in der Sitzung - Verhalten nach dem Urteil und Konfrontation

mit dem Urheber des Prozesses, also sozusagen dem Mörder - Tod. In diesen

Ablauf ist eine Masse disparater Stücke hineingepreßt, von längeren allgemeinen
Betrachtungen bis zum knappen Apophthegma, das alles sichtbar zusammengeflickt

aus verschiedenen Quellen. Es ist dieser Eindruck, der mitveranlaßt hat,
das Werk dem Xenophon abzusprechen. Es scheint seiner unwürdig. Wilamowitz
a. O. ist nicht der einzige, der es zugunsten der Memorabilien in den stärksten
Ausdrücken als wertlos bezeichnet hat : so hoch, mindestens teilweise, die Memorabilien

stünden, so tief stehe die Apologie.
Dies Urteil ist bei näherer Prüfung schwer zu begreifen. Denn denselben

Charakter leidlich konsequenter und klarer Disposition im ganzen und eines

Konglomerates disparatester Stücke im einzelnen zeigen die Memorabilien selber in
jedem Kapitel. Das wird an den Stellen, die wir nun als Parallelabschnitte zur
Apologie analysieren müssen, völlig evident werden.

Es erweist sich aus mehreren Gründen als zweckmäßig, nicht einfach dem Texte
der Apologie zu folgen, sondern jene Stellen vorwegzunehmen, die mit den
Memorabilien in Beziehung stehen. So ist fürs erste Apologie § 10-13 parallel mit Mem.

I 1, 2-5. Eine Gesamt interpretation der ersten neun Paragraphen derMemorabilien
soll an einem andern Orte vorgelegt werden. Wir heben hier heraus, was für unsern
Zweck unmittelbar wichtig ist.

Die Verteidigung des Sokrates in den Memorabilien disponiert zunächst so:
Hinweis auf die Opfer, Hinweis auf den Gebrauch der Mantik (zu dieser Zweiteilung
vgl. Mem. I 4, 2). Die Opfer werden zweigeteilt, je nachdem sie sich auf privaten
oder auf öffentlichen Altären vollziehen. Dies ist das Dispositionsschema einer

ursprünglich ganz theoretischen Abhandlung über Sinn und Grenzen der zwei

Hauptformen praktischer Religiosität, Opfer und Mantik. Reste dieser Abhandlung

sind auszugsweise über eine ganze Reihe von Stellen des Xenophontischen
Werkes verstreut. Außer den genannten Kapiteln Mem. I 1 und I 4 nenne ich
noch I 3, IV 2, die Hermogenesabschnitte des Symposion und Kyrupädie I 6,

Hipparch. 9, 8f. Schon vor Xenophon mag sie zu einem sokratischen Logos
umgearbeitet worden sein. Xenophon hat seinerseits gemäß seiner immer wieder zu
beobachtenden Methode des Exzerpierens und Überarbeitens die einzelnen
Gedanken auseinandergerissen und neu zusammengefügt. So ist an unserer Stelle
nach der Nennung der Mantik ein evidenter Schnitt. Es ist unlogisch, eben jenes
Verhalten zur Verteidigung anzuführen, das umgekehrt gerade Grund der An-



Xenophons Apologie des Sokrates 221

klage ist. Man kann nickt gleichzeitig die sokratische Mantik als Beweis seiner

Gottesfurcht heranziehen und erklären, eben jene Mantik, nämlich das Daimonion,
habe die Klage auf Atheismus veranlaßt. Denn so muß von § 2 Ende an vielmehr
die Mantik selber gerechtfertigt werden. Die Beweisrichtung verschiebt sich. Statt
daß die Mantik als Zeugnis für die Korrektheit des Sokrates im allgemeinen
genannt wird, muß nun die Korrektheit der Mantik des Sokrates im besondern
nachgewiesen werden. Erst in § 6 kehrt der Gedanke in die ursprüngliche Bahn zurück,
zur Lehre des Sokrates von der Notwendigkeit der Mantik schlechthin.

Die Apologie meidet diese Inkonzinnität. Sie disponiert anders. Zuerst wird der

negative Vorwurf beantwortet, daß Sokrates die Staatsgötter nicht ehre; er hat
opfernd an den Staatsfesten teilgenommen und war an den öffentlichen Altären.
Von seiner privaten Kultübung (auf die für die Verteidigung auch gar nichts
ankommt) ist nicht die Rede. Dann wird der positive Vorwurf beantwortet, er führe
neue Götter ein; die Stimme des Daimonion war keineswegs etwas Neues. Dieser
Aufbau ist ganz glatt.

Und zwar ist er es darum, wie ich glaube, weil die Apologie an dieser Stelle die

allgemeine Abhandlung über Opfer und Mantik nicht berücksichtigt, sondern

unabhängig von ihrem Dispositionsschema lediglich die für die konkrete Verteidigung
des Sokrates notwendigen Elemente anführt.

Die Differenz, die sodann in der Auffassung des Daimonion selber zwischen
Mem. I 1, 3/4 und Apologie § 12/13 besteht, hat K. von Fritz,Rh. Mus. 80 (1931),

56ff., scharf hervorgehoben und erklärt, was in der Apologie zu lesen sei, sei

überhaupt nur aus einem Mißverständnis der entsprechenden Stelle der Memora-
bilien zu erklären. Wir geben ohne gar zu breite Auseinandersetzung im einzelnen

unsere Interpretation.
Zunächst die Memorabilienstelle. Das Daimonion wird mit andern Mitteln der

Mantik parallelisiert, Vögeln usw. (möglicherweise steht ein ziemlich festes Schema

der Spezialdisziplinen der Mantik dahinter). Sofort wird beigefügt, daß auch dort
nicht das Mittel selber weissagende Fähigkeit habe, sonden daß es durchaus nur ein
Mittel sei, durch das die Götter Zeichen gäben. Nur sei der Sprachgebrauch der
meisten Leute unkorrekt, sofern die Ausdrucksweise (cpaaiv) nicht mit ihrer Meinung
(vnoKafJißdvovaiv) übereinstimmt. Bei Sokrates dagegen herrscht Übereinstimmung,

und darum gebraucht er den schon in § 2 als charakteristisch für ihn
vermerkten Ausdruck atj/uaiveiv. Das Abweichen der sokratischen von der allgemeinen

Mantik reduziert sich also auf den Sprachgebrauch, der im einen Fall den
Gedanken korrekt ausdrückt, im andern nicht. Wie weit da ein Einfluß theoretischer
Formulierungendes Gegensatzeszwischen Sache und Sprache anzunehmen ist, haben
wir hier nicht zu verfolgen (vgl. allgemein Heinimann, Nomos und Physis, 46ff.).

Blicken wir nun zur Apologie. Unbestreitbar auffallend ist der Wechsel der
Terminologie. Der Begriff des atj/uaiveiv spielt keine Rolle mehr. Dafür treten die zwei

Begriffe cpcovr) und daifioviov in den Mittelpunkt. Da liegt gegenüber den Memorabi-
lien sicher eine bestimmte Anregung von außen vor, eine Anlehnung an einen be-



222 Olof Gigon

stimmten andern Sokratiker. Man kann in ihm Piaton vermuten, der in der Tat das

Daimonion an zwei Stellen eine Stimme nennt (Apol. 31D, Phaidr. 242C). Aber
der Umstand, daß wir von der Haltung der übrigen Sokratiker zum Daimonion
einfach nichts wissen, darf nicht dazu verführen, zu folgern, daß nun notwendigerweise

Piaton die Quelle sein müsse - besonders wenn man bedenkt, wie wenig
sich Piaton thematisch mit diesem rätselhaften und an sich zu Deutungsversuchen
gewiß reizenden Phänomen beschäftigt hat. Andere Sokratiker, die nach Herkunft
und Gedankenrichtung solchen Dingen näher standen, haben gewiß mehr über das

Daimonion nachgedacht und öfters von ihm gesprochen. Wir bleiben hier bei der

Feststellung, daß zwei verschiedene Traditionen bei Xenophon vorliegen. Wie
steht es aber im übrigen mit dem Gedanken Apol. § 12 gibt sofort das Stichwort
(pœvrj. Nach diesem richtet sich die den Memorabilien gegenüber veränderte Aus
wähl der Beispiele. Es werden mantische Zeichen genannt, die alle auch (pcovai

heißen können. Dann wird gesagt : Daß die Gottheit vorausweiß und anzeigt, ist
allgemeine Anschauung. Die Differenz besteht darin, daß die andern Leute sagen, die

Stimmen usw. seien selber das Anzeigende, während Sokrates das Anzeigende
Daimonion nennt und damit frömmer ist als jene, die die göttliche Macht den Vögeln
zuschreiben. Sachlich ist letzten Endes genau dasselbe gemeint wie in der Memora-
bilienstelle. Einig sind alle Menschen in der Überzeugung, daß Gott weissagende
Kraft hat. Uneinig sind sie darin, daß Sokrates diese Einsicht auch in seiner Sprache

geziemend ausdrückt, wogegen die andern Menschen fälschlich und offenbar wider
besseres Wissen den Zeichen selber die Kraft der Götter zuschreiben. Ein
ernsthafter Widerspruch zwischen den zwei Stellen besteht nicht. Zuzugeben ist nur
für die Apologiestelle ein Mangel an Präzision, jene Art der Unklarheit, die den

Gedanken ahnen läßt, aber nicht voll ausspricht, und die für unzählige Stellen

Xenophons charakteristisch ist.

In einem Punkt hat die Eigenart der Apologiestelle allerdings einen erkennbaren

Grund. Während die Memorabilien ganz ohne Pathos feststellen, daß Sokrates

im Sprachgebrauch etwas konsequenter gewesen sei als die andern Menschen,
wird in der Apologie stark unterstrichen, daß die Ausdrucksweise des Sokrates

nicht nur richtiger, sondern auch frömmer gewesen sei als die der übrigen Menschen.

Diese Nuance dient der besondern Absicht der Apologie. Sokrates soll nicht bloß

nachweisen, daß er nichts anderes tut als es alle Anderen im Grunde auch tun,
sondern er soll sich selber als der allein wahrhaft Fromme herausheben. Die Deutung

des Daimonion ist also in der Apologie dem Gesamtcharakter der Megalegorie

untergeordnet.
So verstanden zeigt der Apologieabschnitt sicherlich den Einfluß einer in den

Memorabilien nicht vorliegenden Auffassung des Daimonion; sie zeigt eine gewisse

Umgestaltung im Hinblick auf den besondern Zweck des Textes ; beides zusammen
hat eine leichte Unklarheit in die Formulierung hineingebracht. Aber dies reicht
nicht aus, um die Unechtheit der Apologie zu beweisen. Daß die Apologie in § 13

möglicherweise den Text flüchtig berücksichtigt, den wir oben eine allgemeine



Xenophons Apologie des Sokrates 223

Abhandlung über Opfer und Mantik genannt haben, sei nur noch kurz angemerkt.
Über diese Frage ist an einem andern Ort im Zusammenhang zu sprechen.

Kehren wir zu den Memorabilien zurück. Es folgen in der zweiten Hälfte von
§ 4 Bemerkungen über das Wirken des Daimonion. Es entspricht dem in den

Memorabilien vorherrschenden apologetischen Grundmotiv, wonach es vor allem
auf die öffentlichen Akte sokratischer Religiosität ankomme (vgl. § 10, 17), daß

hier nur von der Bedeutung des Daimonion für die Umgebung des Sokrates die

Rede ist und nicht von derjenigen, die es für Sokrates persönlich besaß. Allbekannt
ist, daß Piaton das Daimonion nur apotreptisch und nur für Sokrates allein wirken
ließ. Auf die Diskussion, welche der beiden Auffassungen die historisch richtigere
sei, können wir uns an dieser Stelle nicht einlassen.

Der Nutzen der Befolgung der Winke des Daimonion wird mit einem Satz

erwähnt. Zweifellos kennt Xenophon mehrere Erzählungen, die mit denjenigen des

Dialoges Theages verwandt gewesen sein können. Immerhin verwendet Xenophon
hier ein Formel, die genau so gut für jede andere Art allgemeiner Mantik gilt, wie

Symp. 4, 48 zeigt; sie ist nicht für das Daimonion geprägt, sondern auf das

Daimonion lediglich übertragen.
In § 5 werden Gedanken angefügt, deren Verhältnis zum Vorangehenden nicht

ganz klar ist. Eigentümlich ist die Form. Es handelt sich um eine ganze Kette von
Schlußfolgerungen, die aus einem ausführlicheren Beweisgang resümiert zu sein

scheinen, a) Anerkannter Ausgangspunkt ist, daß Sokrates keine Lust hatte,
entweder als einfältig oder als unverschämt zu gelten - zwei scharf entgegengesetzte
Charakteristika ; zum zweiten mag man Mem. 17 vergleichen, b) So hätte er aber

gewirkt, wenn er göttliche Winke erschwindelt hätte und dann überführt worden wäre.

c) Also hat er bestimmt nur dasjenige mitgeteilt, was er selber für zuverlässige
Winke hielt, d) Für zuverlässig konnte er sie aber nur halten, wenn er sie für göttlich

hielt. Denn nur Gott kann in Wahrheit solche Winke geben, e) Wenn er sie

aber für göttlich hielt, dann glaubte er an Götter.
Das Beweisziel ist hier nicht dasselbe wie vorhin. Dort war zu zeigen, daß das

Daimonion subjektiv in der Auffassung des Sokrates und objektiv in seinem Wirken

sich von der traditionellen Mantik grundsätzlich nicht unterschied. Hier wird
aus der Tatsache, daß Sokrates Ratschläge für die Zukunft erteilte, deduziert, daß

er an das Dasein der Götter geglaubt haben müsse. Insofern könnte man dieses

kurze Stück am ehesten vergleichen mit dem Dialog in Piatons Apologie 26 A-28A,
der dasselbe BewTeisziel, aber auf sehr viel künstlicheren Wegen verfolgt. Daß

Xenophon ein knappes Résumé eines sokratischen Logos eingelegt hat, scheint mir
recht wahrscheinlich und ist im Hinblick auf die Piatonstelle nicht uninteressant.
Beide Stellen wTollen den Glauben des Sokrates an die Existenz der Götter im
weitesten Sinne beweisen, unterlegen also der Anklage den keineswegs
selbstverständlichen Sinn, daß Sokrates überhaupt Atheist sei.

Die xenophontische Apologie wiederum hat in § 13 Ende einen Text, der zwar
den Memorabilien irgendwie entspricht, aber doch selbständig formuliert ist. Aus



224 Olof Gigon

der Wirksamkeit des Daimonion, d. h. aus dem Eintreffen seiner Voraussagen
wird die Wahrheit der Behauptung des Sokrates erwiesen, daß er im Besitze dieser
Gabe und also ein Vertrauter der Götter sei, wie dies nachher durch das Ghairephon-
orakel in aller Form bestätigt wird. Auch da tritt die eigentümliche Absicht der

Apologie in den Mittelpunkt. Es soll nicht der Atheismus widerlegt, sondern im
Sinne der Megalegorie die ungewöhnliche Gottgeliebtheit des Sokrates erwiesen werden.

Diesem Zwecke dient deutlich auch der pompöse Ausdruck èÇayyeiXaç rà rov
&eov ovfißovXevfiaTa, wodurch Sokrates nahezu zum Propheten gesteigert erscheint.

Mem. I 1, 6-9 haben wir hier nicht mehr zu behandeln. Daß hier eine theoretische

Abhandlung über Wert und Funktion der Mantik vorliegt, scheint mir mit
Händen greifbar zu sein und soll an einem andern Ort genauer dargestellt werden.

Xenophon arbeitet eben in allen Sokratika auf dieselbe Weise. Er hat ein recht
gutes und klares allgemeines Dispositionsschema. In dieses Schema arbeitet er
mehr oder weniger geschickt seine êxXoyaî aus einer vielleicht sehr ansehnlichen

Lektüre von Sokratikerschriften und anderer älterer Literatur ein. Er hält es so, wie

er es selbst an seinem Sokrates in Mem. 16,14 beschreibt. Die Apologie steht in dieser

Hinsicht genau gleich da wie die Memorabilien, und in denMemorabilien ist keinerlei

grundsätzlicher Unterschied zwischen 11/2 und dem Best zu erkennen. Die
Aussonderung einer älteren « Schutzschrift», an die noch (wenn auch nicht ohne Zögern)
W. Jaeger, Paideia II 67 glaubt, verliert bei genauerer Analyse jede Berechtigung.

Ein Wort mag noch über Mem. I 1, 17-19 gesagt sein. Die ersten Worte weisen

zurück auf § 10. Xenophon insistiert, wie wir schon oben sahen, in seiner Verteidigung

auf der Öffentlichkeit der sokratischen Tätigkeit. Hier hat nun augenscheinlich

eine Disposition nach dem Schema : Verhalten vor den Menschen -Verhalten im
Verborgenen vorgeschwebt. Unter die erste Hälfte hat Xenophon nicht nur die

Mitteilungen über Daimonion und Mantik, sondern auch eine Keihe von Notizen über
die Stellung des Sokrates zur Naturphilosophie rubriziert. In der zweiten Hälfte
ist die Ordnung gestört. Sachgemäß gehört dazu nur § 19. Aus der Meinung des

Sokrates, daß die Götter Alles wissen (was, nebenbei gesagt, mit I 4,17f. und
andern Stellen zusammenhängt), folgt seine Überzeugung, daß sie auch ins Verborgene

blicken, woraus man schließen darf, daß sich Sokrates auch im Verborgenen
keine Gottlosigkeit zuschulden kommen ließ. So hat es Xenophon ursprünglich
disponiert. Aber er hat einen neuen Gedanken dazwischen geschoben. Er
wollte offenbar ein Stück jener politisch orientierten Apologie des Sokrates
einlegen, die wir in IV 4, 1-4 kurz kennengelernt haben, nämlich das Verhalten im
Arginusenprozeß. Um das tun zu können, hat er die Disposition durch eine neue
Antithese umgeworfen: An das Stichwort (pavegôç schließt er den Gedanken an,
es wäre verständlich gewesen, wenn die Richter sich im Urteil über die Dinge, die

an Sokrates unsichtbar waren, vergriffen hätten. Aber wie konnten sie Handlungen
übersehen, die öffentlich bekannt waren So wird denn der Arginusenprozeß
eingeführt, wobei sich aber nicht nur die Komposition verwirrt, sofern man den

Eindruck hat, es sei schon vor § 17 von den âtpavfj die Rede gewesen, sondern es



Xenophons Apologie des Sokrates 225

gibt auch ein sachliches Durcheinander. Denn der Arginusenprozeß geht nicht
die Frömmigkeit, sondern die politische Gerechtigkeit an.

Die Einlage wirkt aber weiter. Wir müssen noch kurz auf den Beginn des zweiten

Kapitels eingehen, zumal da sich hier wieder Beziehungen zur Apologie zeigen.
Gegen den Vorwurf auf Jugendverführung werden in § 1 zwei Hauptmotive ins
Feld geführt: die leibliche Selbstzucht und die Gleichgültigkeit gegen den
Gelderwerb. (Am klarsten und knappsten ist diese Zweiteilung in Apol. § 25 Anfang
ausgesprochen.) Schon § 1 nimmt aber auch rà EÎQr)fj,éva, also den Inhalt von Kap. 1

dazu. Und in der rhetorischen Frage § 2 erscheinen in der Tat an der Spitze äaeßelg

fj Jiagavoptovg ; das erste geht auf den Hauptteil von Kap. 1, das zweite auf 1, 18.

Die Selbstzucht ihrerseits hat zwei Hauptaspekte: Beherrschung der niederen
Gelüste (man könnte in der Sprache der Zeit auch sagen: der zwei untersten
Sinnesorgane) und Ausdauer in jeder Art von Strapazen. (Nur flüchtig sei daran
erinnert, wie vollständig Piaton diesen Aspekt des sokratischen Bios ignoriert - im
ganzen gesehen ein eindrücklicher Beweis dafür, wie wenig Piaton an konkret
ethischer Paränese liegt. Sein Ziel ist erkennen, nicht erziehen.)

Gehen wir nun auf die Apologie § 19 über, wo ebenfalls der zweite Anklagepunkt
besprochen wird. Die Möglichkeiten der Verführung werden aufgezählt. Auffällig
ist dabei bloß eine leichte Gehobenheit der Wortwahl. Wenn von Fritz a. O. 38

am Worte oîvâyXvÇ Anstoß nimmt, so erledigt sich das durch den Hinweis auf
olvcxpAvyia in Pol. Lak. 5, 4 und Oik. 1, 22. Der Zusatz über den Arginusenprozeß,

der im Memorabilienabschnitt I 2, 2 die Einfügung von nagavofiog veranlaßt
hat, fehlt in der Apologie. An seiner Stelle steht das Paar aaxpgow-vßQiarrjg, das

die drei nachfolgenden Paare zusammenfaßt.
Wir springen schließlich über zu Mem. I 2,62-64. das zu Apol. § 25 in deutlicher

Beziehung steht. Es fragt sich zunächst, ob dieser Teil der Mem. noch zur Widerlegung

des Polykrates gehört oder nicht. Busse a. O. 218 hat dies nach dem

Vorgang von J. Mesk, Wiener Studien 32, 57 bejaht. Die Frage hat für uns insofern
Interesse, als sich an ihr mit entscheidet, ob die Apologie die Widerlegung des

Polykrates in den Memorabilien berücksichtigt oder nicht.
Auszugehen ist von Libanios, der bekanntlich in seiner Apologie des Sokrates

die Schrift des Polykrates stark benutzt. In § 13 bezeichnet der Redner sein
Beweisziel. Er will zeigen, daß Sokrates niemals Lehrer 1. ungerechten Diebstahls,
2. des Betrugs, 3. des Tempelraubs, 4. des Meineides, 5. der Faulheit, 6. der
Gesetzesverachtung, 7. der Auflösung der demokratischen Verfassung gewesen sei.

Damit ist in der Tat eine wenn auch nicht vollständige Disposition der Verteidigung

gegeben. Die Punkte 1-3 werden in § 103-108 besprochen, Punkt 4 in § 109,
Punkt 5 in § 127-132, die Punkte 6 und 7 an mehreren Stellen, vor allem in § 53-61
und 80-84. Es ist also nicht eine beliebig aufgehäufte Reihe von Verbrechen,
sondern ganz bestimmte wohlbegründete Anklagen. Namentlich für Punkte 1-3
muß das hervorgehoben werden. Libanios § 103-108 zeigt, daß die Anklage sich
auf einen bestimmten sokratischen Logos bezog, in dem an mythischen Beispielen



226 Olof Gigon

gezeigt wurde, wie ein und dasselbe Verhalten bald gerecht und bald ungerecht
sein kann, je nachdem man es Freunden oder Feinden gegenüber übt. Es handelt
sich um ein Gedankenmotiv, dessen Geschichte von der Sophistik über die alte
Sokratik bis zu Piaton wir mit einer ganz ungewöhnlichen Klarheit verfolgen
können, wenn wir (was hier nicht geschehen kann) die folgenden Texte zusammennehmen:

Dialexeis Kap. 3, unsere Stelle bei Libanios, Lysias bei Schol. Aristid.
III 320 Dind., Xenophon Mem. IV 2, 12ff. und Kyrup. I 6, 31 ff. (wozu die

knappen Andeutungen in Mem. II 2, 2 und Ages. 1,17 gehören), endlich Piaton
Rep. 333Eff. und das Pseudoplatonicum De Iusto 374Bff. Ist nun aber Mem.

I. 2, 62ff. darauf zu beziehen oder nicht? Eingeschlossen in den Gedanken, daß

Sokrates eher Ehre verdient habe als den Tod (worin man eine Anspielung auf den

Gegenantrag der Speisung im Prytaneion sehen kann, aber nicht sehen muß) wird
das ziemlich rhetorische Motiv entwickelt, daß keines der Verbrechen, auf denen

die Todesstrafe zu stehen pflegt, dem Sokrates zur Last gelegt werden kann. In
einer Liste werden zuerst die Verbrechen des gemeinen Rechtes (Diebstahl,
Kleiderraub, Taschendiebstahl, Einbruchdiebstahl, Verkauf freier Personen als

Sklaven und Tempelraub), dann die politischen Vergehen genannt. Offensichtlich

trifft nichts davon auf Sokrates zu. Daß es sich bei der ersten Liste mindestens um
eine formelhafte Aufzählung handelt, zeigt die Parallelstelle bei Piaton Rep. 575 B,
die im übrigen mit dem Sokratesproblem nichts zu schaffen hat. Vor allem sind die

beiden, gewiß dem attischen Recht entnommenen, Spezialbegriffe Äamoövreiv und
ßaXXavTioTOjjLElv zu beachten. Die Beziehung zu der bei Polykrates aufgegriffenen
Diskussion scheint mir eine ganz oberflächliche zu sein. Die Liste der Memorabilien-
stelle ihrerseits ist in Apologie § 25 kurz resümiert, doch schimmert der
Grundgedanke und die Zweiteilung in zivile und politische Vergehen noch durch. Die
älteren Interpreten hatten also Recht, wenn sie Xenophons Auseinandersetzung
mit Polykrates in Mem. I 2, 61 schließen ließen.

Wir gehen sogleich zu der zweiten Stelle über, an der die Apologie durch die
Diskussion mit Polykrates beeinflußt sein könnte. Es ist § 20/21. In die Rede des

Sokrates ist hier ähnlich wie bei Piaton, Apologie 24Cff., ein Dialog eingeschaltet.
Und wie bei Piaton ist Meietos der Partner und Hauptträger der Anklage, während
es bei Polykrates und in der bei Xenophon Apol. § 29-31 berührten Erzählung
vielmehr Anytos war. So könnte man vermuten, daß Xenophon direkt durch Piaton

angeregt sei - wenn nicht der Inhalt des Gesprächs völlig abweichend wäre.
Es wird ja gerade ganz allgemein durch die Interpretation der xenophontischen
Apologie mit ihren im Grunde einfachen und naheliegenden Gedankengängen deutlich,

wie wenig sich die platonische Apologie zur Nachahmung eignete. Ihre
Gedanken sind insgesamt derart subtil und eigenartig, daß nur äußerst wenig herauslösbar,

resümierbar und übertragbar ist. Auch an unserer Xenophonstelle haben

wir einen durchaus übersichtlichen Inhalt, der mit Piaton 24Cff. kaum mehr als

die durch die Anklageschrift gegebene Themastellung gemein hat.
Nachdem Sokrates von seiner Eudaimonia und von der Liebe, die ihm Götter



Xenophons Apologie des Sokrates 227

und Menschen bezeugt hätten, gesprochen hat, fragt er Meietos, wie er dann noch
als Jugendverführer bezeichnet werden könne. Er ist sich nicht bewußt, irgendeinen

jungen Menschen der Frommheit oder der Selbstzucht abspenstig gemacht
zu haben. Darauf erwidert Meietos, er kenne junge Leute, die Sokrates dazu

gebracht habe, mehr ihm als ihren Eltern zu gehorchen. Sokrates antwortet, das

beziehe sich allein auf die Paideia, in der er anerkanntermaßen besonders kompetent

sei. Zwei Parallelen werden herangezogen: Im Krankheitsfalle folgt man mehr
dem Arzt als den eigenen Eltern, und in der Ekklesia wählt man zu Strategen eher

den Fachmann als die eigenen Väter, Brüder oder sich selber. Meietos bestätigt,
daß dies in der Tat nützlich und üblich sei, worauf Sokrates fragt, weshalb man in
den andern Gebieten den Kompetentesten vorziehe, während man ihm ein
Verbrechen daraus mache, daß er in seinem Fache, das das wichtigste ist, von Einigen
als der Kompetenteste vorgezogen werde. Damit endet das Gespräch. Wie so oft
bei Xenophon bleibt die letzte Replik des Gesprächspartners einfach aus (besonders

auffallend etwa in Mem. II 1). Hier muß sie freilich ausbleiben, weil ihr
Xenophon von vornherein jede Möglichkeit abgeschnitten hat. An sich hätte sie

darin bestehen müssen, daß Meietos die Vergleichbarkeit der sokratischen Paideia

mit irgendeiner Fachdisziplin bestritten hätte (Plat. Apol. 24Dff., Protag. 327 Ef.,
Ps.-Plat. Alkib. I llOEff. und Dialexeis 6,llf. zeigen, wie verbreitet die Diskussion
über diese Frage war - ganz natürlich in einer Zeit, in der es sich, moderner

ausgedrückt, darum handelte, ob die Ethik sich als Wissenschaft durchsetzen konnte
oder ob es bei der traditionalistisch lockeren Vorbildethik blieb, die man sich

aneignen konnte, so wie man sich die Sprache aneignete. Das Problem ist durchaus
nicht auf Sokrates und Piaton beschränkt gewesen). Nun aber bezeichnet sich
Sokrates selbst sofort als Spezialisten im Fache der Paideia, und diese ganz eindeutige

Selbstdarstellung des Sokrates ist wohl das Seltsamste an diesem kurzen
Gespräch, vor allem, wenn man bedenkt, wie entschieden sich Sokrates bei Piaton
dagegen wehrt, als Lehrer in der Paideia zu gelten: Apologie 19D-20C, sowie in
etwas spitzfindiger Weise 23CD und 33 AB. Es ist allein schon verwunderlich, daß

der Begriff der Paideia bei Xenophon derart fest als Bezeichnung einer bestimmten

Disziplin auftritt, die auf der Ebene der ïôia mit der Medizin und auf der Ebene

der xoivâ mit der Strategik parallelisiert werden kann. Diese Beispiele selbst sind
nichts weniger als zufällig. Es ließe sich in einem weit über Piaton hinausgehenden

Zusammenhang darstellen, wie bedeutungsvoll als «Leitbilder» für die werdende
wissenschaftliche Ethik gerade Medizin und Strategik (als höchste politische Techne

verstanden) gewesen sind. Merkwürdig ist aber die terminologische Verwendung
von naiàeîa. Sie ist in diesem Sinne durchaus kein alter Begriff. Sie tritt vielmehr
erst so spät auf, daß man ihren Ursprung ohne Zweifel in einer bestimmten Theorie
des «sophistischen» Zeitalters wird suchen dürfen, einer Theorie, die man besser

wohl als Wissenschaftslehre denn als Erziehungslehre umschreibt. Denn ihr
Ausgangspunkt wird ein ganz rational gegenständliches Fragen nach dem Zweck und
den Gegenständen des Lernens gewesen sein und nur zum geringen Teil jene exi-



228 Olof Gigon

stenzielle Bekümmerung, die den Hintergrund unseres Begriffs von Erziehung
bildet. Auch auf die Verwendung des Begriffs (pQÖvijuog an der Apologiestelle darf
flüchtig hingewiesen werden. Bekanntlich spielt er bei Piaton eine entscheidende

Rolle. Doch wird auch er sich erst richtig verstehen lassen, wenn man über
Piaton hinausblickt und ihn in den umfassenden Zusammenhang des Werdens der
wissenschaftlichen Ethik der Griechen im 5. und 4. Jahrhundert stellt.

Sokrates ist sich selber bewußt, Fachmann in der Paideia zu sein. Die Formulierung

strebt hier sicherlich wieder jene Megalegorie an, die das Verhalten des

Sokrates in unserer Apologie überhaupt charakterisiert.
Gehen wir nun zu Mem. I 2, 49-55 über, wo dieselben Gedanken anzuklingen

scheinen. Drei Anklagen, die zusammen eine Antiklimax bilden, stehen zur
Diskussion; das Verhältnis zu den Vätern, dasjenige zu den Verwandten und dasjenige
zu den Freunden.

Der erste Punkt wird in einer Schlußfolgerung ausgedrückt : 1. Sokratesüberzeugt
seine Freunde, weiser zu sein als ihre Väter. 2. Das Gesetz erlaubt, Wahnsinnige
zu fesseln. 3. Unwissenheit ist nichts anderes als Wahnsinn. 4. Also dürfen die
weisen Söhne ihre unwissenden Väter fesseln.

Die Widerlegung verbindet zwei verschiedene Gedankengänge. Der erste gibt
dem Ankläger zu, daß es ganz in der Ordnung sei, wenn der Tor wegen seiner Torheit

in den Fesseln des Weisen sei. Durch die komplizierte Formulierung Xeno-
phons hindurch ahnt man, daß damit nichts anderes gemeint ist als eine Explikation

des in der Sokratik weitverbreiteten, später von der Stoa übernommenen
Satzes, daß der Tor ein Sklave und der Weise der einzig Freie sei (vgl. etwa die auf
denselben Logos sich beziehenden Stellen Mem. I 1, 16 und IV 2, 21-23). Der
zweite Gedanke bestreitet den dritten Punkt der Anklage. Unwissenheit und
Wahnsinn sind nicht dasselbe. Denn es kann zuweilen im Interesse des

Wahnsinnigen selber liegen, gefesselt zu sein - wie etwa das bekannte Beispiel bei Plat.
Rep. 331E/332A zeigt. Der Unwissende dagegen muß belehrt werden (zu dem

Gegensatz vgl. Plat. Prot. 3230-E). Auch diese Stelle ist im Hinblick auf die Stoa

bemerkenswert. Die Stoa (und wohl schon einzelne sokratische Logoi) hat in der
Tat Unwissenheit und Wahnsinn gleichgesetzt, weil sie die in unserer Stelle

angenommene Möglichkeit der Heilung des Toren durch Belehrung ausschloß. Auf den
Unterschied von Wahnsinn und Unwissenheit geht auch das etwas unklar formulierte

Stück Mem. III 9, 6f. (Der Kommentar von Delatte, Liège 1933, 122ff. ist
hier wie überall zwar sorgfältig und zuverlässig in dem, was er sagt, endet aber dort,
wo die eigentlich interessanten Probleme erst beginnen). Dort wird zunächst die

Gleichung von Wahnsinn und âveitlarrj/uoavvrj abgelehnt, dann aber doch das

Sich-selbst-nicht-kennen, das Meinen von Wissen in der oïrjoiç als dem Wahnsinn
nahe verwandt bezeichnet. Die Stelle steht in engem Zusammenhang mit Mem. IV
2, 24-30, und beide zusammen befinden sich in einer, wie mir scheint, offensichtlichen,

aber nicht leicht näher zu umschreibenden Beziehung zu Piatons Apologie
21Bff. Die Meinung Xenophons über das Problem der Unwissenheit als Wahnsinn



Xenophons Apologie des Sokrates 229

ist jedenfalls in Mem. I 2, 50 und III 9, 6f. nicht ganz dieselbe. Einmal wendet er
sich gegen Polykrates und gegen den Sokratiker, auf den sich dieser stützt, an der

spätem Stelle dagegen könnte er denselben Text benützt haben, von dem auch

Polykrates ausging. Im weitesten Sinne gehört das Problem in die Bestrebungen
des 5. und 4. Jahrhunderts, ethische Phänomene dadurch anschaulich und
systematisierbar zu machen, daß sie mit medizinischen Phänomenen parallelisiert
werden. In diesem bestimmten Falle muß freilich schon die für Xenophon wie für
Piaton wichtige Stelle Heraklit B46 als Vorläufer genannt werden.

Mem. I 2, 51 geht zum Verhältnis zu denVerwandten über. Sie müssen Sokrates

gegenüber ebenso zurücktreten, wie sie bei Krankheit dem Arzte, beim Prozeß dem
Rechtsbeistand gegenüber zurücktreten. Dieses Problem wird nicht eigens

besprochen. § 52 schließt sogleich die Anklage hinsichtlich der Freunde an. Freund
ist nach der Auffassung des Sokrates, wer nützt. Nützlichkeit besteht aber nicht
nur in Wohlwollen, sondern in der Fähigkeit, das Rechte zu wissen und mitzuteilen.
Sokrates machte die jungen Leute glauben, er allein besitze diese Fähigkeit, und so

machte er sie allen andern Freunden abspenstig.
Die Widerlegung dieser Anklagen in § 53-55 betrifft nach ihren ersten Worten

alle drei Fälle, obwohl der erste Fall schon behandelt war. Hinter der nicht sehr

klaren Ausdrucksweise Xenophons läßt sich ein ungewöhnlich geschlossener

Zusammenhang erkennen. § 53/54 berichtet in zwei Punkten, was Sokrates faktisch
gesagt hat :

1. Auch bei dem uns am nächsten stehenden Menschen kommt es uns allein auf
die Phronesis und auf die Seele als deren Träger an. Der Leib, den die Seele

verlassen hat, ist uns vollkommen gleichgültig. Wir haben hier den Gedanken, den

nicht nur das berühmte Heraklitfragment B96 ausdrückt, sondern der auch in
mehreren Varianten als eine der letzten Äußerungen des Sokrates berichtet wird
(bei Piaton Phaid. 1150ff. gegenüber Kriton, bei Aelian v. h. 116 gegenüber

Apollodoros).
2. Auch an sich selber wird jeder Mensch schon während er lebt, bedenkenlos

jene Körperteile wegwerfen, die ihm von keinem Nutzen sind, Nägel, Haare, Speichel.

Man liebt also nur, wTas nützt. Diese drastischen Beispiele (den nicht sehr

geschickt eingelegten Ausfall gegen die Ärzte - vgl. Heraklit B58 - lassen wir hier
als für unsern Zweck unwesentlich beiseite) hat Xenophon ohne Zweifel aus einem
sokratischen Logos übernommen. Das Beispiel vom Speichel findet sich in zwei

Brechungen als Antwort des Aristippos auf den Vorwurf, warum ihm denn sein
Sohn so gänzlich gleichgültig sei (Diog. Laert. 2, 81 und Stob. Ekl. IV 24b, 30).
Die Anekdote steht auf der einen Seite im Zusammenhang mit der Tatsache, daß

Aristipp nicht etwa seinen Sohn, von dem wir sonst nichts wissen, sondern seine

Tochter Arete zum Erben seiner Philosophie gemacht hat (Diog. Laert. 2, 72 und

Ep. Socr. 29). Auf der andern Seite ist sie, bzw. der größere Logos, aus dem sie

stammt, die Grundlage einer auch theoretisch formulierten Lehre des Aristippos bei

Diog. Laert. 2,91 : « Man liebt den Freund um des Nutzens willen. Denn wir lieben auch

15 Museum Helveticum



230 Olof Gigon

einen Körperteil, solange wir ihn besitzen.» Das ist nur falsch ausgedrückt ; daß die
bei Xenophon und im Apophthegma genannten Beispiele gemeint sind, ist evident.

Die beiden bei Xenophon auseinandergehaltenen Gedankengänge, d. h. die
doppelte Antithese: «Verhältnis zu den nächsten Angehörigen - Verhältnis zu sich
selbst», sowie: «Verhältnis zum toten Leib - Verhältnis zum lebendigen Leib», sind
als ein Ganzes resümiert und als Zitat aus sokratischer Literatur gekennzeichnet
bei Aristoteles Eth. Eud. 1235a35ff. Es ist also höchst wahrscheinlich als Hintergrund

des xenophontischen Textes ein sokratischer Logos anzusetzen, in dem

Aristippos eine bestimmte Rolle spielte.
§ 55 ist die Ausdeutung der zwei Punkte. Eine falsche Deutung, die mit den

Vorwürfen des Polykrates gleichgestellt wird, und eine richtige Deutung werden
einander gegenüber gestellt. Zum ersten wird erklärt, man dürfe (a) aus der Tatsache,
daß der Leichnam sogar der nächsten Verwandten wertlos sei, nun nicht schließen,
man dürfe den eigenen Vater lebendig verscharren. Ebenso bedeute (b) die Tatsache,
daß man sich Nägel und Haare abschneide, natürlich nicht, daß man sich selber
verstümmeln solle. Mit der Paraphrase möchten wir gleichzeitig hervorheben, wie

genau die Formulierungen in § 55 sich auf die Schilderungen in § 53/4 verteilen.
Zum zweiten: Die richtige Interpretation besteht nicht in einer Anweisung,

daß man die andern Menschen wegstoßen solle, weil sie den Anforderungen der
Freundschaft nicht genügten, sondern in einer Mahnung, dafür zu sorgen, daß man
selber diesen Anforderungen genüge. Diese Anforderungen sind ausgesprochen in
den Worten wç (pgovijuwTarov elvai xal oxpeXi/uwrarov, wobei wieder zu
beachten ist, daß der Begriff der Phronesis durch § 53, der Begriff des Nutzens durch
§ 54 erläutert wird. Der Zusammenhang ist also tadellos geschlossen.

Sachlich gesehen widerlegt Xenophon die Anklagen des Polykrates mit zwei
Gedanken. Er präzisiert erstens, worin für Sokrates der Sinn der Freundschaft
beruhe, nämlich in den sich gegenseitig ergänzenden Begriffen des (pgovi/uov und
(ocpéXifiov (ein Vergleich mit Piatons Lysis 207D-210D liegt hier außerordentlich
nahe). Er bemerkt zweitens, daß diese Bestimmung sich nicht an jene wende, die
ihre Freunde einschätzen wollen, sondern an jene, die sich bemühen, selber der
Freundschaft anderer würdig zu werden (zu diesem Gegensatz vgl. Mem. II 5

und Eranos Rudbergianus 134, 136). Eine wirkliche Widerlegung des Polykrates
enthält nur die zweite These, während die erste den Vorwurf im Prinzip anerkennt,
ihm aber durch nähere Erläuterung seinen anstößigen Charakter etwas mildert.

Blicken wir von da zurück auf die Apologiestelle § 20/21, so erkennen wir etwas
Unerwartetes. Sie entspricht nicht der Darlegung Xenophons § 53-55, sondern nur
dem mittleren der drei Anklagepunkte des Polykrates § 51. Mit ihm hat sie gemeinsam

die Parallelisierung der Tätigkeit des Sokrates mit anderen spezialistischen
Berufen. Das erste Beispiel, der Arzt, findet sich an beiden Stellen, das zweite zeigt
Differenzen, ohne daß man ein Prioritätsverhältnis behaupten könnte. Man kann
höchstens das Beispiel vom Strategen banaler nennen, während das Beispiel vom
Rechtsbeistand meines Wissens bei Piaton jedenfalls nie vorkommt. Aber davon,



Xenophons Apologie des Sokrates 231

daß die Apologiestelle auf den Abschnitt der Memorabilien zurückginge, kann
kaum die Rede sein. Selbst Busse a. 0. 223 nimmt an, daß Xenophon in der Apologie

und Polykrates in Mem. I 2, 51 gemeinsam auf eine ältere Sokratikerstelle
zurückgingen.

Zusammenfassend dürfen wir schließen, daß die Apologie mit der größten
Wahrscheinlichkeit weder Xen. Mem. I 2, 9-61 noch die Schrift des Polykrates selber

berücksichtigt hat. Sie orientiert sich wie die platonische Apologie nur an den zwei
Punkten der offiziellen Anklage. Die Untergrabung der väterlichen Autorität ist
der allgemeinen Anklage auf Jugendverführung untergeordnet. Zu untersuchen
wäre übrigens, wie weit das gesamte Motiv der Tätlichkeit gegen den eigenen Vater
über die Sokratik hinaus verbreitet ist und etwa mit besondern Bestimmungen des

attischen Rechtes in Beziehung steht. Es gibt ja neben den Wolken des

Aristophanes und Piatons Euthyphron noch einiges anekdotisches Material (z. B. Diog.
Laert. 2, 135).

Läßt sich aus dem bisher gewonnenen Tatbestand etwas für die Datierung der

Apologie entnehmen Man könnte sagen, sie müsse geschrieben sein, ehe Xenophon
die Schrift des Polykrates kennenlernte, und ein solcher Schluß wäre an sich nicht
widerlegbar. Nur darf man sich keine Illusionen über den Wert einer solchen Hypothese

machen. Wir haben für Polykrates selber wohl einen terminus post quem,
aber keinen zuverlässigen terminus ante quem. Und wer will feststellen, ob Xenophon

sein Werk fünf, zehn oder fünfzehn Jahre nach seinem Erscheinen in die
Hände bekam? Schon die Analyse der wenigen Paragraphen von Mem. I 1, die
wir skizziert haben, zeigte deutlich, daß dieser Teil des xenophontischen Buches

so wenig wie das Übrige unter dem frischen Eindruck des Erlebens geschrieben ist.
Auch er, also das, was man fälschlich als « Schutzschrift » ausgesondert hat, ist aus

Eklogen aller Art komponiert, verwendet allgemeine Theorien über Opfer und
Mantik und (in 11,11-15) solche xarà row /uerecoQokoyœv und entspringt nicht der

geschichtlichen Situation, sondern der (an sich noch keineswegs tadelnswerten)
literarischen Ambition eines belesenen und begabten Dilettanten, der sich auch

an der sokratischen Schriftstellerei beteiligen will; daß dabei persönliche Interessen

Xenophons mitspielten, ist nicht ausgeschlossen ; auch die Sokratesschriften
eines Theodektes und Demetrios von Phaleron dürften teils eine literarische Seite

gehabt haben, teils ganz bestimmten Absichten zugeordnet gewesen sein, die die
Verfasser in ihrer eigenen Zeit verfolgten. Wir kennen ja von Xenophons bewegtem
Leben gerade so viel, um diese Möglichkeit in Rechnung zu stellen. Eine Verteidigung

des Sokrates konnte in einer bestimmten geschichtlichen Konstellation noch

im Jahre 370 für ihn von Interesse sein.

Wenn aber darüberhinaus unsere Grundanschauungvon Xenophons Arbeitsweise
als Schriftsteller überhaupt richtig ist, dann ist zu folgern, daß unser Befund
hinsichtlich des Verhältnisses von Apologie und Mem. I 1/2 vielleicht gar keine

Folgerungen gestattet. Xenophon arbeitet mit Sammlungen von Eklogen (vgl. zu
diesem Verfahren außer der schon genannten Stelle Mem. I 6, 14 noch Isokrates

15* Museum Helveticum



232 Olof Gigon

ad Nie. 44). Er disponiert sie unter bestimmten Stichworten. Für Mem. 11/2 und
Apologie hat er allgemein betrachtet dasselbe Material zur Verfügung, nämlich
eine Serie von Äußerungen über die gemeinte geschichtliche Situation und die
durch sie aufgeworfenen Probleme. Aber Mem. 11/2 und Apologie verfolgen nicht
denselben Zweck. Die Memorabilienkapitel sind eine Apologie im vollen Sinne. Sie

widerlegen die verschiedenen Anklagen; es ließe sich überdies sofort zeigen, daß

nicht nur Mem. I 1/2, sondern das ganze erste Buch der Memorabilien einen
eindeutig apologetischen Zweck hat: Kap. 3 disponiert noch einmal nach den zwei
Punkten der Anklage von 399 und scheint einiges Material nachzutragen, sowohl

was die Gottlosigkeit (§ 1-4), als auch was die Jugendverführung (§ 5-15) betrifft.
Kap. 4 und 5 sollen dem Vorwurf begegnen, daß Sokrates zu Frömmigkeit und
Selbstzucht zwar habe hinwenden, aber nicht hinführen können. Kap. 6 weist in
der Diskussion mit einem eigentlichen «Konkurrenten» nach, daß Sokrates seinen

Anspruch, die Menschen zur Eudaimonia zu bringen (das Wort in dem von der
Sokratik geschaffenen terminologischen Sinne verstanden; vgl. Isokrates adv.
Soph. 3ff. u. a.), durchaus zu erfüllen imstande sei. Kap. 7 endlich verteidigt
Sokrates gegen den Vorwurf, er habe die jungen Leute zu âXaÇôvEia gebracht. Zu
diesem Vorwurf eitler Vorspiegelung von Kenntnissen, die nichtig sind, mag man
vergleichen vor allem Eupolis Frg. 146K. über Protagoras und Isokrates adv.

Soph. 1, 10, 19 und Antidosis 195 und 224 (vgl. Xen. Mem. I 2, 5). Es ist ein ganz
bestimmter Vorwurf, der gegen die anspruchsvollen Epangelmata der Weisheitslehrer

erhoben wurde. Es ergibt sich, daß Xenophon für Mem. I aus der ihm
vorliegenden Literatur eine ganze Reihe von Anklagen gegen Sokrates zusammengestellt

und beantwortet hat. Daß er die Anklage von 399 und das Pamphlet des

Polykrates, das sich als Rede des Anytos beim Prozeß gab, kombiniert und an den

Anfang der Reihe gestellt hat, ist natürlich.
Die Absicht der Apologie ist eine andere. Sie will, wie wir sahen, einen

bestimmten Punkt im Verhalten des Sokrates während des Prozesses psychologisch
erklären und beschreiben: die aus dem Todeswillen erwachsene Megalegorie. Daß

unter diesem Gesichtspunkt die Schrift des Polykrates mit der Vielzahl ihrer
wesentlich auf die politische Gefährlichkeit des Sokrates konzentrierten Anklagen
schlecht zu brauchen war, können wir verstehen. Es können also sachliche und
nicht zeitliche Gründe gewesen sein, die bei der Abfassung der Apologie die Benutzung

des Polykrates ausschlössen.

Wir haben nun noch auf die etwas weniger umfangreiche Frage einzutreten, wie
sich die Apologie zum letzten Kapitel der Memorabilien verhält (IV 8)

Mem. IV 7 spricht davon, welchen Wert Sokrates darauf legte, daß seine Freunde

Episteme besäßen. Er suchte ihnen selber Episteme zu vermitteln, so weit er
vermochte, und wo er selber nichts wußte, wies er sie an die Fachleute. Das führt zu
der Frage, wie weit man Episteme besitzen soll. Zu tief soll man sich auf theoretische

Forschung nicht einlassen, denn das bringt keinen Gewinn. Maßstab ist das

cbyéfo/Aov, was in diesem Falle bedeutet: Man soll soweit unterrichtet sein, daß



Xenophons Apologie des Sokrates 233

man in allen Lebenslagen sich selber mit Fachkenntnis zu helfen weiß und nicht
erst auf den Beistand eines Fachmannes warten muß. Das kommt vor allem zum
Ausdruck in dem Stichwort, das das Kapitel einleitet: avraQxeiç avrovç eîvai

ènefieXelro, und dann in § 9, wo von den medizinischen Kenntnissen die Rede ist,
die jedermann haben sollte. Dementsprechend ist auch § 10 zu beurteilen, der zwar
nicht restlos klar formuliert ist, aber denselben Sinn hat wie Kyrupädie I 6, 2 :

Der Einzelne soll auch sein eigener Mantis sein können - ein Grundsatz, den Xeno-
phon ja auch, wie die Anabasis zeigt, in seinem persönlichen Leben zu befolgen
sich bemüht hat. Als allgemein formuliertes Ideal, das Sokrates selber im höchsten
Grade verwirklicht habe, tritt derselbe Gedanke, nebenbei bemerkt, in IV 8, 11 auf :

Sokrates war avrraQxrjg in der Erkenntnis des Guten und Schlechten und bedurfte
keines Ratgebers dazu. Es ist ein nicht uninteressantes Ideal und läuft im Grunde
auf eine Art praktisch orientierter Polymathie hinaus. Es kommt aber an unserer
Stelle noch etwas hinzu. Es ist nicht nur praktisch zweckmäßig, vom Fachmann
der Mantik unabhängig zu sein. Es ist auch besonders gottgefällig, wenn man sich

bemüht, selber die Götterzeichen zu verstehen. Dann wird man darauf rechnen

dürfen, von den Göttern auch Zeichen zu erhalten.
Hier ist der Punkt, an dem IV 8 einsetzt. Ein Einwand wird erhoben: Ist nicht

der tragische Tod des Sokrates ein Beweis dafür, daß sein Vertrauen in die
Götterzeichen eine Täuschung war Wie kann ein Mensch, der empfiehlt auf Zeichen zu
achten und selber behauptet, durch Zeichen beraten zu sein, in eine solche

Katastrophe geraten Dieses Problem beantwortet IV 8. Es ist aber auch auf einer
andern Ebene mit IV 7 verknüpft. Xenophon bringt nicht nur Arzt und Mantis
zusammen gemäß der altgriechischen Anschauung, für die gerade diese beiden
Berufe nahe verwandt sind. Er will offenbar auch generell an den Bereich der
menschlichen Episteme (IV 7) den übergeordneten Bereich anschließen, der
jenseits der menschlichen Episteme steht (IV 7, 10 und IV 8), also das allein durch
die Mantik erkennbare Wissen der Götter. Es ist die Problemstellung, die vor allem
in dem ungemein wichtigen Stück Mem. I 1, 6-9 behandelt wird.

Wir formulieren allgemein: IV 8 diskutiert den Einwurf, den man gerade vom
Tode des Sokrates her gegen die gesamte von Xenophon vorgetragene Lehre über
Stellung und Bedeutung der Mantik erheben konnte. Verstehen wir den Ausgangspunkt

von IV 8, so dann fallen alle jene Hypothesen dahin, die in IV 8, 1-11 einen
nicht von Xenophon selber stammenden Zusatz erkennen wollten. Schon Wilamo-
witz, Hermes 32, 105 A. 1 hat sich energisch gegen derartige Versuche gewandt.
Aber Schmid-Stähl in 1/3, 227 kommt wieder darauf zurück. In Wahrheit fügt sich

IV 8 genau so in die Gesamtdisposition ein wie jedes andere Kapitel der Memora-
bilien: Im Ansatz ist die Disposition klar zu fassen, in der Durchführung verliert
oder verschiebt sich der Grundgedanke sehr oft.

Es soll nun widerlegt werden, daß der Tod des Sokrates die Wertlosigkeit der
Mantik im allgemeinen und des Daimonion im besonderen erweise. Ist eine solche

Behauptung faktisch aufgestellt worden Wissen können wir darüber nichts, aber



234 Olof Gigon

der Wortlaut von IV 8, 1 läßt es eigentlich vermuten. Es ist freilich jammerschade,

daß wir keine Ahnung davon haben, wie sich die verschiedenen Sokratiker
mit dem Daimonion auseinandergesetzt haben. Aber die Lage ist ja grundsätzlich
dieselbe wie bei den Ereignissen von 399. Wenn überhaupt der Begriff der Sokratiker
und der sokratischen Logoi einen Sinn hat, so muß man a priori annehmen, daß
ein Eukleides, Antisthenes und die übrigen nicht mit Stillschweigen an den beiden
markantesten und verbürgtesten Zügen des geschichtlichen Sokrates, seinem
Daimonion und seiner Hinrichtung vorübergegangen sein können. Es wäre
andererseits nicht zu verwundern, wenn die verschiedenen Sokratiker gerade das
Daimonion in sehr verschiedenem Lichte dargestellt hätten. Einige mögen ihm
weitreichende und erstaunliche Wunderwirkungen zugeschrieben haben; andern

(worunter, wie ich glaube, auch Piaton) mag dieses irrationale, volkstümlicher
Deisidaimonie bedenklich nahestehende Element im Wesen des Sokrates eher peinlich

gewesen sein; sie werden versucht haben, sein Wirken nach Möglichkeit zu
vergeistigen und es jedenfalls mit größter Zurückhaltung zu behandeln. Wieder
andere können es gar als eine alles in allem gar nicht besonders ernsthaft gemeinte
naiôtâ des Sokrates aufgefaßt haben (vgl. etwa Xen. Symp. 8, 5). Endlich müssen

wir die Gegner des Sokrates und der Sokratik überhaupt in Rechnung stellen, die
sich die verschiedenen Angriffsflächen, die das Daimonion bot, gewiß zunutze
machten. (Ob hingegen die Anklage von 399 auf Einführung neuer Daimonia wirklich

das Daimonion im Auge hat, ist mindestens nicht mit Sicherheit zu erweisen).
An unserer Stelle begegnen wir jedenfalls einer ernsthaften Anfechtung des

Daimonion: Wenn es eine göttliche Realität gewesen wäre, so hätte es Sokrates

vor diesem Tode bewahrt.
Die Widerlegung kann nur dahin gehen, daß gezeigt wird, auch der Tod des

Sokrates sei als Wille und Gunst der Götter aufzufassen. Damit kommen wir von
selbst auf ein der Apologie nahestehendes Motiv. Die Apologie lehrt, daß Sokrates
darum ohne Rücksicht auf äußere Opportunität vor den Richtern gesprochen habe,
weil er den Tod gar nicht meiden wollte, sondern als ein Glück herbeiwünschte.
Hier wird erklärt, daß die Führung durch das Daimonion keine Täuschung war,
denn auch der Tod war ein Geschenk der Götter. Gemeinsam ist der Gedanke, daß

der Tod für Sokrates einen positiven Wert besaß. So ist es kein Wunder, wenn sich

einige Stellen fast wörtlich decken.

Mem. IV 8, 1 ist eine erste schematische Beweisführung. Der Tod war für
Sokrates gut, denn a) war er so alt, daß er in jedem Falle wenig später hätte sterben

müssen, b) hat er für ein mühsames und gebrechliches Stück Leben dank seiner
Seelenstärke dauernden Nachruhm eingetauscht. Der Vergleich mit Piatons Sokra-
tesbild ist hier besonders lehrreich. Piaton kennt den Gedanken, daß Sokrates
ohnehin dem Ende des Lebens nahe gewesen sei, auch (Apol. 38C und Kriton 43 B),
aber es ist sicher kein Zufall, daß er ihn nur ganz flüchtig antönt. Piaton will
bewußt alle jene Motive fernhalten, die dem Tod des Sokrates den Charakter einer
unauflösbar tragischen Entscheidung rauben könnten. Es soll sich beim plato-



Xenophons Apologie des Sokrates 235

nischen Sokrates durchaus nicht um jenen Tod handeln, den die Götter zuweilen
ihren Lieblingen im rechten Augenblick als kostbare Gabe senden - so wie es (wir
werden dies noch deutlicher erkennen) letzten Endes Xenophon auffaßt. Bei
Piaton ist der Tod vielmehr derWeg einer spartanisch heroischenPflichtauffassung.
Sokrates hat wie ein Krieger auf seinem von Gott ihm zugewiesenen Posten
ausgeharrt.

Es handelt sich um zwei ganz verschiedene Interpretationen des Ereignisses von
399, und man wird gerechterweise jede in ihrer Eigenart zu würdigen suchen. Uns
steht natürlich die platonische Deutung näher, weil nur durch sie Sokrates eine

wirklich tragische Gestalt wird, und weil nur sie in wirklich philosophische Dimensionen

führt. Wir dürfen aber nicht übersehen, wie sehr das bei Xenophon
vorliegende Bild in seiner einfachen Sachlichkeit dem Ethos der griechischen Klassik
entspricht. Ich glaube denn auch nicht, daß Xenophon hierin von Piaton abhängt.
Es scheint mir im Gegenteil so, daß Piaton in seinen Andeutungen kurz und
beinahe abweisend eben jene Interpretation berührt, die bei Xenophon in xenophon-
tischer Bearbeitung vorgetragen wird.

Die Seelenstärke des Sokrates wird sodann (IV 8, 1 Ende) teils am Verhalten
während des Prozesses und teils an der Gefaßtheit nach dem Urteil erkannt.
§ 2 entwickelt den letzten Punkt weiter. Hier haben wir die im platonischen Phai-
don vorausgesetzte Situation. Ja, wir dürfen vielleicht noch etwas weiter gehen.
Wir finden hier ausgesprochen, was nach Abzug des metaphysischen Lehrgehaltes
als Quintessenz des Phaidon übrig bleibt und was durch das ungeheuer ausgedehnte
Gespräch über die Unsterblichkeit der Seele bis zu einem gewissen Grade verdunkelt

ist. Denn der dramatisch-ethische Sinn der Phaidon-Situation ist doch der, daß
Sokrates sogar angesichts des Todes seelenruhig dasselbe Leben weiterlebt und
dieselben Gespräche weiterführt, die er seit jeher geführt hat. Wir haben hiezu eine
nicht uninteressante Parallele in der Anaxagoraslegende, die ja einige Berührungspunkte

mit den Sokrateserzählungen aufweist (wir werden zu Apologie § 27 nochmals

darauf zurückkommen). Auch Anaxagoras war im Gefängnis, und Plutarch,
de exilio 607 F, berichtet, er habe im Gefängnis die Quadratur des Kreises entdeckt.
Historisch ist dies gewiß nicht. Vielmehr wird auch hier das Motiv gestaltet, daß
der Philosoph und Gelehrte selbst in der äußersten Lebensnot mit unerschütterlicher

Kuhe seine gelehrte Beschäftigung weiter übt. Auch die sehr seltsame, aber
darum wohl alte Anekdote von der Gefangenschaft des Sokratikers Aristippos bei
dem Satrapen Artaphernes (Diog. Laert. 2, 79) drückt, wenn auch in harmloserer
Form, denselben Gedanken aus. So formuliert es hier Xenophon: ovôèv âXXoiô-

XEQOv öiaßiovg fj rôv £ju7iQoo&ev %qovov. Wenn wir bemerkten, daß Piaton das

Motiv nicht ganz rein festhält, so darum, weil das Gespräch über die Unsterblichkeit

der Seele immerhin nicht ohne dauernd spürbare Beziehung auf die einmalige
Situation geführt wird und insofern zweifellos gerade kein «gewöhnliches»
Gespräch ist, das zu jeder andern Zeit auch hätte geführt werden können. Piaton, so

scheint es von da aus, legt das Motiv zugrunde, das wir bei Xenophon in stärkster



236 Olof Gigon

anekdotischer Verkürzung finden und erweitert es zu der ungeheuren Fülle seines

Dialoges über die Seele.

§ 3 ist anders stilisiert als das Vorangehende. Es erinnert an die Kette von
Schlußfolgerungen in 11, 5: a) Das Sterben des Sokrates ist das schönste Sterben,
b) das schönste Sterben ist der schönste Tod, c) der schönste Tod ist der
glückseligste Tod, d) der glückseligste Tod ist der gottgeliebteste Tod. Damit ist bewiesen,

worauf es von Anfang an ankam, daß der Tod des Sokrates kein Beweis der
Gottverlassenheit, sondern im Gegenteil ein solcher göttlicher Führung war.

Dann setzt der Abschnitt ein, den man als eine Art Nachtrag bezeichnen kann
und der zunächst ganz eng mit einem Teil der Apologie zusammengeht. § 4-8
entspricht weitgehend Apologie § 2-6. Wir müssen aber wissen, wie groß die
Übereinstimmung im einzelnen ist. K. von Fritz legt (a. 0. 50ff.) erhebliches Gewicht auf
die Feststellung, daß die von Hermogenes (über diesen selber haben wir schon

gesprochen) mitgeteilten Erwägungen des Sokrates in der Apologie § 1 unmittelbar

vor die Gerichtssitzung gelegt würden, während sie in der Memorabilienstelle
nach Einreichung der Klage, also ziemlich viel früher gedacht seien. Indessen fällt
dies Argument gegen die Echtheit der Apologie, deren Darstellung von Fritz als

gezwungen empfindet, bei genauerer Interpretation im wesentlichen hinweg. In der
Memorabilienstelle, in der es auf den Handlungsablauf als solchen gar nicht
ankommt, wird bloß der unentbehrliche Ausgangspunkt der Überlegungen des

Sokrates bezeichnet: Meietos hat die Klage eingereicht. In der Apologie haben
wir in § 1 zunächst eine Überschrift, die den Zweck des Werkes angibt: zu erklären,
welche Überlegungen Sokrates zu seiner eigentümlichen Haltung vor den Richtern
veranlaßt haben. In dieser Absicht wird, wie wir es schon skizzierten, der ganze
Ablauf der Ereignisse in straffer Folge durchgangen; er beginnt selbstverständlich
mit den Erwägungen vor dem Prozeß und geht dann in § 10 zu den Äußerungen vor
den Richtern über. Und wenn Sokrates noch im letzten Augenblick vor der Sitzung
sich nicht um seine Verteidigung kümmert, so dient diese (im Verhältnis zu den

Memorabilien) verstärkte Dramatisierung genau so wie so und so viele andere
Einzelheiten der wirkungsvollen Hervorhebung der sokratischen Megalegorie, des

Zentralmotivs der Apologie. Die Differenz zwischen beiden Texten ist nur dann

anstößig, wenn man die Fiktion für Wahrheit nimmt und voraussetzt, daß Xeno-
phon hier als Berichterstatter über historische Tatsachen habe schreiben wollen,
wo es sich vielmehr um sokratische Logoi handelt, die nur in einem ganz allgemeinen

Sinn sich an die geschichtliche Realität halten, in allem einzelnen aber den

Stoff mit souveräner Freiheit gestalten. Selbst abgesehen von dieser grundsätzlichen

Feststellung handelt es sich hier um Differenzen, wie sie aus der Arbeitsweise

des viel und sorglos schreibenden Dilettanten Xenophon jederzeit sich

ergeben konnten.
Wir werden nun allerdings im folgenden selber den Unterschieden in beiden

Darstellungen etwas nachgehen. Wir werden sie aber nur als Nuancierungen eines

literarischen Materials auffassen und nicht etwa als mehr oder weniger bedenkliche



Xenophons Apologie des Sokrates 237

Abweichungen von einer historischen Treue, die in einem sokratischen Logos von
vornherein nicht zur Diskussion steht.

Wir heben natürlich nur jene Differenzen hervor, die von Belang sind. So ist in
Apol. § 3 die zweite Replik des Sokrates bedeutend kürzer gefaßt als in Mem.

IV 8, 4, wo in sorgfältig ausgebauter Antithese sowohl das Reden über die Gerechtigkeit

als auch das Tun der Gerechtigkeit hervorgehoben wird.
Übrigens ist es nicht zu leugnen, daß die beiden ersten Redewechsel ein in sich

geschlossenes Ganzes darstellen, das eine Fortsetzung sinnvollerweise nicht
gestattet. Wer erklärt : «Mein Bios ist in sich Verteidigung genug», der verzichtet auf
jede andere Form der Apologie, die diese Haltung nur abschwächen könnte. So

stellt sich hier erneut (s. o. S. 213) die Frage, ob es etwa eine Variante des
Prozeßberichts gab, in der Sokrates überhaupt keine Verteidigungsrede gehalten hat.
Allerdings ist auch die Möglichkeit nicht ganz auszuschließen, daß es sich an
unserer Stelle um ein ursprünglich isoliertes Apophthegma handelt mit der Pointe,
daß das ganze Leben nichts anderes gewesen sei als xaXUorrj fxeXéxr] ouioXoyîaç

(Besteht etwa ein - wie immer gearteter - Zusammenhang zwischen dieser Formel
und dem bekannten, im platonischen Phaidon mehrfach angeführten Satze, daß das

Leben des Philosophen nichts anderes sei als eine /leXerrj ftav&zov vgl. Phaidon

64A, 67DE, 80E).
Bei Xenophon nimmt Hermogenes mit einem Einwand das Gespräch wieder auf.

Die Fassung der Apologie ist die vollständigere. In beiden Fassungen kommt aber
die Pointe nicht klar heraus. Sokrates hatte gesagt, daß sein Leben, also sein ëoyov

zur Verteidigung hinreiche. Hermogenes repliziert (wenn wir die Andeutungen
Xenophons vervollständigen), daß es vor Gericht oft mit dem egyov keineswegs

genüge. Denn der Aoyoç sei imstande, die Wirkung des eqyov aufzuheben. Der
Logos könne solche, die egyco gerecht seien, in den Tod bringen, ebenso wie er
umgekehrt solche, die egyq) ungerecht seien, vor derVerurteilung zu retten vermöchte.
Auf den Gegensatz zwischen Bios bzw. egyov und Logos und damit auf eine ziemlich

fatale Verherrlichung der ôvva/j,iç rov Äoyov kommt es an, nicht auf das hier

nur sekundär angedeutete (o. S. 217 f. besprochene) Motiv gesetzwidriger Erregung
von Mitleid.

Sokrates gibt nun zu, an seine Verteidigung tatsächlich gedacht zu haben. Damit
ist allerdings die Wirkung des stolzen Wortes, mit dem das Gespräch begonnen
hatte, vollkommen ruiniert.

In den Memorabilien interveniert das Daimonion nur einmal, in der Apologie
zweimal. Die Verdoppelung der Warnung hat hier ebenso wenig einen erkennbaren
dramatischen Sinn wie etwa in Epist. Socr. I 7, wo sie Sokrates von der Annahme
einer Einladung des Königs Archelaos von Makedonien zurückhält; besser begründet

ist sie in Theages 129 A-C. An unserer Stelle dürfte es sich nur um eine nicht
gerade geistreiche Steigerung des Effektes handeln (so wie etwa in Mem. IV 2,24
der junge Euthydemos gleich zweimal in Delphi gewesen sein muß).

Äußerst lehrreich ist es, daß im wesentlichen in derselben Prozeßsituation Piaton



238 Olof Gigon

in der Apologie 40 BC gerade das Ausbleiben des göttlichen Zeichens als einen Wink
dafür ansieht, daß das nun erfüllte Schicksal des Sokrates von den Göttern gewollt
sei. Eine Beziehung zwischen den beiden Versionen wird sicherlich bestehen. Ich
möchte zu der Vermutung neigen, daß die naivere und «sensationellere» Version,
also die bei Xenophon vorliegende, die ältere sei. Dasselbe wunderbar feine
dichterische und psychologische Gefühl, das Piaton (wie wir bemerkten) veranlaßte,
alle jene Züge zurückzudrängen, die auf einen eigentlichen Todeswillen des Sokrates

hindeuten konnten, scheint mir auch hier wirksam gewesen zu sein. Er läßt das

Motiv nicht vollkommen fallen. Denn daß das Daimonion gerade an der Peripetie
des Lebens des Sokrates nicht unbeteiligt sein konnte, ist klar. Aber Piaton hat
eine psychologisch spürbar unerfreuliche Situation, daß nämlich Sokrates nur
durch eine höhere Gewalt und nicht durch seine eigene geistige Souveränität daran
verhindert worden sei, wie jeder Spießbürger seine Verteidigungsrede vorzubereiten,

durch eine ebenso schöne wie diskrete Umgestaltung des Motivs aufgehoben.
Dazu noch eins: Bei Xenophon ist die evidente Folge dieser Intervention, daß

Sokrates, wenn er schon spricht, dann vollkommen unvorbereitet spricht. Auch
bei Piaton gibt sich die Apologie, wie das Prooimion zu verstehen gibt, als

Improvisation des Augenblicks. Nur improvisiert Sokrates hier natürlich nicht
darum, weil ihm das Daimonion jede Vorbereitung untersagt hat, sondern weil sich
für ihn, der jetzt wie immer nur die Wahrheit reden und kein einschmeichelndes
Kunstwerk vortragen will, etwas anderes nicht schickt. Piaton denkt hier an die
Probleme, die er (vielleicht ziemlich gleichzeitig) in seinem Gorgias entwickelt hat.
Wie weit etwa andererseits in Apol. 17BC eine Beziehung besteht zu der früher
kurz berührten Situation, in der Sokrates eine ihm von Lysias angebotene,
sorgfältig vorbereitete Verteidigungsrede als für ihn nicht passend ablehnt (Diog.
Laert. 2, 40f.), ist uns nicht mehr erkennbar.

Nun folgt die Begründung der unerwarteten Stellungnahme des Daimonions. Der
in Mem. und Apol. parallele Abschnitt ist zunächst zweigeteilt : 1. Einschätzung des

bisherigen Lebens ; 2. Einschätzung des noch bevorstehenden Lebens. In beiden Stük-
ken ist die Fassung der Memorabilien klarer und vollständiger. Die Apologie stellt
nur einen nicht sehr gewandten Auszug daraus dar. Andererseits wird in Apol. § 7

ein neuer Punkt beigefügt, der im Memorabilienkapitel überhaupt weggelassen ist.
Wir folgen zunächst der Memorabilienfassung § 6-8.
1. Das bisherige Leben. Es ist a) so gut und b) so angenehm gewesen als es nur

sein konnte. Denn a) das beste Leben besteht in der entschiedensten Bemühung
darum cbç ßektiorovq yiyvecrdai (womit ein auch bei Piaton viel diskutiertes,
vermutlich aus der Theorie der «sophistischen» Paideia stammendes Schlagwort
aufgegriffen wird), b) Das angenehmste Leben ist dasjenige, in welchem man sein

eigenes Besserwerden am meisten spürt.
Diese Polarität zwischen âya&ôv und rjôv bzw. yîyvsoûai und alo&aveo&ai,

öri... ist recht interessant. Objektiver Zustand als âya&ov und subjektives
Empfinden des Zustandes als f\ôv werden in einer Weise einander gegenüber gestellt,



Xenophons Apologie des Sokrates 239

daß man beinahe von ferne an Theorien Aristipps erinnert wird (Cic. Luc. 20,
Sext. Emp. adv. Math. 7, 191 ff. usw.). Daß die Formel «Empfinden des eigenen
Besserwerdens » keine beliebige ist, sondern vielmehr ein weitreichendes und noch
in der hellenistischen Philosophie behandeltes Problem antönt, mag der Titel des

Plutarchischen Traktates jimç äv xiç aïoêoiro éavxov tiqoxotixovxoç en' àgexfj zeigen.
Auf die allgemeine Bestimmung des sowohl besten wie auch angenehmsten Lebens

folgt die konkrete Anwendung auf Sokrates (Mem. IV 8, 7). Sokrates hatte diese

Empfindung, immer besserzu werden. Und zwarhatte ersie zunächst selberdurch den

Vergleich mit den andern Menschen -ein Gedanke, der schwerlich mit der Menschenprüfung

der platonischen Apologie (die aus einem ganz bestimmten philosophischen
Problem herauswächst) etwas zu tun hat, eher dagegen mit der Selbsterkenntnis,
wie sie Demokrit B191 fordert. Außerdem hatten auch die Freunde des Sokrates
diesen Eindruck von ihm, und zwar nicht aus bloßer Freundschaft zu ihm, sondern
weil sie selber spürten, wie sie durch den Umgang mit ihm besser wurden.

Das ist alles klar und scharf formuliert. Die Zusammenfassung der Apologie § 5

bietet einen fast unerträglich unbeholfenen Text. Aber der Vergleich der beiden
Stellen ist außerordentlich instruktiv. Es gibt genug Texte bei Xenophon, wo wir
überhaupt nur Résumés im Stile von Apol. § 5 besitzen und den dahinter stehenden

Zusammenhang auf gut Glück rekonstruieren müssen. Eine flüchtige Anspielung
auf unser Stück scheint übrigens in Mem. I 6, 8/9 vorzuliegen.

2. Das kommende Leben. Hier stehen nur die Beschwerden des Alters in
Aussicht. Freilich stellt sich da eine unvermeidliche Inkonzinnität ein, sofern der Rückblick

auf das bisherige Leben den ethischen Fortschritt des Sokrates. hervorgehoben

hatte, während es sich jetzt natürlich nicht um einen ethischen Abstieg handeln

kann, sondern um die Reduktion der physischen Erkenntniskräfte, erst der
Dreiheit von Sehen, Hören und Denken, die schon in der archaischen Zeit völlig
fest ist; dann folgt das Paar «weniger Lernen - mehr Vergessen».

Der Schluß stellt eine seltsame Alternative: 1. Entweder empfindet man diesen

Rückgang nicht, dann lohnt sich das Leben überhaupt nicht. 2. Oder man empfindet

ihn, dann wird das Leben notwendigerweise a) weniger gut, b) weniger
angenehm. Diese Alternative ist offenbar veranlaßt durch das Bestreben, den Schemata
des ersten Teils ein Gegenstück zur Seite zu stellen. Jedenfalls haben wir in Mem.

IV 8, 6-8 einen bemerkenswert sorgfältig disponierten Text vor uns. Aus der
schon hervorgehobenen Unstimmigkeit, daß das ßekxioxovQ yiyveodai im ersten Teil
(aristotelisch gesprochen) die ethischen, in zweiten Teil die dianoetischen Tugenden

betrifft, wird man kaum auf die Uneinheitlichkeit des Ganzen schließen dürfen.
Aus dem Gegensatz zwischen dem vergangenen und dem künftigen Leben

ergibt sich, daß Sokrates eine Fortsetzung seines Lebens gar nicht wünschen kann,
da das Fortschreiten zum Besseren nicht mehr möglich sein wird.

In der Apologie folgt nun aber noch ein ganzer Abschnitt, dessen Interpretation
wir hier gleich anschließen: § 7/8. Die Gottheit beweist dem Sokrates ihre Gunst
nicht nur darin, daß sie ihn gerade jetzt sterben läßt, wo er in der Richtung auf das



240 Olof Gigon

ßeh:iGTov yiyvso&ai seine âx/irj erreicht hat. Sie beweist sie auch dadurch, daß sie

ihm den leichtesten Tod gibt. Denn seine Todesart wird in körperlicher wie in
seelischer Hinsicht die leichteste sein. Der physische Vorgang, den der Scharfrichter

auslöst, verhütet jede Verunstaltung des Leibes. Psychisch gesehen schafft

er ein Minimum von Schmerzen, hinterläßt also bei den Freunden kein Gefühl der

Qual, da die Seele vollkommen heiter entschwinden kann. Ein solcher Tod ist der

wünschenswerteste, den es geben kann.
Soweit § 7. Genau so wie § 5/6 handelt es sich um die ziemlich mühselige

Zusammenfassung eines viel klareren Grundtextes, den man im Hintergrund ahnt. Die

Paraphrase suchte die ursprüngliche Disposition einigermaßen wiederherzustellen.
Das Ganze steht in Antithese zum Vorangehenden: So unerfreulich das noch
bevorstehende Leben wäre, so erfreulich ist der bevorstehende Tod. Diesen

Zusammenhangwird man nicht zerreißen dürfen. Die Apologie kürzt also gegenüber Mem.

IV 8 im einzelnen, ist aber im Ganzen vollständiger. Das wird sich nur so erklären
lassen, daß Xenophon beide Male dieselbe Ekloge vor Augen hatte, aber sie in
verschiedener Weise einarbeitete. Die beiden Texte beziehen sich nicht aufeinander,
sondern gemeinsam auf einen dritten Text, den sokratischen Logos eines uns
unbekannten Verfassers. Welche Bearbeitung Xenophons die ältere ist, läßt sich bei
einer solchen Sachlage unmöglich feststellen.

Sachlich macht § 7 auf den modernen Leser unzweifelhaft einen leicht absonderlichen

Eindruck. Es ist schließlich ein starkes Stück, die Hinrichtung durch den

Schierlingsbecher als eine ideale Todesart anzupreisen, wie es hier und auch noch

(mit Anspielung auf unsere Stelle) in § 32 geschieht. Der antike Verfasser hätte
sich wohl auch nicht so weit verstiegen, wenn ihm nicht in erster Linie eine saubere

und wirkungsvolle Antithese am Herzen gelegen hätte. Daneben darf flüchtig die

Frage aufgeworfen werden, ob nicht in dieser Stilisierung des Todes des Sokrates

vielleicht ein Motiv wirksam war, das wir aus den Geschichten von Kleobis und
Biton, von Trophonios und Agamedes und aus einigen Erzählungen von Todesarten

der Philosophen kennen. Die Gottheit belohnt den Frommen mit sanftem und

glücklichem Tode. Den Tod des Sokrates so darzustellen, war freilich etwas paradox ;

den Anstoß dazu bot teils die Antithese, teils der enkomiastische Eifer des Sokra-

tikers. Wie fern wir damit Piaton stehen, braucht nicht hervorgehoben zu werden.

§ 8 faßt das Resultat der Überlegungen zusammen. Der erste Satz ist unglaublich

ungeschickt. § 5/7 wird als rov Âoyov ènUrxetpiç bezeichnet. Den Begriff
GX071EÏV tieqI rfjç àjioÂoyîaç (§ 4) zu paraphrasieren mit ÇrjTrjTÉa EÎvai êx navroç
tq67zov rà oucocpEvxrixd ist so absurd, daß man sich fragt, ob dem Verfasser dabei
nicht etwa eine Erinnerung an die Kritonsituation in die Quere gekommen ist.
Der letzte Satz von §8 nimmt sehr ungenau und mit ausgesprochen banalem Pathos
die Gedanken von § 6 über die Beschwerden des Greisenalters noch einmal auf.

Kehren wir nun nochmals zu Mem. IV 8 zurück. Es bleiben noch § 9/10 zu

interpretieren übrig. Sie finden in § 26, also an einer ganz andern Stelle der Apologie

ihre Entsprechung.



Xenophons Apologie des Sokrates 241

Im Memorabilienkapitel war von § 6 an die Rede davon gewesen, daß dieser

Augenblick des Todes der wünschbarste sei. Apol. § 7 hatte beigefügt, daß auch
diese Todesart die wünschbarste sei. Nun folgt als drittes Moment, daß auch der
Anlaß des Todes zu keiner Klage berechtige. Aus ungerechter Ursache zu sterben
ist eine Schande für den Mörder, aber nicht für den Ermordeten.

Mit überraschender Subtilität wird aus der Tatsache, daß Unrechttun (âÔixsïv)
schändlich sei, geschlossen, daß auch in unrechter Weise etwas (an sich Indifferentes)

tun (âôixœç ônovv jioleÎv), also einen Menschen in unrechter Weise zum
Tode bringen, schändlich sei. Den Sokrates dagegen geht es nichts an, wenn Andere
ihm gegenüber nicht gerecht denken und handeln. In § 10 wird der Gegensatz
zwischen dem âôixœv und dem äÖLxrj&efe noch gesteigert. Wir bemerken abermals,
daß Mem. IV 8, 9 in Apol. § 26 Anfang sehr verkürzt wiedergegeben wird, während

nachher die Apologie gegenüber Mem. IV 8, 10 etwas ausführlicher ist.
Sokrates beruft sich auf ein mythisches Vorbild. Nur die Apologie nennt die

Namen: Sokrates verhält sich zu seinen Anklägern wie Palamedes zu Odysseus.
Es ist längst erkannt, daß der Verfasser dabei nicht etwa an die Gestalt des alten
Epos denkt, sondern an die Palamedes-Tragödie des Euripides. Wilamowitz a. 0.
104 hat darauf hingewiesen, daß schon vor Philochoros, also im 4. Jahrhundert die

chronologisch unsinnige Fabel bestanden hat, Euripides habe im Palamedes direkt
auf den Tod des Sokrates angespielt. Wenn irgendeine Beziehung existiert, so muß

man sie umgekehrt verstehen : Die Palamedes-Tragödie kann auf die Gestaltung der
Berichte vom Tode des Sokrates eingewirkt haben.

Xenophon selber hat Palamedes noch einmal genannt in Mem. IV 2, 33, doch
steht jene Erwähnung in einem völlig anderen Zusammenhang, in der Frage der
Ambivalenz der scheinbar eindeutigsten Werte wie Gesundheit, Wissen u. a. Eine
Beziehung zwischen den beiden Stellen besteht schwerlich. Das Vorkommen des

Begriffs v/tiveïv hier wie dort ist eine viel zu schmale Basis angesichts der totalen
Verschiedenheit der Gedanken. Beachtenswerter sind die Anklänge der verschiedenen

Sokratesapologien an die Palamedes-Schrift des Gorgias, die J. Morr, Hermes 61

(1926), 467ff. untersucht hat.
Dazu kommt noch die Erwähnung des Palamedes in der platonischen Apologie

41B. Wilamowitz, Hermes 32, 104f. hat zu beweisen gesucht, daß die Xenophon-
stelle im Kern aus Piaton stamme, und noch von Fritz a. 0. 68 hält diesen Beweis

für vollkommen schlüssig. Das ist er nun gewiß nicht. Wilamowitz argumentiert
so : Die Erwähnung des Palamedes findet sich bei Piaton in der dritten Rede des

Sokrates, derjenigen nach dem Todesurteil. Es ist nun geschichtlich und psychologisch

unwahrscheinlich, daß dem Verurteilten noch Gelegenheit geboten wurde,
ein letztes Mal das Wort zu ergreifen. Andererseits bedurfte es einer solchen letzten
Äußerung, damit die Apologie sich zum geschlossenen Kunstwerk abrundete. Also
ist der gesamte Inhalt der dritten Rede reine Dichtung Piatons und muß darum

Xenophons Vorbild gewesen sein - da es ja dann ausgeschlossen ist, daß der
historische Sokrates selber Palamedes erwähnt haben könnte. Diese Beweisführung ist



242 Olof Gigon

bezeichnend für ein Interpretieren, das von dem Gedanken beherrscht wird, es-

sollte möglich sein, aus Piatons Apologie, die ohne weiteres für das älteste Werk
seiner Art gehalten wird, den Inhalt der von Sokrates wirklich gehaltenen Rede

zu eruieren. Uns scheint eine solche Fragestellung einem sokratischen Logos gegenüber

sachlich unzutreffend und letzten Endes unfruchtbar. Generationen ergebnislosen

Bemühens um die historischen Realitäten, die hinter den sokratischen Logoi
stehen können, haben gezeigt, daß auf diesemWegenichtmehrweiterzukommen ist.

Doch nun zum Einzelnen. Gegen Wilamowitz können summarisch drei Punkte
eingewandt werden: 1. Mit psychologischen Gründen allein läßt sich nicht beweisen,

ob für den Verurteilten die Möglichkeit einer letzten Replik bestand oder nicht.
Eine Entscheidung über diese Frage vermögen allein die dokumentarisch belegten
Tatsachen der attischen Rechtsgeschichte zu liefern, wobei angesichts des nicht
allzureichen Materials streng zu unterscheiden ist, ob wir faktisch ein zweites
Beispiel eines solchen Vorgangs haben oder nicht (wobei der negative Schluß keine
sehr große Beweiskraft besitzt) oder ob irgendein Gesetz einen solchen Vorgang
a priori ausschließt - was allein wirklich entscheidend wäre. 2. Mag ein letztes Wort
historisch möglich gewesen sein oder nicht, so ist es in jedem Falle evident, daß
der Dichter Piaton die Apologie als Ganzes konzipiert hat. Mögen historische

Unterlagen existiert haben oder nicht, so hat Piaton in jedem Falle den Stoff völlig
frei disponiert, so wie es seine dichterische Absicht forderte. Die Vorstellung, daß

Piaton in den zwei ersten Reden einen historischen Text zugrundegelegt habe, um
dann eine freie Fiktion an den Schluß zu setzen, bedeutet eine merkwürdige
Unterschätzung von Piatons Künstlertum. Selbst wenn es einen verfügbaren Text der
wirklich gehaltenen Rede gegeben haben sollte (woran ich nicht glauben kann),
war Piaton selbstverständlich immer noch frei, dessen Elemente nach Belieben
anzuordnen. Der Inhalt der dritten Rede ist genau so sehr oder so wenig Fiktion
wie der Inhalt der beiden vorangehenden Reden. 3. Schließlich bleibt zu prüfen,
wie denn Palamedes im besonderen eingeführt wird. Diese Frage erhält dann eine

unleugbare Bedeutung, wenn man nicht einfach die platonische Apologie an die

Spitze aller sokratischen Logoi stellt, sondern es offen läßt, ob Piaton nicht schon

andere Schriften zum Sokratesprozeß kennt und berücksichtigt ; damit ist natürlich

nicht Xenophon gemeint, aber unter Umständen der Text, aus dem er seine

Ekloge genommen hat.
Wie steht es mit Piatons Apologie 41B? Sokrates wirft zum Abschlüsse mit

ruhiger, leiser Heiterkeit die Frage auf, ob nicht der Tod doch etwas Gutes sei.

Denn der Tod kann zweierlei bedeuten : Entweder hat der Tote gar keine Empfindung

mehr und ist wie in einem endlosen Schlafe, oder er geht hinüber an einen
andern Ort, wo er mit allen andern Toten zusammen weilt. Dieser Ort wird
vielfältig beschrieben, zuerst in zwei Bildern, was den Toten überhaupt begegnet, dann
in zwei damit korrespondierenden Bildern, welches die Begegnungen sind, auf die
sich Sokrates besonders freuen würde. Der Tote findet an Stelle der irdischen
Richter die wahren Richter Minos, Rhadamanthys und die übrigen. Er findet die



Xenophons Apologie des Sokrates 243

großen Dichter der Vorzeit, die den Göttern noch besonders nahe gestanden haben.
Und Sokrates selber: Der Nennung der Richter vorhin entspricht die Reihe der

Heroen, die vor ungerechten irdischen Richtern dasselbe Schicksal erlitten haben
wie er, Palamedes und Aias. Dem Umgang mit den Dichtern entspricht der somatische

menschenprüfende Umgang mit den Heroen, vor allem mit jenen, die durch
besondere Beherrschung des Logos sich ausgezeichnet haben.

Wie schon früher, so läßt auch an dieser Stelle die Konfrontation Piatons mit
Xenophon die dichterischen Absichten und die dichterische Größe Piatons schön
erkennen. Bei Xenophon Mem. IV 8 steht das Palamedes-Exemplum im Zusammenhang

der Überlegungen, daß sowohl Zeit wie Art wie Ursache des Todes dem
Sokrates nur denkbar willkommen sein können. Der Nachruhm des ungerecht
hingerichteten Palamedes ist ein realer Faktor, der die völlige Sorglosigkeit des

Sokrates begründet. Damit ist die Tragik aufgehoben und das Leben des

Sokrates in Eudaimonia vollendet, wenn auch in einem altertümlich naiven Sinne.

Piaton nennt Palamedes erst in der dritten Rede. Er gibt das schöne und
bedeutungsreiche Exemplum nicht gänzlich preis, aber es ist nur noch ein gedämpftes
Spiel des Mythos. Die Entscheidung ist schon gefallen. Sokrates hat seine Pflicht
dem Gotte und der Philosophie gegenüber bis zum Letzten erfüllt. Der Tod steht
in kompromißloser Strenge vor ihm. Es ist ein echtes Scheitern und eine echte

Tragik. Und erst im Augenblick, in dem das Urteil unwiderruflich gesprochen ist,
zeigt der Tod seine andere, freundliche Seite. Wenn Sokrates jetzt von Palamedes

spricht, so redet er heiter träumend und als ob er schon tot wäre. An den Nachruhm

denkt er nicht. Die irdische Welt liegt ja hinter ihm.
Die kleine Verschiebung des Exemplum von der Zeit vor der Entscheidung auf

die Zeit nach der Entscheidung scheint das ganze Bild des Sokrates zu verändern.
Daß Piatons Darstellung unendlich viel schöner ist, wer möchte das bestreiten!
Aber geschichtlich dürfte dasselbe Verhältnis vorliegen wie bei der Einführung des

Daimonion. Piaton hat ein in archaisch eckigen Linien ausgeführtes Motiv zu einer

flüchtigen Andeutung umgestaltet. Daß man die knappe Stelle der Apologie 41B
(die überdies neben Palamedes auch Aias nennt) aus ihrem Kontext herausgerissen
und zuerst im Sinne Xenophons und dann gar im Sinne von Diog. Laert. 2, 44

ausgewertet hätte, ist mir ziemlich unwahrscheinlich.
Freilich ist noch eine Frage offen. In Xenophons Apologie findet sich das Palame-

desbeispiel ja tatsächlich inder letzten Rede(§26). Wie ist das zu beurteilen Welche

Einordnung ist bei Xenophon primär und was hat die Umstellung veranlaßt
Wir sind ausgegangen von der Hypothese, daß den beiden Stellen ein einheitlicher

Logos zugrundeliegt, der nachwies, daß erstens die Zeit des Todes (Mem. IV 8, 6-8
und Apol. § 5-6), zweitens die Art des Todes (Apol. § 7 allein) und drittens die
Ursache des Todes (Mem. IV 8, 9-10 und Apol. § 26) die unwandelbare Eudaimonia

des Sokrates bezeugen. Man könnte da ein eigentliches Enkomion des

Sokrates vermuten und eine Widerlegung von Einwänden rekonstruieren nach
einem in der «Sophistenzeit» beliebten Schema: 1. Sokrates starb vor der Zeit.



244 Olof Gigon

2. Selbst wenn dies nicht der Fall war, so starb er doch auf eine gewaltsame und
schmerzliche Weise. 3. Selbst wenn dies nicht der Fall war, so starb er doch auf
eine ehrlose Weise. (Nur nebenbei sei eine merkwürdige Parallele genannt, die mir
gerade zur Hand ist : Das Enkomion des Scipio in Ciceros Laelius 11/12 scheint
im ganzen demselben Schema zu folgen.)

Wenn wir diesen Aufbau für den naheliegendsten halten, so aus zwei Gründen.
Einmal ist es evident, daß dort, wo ein Text in Mem. und in Apol. vorliegt, der
Memorabilientext viel sorgfältiger und klarer stilisiert. Daß Mem. IV 8, das nur
einen einzelnen Abschnitt in einer grösseren systematischen Disposition darstellt,
kürzend einen Punkt wegläßt, ist nicht allzu merkwürdig. Befremdlich dagegen
wäre es, wenn in den Memorabilientext, der durch die Nennung des Hermogenes
am Anfang und am Ende ausdrücklich als Einheit bezeichnet wird und auch
stilistisch und gedanklich als Einheit wirkt, ein Stück aus einer ganz andern Phase
des Prozesses hineingearbeitet worden wäre. Wichtiger ist freilich, daß Apol. § 26

an seiner Stelle überflüssig wirkt. Die Schlußrede des Sokrates vor den Richtern
(Apol. § 24-26) ist, wie wir noch sehen werden, in ihrem Hauptteil scharf disponiert.
Sökrates redet zuerst von den Gegnern, die in Verführer und Verführte geschieden
werden. Die Gegner haben durch ihr Tun die Schuld, mit der sie Sokrates hatten
belasten wollen, auf sich geladen. Denn sie sind a) gottlos und b) unsittlich. Sokrates
selber dagegen hat sich erwiesen als a) weder gottlos noch b) unsittlich. § 25 nimmt
dann, wie wir schon sahen, in verkürzter Form Mem. 12, 62f. wieder auf. Und dann

folgt unsere Stelle : «Auch die Tatsache, daß Sokrates ungerecht stirbt, braucht
ihn nicht zu beschämen, da ihm das dauernden Ruhm eintragen wird.» Das ist ja
nun gar kein wesentlich neues Element. Das war in § 24 alles auch schon gemeint,
wenn Sokrates feststellt, daß die Gegner schuldig sind, er aber mit Zuversicht sich
seiner Unschuld bewußt sein darf. Die Gedanken von § 26 schieben sich bei näherer

Prüfung in einer kaum zu ertragenden Weise über § 24/25. Sie stehen also, wie ich

glaube, in den Memorabilien an ihrem Platze, in der Apologie nicht.
Warum hat Xenophon das Stück versetzt Man wird sofort erwidern, daß es

sich um einen Einfluß der platonischen Apologie handeln muß. Das läßt sich strikte
nicht widerlegen. Aber ich halte es auch gegen den oberflächlichen Augenschein
für unwahrscheinlich. Denn von der Atmosphäre der Platonstelle ist in Xenophons
Apologie auch nicht ein Hauch zu spüren. Nichts von der Verkettung des Pala-
medes mit den andern Jenseitsbildern, nichts von dem heiter schmerzlichen

ötafAv&oÄoyrjaai mit jenen Richtern, die Sokrates verstanden haben und ihn
freisprechen wollten, findet sich bei Xenophon, nur die handfeste Gewißheit, daß

Sokrates sich dem Palamedes vergleichen und auf denselben Ruhm wie dieser
hoffen darf. Nicht Piaton hat den Anstoß zur Versetzung gegeben, sondern das

ganz natürliche Bestreben des Schriftstellers Xenophon, Sokrates mit einem
Ausblick auf die Zukunft wirkungsvoll schließen zu lassen, so wie auch noch das
allerletzte Gespräch, das Xenophon Sokrates führen läßt, in Apol. § 30 mit einem
Ausblick in die Zukunft endet.



Xenophons Apologie des Sokrates 245

Ich glaube nicht, daß in irgendeinem Sinne mit einem Einfluß Piatons auf unsere
Xenophonstellen zu rechnen ist.

Ganz kurz mag noch eine lehrreiche Parallele zu der im Hinblick auf die
Interpretation des Todes zutage getretenen Divergenz zwischen Piaton und Xenophon
angeführt werden. Die Divergenz bestand, wie wir sahen, im Kern darin, daß für
den einen der Tod die tragische Konsequenz der Pflichterfüllung, für den andern
der Tod unter diesen Umständen ein in sich wünschbares Ziel darstellt. Ähnlich
könnte man, mindestens teilweise, das Verhältnis Piatons und Xenophons zur
Armut des Sokrates beschreiben. Für Xenophon ist die Armut eine aus sittlichen
und praktischen Gründen wünschbare Bedürfnislosigkeit; es ist das Ideal der
Autarkeia, das an den entsprechenden Stellen immer wieder genannt oder
angedeutet wird (Mem. I 2, 1 ; 2, 14; 3, 5; 3, 15; 6,4ff ; II 6, 2). In Piatons Apologie ist
dagegen die Armut die unvermeidliche Folge der rücksichtlosen Hingabe, mit der
Sokrates dem Gotte dient (23 B) ; sie ist ein Zustand, in dem er überhaupt nur darum
leben kann, weil Gott es so will (31A-C). Der Gegensatz der Auffassungen ist
derselbe wie vorhin. Bei Xenophon ist die Armut als Autarkie ein positives Element
der sokratischen Eudaimonia. Bei Piaton ist sie eine lastende Konsequenz des

göttlichen Auftrags. Wir werden noch einmal darauf zurückkommen bei Anlaß von
Apol. § 23 und der sonderbaren Stelle Plat. Apol. 36DE.

Zu unserm Abschnitt nur noch eine Kleinigkeit. Apol. § 26 und Mem. IV 8, 10

schließt Sokrates mit einem Satze, in dem er ausdrücklich das Palamedesbeispiel
auf sich selber überträgt. Er erklärt sich überzeugt, daß auch ihm die Zukunft
immer bezeugen werde, er habe in allem das Beste erstrebt. Der Memorabilientext
ist klar. Die Apologie macht zwei recht ungeschickte Zusätze. Neben den Begriff
der Zukunft wird polar, aber sinnwidrig der Begriff der Vergangenheit gestellt, und
die Tugend des Sokrates wird vor allem daran erkannt, daß er die Menschen gratis
belehrt habe. Die Hervorhebung des nQöixa an dieser Stelle wirkt psychologisch
grotesk, paßt aber zu Xenophon, für den dieser Zug im Bilde des Sokrates wichtig
ist. Sachlich gehört er, wie Mem. I 2, Iff. zeigt, zu den Begriffen xaQxeqta xai
evxéXeia (§ 25). Xenophon hat ihn an den Schluß der ganzen Hede gezogen, um
mit diesem einfachen Mittel die beiden Einlagen (§ 25 b aus Mem. I 2, 62f. und
§ 26 aus Mem. IV 8, 9/10) mit dem Grundstock der Rede (§ 24/25a) zu verklammern.

Damit ist der Vergleich der Apologie mit den Memorabilien abgeschlossen. Die
Aufgabe des zweiten Teils dieser Untersuchung wird sein, den Text der Apologie
nun von Anfang an durchzugehen und diejenigen Teile zu interpretieren, die bisher
noch nicht zur Sprache kamen. Erst am Schluß wird sich ein Gesamturteil über
Charakter und Bedeutung der Schrift abgeben lassen. Daß sie von Xenophon
stammt, dürfte freilich jetzt schon feststehen. Wer denn sonst könnte der Verfasser
eines Textes sein, der in so eigentümlicher Weise die Memorabilien teils ergänzt,
teils durch sie ergänzt wird und der mit genau derselben Technik der Zusammenstellung

und Verarbeitung von Eklogen zustande gekommen ist wie der gesamte
Text der Memorabilien selber


	Xenophons Apologie des Sokrates : (I. Hälfte)

