
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 3

Artikel: L'Enigme de Barnabas

Autor: Burger, J.-D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Enigme de Barnabas

Par J.-D. Burger

La période de la vie de l'Eglise chrétienne qui s'étend de la chute de Jérusalem,
en l'an 70, jusqu'au milieu du Ile siècle, a vu paraître toute une série d'ouvrages
chrétiens. Et non des moindres : L'épître aux Hébreux, les évangiles selon Matthieu
et Luc, les Actes des apôtres, l'Apocalypse, la Didaché, les épîtres de Clément,
l'Evangile et les épîtres de Jean, les épîtres de Jacques, Jude, Ignace et Polycarpe,
II Pierre et toute une littérature apocryphe ou hérétique.

Il est extrêmement difficile de dater la plupart de ces œuvres. Seules, l'Apocalypse,

I Clément, les épîtres d'Ignace et de Polycarpe peuvent être situées avec
une précision relative. Elles ont paru entre 95 et 120.

De 65, date approximative de l'Evangile de Marc, à 95-96, où Domitien
persécuta l'Eglise, une période d'importance capitale s'étend, au cours de laquelle la
communauté chrétienne, violemment séparée du judaïsme par le soulèvement de

66-70 et sa répression, prend nettement conscience de ses caractères distinetifs et
de la valeur de sa tradition apostolique.

Jérusalem tombée, les judéochrétiens, réfugiés sur les confins de la Syrie et de

l'Arabie, dispersés, perdent la direction du mouvement chrétien. C'est Antioche,
c'est Ephèse, c'est l'Eglise pagano-chrétienne qui deviennent prépondérantes. C'est
l'universalisme de Paul qui l'emporte sur le traditionalisme de Jacques.

Il serait donc d'un intérêt évident de pouvoir établir une chronologie exacte des

monuments littéraires qui nous restent de cette époque. Elle seule permettrait de

suivre pas à pas le développement des idées et de l'organisation de l'Eglise.
Malheureusement les points de repère manquent.

Non pas totalement, cependant. Il est au moins une œuvre de ce temps: l'épître
de Barnabas, qui porte en elle sa date. Seulement cette date est donnée sous forme

énigmatique. Il faut interpréter. La sagacité de bien des savants s'y est exercée et
lassée. L'intérêt d'une heureuse solution est si grand que le problème ne saurait
être abandonné.

La lettre dite de Barnabas, ne contient pas le nom de son auteur. Celui-ci, qui
affecte une grande modestie, ose à peine se dire didascale. Nous ignorons également
l'adresse des destinataires.

Dans les dernières années du Ile siècle, Clément d'Alexandrie est le premier
qui attribue cette lettre à Barnabas, le compagnon de Paul. Il la cite sept fois et
lui reconnaît assez de valeur pour la placer parmi les écrits canoniques. Eusèbe

(VI, XIII, 14) assure que Clément en écrivit un commentaire. Au début du



L'Enigme de Barnabas 181

IYe siècle, le même Eusèbe (III, XXV) suspecte son origine. Il range parmi les livres
contestés : les Actes de Paul, le Pasteur, l'Apocalypse de Pierre, l'Epître attribuée à

Barnabas, ce qu'on intitule les Enseignements des Apôtres et l'Apocalypse de Jean,
bien que ces ouvrages soient connus de la plupart des auteurs ecclésiastiques.

Notre lettre figure dans le manuscrit d'origine probablement alexandrine qui
porte le nom de Sinaïticus. On l'y trouve, ainsi que le Pasteur, à la suite des écrits
canoniques, avec une souscription: Bagvdßa eniaroXr). Sa lecture liturgique, au
même titre que celle des écrits demeurés canoniques paraît donc avoir été autorisée.

Jérôme, à la fin du IVe siècle, affirme qu'elle est l'œuvre de Barnabas mais
l'écarté du canon et la range parmi les apocryphes.

La tradition qui attribue au compagnon de Paul l'épître dont nous parlons, est
donc assez ferme pour lui avoir valu une canonicité temporaire. Mais elle est bien
tardive.

On trouve, cependant, avant Clément, des traces de l'épître. Le Dialogue avec
Tryphon, de Justin (paru entre 150 et 160) contient neuf passages1 qui, sans être
des citations littérales, reproduisent la pensée de Barnabas avec assez d'exactitude

pour que Harnack conclue: «Il se peut que Justin ait connu Barnabas2.»

Il ne semble pas que Marcion, vers 140, ait appuyé sa réforme antijudaïque sur
l'autorité de Barnabas. Mais nous ne connaissons ses œuvres que par les citations
de ses adversaires. D'ailleurs, s'ils étaient tous deux adversaires du judaïsme, ils
ne l'étaient pas de la même manière : Barnabas annexait l'Ancien Testament au

moyen de l'allégorie, Marcion lui laissait son sens mais l'excluait du canon. Le
silence de ce dernier ne signifierait donc pas ignorance.

Il y a parenté étroite entre les chapitres XV1II-XX de Barnabas et les chapitres
I-VI de la Didaché (qu'on date de la fin du 1er siècle). Les deux passages donnent
l'enseignement moral de l'Eghse en termes presque identiques. Certains critiques
estiment que la version de Barnabas est antérieure à celle de la Didaché, d'autres
affirment le contraire. La plupart estiment que les deux versions sont la reproduction

d'une catéchèse antérieure, juive d'origine.
Barnabas cite le IVe Esdras3, lequel fut rédigé à la fin du règne de Domitien

(95-96). Seulement le IVe Esdras, est une compilation d'écrits antérieurs. La citation

peut donc avoir été empruntée à l'une des sources du IVe Esdras et ne peut
aider à déterminer la date où l'épître fut composée.

L'épitre aux Hébreux, écrite aux environs de 80, contient de nombreux passages

qui l'apparentent à Barnabas. Hemmer en cite dix4.

Enfin Barnabas connaît une tradition évangélique qui peut être celle de Matthieu
mais qui peut avoir été empruntée directement à l'une des sources de Matthieu:

1 Chap. 28, 29, 40, 42, 81, 90, 91, 131.
2 Chronologie I p. 411.
3 Ch. XII1 ; cf. IV Esdras IV 33 et V 5. La citation ne correspond pas exactement au

texte actuel.
4 Dans l'introduction qu'il donne à l'épître de Barnabas. Collection Hemmer et Lejay,

p. LXXVII.
12 Museum Helvetieum



182 J.-D. Burger

les Logia. Il cite comme Ecriture sainte (e&ç yéyQcartai) Matth. XXII14: «Il y a
beaucoup d'appelés mais peu d'élus» (IV 14). Il cite encore Matth. IX 13: «Je ne
suis pas venu appeler les justes mais les pécheurs» (V 9).

Dans son chap. XII 10-11, l'épître refuse à Jésus le titre de fils de David à

l'instar de Matth. XXII 42-44 mais en termes plus nets. Déjà Marc5 (rédigé vers
65) et Matthieu après lui faisaient répudier par Jésus lui-même le titre de fils de

David que les scribes donnaient au Messie. Barnabas renonce à appuyer sa
démonstration sur l'autorité du Seigneur ; il se contente de celle de David qui dans

un psaume appelle prophétiquement le Christ son Seigneur ; il n'est donc pas son
fils. Si l'auteur de l'épître avait eu sous les yeux les Synoptiques dans leur rédaction

définitive il aurait comme eux confirmé l'autorité de David par celle du
Christ, semble-t-il. Ce qui fait penser qu'il cite les sources de Matthieu plutôt que
Matthieu lui-même.

En conclusion, notre épître n'entre dans l'histoire qu'en 190 environ sous le

nom d'épître de Barnabas qu'elle gardera. Elle ne paraît pas avoir joué auparavant
un rôle de premier plan. Mais les citations qu'on fait d'elle, ou qu'elle contient,
l'apparentent aux écrits de la fin du 1er siècle, spécialement à la Didaché, aux
Hébreux, à Matthieu et au IVe Esdras.

Laissons là les critères externes et demandons-nous quelle est la pensée, la
théologie, la piété dont témoigne l'épître et quelles sont les préoccupations de

son auteur.
Elle se présente comme l'écrit d'un didascale qui veut enseigner et réjouir ses

lecteurs dans des circonstances particulières et graves: «Les jours sont mauvais,
dit-il, et l'ennemi possède la puissance. » Il convient donc d'être attentifs, de

rechercher avec soin les volontés du Seigneur, le sens des événements (II 1).

Quelles sont ces circonstances graves - Dieu a abrogé la loi ancienne, supprimé
les holocaustes et les offrandes. Il ne réclame plus que des sacrifices spirituels : le

repentir, la charité. C'est pourquoi il a permis que s'approche «le grand scandale»

dont parle Hénoch6. «Le Maître a réduit les temps et les jours, poursuit Barnabas,
afin que son Bien-aimé se hâtât et vînt dans son héritage.. Le prophète aussi

s'exprime ainsi : Dix royaumes régneront sur la terre ; ensuite surgira un petit roi qui
abaissera à la fois trois des rois. Daniel dit également à ce sujet: Je vis la quatrième
bête, méchante, forte, plus dangereuse que toutes les bêtes de la mer; il lui poussa
dix cornes et de leur pied sortit une petite corne qui abaissa d'un coup trois des

grandes cornes. Vous devez donc comprendre.» (IV 1-6.)
C'est pourquoi, l'auteur supplie ses lecteurs d'être vigilants et de ne plus dire

comme certaines gens «que le Testament est à la fois leur bien (celui des Juifs)
et le nôtre. Il est nôtre en vérité; mais eux ont perdu pour jamais le Testament

reçu autrefois par Moïse.» (IV 6-7.)

5 XII 36-37.
8 Le grand scandale est mentionné dans le livre d'Hénoch LXXXIX 61-64; XC 17;

XCI 7; XCIII 9; XCVII 1.



L'Enigme de Barnabas 183

Israël est abandonné (IV 14) après avoir reçu tant de marques de la faveur de

Dieu. Il a mérité de périr puisque, connaissant le chemin de la justice il a marché
dans les ténèbres (V 4). Prenons donc bien garde de ne pas agir comme eux, nous
partagerions leur sort. Résistons dans les derniers jours où nous sommes, comme
des hommes spirituels, des fils de Dieu, et devenons des temples spirituels pour
Dieu (IV 11).

La faute d'Israël, en punition de laquelle il périt, c'est qu'ils ont lié le Juste, ils
ont frappé leur berger (V 12; VI 7). Ils sont rejetés mais le Testament demeure.

Dieu a créé un nouveau peuple d'héritiers auxquels ses secrets sont révélés. Le
sens du Testament leur est dévoilé, sens spirituel qui trouve dans le Christ son

accomplissement. Ces vrais héritiers domineront la terre (VI 16) quand ils seront
devenus assez parfaits pour mériter que les promesses se réalisent en leur faveur.

Barnabas montre alors le sens spirituel et chrétien de diverses figures de l'ancien
Testament. Le bouc maudit selon la loi et chassé au désert signifie Jésus portant
la malédiction du péché et souffrant pour nous (VII). La génisse, égorgée en expiation

de péchés graves, c'est l'image du Christ ; les pécheurs pour qui il meurt ce

sont ceux qui l'ont tué; «après cela, finis ces hommes, ajoute Barnabas, finie la

gloire des pécheurs» (VIII).
En réalité, Dieu n'a jamais ordonné de circoncire la chair «mais les Israélites

passèrent outre, trompés qu'ils étaient par un mauvais ange» (IX 4). Quand
Abraham pratiqua la circoncision sur 318 de ses gens, il pensait évidemment à

Jésus, puisque 18 s'écrit par un I et un H et 300 par un T. Vous avez là les deux

premières lettres du nom de Jésus et la forme de la croix. Personne, dit-il, n'a
entendu instruction de meilleur aloi mais il sait que ses lecteurs en sont dignes (IX).

L'interdiction de manger des animaux impurs n'a d'autre sens que d'interdire
les relations avec les méchants (X).

Les chrétiens seuls comprendront les allusions au baptême contenues dans

l'Ancien Testament. Entre autres passages, Ezéchiel dit : «Il y avait un fleuve
coulant à droite, duquel montaient des arbres gracieux : quiconque en mange vivra
éternellement; c'est-à-dire: nous descendons dans l'eau remplis de péchés et de

souillures mais nous en sortons chargés de fruits, ayant dans le cœur la crainte et
dans l'esprit l'espérance de Jésus.» (XI 10-11.)

La croix aussi a été annoncée par un autre prophète (en fait, par IV Esdras qui
est ici cité); par Moïse, priant les bras étendus lors de l'assaut des Amalécites; par
le serpent d'airain, par Josué (XII).

Que les chrétiens sont héritiers des promesses et non pas Israël, cela aussi a été

prédit (XIII). S'il est vrai que Moïse reçut les tables de la Loi, souvenons-nous

qu'il les brisa, voyant qu'Israël se livrait à l'idolâtrie. Quant à la nouvelle alliance
elle a été conclue, non par un serviteur mais par le Fils lui-même (XIV).

Le sabbat fut institué le septième jour; mais un jour est comme mille ans. Par
conséquent, le vrai sabbat, après les 6000 ans dévolus à la création, ce sera le règne
de mille ans du Fils: «Nous serons alors en état de le sanctifier, ayant été d'abord



184 J.-D. Burger

sanctifiés nous-mêmes.» (XV 7.) Le huitième jour sera l'inauguration du nouveau
monde. «C'est pourquoi nous célébrons avec joie le huitième jour où Jésus est
ressuscité et où, après s'être manifesté, il est monté aux cieux.» (XV 9.)

Les Juifs ont erré en mettant leur espérance dans le temple. «Ils ont dédié à

Dieu un sanctuaire à peu près à la manière des payens. » (XVI2.). Mais, au cours de

la guerre juive, ce temple fut démoli. Il avait été prédit que le temple, la cité, le

peuple, seraient livrés. Cela a eu lieu. Et maintenant les serviteurs des ennemis
d'Israël le rebâtiront. Mais n'existe-t-il donc plus de temple de Dieu? Si! l'intérieur

de nos âmes, c'est le vrai sanctuaire de Dieu, le temple spirituel bâti pour le

Seigneur (XVI).
Voilà les choses que Barnabas tenait à expliquer. Il passe ensuite à une autre

sorte de connaissance et de doctrine. Il décrit alors les deux voies: celle de la
lumière, où l'on observe les commandements du Seigneur, et celle du noir (fj rov
juéXavoç oôoç) qui mène à la mort et aux châtiments éternels.

Cheminez dans la bonne voie, conclut Barnabas, «car le jour est proche où
toutes choses périront avec le méchant. Le Seigneur est proche ainsi que sa récompense

(ch. XVIII-XXI).

«Cette épître, dit Harnack, donne l'impression d'être antique à qui la ht sans

préjugé.» En effet, la position théologique de l'auteur correspond sur bien des

points à ce que nous savons de la prédication apostolique. La Aia&rjxr), le Testament,

c'est l'Ancien Testament qui est Ecriture sainte et dont les textes ont une
valeur démonstrative irréfragable. On ne place pas en regard de l'ancien un nouveau
Testament constitué. Il est vrai que Matthieu ou les Logia sont cités comme
Ecritures saintes (œç yéyQajiraî) (IV 14); le IVe Esdras, ou telle de ses sources,
est aussi une autorité scripturaire, puisque son auteur est qualifié du titre de

prophète (XII 1); Barnabas élargit le cercle des Ecritures sacrées en recommandant
de «s'instruire de toutes les volontés de Dieu qui sont écrites» (XXI 1). Mais,
d'autre part, ni le recueil des épîtres pauliniennes, ni les Evangiles ne paraissent
former encore un nouveau canon. Quand il affirme qu'il n'est pas permis de nommer

Jésus fils de l'homme ou fils de David (V 5,8; VI12; XII 10-11), il contredit
l'usage des synoptiques. Il paraît ignorer Luc lorsqu'il omet de placer un intervalle
de quarante jours entre Pâques et l'Ascension (XV 9).

La manière dont il parle du Christ est archaïque. Il est le fils de Dieu qui a revêtu
la chair comme un vase contenant son esprit. Ce voile de la chair était nécessaire

pour permettre aux hommes de supporter son approche. Il a enseigné, prêché,
aimé les hommes, choisi ses apôtres. Il est mort en croix pour expier les péchés,

abolir la mort et manifester la résurrection. Ressuscité le huitième jour de la
semaine, il règne au ciel: «toutes choses sont à lui et en lui» (XII 7); il est juge
des vivants et des morts, il reviendra en gloire, régnera sur la terre pendant mille
ans avant que ne s'ouvre l'ère nouvelle.

Lui-même est actif dans l'âme des fidèles. Le Saint-Esprit est nommé une fois



L'Enigme de Barnabas 185

(XIX 7) mais son action se confond avec celle du Christ «qui prophétise en nous,
habite en nous, inspire la prière, le repentir, et nous introduit de la sorte, dans le

temple incorruptible» (XVI9). En général, les personnes du Père et du Fils ne sont

guère distinctes; quand Barnabas parle du Seigneur, on ne voit pas clairement
s'il entend le Père ou le Fils.

Le salut nous est acquis par le sang de Christ, selon Esaïe LUI. Il consiste en la
rémission des péchés, suivie d'une régénération qui fait du chrétien un temple saint.

Le seul sacrement dont il soit fait mention est le baptême: «Nous descendons

dsn l'eau remplis de péchés et de souillures ; mais nous en sortons chargés de fruits,
ayant dans le cœur la crainte et dans l'esprit l'espérance de Jésus.» (XI 11.)
Aucune allusion n'est faite à la Cène. Le seul sacrifice (dva(a) auquel Dieu prenne
plaisir, c'est un cœur brisé (II10). Que celui qui a commis une faute fasse l'exomo-
logèse prescrite et qu'il évite de se rendre «à la prière» avec une mauvaise
conscience (XIX 12).

Les institutions ecclésiastiques sont encore dans un état rudimentaire, beaucoup
moins développé que ne le montre, à la fin du premier siècle, la Didaché. Les

préceptes de morale, par contre, sont les mêmes. Tous deux se souviennent de
l'économie des premiers temps et recommandent de pratiquer la communauté des

biens (XIX 8). Il n'est fait mention ni de prêtres, ni d'évêques. La hiérarchie ne

paraît pas constituée. L'auteur se dit didascale. Quand il mentionne le collège
des XII, c'est en des termes que rappellent la liberté de langage dont Paul usait
à Antioche à l'égard de Pierre: «Jésus choisit pour ses apôtres, pour futurs
prédicateurs de son Evangile, des hommes coupables des pires péchés, afin de montrer
qu'il n'est pas venu appeler les justes mais les pécheurs.» (V 9.) Assurément, on

ne parlait plus ainsi des apôtres au temps d'Ignace.
Son millénarisme l'apparente à l'Apocalypse de Jean (XX 6) ; mais il se montre

beaucoup plus sobre sur ce point que ne le sera Papias au début du second siècle7.

En général, sa théologie manifeste nettement l'influence de Paul. On retrouve
chez lui l'écho des grandes antithèses de l'apôtre: la lettre opposée à l'esprit, le

joug de la loi ancienne opposé à la liberté de la loi nouvelle, la circoncision du cœur
opposée à celle de la chair. L'argument qu'il oppose aux Juifs pour démontrer la
messianité de Jésus, c'est l'accomplissement en sa personne des prophéties.
Jusque dans la forme des salutations initiales et de la bénédiction finale, on constate

une influence paulinienne8. L'image du temple spirituel que sont les cœurs
chrétiens est fréquente dans les écrits apostoliques9. Sa pensée fondamentale: le
vrai Israël, ce sont les chrétiens, est aussi celle de Paul10. Et ceux qu'il combat:
les chrétiens soumis aux observances judaïques, sont ceux-là mêmes qui furent
de dangereux adversaires de l'universalisme de Paul. A considérer la manière
forte dont Barnabas les combat, on s'aperçoit que le danger subsiste: ils sont,

7 Cf. Eusèbe, Hist, ecclée. III, XXXIX 12.
8 Cf. I avec I Cor. IV 14, 15, 17; et XXI 9 avec Gal. VI 18, Phil. IV 23, Philém. 25.
9 Cf. I Cor. III 16-17; II Cor. VI 16; I Pi. II 4-6; Act. XVII 24.
10 Cf. Rom. IX 6; Gal. VI 16.



186 J.-D. Burger

dit-il, dans les ténèbres, ils n'ont pas compris la volonté de Dieu, ils sont indignes
de son alliance, leur temple ressemble aux temples payens, leur circoncision, leurs
sacrifices, leurs jeûnes, leur sabbat sont de vaines cérémonies. Les Juifs auxquels
ils restent unis ont crucifié le Messie comme leurs pères ont massacré les prophètes :

«Je vous en supplie, implore Barnabas, faites attention à vous-mêmes, ne
ressemblez pas à certaines gens en accumulant péché sur péché et répétant que le
Testament est à la fois leur bien et le nôtre (IY 6). Il faut rompre avec le judaïsme.
Les Juifs se sont totalement égarés «trompés qu'ils étaient par un mauvais ange»
(IX 4). Que la catastrophe qui s'est abattue sur eux serve d'avertissement à tous
ceux qui prêtent l'oreille à leur propagande et leur fasse craindre d'être entraînés
dans la même ruine.

C'est bien là le but principal de Barnabas : rompre tout lien entre le christianisme
et le judaïsme. L'Ecriture bien comprise condamne les pratiques juives et le sort
de ce malheureux peuple manifeste clairement qu'il est réprouvé. Que les chrétiens

rompent donc toutes relations avec ces ennemis du Christ. Barnabas y tient beaucoup.

Il est urgent de se décider. Il n'en dort pas (XXI 7) et c'est vraiment un cri
d'alarme qu'il pousse: «Fuyons absolument les œuvres iniques, de peur qu'elles
ne se saisissent de nous Ne donnons pas à nos âmes congé de courir en la
compagnie de pécheurs et de méchants de peur de devenir semblables à eux. » (IV 1,2.)

L'examen général du contenu de l'épître nous invite à fixer la date de sa

composition dans les temps postapostoliques. Des malheurs ont fondu sur Israël, le

temple de Jérusalem est détruit, le grand scandale dont parle Hénoch s'est

approché, Tout cela fait penser aux temps qui suivirent immédiatement la grande
catastrophe juive de l'an 70.

Il est temps d'aborder l'examen de l'énigme qui contient la date. Voici le texte:
«Il s'est approché le grand scandale dont Hénoch dit qu'il a été écrit. Le Maître

a réduit les temps et les jours afin que son Bien-Aimé se hâtât et vînt dans son
héritage. Le prophète aussi s'exprime ainsi: Dix royaumes régneront sur la terre;
ensuite surgira un petit roi qui abaissera à la fois trois des rois11. Daniel dit également

à ce sujet: Je vis la quatrième bête, méchante, forte, plus dangereuse que
toutes les bêtes de la mer; il lui poussera dix cornes et de leur pied sortit une petite
corne qui abaissa d'un coup trois des grandes cornes12. Vous devez donc
comprendre.» (IY 3-6.)

Le livre d'Hénoch n'annonce pas en propres termes la venue d'un «grand
scandale». A plusieurs reprises, il fait mention d'une perversion croissante jusqu'à la
fin des temps: «une génération sera plus criminelle que l'autre jusqu'à ce que se

lève une génération de justice» (XCVII 1). Le passage auquel Barnabas fait ici
allusion pourrait bien être celui-ci. «Lorsqu'en toute œuvre, l'injustice, le péché,
le blasphème et la violence auront grandi, quand la perversité, le crime, l'impureté
se seront accrus, un grand châtiment viendra du ciel sur tout cela.» (XCI 7.) Un

11 Daniel VII, 24.
12 Daniel VII, 7-8.



L'Enigme de Barnabas 187

grand scandale qui attire un grand châtiment, telle est la prédiction d'Hénoch qui
se trouve réalisée au moment où paraît l'épître.

Dans la citation qu'il fait ensuite de Daniel VII 24, Barnabas modifie le texte :

où Daniel parlait de dix rois, il dit assez bizarrement: «Dix royaumes régneront
sur la terre.» Ces ôéxa ßaaifelai peuvent s'entendre de dix gouvernements dont les

chefs ne seraient pas tous d'authentiques ßaaihig. Après ces dix gouvernements,
surgit un «petit basileus» qui abaisse d'un coup trois des rois.

La citation qui suit de Daniel VII 7-8 montre que Barnabas n'a pas en vue
dix royaumes mais bien dix gouvernements d'un seul royaume: la bête sur le

front de laquelle poussent dix cornes; la onzième, petite, en abaisse d'un coup trois
des grandes. Quelle peut être l'époque ainsi dépeinte à mots couverts et pourtant
bien compréhensibles: «Vous devez donc comprendre»?

Le grand scandale et les deux prophéties de Daniel s'appliquent d'une manière

frappante aux circonstances dans lesquelles Vespasien fut élevé à l'empire.
Le grand scandale suivi d'un grand châtiment c'est le péché des Juifs qui les a

conduits à crucifier le Seigneur, suivi de la destruction de Jérusalem et du Temple,

entreprise par Vespasien, couronnée en 70 par son fils Titus. On ne peut
imaginer pire scandale ni plus sévère châtiment. Le chapitre XVI confirme l'impression
qu'il s'agit bien ici de la destruction du Temple après qu'il a été profané, à la fois
conséquence du scandale de la crucifixion et scandale nouveau. «Les Juifs, dit ce

chapitre, ont mis leur espérance non dans leur Dieu qui les avait créés mais dans

un édifice avec la pensée qu'il était la maison de Dieu... Vous avez bien vu que leur
espérance est vaine.» Et plus loin: «Comme les Juifs étaient en guerre, leurs ennemis

démolirent le Temple il avait été prédit aussi que la cité, le Temple, le peuple
d'Israël seraient livrés: Il arrivera, dit l'Ecriture, que dans les derniers jours le

Seigneur livrera à la destruction les brebis de son pâturage avec leur bétail et leur
tour. Or, l'événement a eu lieu comme le Seigneur l'avait annoncé.»

Si le grand scandale est la destruction de Jérusalem, le «petit roi» qui règne alors
serait Vespasien. S'il est dit petit, c'est qu'il est de basse extraction, petit-fils de

centurion et fils de publicain. De César à Néron, l'illustre gens des Julii Claudii
avait dominé l'empire. Leur successeur presque direct était en comparaison de

condition bien modeste pour occuper un si haut poste. Puisque Daniel parlait
d'un petit roi, d'une petite corne, on pouvait bien trouver une justification du

qualificatif prophétique dans l'humble origine du premier empereur plébéien.
Le petit roi en abaisse trois d'un coup. La chute de Néron, en juin 68, avait laissé

l'empire vacant. Trois généraux: Galba, Othon, Vitellius furent successivement
acclamés empereurs au cours de l'année qui suivit; tous trois furent empereurs
légitimes puisqu'ils obtinrent la reconnaissance du Sénat. Mais Galba fut assassiné

par ses soldats après six mois de règne. Othon, battu par Vitellius, se donna la

mort. Vitellius, à son tour, fut jeté au Tibre, tandis que dès le 1er juillet 69, les

légions d'Orient avaient proclamé empereur leur général Vespasien. Celui-ci
parvint à se maintenir et fonda la dynastie flavienne. Il accédait à l'empire en passant



188 J.-D. Burger

en quelque sorte sur le corps des trois empereurs précédents et paraissait le vrai
successeur de Néron.

Les lecteurs de Barnabas pouvaient aisément voir dans ce concours de circonstances

l'accomplissement des prophéties d'Hénoch et de Daniel. Ces événements
étaient tout proches et paraissaient annoncer la fin des temps. Notre épître peut
donc être datée des années qui suivirent immédiatement la ruine de Jérusalem,
soit de 70 à 75. Aucune autre conjoncture historique ne répond aussi bien à
l'ensemble des données de l'épître. C'est ce que M. d'Herbigny, après Weizsäcker
et d'autres, a montré de façon qui nous paraît décisive13.

Et cependant, la grande majorité des critiques renoncent à dater l'épître du
règne de Yespasien. Les uns: Wieseler, Riggenbach, s'arrêtent au règne de Domi-
tien (81-96); d'autres: Hilgenfeld, Funck, Bardenhewer, pensent à Nerva (96-98);
d'autres encore : Lightfoot, Ramsay, estiment que l'épître fait allusion à un Nero
redivivus qui doit un jour renverser la dynastie flavienne. De plus en plus, c'est

au règne d'Hadrien que s'arrêtent les critiques, soit au début du règne: 117 ou
119 (Veil, Gabriel Oger), soit à la fin, au moment de la dernière révolte juive sous
Barkokéba et en connexion avec elle, en 130-131. Cette dernière opinion est
dominante. Elle rallie les plus grands noms: Harnack, Heussi, Schlatter, Loisy.

Ces savants conviennent que la personne et le règne d'Hadrien ne s'accordent

guère avec les données du chapitre IV de Barnabas. Hadrien n'est pas un petit roi,
il n'a pas abattu d'un coup trois de ses prédécesseurs, il n'est pas le onzième

empereur mais bien le quatorzième. Il ne reste du chapitre IY que le grand scandale.
Hadrien l'aurait provoqué en décidant de faire rebâtir la ville et le temple de

Jérusalem, décision qui, en 132, donna naissance à la révolte de Barkokéba. Aussi
le chapitre IV leur paraît-il incompréhensible et ce n'est pas sur ses données énig-
matiques qu'ils fondent la date de l'épître. Après l'avoir étudié minutieusement,
Harnack conclut avec découragement qu'il n'y a rien à tirer de ce chapitre;
l'auteur, dit-il, a fait usage d'une prophétie obscure, inspirée avant lui par un
concours de circonstances politiques (en Egypte, peut-être) et qu'il ne comprend

pas lui-même. Il la cite, espérant que quelqu'un la comprendra14.
C'est du chapitre XVI que Harnack et ceux qui l'ont suivi tirent leur argumentation.

Le temple a été détruit, mais il va être reconstruit. «La situation, dit Harnack,
est celle-ci: On reconstruit la ville nouvelle sur les ruines de Jérusalem. Les
esclaves sont à l'œuvre ; le temple n'est pas encore rebâti - le temple payen qui doit
recouvrir le temple ruiné des Juifs - mais sa reconstruction est prévue pour un
temps proche. On ne trouve cette situation que sous Hadrien15.»

A l'appui de cette manière de voir, Harnack cite un texte de Dion Cassius

(69, 12): «Lorsqu'Hadrien fonda une ville nouvelle à Jérusalem sur les ruines de

13 La Date de l'Epître de Barnabé, dans : Recherches de sciences religieuses 1.1. Paris
1910.

14 Die altchristliche Literatur. Die Chronologie I 410-428. Leipzig 1897.
15 Ibid. p. 426.



L'Enigme de Barnabas 189

l'ancienne, ville qu'il nomma Aelia Capitolina, et lorsqu'il édifia sur la place du
temple de leur dieu un autre temple dédié à Zeus, une guerre s'éleva, grande et
longue. Car les Juifs tenaient pour une abomination que des étrangers s'établissent
dans leur ville, et que des sanctuaires étrangers fussent bâtis en elle.»

Mais le chapitre XYI de Barnabas reflète-t-il vraiment les projets d'Hadrien
Quand il parle de la destruction du temple, il a évidemment en vue le temple
matériel de Jérusalem: ((Comme les Juifs étaient en guerre, leurs ennemis démolirent

le temple; et maintenant, ajoute-t-il, les serviteurs de ces ennemis le
rebâtiront.» Le verbe est au futur, la reconstruction est à venir; puis il dit au présent:
«Recherchons donc s'il existe encore un temple de Dieu. Il en existe un, sans doute,
mais là où lui-même déclare le bâtir et le restaurer De quelle façon? La voici:
c'est en recevant la rémission de nos péchés, c'est en espérant en son nom que
nous devenons des hommes nouveaux, que nous sommes recréés de fond en comble ;

c'est ainsi que Dieu habite réellement en nous, dans notre intérieur Voilà ce que
signifie le temple spirituel bâti pour le Seigneur. »

Cela paraît clairement indiqué: le temple détruit, c'est le temple juif, matériel,
de Jérusalem; celui qui est reconstruit, c'est le temple spirituel que sont les cœurs
chrétiens. L'œuvre est commencée, elle s'achèvera : les serviteurs des ennemis qui
ont détruit le temple de Jérusalem rebâtiront le temple spirituel. Qui sont les

serviteurs des Romains, sinon les chrétiens soumis à l'empire et qui se recrutent
en grand nombre parmi les esclaves

Cette opposition du matériel juif au spirituel chrétien, cette manière allégorique
de signifier les choses, est exactement conforme au style de l'épître. Et Barnabas
lui-même explicite suffisamment sa pensée sur ce point.

Dès qu'on admet que le temple à reconstruire est spirituel, on s'éloigne de l'explication

de Harnack; le règne d'Hadrien ne convient plus du tout aux données de

l'épître. Il ne reste plus qu'à en revenir aux prophéties du chapitre IV.
Si la plupart des critiques ont renoncé à voir dans Vespasien le petit roi qui en

humilie trois d'un coup, c'est que les prophéties annoncent que le petit roi succède

à dix gouvernements (ßaoifelai). Or, dans la liste des empereurs romains,
Vespasien n'est que le neuvième empereur. Il en manque deux.

M. d'Herbigny a fait remarquer avec raison que Barnabas ne doit pas avoir
corrigé sans raison le texte de Daniel. S'il parle, non de ßaaiXsiq mais de ßouJi-

Xeïai, c'est qu'il veut mettre l'accent non sur le titre impérial des prédécesseurs
de Vespasien mais sur leur pouvoir réel.

Au temps de Vespasien, les Romains comptaient assurément leurs empereurs à

partir d'Auguste. Il n'en était pas de même des Orientaux. La date du nouveau
régime, à leurs yeux, coïncidait avec l'arrivée dans leur pays des maîtres romains.
C'est la domination romaine qui compte beaucoup plus que les titres d'Auguste.
Ce dernier, en fait, ne fut jamais ßaoifavs mais seulement princeps de la
République et imperator militaire. S'il réussit à concentrer dans ses mains tous les

pouvoirs que la République avait coutume de répartir entre plusieurs, il n'y eut



190 J.-D. Burger

pas, en droit, changement de régime. Ecoutons là-dessus l'historien Ferrero:
«Auguste ne fonda pas une monarchie ; il reconduisit la République à ses origines
en rétablissant l'autorité du rex. Mais ni lui, ni son époque n'ont osé le dire, ni
créer une autorité dont les pouvoirs eussent une base solide et des limites précises.
On préféra résoudre le problème en combinant de manière différente, en un seul

principe, les pouvoirs des anciennes magistratures républicaines16.»

Il n'est donc pas surprenant de voir un Barnabas compter les ßaoiXeiai non

pas à partir d'Auguste mais plutôt depuis la soumission de sa patrie à la puissance
romaine. Pour un Juif du premier siècle, la première «domination» était celle de

Pompée, qui, en 63, prit la ville sainte et profana le temple en pénétrant dans le lieu
saint. Le premier «imperator» c'est le général Pompée qui vainquit Mithridate, conquit

l'orient, soumit la Palestine et supprima le titre royal d'Hyrcan II pour ne lui
laisser que le souverain pontificat. Il avait incarné toute la puissance romaine, lors-
qu'en 52, il avait été revêtu à la fois des pouvoirs consulaires et proconsulaires.

Dès après Pharsale, en 48, César exerce à son tour la domination suprême. Maître
de l'Egypte, il traverse en 47 la Palestine et la Syrie pour aller battre le fils de

Mithridate: Pharnace. Il est dictateur et tout-puissant dans l'orient comme à

Rome et reçoit en 45 le droit de porter le titre d'imperator.
Après son assassinat en 44, Octave, son fils adoptif et son héritier, eut à

conquérir le pouvoir. Jusqu'à la bataille d'Actium en 31, c'est Marc-Antoine qui règne
en Orient. Il est roi d'Egypte par son mariage avec Cléopâtre mais précisément ce

titre étranger empêche qu'il ne soit considéré comme un authentique dominateur
romain, tout triumvir et dictateur qu'il soit. C'est Octave qui est le vrai successeur
de César. C'est lui qui obtient le titre d'Auguste et qui remporte sur Marc-Antoine
la victoire d'Actium. Marc-Antoine, à un siècle de distance, est éclipsé parles succès

étonnants de son rival de jadis17.
Si l'on se place, autant que faire se peut, au point de vue dont un juif du premier

siècle juge l'histoire de Rome, on admettra sans peine, croyons-nous, que la liste
des empereurs romains commence, pour lui, en 63, par Pompée. César lui succède

puis Auguste, Tibère, Caligula, Claude, Néron, Galba, Othon, Vitellius qui font
ensemble dix. Le petit roi qui en abat trois d'un coup est alors Vespasien. «Vous

devez donc comprendre», disait Barnabas. Nous croyons comprendre, en effet, que
«les circonstances présentes» que décrit le chapitre IV sont la ruine de Jérusalem

en 70 et l'élévation à l'empire de Vespasien contre les trois prétendants qu'il
élimine. La date de notre épître serait ainsi fixée aux premières années du règne
de Vespasien, soit de 70 à 75.

Il nous reste à voir qui en est l'auteur et à qui l'épître est adressée. Les deux

questions sont connexes.

16 G. Ferrero, Nouvelle histoire romaine p. 186. Paris, Hachette 1936.
17 M. d'Herbigny est d'un autre avis. Il compte les ßaaiXeiai à partir de César, puis

Marc-Antoine, puis Auguste, etc. C'est qu'il est persuadé que l'auteur de l'épître est un
Egyptien d'Alexandrie, qui doit compter le roi d'Egypte Marc-Antoine parmi les dominations.

Nous én jugeons autrement.



L'Enigme de Barnabas 191

L'auteur se présente comme un homme âgé qui instruit ses «fils et filles» (11), ses

«enfants» (XV 4), au nom des expériences qu'il a faites: «Le Seigneur m'a tenu
compagnie dans le chemin de la justice.» (13.) Avec une modestie un peu forcée,
il renonce au titre de didascale et ne veut être que «le pauvre serviteur», «l'humble
serviteur de leur charité» (II9 ; VI5). Il a évangélisé les destinataires ; il s'en félicite
et il espère que son salut en sera la récompense (I 3); il se dit l'«un d'entre eux»
et il les aime plus que sa vie (IV 6).

Il a conscience de savoir beaucoup de choses capables de rendre parfaite la

gnose de ses lecteurs. Le gnostique, dit-il, «c'est celui qui est sage, instruit et qui
aime son Seigneur» (VI 10). Il ne serait pas fâché qu'on lui applique à lui-même
cette définition et nous sommes bien loin encore du gnosticisme hérétique et
prétentieux qui menaça l'Eglise dès le début du Ile siècle.

La connaissance qu'il a du rituel juif du temps nous incline à voir en lui un Juif
converti. De la tradition évangélique, il ne paraît connaître que les Logia, recueil
de discours de Jésus écrits en araméen avant 65, donc dans un milieu juif. D'ordinaire,

quand il cite l'Ancien Testament, c'est d'après les LXX et assez librement.
Il cite pourtant une fois le texte hébreu de Genèse II (XV 3). Il y affirme avec
le texte hébreu que la création fut achevée le septième jour, tandis que les LXX
affirment que la création fut achevée le sixième jour déjà.

Quant aux destinataires, ils sont, dit l'épître, tentés d'imiter certaines gens qui
disent du Testament qu'il est un bien commun aux Juifs et aux chrétiens. Il peut
s'agir de Juifs d'origine qui, devenus chrétiens, ne veulent pas rompre avec leur
peuple; ou de payens convertis, troublés par la propagande juive qui s'appuie sur
l'autorité du Testament pour affirmer la pérennité de la Loi et du rite.

Il est dit ailleurs que «Dieu nous a prévenus de toutes choses, de peur que nous
ne soyons entraînés dans leur ruine, a>ç ènrjXvroi rô> èxeivwv vôfico, en tant
qu'affiliés à leur loi. L'auteur a évité l'emploi du terme prosélytes qui désigne
couramment les payens ralliés au judaïsme ; épélytes est un terme plus général qui
s'applique à ceux qui sont attirés par le judaïsme sans pourtant faire acte
d'adhésion.

A considérer l'ensemble de la lettre, on conclurait volontiers qu'elle est l'œuvre
d'un chrétien d'origine juive écrivant à des communautés judéochrétiennes. L'occasion

qui lui fait prendre la plume: la ruine de Jérusalem; la manière dont il traite
son sujet, en choisissant dans le rituel juif ses exemples d'interprétation authentique

de l'Ancien Testament; l'insistance qu'il met à séparer la communauté
chrétienne de la communauté juive; tout cela porte à croire qu'un judéochrétien
s'adresse à des judéochrétiens.

Dans ce cas, rien n'engagerait à rompre avec la tradition très ferme qui attribue
cette épître à l'apôtre Barnabas, compagnon de Paul.

Il est vrai que la doctrine de l'épître n'est pas tout à fait celle que le livre des

Actes prête à Barnabas. Il y est dépeint en homme respectueux de la tradition juive,
en général. Pourtant certains traits hardis lui sont prêtés. Il est le premier à se



192 J.-D. Burger

réjouir de voir des Grecs faire partie de l'Eglise (Act. XI 22-24) ; c'est lui qui va
chercher à Tarse Saul, le futur adversaire des judaïsants (XI 25) ; il l'entraîne en
mission chez les Gentils (XIII 2, 4) ; il ne veut pas que les pagano-chrétiens soient
circoncis (XV 2) ; s'il se sépare de Paul, ce n'est pas à propos de rite ou de doctrine,
c'est par affection pour son jeune parent Jean-Marc dont Paul ne veut plus pour
compagnon (XV 36-39).

L'épître aux Galates en parle autrement : Pierre étant à Antioche mangeait avec
les chrétiens incirconcis en mépris de la Loi, et Barnabas en faisait autant; mais
des envoyés de Jérusalem étant survenus, Pierre s'esquiva et se tint à l'écart;
«avec lui les autres Juifs usèrent aussi de dissimulation, en sorte que Barnabas
même fut entraîné dans leur hypocrisie» (Gal. II 11-13). Cette faiblesse de
Barnabas ne paraît pas l'avoir profondément séparé de Paul puisque, d'après les

Actes, celui-ci lui propose un nouveau voyage en commun; et lorsqu'en 55-56,
Paul rédige la première aux Corinthiens, Paul s'associe Barnabas, opposant leur
ministère à celui des XII et à celui des frères du Seigneur (I Cor. IX 5-6) ; et dans
Coloss. IV 10, quand Paul veut recommander Jean-Marc au bon accueil de

l'Eglise, il le dit parent de Barnabas.
Si donc Barnabas a cédé à l'exemple de Pierre et à l'insistance des judaïsants

d'Antioche, il ne s'agit pas d'une attitude délibérée mais d'une crainte ou d'un
acte irénique analogue au vœu de purification dont Paul s'acquittera à Jérusalem,

au retour de son troisième voyage (Act. XXI 26). Il reste, avec Paul, celui qui a
ouvert aux Gentils les portes de l'Eglise, qui a compris la radicale nouveauté de

l'Evangile. Il n'y a donc rien d'excessif à penser que Barnabas, quelque vingt ans

après sa collaboration avec Paul, aurait professé non plus seulement la distinction
du christianisme et du judaïsme, mais leur opposition18.

Les destinataires, il ne faut les chercher exclusivement ni dans des groupes judéo-
chrétiens ni parmi les payens convertis. Pendant les premières décades de la
Mission, les Eglises se fondaient aux alentours des synagogues. Elles recrutaient quelques

Juifs mais ne tardaient pas à s'étendre dans ce milieu d'origine payenne
déjà touché par la propagande juive, plus ou moins affilié à la loi, fait de

prosélytes et d'épélytes. «Si les progrès du christianisme, dit Loisy, purent être en si

peu de temps si considérables, c'est que le judaïsme s'était avant lui répandu dans

tout le monde méditérannéen et que les synagogues étaient devenues un peu
partout des centres de propagande plus ou moins active dans l'empire romain et
même en dehors de ses frontières. Les missionnaires de Jésus se hâtèrent de porter
leur message aux synagogues; en atteignant celles-ci ils touchèrent, presque sans

l'avoir prémédité, leur clientèle payenne, et, après en avoir drainé une bonne

18 Durant les 25 ans écoulés, le mépris que les Juifs témoignaient au début à la secte
nazaréenne s'est changé en haine violente. Jacques, frère du Seigneur, zélateur de la loi,
a lui-même été lapidée en 62 sur l'ordre du grand prêtre. La guerre juive de 66 à 70, à
laquelle les judéochrétiens ont refusé de prendre part, a dû exciter encore la haine des
Juifs contre leurs congénères dissidents. L'évolution parallèle de Barnabas est donc bien
compréhensible.



L'Enigme de Barnabas 193

partie, quand les synagogues les repoussèrent, ils agirent directement sur les

payens. C'est ce qui advint à Antioche ; c'est ce qui a dû se passer un peu
partout19.»

Le fait qu'il se soit trouvé des payens d'origine parmi ses lecteurs explique que
Barnabas ait cru devoir spécifier qu'il y a douze tribus en Israël (VIII 3) et qu'il
ait pu dire, se solidarisant en quelque sorte avec ses lecteurs: «Avant que nous

ayons cru en Dieu, notre cœur était rempli d'idolâtrie, une demeure de démons,

pour faire tout ce qui est contraire à Dieu» (XVI 7). On a vu dans cette phrase la

preuve que l'auteur était d'origine payenne; c'est exagérer sa portée. Alors que
Barnabas, circoncis, attribue à l'influence d'un mauvais ange le rite de la circoncision

charnelle (IX 4) et dit de la propagande juive qu'elle est l'œuvre du Malin,
il peut bien voir dans le judaïsme de sa jeunesse une sorte d'idolâtrie aussi grave
que celle des payens.

L'auteur manifeste une tendance gnostique et un grand amour de l'allégorie.
On a vu là l'indice de l'origine alexandrine de cet auteur. En fait, nous ne savons
rien d'un prétendu gnosticisme alexandrin du premier siècle, mais nous savons

par contre que les docteurs juifs avaient leur gnose et que les Samaritains avaient
la leur. Paul lui-même enseigne une gnose.

Si Philon d'Alexandrie a pratiqué l'exégèse allégorique, sa méthode avait largement

débordé des frontières de l'Egypte et Paul aussi ne dédaignait pas de

l'employer à l'occasion.
Rien ne nous paraît donc s'opposer péremptoirement à ce que l'épître qui porte

son nom soit restituée à Barnabas. L'ancien compagnon de Paul l'aurait écrite
sous le règne de Vespasien, de 70 à 75. Elle est adressée aux communautés que
Barnabas avait évangélisées sans qu'on puisse préciser s'il s'agit des chrétiens
d'Antioche, d'Asie-Mineure ou de Chypre, ou encore des communautés ébionites

réfugiées en 68 à Pella, dans la Syrie orientale et en Arabie.
19 A. Loisy, Naissance du christianisme p. 168—169.


	L'Enigme de Barnabas

