Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero
Autor: Lammli, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-5270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-5270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero

Von Franz Limmli

Die Arbeit wurde zur Feier des 60. Geburtstags meines verehrten Lehrers
Prof. Dr. Peter Vonder Miihll geschrieben

Als Ergebnis einer kurzgefalten Deutung des Rededuells Caesar-Cato im
‘Catilina’ (511.) stellt J. Vogt? fest: « GroBartig iiberlegen setzt dagegen die Rede
Catos ein: es handelt sich nicht so sehr darum, sich iiber die Bestrafung der Hoch-
verrater klar zu werden, als um die Vorsorge, daf sich Ahnliches in Zukunft nie
wieder ereignet (52, 2-4). Um so mehr befremdet es, dal dieser staatsminnische
Gedanke einmal ausgesprochen fallen gelassen wird, und daf im folgenden aus-
schlieflich Argumente fiir den Augenblick begegnen ... Wohl ist Catos Appell im
hochsten Grade treffend und iiberzeugend, aber er bleibt hinter der an den Anfang
gestellten Aufgabe, fiir alle Zukunft vorbauen zu miissen, spiirbar zuriick.»

Im Gegensatz zu Vogt scheint mir nun § 3 den angedeuteten «staatsménnischen
Gedanken» nicht nur in keiner Weise zu enthalten, sondern im Gegenteil den
Grund zu legen, von dem aus die ganze Rede verstanden werden will: Heute geht
es einmal nicht um eine Frage zeitloser Grundsitze, sondern um die Existenzfrage,
die aus dem Augenblick heraus zu losen ist.

Nachdem Sallusts Cato in § 2 einen Widerspruch zwischen der wirklichen,
dulerst gefahrlichen Lage und den gefallenen Voten festgestellt hat, priift er diese
in § 3. Wenn wir dabei in disserere den Nebensinn des Akademischen, Lebensfernen
horen diirfen (‘nach allen Regeln der Kunst Vortrag halten iiber ein theoretisch
bedeutsames Problem, in aller Ruhe und Mufle, wie sie nun einmal dazu gehort’)
und eorum hier als Totovtwy, nicht Tovtwr zu deuten ist, dann liegt darin eine Ver-
urteilung der Theoretiker, die den konkreten Fall, die Catilinarier, vollig vergessen
zu haben scheinen und statt dessen dariiber diskutieren, wie vorkommendenfalls
Leute zu bestrafen wiren, die... Mit der fiir ihn eher erstaunlichen Wortfiille quz
patriae, parentibus, aris atque focis suvs bellum paravere wiirde uns dann Sallust fiir
einen Augenblick in die leicht angetonte Atmosphire eines Ubungs- oder Parade-

1 J. Vogt, Cicero und Sallust iiber d. catilinarische Verschworung: Auf d. Wegz. National-
polit. Gymnas. H. 3, Frankf. 1938, 67. — Auflerdem werden mehrfach erwahnt: K. Latte,
Sallust: Neue Wege z. Antike 2, 4, Lpz. u. Bln. 1935. — G. Carlsson, Eine Denkschrift an
Caesar iiber d. Staat, Lund 1936. — E. Kornemann, Rom. Geschichte, Bd. 1, Stuttg. 1938;
Bd. 2, Stuttg. 1939. — V. Péschl, Grundwerte rém. Staatsgesinnung in d. Geschichtswerken
d. Sallust, Bln. 1940. — H. Fuchs, Zur Verherrlichung Roms und der Rémer in d. Gedichte
des Rutilius Namatianus: Basl. Ztschr. f. Gesch. u. Altertskde., Bd. 42, 1943. — DNBDA
= D. neue Bild der Antike, Bd. 2, Lpz. 1942.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 95

vortrags in einer Rhetorenschule versetzen, der mit den bekannten Mitteln der
amplificatio deklamiert?.

Cato entgegnet nun: Wir tagen hier nicht als Gerichtshof, der eingehend und
leidenschaftslos, wie Caesar es haben will, zu beraten hitte, um die gerechteste
Strafe fiir (bereits unschidlich gemachte) Verbrecher einer bestimmten Gattung
herauszufinden; wir tagen vielmehr als die verantwortliche Instanz, die in einem
Augenblick todlicher Gefahr® die bedrohte Existenz des Staates zu sichern hat?.

Ganz unmiBverstandlich stellt Cato so von Anfang an die Beratung auf eine
andere Ebene. Seine Antwort auf Caesars anteoccupatio 51, 25 lautet nicht: Man
wird formaljuristische Bedenken nicht geltend machen, nicht geltend machen
konnen. Sie lautet vielmehr: Man wird sie nicht geltend machen diirfen. Obwohl
fiir Cato zweifellos auch die Rechtsfrage eine geeignete Plattform abgegeben hitte®
und es ihm nicht allzu schwer gefallen sein diirfte, die diesbeziiglichen sophistischen
Erorterungen Caesars® ad absurdum zu fithren, bezieht er doch die noch stiarkere
und wirkungsvollere Position des summum ius summa iniuria und wendet sich
gegen ein fiat iustitia, pereat mundus. Legalitidtsbedenken diirften hier selbst dann,
wenn sie berechtigt wiren, nicht den Ausschlag geben?.

Schon die Einleitung soll mit ihrem Hinweis auf die GroBe der Gefahr alarmie-
rend wirken. Es ist daher die Aufgabe Catos, Distanz zu schaffen von den sonstigen
Senatsverhandlungen und seinen sonstigen Reden. Die sonstigen Senatsverhand-
lungen: als Traktandum immer wiederkehrend die Klagen der ausgepliinderten
Provinzbewohner (§§ 6-12)8. Seine sonstigen Reden: weitliufige Klagen des
stoischen Philosophen? iiber den Zerfall der romischen Sitten (§ 7). Die iibliche
Haltung der Senatoren: schlifrige Gleichgiiltigkeit, da sie von dem Unrecht profi-
tieren (40, 3; J. 31, 9. 2519), der Predigten des lastigen Mahners langst iiberdriissig
geworden sind (§§ 7. 9. 35) und die garstigen Staatsgeschéfte vergessen iiber ihren
noblen Passioneun (§ 5)11. So hammert Cato seinen Weckruf expergiscimini aliquando

2 Vgl. S. 99 Anm. 38 zur dhnlich beurteilten Stelle 52, 13.

3 Wie gefahrlich selbst die in Haft Gesetzten noch sind, geht aus 50, 1f. hervor. Dazu
kommt die Gefahr von aufBlen: 52, 18. 35.

4 Natiirlich liegt .daneben auch die Antithese vor: Nicht reden (disserere) heiBt es, son-
dern handeln (cavere).

5 Man vgl. dazu die moderne Diskussion; Péschl 68 mit Anm. 1; Vogt 23. 38. 61.

8 Vgl. u. S. 102.

7 Vgl. Vogt (Vorwort): «..die Geschichte einer Regierung, die iiber der Wahrung der
Verfassung nahezu den Staat preisgab.»

8 Die Gesandtschaft der Allobroger stellt den einpragsamen Musterfall: 40, 1ff.

9 Anschaulich Cicero in der Vorrede der Paradoxa Stoicorum.

10 Hijer dieselbe Distanzierung von den iiblichen Verhandlungen.

11 Der Satz, der mit st ista beginnt, scheint mir mit seinen kurzen, abgehackten Kola,
die auBerste, sich iiberstiirzende Erregung und hochste Leidenschaft atmen, zu den bedeu-
tendsten zu zahlen, wie denn die ganze Rede Catos den Eindruck einer Glanzleistung er-
wecken soll (vgl. 53, 1). Daneben mufl man Mommsens Cato halten, den «langsamen Kopf»,
«sinnlich wie sittlich ohne Leidenschaft», mit seiner «diirren Langweiligkeit und jenen
falschen Phrasen». Hatte Sallust so verzeichnen diirfen ? — Hinzuzufiigen ware die Sammel-
tatigkeit der Waffenliebhaber: Cic. Cat. 3, 10; die Leidenschaft fiir schones silbernes Tafel-
geschirr: J. 85, 40. Vgl. ferner auBer C. 12, 3; 13, 1 auch ad Caes. 1, 8, 1. Drastisch auert
sich Cicero iiber seine kurzsichtigen Standesgenossen: «Sie sind so dumm, daB sie glauben,
ihre Teiche blieben ihnen erhalten, auch wenn die res publica zugrunde geht.»




96 Franz Lammli

et capessite rem publicam (§ 6) in ihre Ohren hinein. Mit Gewalt will er sie wach-
riitteln: Heute geht es um etwas ganz, ganz anderes als sonst: Unsere Freiheit, ja
unser Leben stehen auf dem Spiel!?!

Hat sich so Vogts Deutung als verfehlt herausgestellt, so bleibt doch bestehen,
was er S. 66 sagt: «Cato verficht iiberzeugend die politische Notwendigkeit, aber
er bleibt im Augenblick haften und vermag den Durchbruch zu staatsmannischer
Fiihrung nicht zu vollziehen», nur ohne den Zusatz «so sehr er sich darum bemiiht».
Denn es diirfte sich nunmehr herausgestellt haben, daB der Cato Sallusts ange-
sichts des Ernstes der Lage und der Notwendigkeit, um jeden Preis ein Todesurteil
herbeizufiihren, absichtlich auf eine tiefere Begriindung seines Antrags verzichtet
und die Senatoren diesmal bewuBlt bei ihrer Schwiche nimmt: Gerade wenn sie
die Dinge, die fiir ihn adedpope sind (§§ 5. 10) behalten wollen, miissen sie sich zur
Wehr setzen. Er macht also aus rein taktischen Griinden fiir einen Stoiker sonst
unmogliche Zugestindnisse, besonders ausgeprigt in § 12: sent sane, quoniam ita se
mores habent, liberales ex sociorum fortunis usw.

Er selbst sieht tiefer, er beurteilt die Lage und die notwendigen Manahmen
immer e re publica und zwar im Hinblick auf die gloria und die maiestas dieses
Staates, im Hinblick auf seine innere Grofe!3, das heillt er wertet mit ethischen

12 Unter starker Betonung des nostra: das Schicksal anderer ist ihnen (gegen J. 14, 16;
vgl. H. Fuchs, Augustin u. d. ant. Friedensgedanke: Neue philol. Unters. 3, Bln. 1926,
193 ff.) gleichgiiltig. Vgl. auch Cic. Cat. 4, 18 E. — Expergisci, capessere rem publicam und
libertas stammen aus der Topologie der Parteipolitik, vermutlich zunachst aus den Reden
der populares. So C. 20, 14; J. 85, 47; die plebs erscheint danach als politisch gleichgiiltig
und laBt sich in ihrer patientia, durch tgnavia und socordia verdorben, um der gquies und des
otium willen alles gefallen; darum muB sie aufgeriittelt werden: J. 31, 1ff.; or. Lep. 9f.
Nach Sallusts (16, 5: senatus nihil sane intentus) und Catos (52, 23: vacua res p.) Meinung
steht es bei den Senatoren nicht besser, so daB die Phraseologie auf sie einfach iibertragen
werden kann. Am deutlichsten ist die Ubernahme der politischen Schlagworter bei libertas
bzw. servitus, servitium, dominatio. In urspriinglicher Anwendung finden sie sich (auf Brutus
des Altern Grundung der res p. angewendet C. 7, 3; Cic. rep. 2, 46) z. B. in or. Macr. 1{f.
Sie werden aufgenommen von Caesar (b. c. 1, 22, 5 erscheint fast als Antwort auf ad Caes.
2, 13, 3) wie Catilina und seinem Genossen Manlius (C. 20. 33. 58 suchen alle die Verschwo-
rung unter diesem Gesichtspunkt zu rechtfertigen; vgl. C. 35, 3), nicht anders als von
Sallust selbst (ad Caes. 2, 5, 7). In all diesen Fillen richten sie sich gegen die factio nobilium.
Wenn dagegen Cic. fam. 2, 5, 2 den Mann sucht, qui sit rem p. ... in veterem dignitatem el
libertatem vindicaturus, dann erscheint die dominatio als durch die Triumvirn ausgeiibt. Wie
dann schlieBlich die nobiles ihrerseits dazu gekommen sind, die Schlagworter fiir sich in
Anspruch zu nehmen, kann die polemische Stelle or. Phil. 10 zeigen: der vir popularis tut
nur so, als ob er libertatis restituendae handelte, in Wirklichkeit libertatis subvortundae. So
kann Philippus dann in § 20 die libertas dreist fiir seine Partei in Anspruch nehmen. Die
Folge dieser Entwicklung ist, daB in or®* Macr. 22 der popularis die nobiles (statt umgekehrt)
verdchtlich machen kann vindices uti se ferunt libertatis (als angebliche vindices libertatis
sollen sie erscheinen, damit gesagt werden kann: In Wirklichkeit sind sie langst Sklaven des
Pompeius). Auch Augustus braucht das Wort (Mon. Anc. 1) rem p. a dominatione factionis
oppressam in libertatem vindicavi nicht etwa fiir den Kampf gegen den Senat, sondern zu-
sammen mit dem Senat gegen Antonius und seine Anhinger; vgl. auch Suet. Tib. 30 und
die Miinze vom Jahre 28 mit der Aufschrift: Libertatis populi R. vindex. — Die Tog}gl_&ie der
Parteikimpfe zu schreiben, wire dankbar. Vera et honesta or.Macr. 13, pulcherrumum
facinus C 720, 3, boni C. 33, 2 (besonders kraB) und viele andere Stellen wiren einzuordnen
in die von Sallust mehrfach erwéhnte Umwertung aller Werte (C. 12, 1), die schlieBlich auch
Begriffe und Worter erfaBte (C. 52, 11).

13 Vgl. Poéschl 89 Anm. 1.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 97

MaBstiben (§ 10)4. Aber da er weil}, daB dies auf die Senatoren keinerlei Eindruck
macht, daf} sie nur auf Grund ihrer materiellen Interessen urteilen, muf3 er not-
gedrungen mit grobem Geschiitz auffahren: Hat ein Caesar ihnen bange zu machen
gesucht'®, so muB er sie in noch grofere Furcht versetzen um Leib und Leben, Gut
und Blut (§§ 6. 10). Darum allein kann er sagen (§ 12), was er sonst nie sagen wiirde:
Mogen siel® sich meinetwegen in verbrecherischer Weise ‘freigebig’ zeigen mit
Geld — natiirlich fremdem?!7?: sociorum und aerari! —, wenn sie nur nicht unser Blut
verschenken!8!

So ist sich Cato selbst schmerzlich bewuf8t, daB er «nur im Augenblick haften
bleibt und den Durchbruch zu staatsménnischer Fithrung nicht vollziehen kann!9».
Aber ist das, was hier offensichtlich seine Tragik ausmacht, das BewuBtsein, den
Sturz ins Chaos nur dadurch verhindern zu konnen, da8 er selbst mit Argumenten
einer niedrigen Gesinnung arbeitet, seine Schuld? «So bleibt die Zukunft des
Staates im Dunkel2?.» In dem Sinne, daf} nichts Bleibendes, den Staat Heilendes
geleistet ist, dafl nur fiir den Augenblick die schlimmste Gefahr abgewehrt ist, ist
das Wort nur allzu wahr. Aber die Verantwortung dafiir trifft nicht Cato, der hierin
nur das Schicksal Sallusts teilt?': die Krankheit des Staates®? im Sittenzerfall der
Biirger zu sehen, mit dem Kampf dagegen aber statt der Erfolge Feindschaft zu
ernten. Ich vermag aus Catos Rede keine Kritik Sallusts herauszuhoren?3.

14 Man vgl. J. 14, 7. 16; 24, 10; bes. auch 39, 1: pars dolere pro gloria imperi. Zur ethischen
Betrachtungsweise Poschl 103 ff. — Es ist erfreulich zu sehen, wie ein Deutscher 1940 die
schénen Worte schreiben konnte: «Es ist, meine ich, fiir den politischen Instinkt des rémi-
schen Volkes bezeichnend, daB es diesen Gegensatz (zwischen Politik und Moral, Macht
und Sittlichkeit) nicht kennt. Es spricht daraus die elementare Erkenntnis, daB einePolitik,
die nicht nur Voélker unterwerfen, sondern Menschen fiihren will, auf sittliche Grundsatze
nicht verzichten kann, ja erst durch sie gerechtfertigt ist.» (Poschl 108.) Man vergleiche
damit die bekannte gegensatzliche Ansicht, etwa bei L. Alheit (Charakterdarstellung bei
Sallust, N. Jb. 22, 1919, 20): «da die Moral in der Beurteilung politischer Handlungen keine
Stitte hat» (dazu passen die beiden Abschnitte S. 43 oben). Damit die moralisierende Dar-
stellung Sallusts nicht als Schwiche des Geschichtsschreibers erschien, sah sie darin den
Trick des gerissenen Parteischriftstellers. Latte dagegen, fiir den die ‘Tendenzhypothese’
nicht mehr Giiltigkeit hat, muB8 dann wirklich einen Mangel Sallusts darin erkennen
(gegeniiber Thukydides): «.. moralische Betrachtungen, die der Politik im Grunde nicht
adaquat sind» (45). — Wie sehr die ethische Auffassung damals die allgemein giiltige war,
zeigt, daBl auch Pompeius a. 52 corrigendis moribus zum cos. sine collega ernannt wurde
(Tac. ann. 3, 28), Caesar nach Thapsus fiir drei Jahre zum praefectus moribus. Schon in
der Zensur aduBert sich der Gedanke, dal das ‘Gemeinwesen’ mehr als ein technisches
Problem ist.

15 8. u. S. 100.

16 Dazu u. S. 98 Anm. 26.

17 Vgl. ad Caes. 1, 5, 5. — Am billigsten und zugleich wirksamsten fiir den ambitiosus ist
die Freigebigkeit mit dem Biirgerrecht: Suet. Caes. 28, 3, wozu ad Caes. 2, 6!

18 Ein ahnliches scheinbares Zugestindnis auch J. 85, 41.

19 Vogt 66.

20 Ebda.

21 Sallust identifiziert sich also nicht nur darin mit ihm, daB er ihn den nach seiner
Meinung richtigen Antrag vertreten laft.

22 morbus: ad Caes. 2, 13, 6; C. 36, 5.

23"Weil der Leser ein abgerundetes, zeitlos giiltiges Bild Catos erhalten sollte, wahrer als
es irgendein Portriat geben konnte, 148t Sallust ihn 19ff. doch in seine Gewohnheit zu mora-
lisieren zuriickfallen (vgl. o. Anm. 9 den Hinweis auf Cic. Paradoxa Stoicorum). Késtlich,
wie er sich dann in § 24 selber ‘zur Sache’ zuriickruft und zunéchst betont niichtern fort-

7 Museum Helveticum




98 Franz Lammli

Anderseits kann ich Péschl** nicht beipflichten: «Nur in den Reden Catos und
Caesars ist ein solcher Widerspruch (zwischen Worten und Gesinnung) nicht fest-
stellbar.» Zweifellos sieht hier Vogt richtiger, wenn er?® (allerdings ohne Begriin-
dung) sagt: «Caesar spielt in seiner Rede die Staatsraison aus und verdeckt damit
doch nur egoistische Motive.» Der Widerspruch scheint mir sogar in der Rede
Caesars besonders deutlich, und Cato fillt nach dem Willen Sallusts die Aufgabe
zu, die Heuchelei Horern wie Lesern aufzudecken. So wie Sallust sonst etwa durch
den Mund der populares die Schwichen der nobiles geiflelt, so iibt er hier durch
Cato scharfe Kritik an Caesar.

Die erste Kritik trifft Caesar allerdings ohne ihn mit Namen zu nennen. Doch
wer sihe hinter dem quisquam von 52, 11 nicht ihn26, von dem Cic. Att. 9, 7, 6
den Ausspruch iiberliefert: haec nova sit ratio vincends, ut misericordia et liberalitate
nos muniamus®’. Hier allerdings mufl der Angriff anonym erfolgen, da ja Caesar
tiir den vorliegenden Fall masericordia selbst als verfehlt bezeichnet hat (51, 1)
entsprechend einer innern Notwendigkeit seiner Position, die von ihm stérkste
Distanzierung von den Catilinariern verlangt, so da er am Ende der ersten Ab-
schnitte regelméBig betont: Keine Strafe ist groll genug angesichts der Grof3e ihrer
Verbrechen (51, 8. 1528, 17. 23). Aber der unbefangene, von Caesars Sophismen
(51, 20) unbeeinflute Horer und Leser wird eben in seinem Antrag doch eine Mil-
derung sehen?®. Deshalb kann Cato-Sallust die Gelegenheit beniitzen, die Frag-
wiirdigkeit seiner misericordia wie seiner liberalitas nachzuweisen, die zwar beide
urspriinglich echtromische, fiir den Staat wie fiir den einzelnen giiltige Wertbegriffe
sind3® und als solche von Sallust anerkannt werden3!, seit dem Aufkommen der
Parteien aber blofle politische Kampfmittel geworden sind und als solche verkehrt
eingesetzt und zum Schaden des Gemeinwesens milbraucht werden32.

fahrt: «Es haben sich verschworen...» Weil es Sallust gleich ergeht (vgl. auch Paschl 35
Anm. 1), mull er J. 4, 9 gestehen: verum ego liberius altiusque processi, dum me civitatis
morum piget taedetque. nunc ad inceptum redeo. — Es ist auch evident, dal hier iiberhaupt
nicht der Cato des Jahres 63 zur Darstellung kommt, sondern anachronistisch der Cato
Uticensis (vgl. Péschl 11 Anm. 1 nach Kroll), der Cato, der als ‘Bild’ in die Geschichte ein-
gegangen ist. Seine Gestalt erscheint im Kunstwerk ‘verdichtet’, chronologische Treue im
Detail ist hier wie anderwérts bei Sallust nicht angestrebt. Ein Anachronismus ist wohl
auch das saepenumero multa (dies gemaB ad Caes. 2, 9, 3: loguax, der Dauerredner!) verba
in hoc ordine feci fiir den damals 32jahrigen tr. pl. designatus (= H. Platzer, NJ. 1941, 133).

24 S.5 Anm. 1.

2% S. 66.

26 Hinter den ll: von § 12 steckt er genau so wie die Caesarianer hinter dem isti von
Cic. Att. 12, 4, 2. .

27 Vgl. auBer C. 54, 2 auch Cic. Cat. 4, 10: homo mitissimus atque lenissimus; ferner
Cic. Marc. und Suet. Caes. 73ff.

28 Hier allerdings schillert dann das Wort saevior zwischen den Bedeutungen ‘harter als
iiblich’ und ‘zu hart’ entsprechend der Funktion der Stelle, die drohen und einschiichtern soll.

29 Darum findet man bei Modernen immer wieder die Ansicht, Caesar habe tatsachlich
fiir Milde pladiert; z. B. Kornemann 1, 566.

30 Poschl 81ff.; Fuchs 40ff. 43 ff.

31 Poschl 68 Anm. 1.

32 Zu zeigen, wie der Kampf der Parteien die altererbten Wertbegriffe zum Schillern
brachte und zur willkiirlich und gewissenlos eingesetzten Waffe in der Hand der Gegner
machte, wire eine reizvolle Aufgabe. Was oben Anm. 12 zum Begriff der libertas angedeutet




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 99

In der Ansicht, was in solcher Lage als ‘Milde’ zu betrachten sei, dal Milde
gegen wenige Verbrecher Grausamkeit gegen das Volk ist, treffen sich Cato-
Sallust und Cicero (Cat. 4, 11{f.). Sallust mag dabei zuriickgedacht haben an sein
zweites Sendschreiben, da er Caesar bereits ein Kolleg gehalten hatte iiber vera
clementia (1, 6, 5) und zur Harte gegen die ‘Unterwelt’ in seiner Umgebung
gemahnt hatte. Hier wie dort miBfallt ihm an Caesar, daB er nicht wie Cato perni-
cies malorum, sondern perfugium und patronus nicht nur maserorum (54, 3), sondern
leicht auch malorum ist33. Vielleicht darf man in § 11 bona aliena largir: liberalitas ...
vocatur auch an den Aedil des Jahres 65 denken, der sich in gewaltige Schulden
gestiirzt hatte®*; und in § 12 sint liberales ex sociorum fortunis, sint misericordes in
furibus aerart mochte sich der romische Leser erinnert fithlen an die Geschehnisse,
die Suet. Caes. 54 erzahlt, insbesondere aber an die dramatische Beraubung der
Staatskasse, dargestellt bei Plut. Caes. 3533

Mit dem iiblichen Lob fiir den geehrten Herrn Vorredner (vgl. 51, 9. 16) setzt
dann die eigentliche Auseinandersetzung mit Caesar in § 13 ein. Doch es zeigt sich
sofort, dal das Lob ironisch gemeint ist, wenn man bei de vita et morte disseruat
an unsere Deutung von § 3 denkt (disserere!): Uber Leben und Tod, die tiefsten
Fragen des Menschengeistes, hat Caesar philosophiert3¢; in einem Augenblick, da
es gilt, mit entschlossenstem Handeln das Gemeinwesen vor dem Wiirgegriff ver-
abscheuungswiirdiger Verbrecher zu erretten (§§ 24. 35), hat er in trefflicher Weise
ein philosophisches Kapitel abgewandelt. So stellt sich von selbst die Frage nach
den Griinden fiir dieses seltsame, deplazierte Tun. Aber natiirlich darum, fahrt
Cato fort, weil3? er die alten Ammenmérchen von Héllenstrafen fiir falsch halt38;

wurde, lieBe sich z. B. auch fiir den mos maiorum zeigen. Caesar wie Cato, populares wie
nobiles berufen sich darauf in gleicher Weise; ein Manlius (C. 33, 1) macht natiirlich keine
Ausnahme; daB Catilina den Ausdruck nicht in den Mund nimmt, ist bloBer Zufall. Zu den
verhangnisvollen Folgen der Parteibildung vgl. C. 51, 40; Pgschl 72f.; U. Knoche, Philol. 89,
1934, 117.

33 Vgl. 48, 8: Crassus sollte das patrocinium malorum nicht iibernehmen; die Grenzen
zwischen mali und maser: (35, 3) sind flieBend, wie ja auch boni den bekannten Doppelsinn
hat (vgl. Hist. fr. 12 M).

34 Vgl. auch 49, 3: privatim egregia liberalitate, publice maxumis muneribus grandem
pecuniam debebat. Ad Caes. 1, 5, 4 erhebt Sallust die Forderung, die Menschen dahin zu
erziehen, daB sie nicht mehr ausgeben als sie haben, so wie Ovid Met. 8, 633f. an Philemon
und Baucis rithmt, daB sie nicht iiber ihren Stand hinaus lebten (paupertatemque fatendo
effecere levem) mit deutlichem Seitenhieb auf die Unsitte der Zeit; § 7 ist wohl auch als
Anspielung Sallusts auf die Praxis Caesars zu verstehen. — Zur Bewertung von Caesars
liberalitas durch Sallust s. u. S. 106 f.

35 Vielleicht enthalt sogar § 11 malarum rerum audacia fortitudo vocatur Kritik Catos an
Caesar und meint moglicherweise sein Vorgehen in Gallien, das ja von Cato als Bruch des
Volkerrechts verurteilt worden ist. In all diesen Punkten miiBte nicht unbedingt Catos
Kritik auch diejenige Sallusts sein, und gerade im letzteren vermag mich Péschl 71 Anm. 2
nicht zu iiberzeugen; mindestens ist dort ad Caes. 2, 12, 5 miBverstanden.

36 Diese ‘Inhaltsangabe’ der Rede Caesars hat den einzigen Paragraphen 51, 20 zur
Grundlage!

37 Die Ironie des credo (vgl. z. B. Cic. Cat. 3, 6 E) bekommt nur dann ihren Sinn, wenn
sie die kausale Bedeutung des existumans betrifft.

38 ‘Wortfiille” wie oben in § 3, zur Charakterisierung der Tonart, mit der diese unzeit-
gemiBen Ansichten so recht eindringlich vorgetragen zu werden pflegen. Vgl. auch auct.
ad Herenn. 2, 47 und 49: die amplificatio sei ein locus communis, quo ostendimus taetrum
facinus, crudele, nefarium, tyrannicum esse.

7* Museum Helveticum




100 Franz Lammli

und weil er (der Politiker!) als echter Wahrheitssucher mit dem vollen Einsatz
seines tiefsittlichen Ernstes (wie ein Hekataios oder ein — Lukrez!) gegen falsche
Uberlieferungen kampft und jede Gelegenheit zur Aufklirung beniitzt, die Leute
mit Feuereifer von ihrem Wahn zu befreien! Das, und das allein, ist der Grund,
warum er den Antrag stellte ... (itaque censust), natiirlich bloB darum, weil er
befiirchtet ... (widelicet timens). Mit einem dreimaligen Ironisieren von Schein-
griinden, die mit quast vero in ein absurdum miinden, setzt der Meister der Ironie
mit blutigem Hohn und beiBendem Sarkasmus zu einem Angriff an, der Caesar
das fadenscheinige Philosophenméntelchen von den Schultern reien und den
Heuchler ohne Maske zeigen soll®®,

Caesar ein Philosoph, hihihi! so tont es durch den Tempel der Concordia; da
mull etwas anderes dahinter stecken! Und mit einemmal werden die wahren
Griinde offenbar, die den Wolf im Schafspelz leiten. Er hat an Stelle des Crassus
(48, 8) das patrocinium der Verschworer iibernommen und sucht das fiir sie augen-
blicklich Giinstigste herauszuholen: sie in Landstiddten unterbringen zu lassen,
wo sie so leicht befreit werden konnen (§ 15; vgl. 50, 1). Was will es da schon
besagen, wenn er beantragt (51, 43), ihnen allein solle die Rechtswohltat verwehrt
sein, dafl ihr Schicksal je wieder diskutiert werden konnet?, wo ja Caesar selbst
(561, 25) darauf verwies, wie Zeit und Umstiande binnen kurzem alle Beschliisse
antiquieren konnen, zumal, fiigen wir hinzu, im Jahrhundert der Umwélzungen !

Unter atemloser, beklemmender Stille der Anwesenden tropfen schwer und
drohend die Worte in den Raum: si @n tanto omnium metu solus non timet, eo magis
refert me mihi atque vobis timere. Erregt mochten alle denken: jetzt kommt’s, jetzt
kommt’s! Aber sie kommt nicht, die offene, die unverhiillte* Anklage der Mit-
wissenschaft, der Mittaterschaft. Sie bleibt nur stillschweigend Voraussetzung,
wenn im folgenden (§ 17f.) Caesar gewissermaBlen als der Vor- und Horchposten
Catilinas erscheint??, der die Stimmung feststellt, um nach auBlen die Parole aus-
zugeben; mehr noch: der bewuBlt auf die Stimmung driickt. Es ist ja offensichtlich
Caesars Hauptbestreben, die Senatoren und ihren Vorsitzenden bei ihrer schwéch-
sten Stelle zu nehmen, bei ihrem Mangel an Zivilcourage?3, und es ist ihm ja auch
tatsichlich gelungen, Silanus und denen, die sich seinem Antrag angeschlossen
hatten, Angst vor ithrem eigenen Mut zu machen (50, 4)%.

39 Prachtig die Ironie, die im Gedanken der vertauschten Rollen liegt: Wie kommt es,
daB diesmal Caesar, nicht Cato philosophiert, Caesar, nicht Cato Legalitatsbedenken duBert ?
Vgl. Kornemann 1, 564 : «der kleinlich verfassungstreue M. Porcius Cato.»

40 Vgl. dazu auch die fiir den Parteienkampf aufschluBreiche Stelle Cic. Cat. 4, 10: ne
quis huius supplicio levando se iactare et in pernicie populi R. posthac popularis esse possit.

41 Nach Plut. Caes. 8 hat auch der historische Cato Verdacht gegen Caesar in seine Rede
‘einflieBen’ lassen.

42 Dieselbe Ansicht auch in § 35: alii intra moenia et in sinu urbis (= inter nos) sunt
hostes; meque parari neque consuli quidquam potest occulte.

3 Vorbereitet durch § 8 (Ungesetzlichkeit der Todesstrafe; ebenso § 18) in 14 (superbia
und crudelitas sind iibrigens Schlagwoérter im Kampf der plebs gegen die nobiles) und beson-
ders 15; dazu 24f. und 41.

44 Zur Angstlichkeit der Senatoren 52, 28f.; 53, 1; dazu die wirklich vorsichtige Haltung
Ciceros in der vierten Catilinaria. Auf ihn kénnten iibrigens die vota und supplicia muliebria
von 52, 29 zielen; vgl. Cic. Cat. 2, 19. 25; 3, 22.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 101

Sallust hat «den Schleier iiber dem letzten Geheimnis der katilinarischen Ver-
schworung nicht zu liiften gewagt, obwohl er an seinem Herrn und Meister im Alter
irre geworden ist», meint Kornemann?, bevor er die von Caesars Zeitgenossen
sicher schon erwogene® Moglichkeit andeutet, Caesar habe die Umwilzung als
Sprungbrett beniitzen wollen. Wir haben festgestellt, daB Sallust Cato zwar ver-
hiillt, aber eindeutig die Anklage auf geheimes Einverstandnis mit den Hochver-
ritern erheben laBt. Es hieBe eine Binsenwahrheit aussprechen, wollte man bemer-
ken, da dies nicht notwendig auch die Anklage Sallusts sein muB. 49, 1 (neque
pretio neque gratia Ciceronem vmpellere potuere, uts ... C. Caesar falso nominaretur)
scheint vielmehr fiir das Gegenteil zu sprechen??. Ich bin freilich iiberzeugt, da8
Sallust dies weniger geschrieben hat, um Caesar zu entlasten, als vielmehr, um
Cicero (neben Catulus und Piso) zu belasten. Den lebenden Caesar hatte er nicht
anzuklagen gewagt, umso perfider den toten?s. ’

Vielleicht besaf3 Sallust selbst in dieser Sache kein sicheres Wissen; es waren ja
auch sehr verschiedene Grade der Beteiligung denkbar! Zu beachten ist immerhin,
daB er die Feststellung nicht unterlaft, man habe damals leicht an Caesars Schuld
geglaubt?® und glauben koénnen®®. Und ganz sicher ist, daB Sallust ihm in dieser
Sache den animus in consulundo lLiber (nach 52, 21) abspricht: Caesar handelt
gegen die Interessen des Staates, weil er durch seine «Partei»-Stellung3! gebunden
1st. So werden an sich gute, in der Synkrisis an ihm gelobte Eigenschaften im kon-
kreten Fall zum Fehler; seine mansuetudo und misericordia kann so entarten wie
seine liberalitas und munificentia, um so mehr als das, was selbst Sallust nach
seinen eigenen Worten verdorben hat, die ambitio (3, 4) erst recht die Triebfeder
Caesars war®2. Also gehort auch Caesar zu jenen Gestalten, deren Worte ebenso
schon wie triigerisch sind (Poschl 5) und von denen es 10, 5 heillt: ambitio multos
mortalis falsos fiery subegit (keiner konnte anders, auch Sallust nicht, solange er
ambitiosus war®), aliud clausum in pectore, alvud in lingua promptum habere ...
magisque voltum quam ingenium bonum habere>?.

45 1, 566.

46 Vgl. 39, 4; zum Gedankengang ferner Cic. Cat.2, 19 E; Sall. J. 79, 4; Liv. 1, 23
gegen Ende.

47 Jch mochte nicht damit argumentieren, da falso streng genommen nur bedeutet, da
Cicero die Anzeige durch einen offensichtlichen Falschzeugen (von der Art der Mitglieder
des Verbrecherbureaus, das Catilina nach 16, 2 unterhalt), der von etwas — vielleicht wirklich
Geschehenem! — gar nichts wuBte, nicht zulieB.

48 Der ‘Catilina’ ist ja offenbar auch als Erwiderung auf Ciceros Schrift de consiliis zu
verstehen; vgl. W. Schur, Sall. als Hist., Stuttg. 1934, 181f.; Vogt 52.

49 49, 4; die equites werden allerdings von Sallust als Kindskopfe hingestellt; vgl. u.
S. 112 Anm. 132.

50 Die Uberlegungen von 17,7 mochten ebenso gut fiir ihn wie fiir Crassus Giiltigkeit
haben.

51 Das Wort natiirlich mit aller gebotenen Reserve; vgl. Vogt 42; M. Gelzer, Caesar:
DNBDA 194f.

52 Vgl. unsere Deutung der Synkrisis u. S. 106 f.

5 Und die Politiker waren es alle auBer Cato; dafiir hatte er auch keinen Erfolg!

5¢ Und wiederum heillt es von dem einen Cato (54, 6): esse quam videri bonus malebat ;
Aber Erfolg hatte er nicht, und den Politiker rechtfertigt der Erfolg; vgl. u. S. 109f.
unsere Deutung von J. 3, 3. — Anderseits geht L. Alheit sicher zu weit, wenn sie (oben




102 Franz Lammli

Wenn Caesar nach der Meinung von Cato-Sallust in seiner Rede eine schlechte
Sache vertritt, so mochte dies leicht auch in der Rede selbst zum Ausdruck
kommen. Vielleicht hat sogar Sallust an ihr beispielhaft zeigen wollen33, wie man
mit an sich trefflichen Mitteln verwerfliche Ziele zu erreichen suchte. Der Hinweis
auf die Notwendigkeit einer sachlichen, von keiner Leidenschaft getriibten Bera-
tung (1-8)°¢, auf die Verkehrtheit aller rhetorischen Aufbauschung an Stelle niich-
terner verantwortungsbewuBter Uberlegung (9-15)5?, auf die Gesetze, die nicht
verletzt werden diirfen (8. 18. 22ff. 41), auf die Gefahr, einen verhdngnisvollen
Préazedenzfall zu schaffen (26-36), auf den Brauch der Vorfahren, die um so mehr
gehort zu werden verdienen, als sie «uns schwéchlichen Nachkommen» weit iiber-
legen waren (37-42): es sind alles vortreffliche Grundsitze und Gesichtspunkte.
Aber sie bekommen einen falschen Klang im Munde dessen, der eben gerade nicht
unvoreingenommen, sondern als Parteimann handelt und die (richtig eingeschétzte)
Abneigung des Volkes® gegen jede Art von noch so gesetzlichem Vollmachten-
regime (vor allem wenn es sich um die unpopulére Todesstrafe3® handelt) und die
(richtig eingeschitzte) Feigheit der Senatoren zu einem Erpressungsmandver ver-
wendet; der selber in der Frage nach der Gesetzlichkeit des Todesurteils nicht
niichtern Wortlaut und Meinung der Gesetze priift, sondern mit allen Métzchen
einer raffinierten Rhetorik und gerissenen, rabulistischen Dialektik operiert®?; der
selber skrupellos sich iiber alle Gesetze hinwegzusetzen vermochte$!; der offen-
sichtlich hier nur den Bedenklichen spielte®?, um die Angstlichen, denen die Legali-

Anm. 14) schreibt (51): «Sallust, dem der Erfolg Kriterium fiir die Giite der Handlung ist.»
Man braucht bloB3 J. 42, 3 dagegen zu halten (unten im Text S. 110). Der Politiker soll mit
sittlich einwandfreien Mitteln um sittlich gute Ziele kimpfen; wenn er damit nicht Erfolg
hat, soll er aus der Tagespolitik ausscheiden.

55 Ob wohl Lucan auch an diese Caesarrede dachte, als er ihn eine ebenso heuchlerische
halten lieB (9, 1064 ff.; vgl. schon 1038ff. 1055f.) ? Eine krankhafte Sucht zwang damals
ganze Generationen, hinter dem °Schein’ ein verdorbenes Sein aufzuspiiren. (sub) specie
(C. 38, 3; Vell. Pat. 2, 93) konnte das Stichwort abgeben.

56 Vgl. dazu Fuchs 44.

57 Ich sehe in dem Abschnitt eine anonyme Kritik an Cicero (adhnlich derjenigen an
Caesar durch Cato 52, 11ff.: in beiden Fallen trifft sie nicht den Gegner als Vorredner, wie
er wirklich vorher sprach, sondern die Gestalt als solche, hier Cicero als den Verfasser der
vier Catilinarien). Cicero hat tatsichlich die a®iénoic nach dem Musterbeispiel des Auct. ad
Herenn. 4, 51 angewendet. Vgl. z. B. Cic. Cat. 4, 2. 12. In allen drei Texten kommt der
mitleiderregende Hinweis auf Kinder, Frauen, Jungfrauen vor.

58 Vgl. Sall. ( ?) in Cic. 5f. mit den Schlagwortern der populares: crudelitas, servitus und
libertas. Der Verfasser nimmt iibrigens genau die gegenteilige Stellung zur Rechtsfrage ein
als Sallust im ‘Catilina’, was an sich natiirlich nichts gegen die Identitdt der Verfasser
beweist. Es wiare kaum befremdend, wenn Sallust hier einen Vorwurf, den er selbst einmal
gegen den Konsuln Cicero erhoben hatte, spater, als er ihn selbst nicht mehr billigte,
beniitzte, um Caesar im Angriff gegen ihn ein Argument zu leihen (dessen sich ja Caesar
auch wirklich bediente). '

59 Vgl. das Schimpfwort ‘ Schlachter’ (carnifex): Sall. ( ?) in Cic. 3.

60 2]1-24; der Abschnitt, immer wieder verkannt und miBdeutet («dunkel», «leere Phra-
sen») ist ein Bravourstiick in dieser Beziehung und miiBte eigens behandelt werden.

61 Vgl. die Ausspriiche Caesars bei Suet. Caes. 77. Kornemann 2, 13: «(Caesar) setzte sich
iber alle juristischen und moralischen Bedenken hinweg, wenn es um den Staat... zu
ringen galt.»

82 Wie idyllisch nimmt sich § 36 der Konsul aus, der iiber ein Heer verfiigt und — per
senatus decretum Unrecht begeht, wo ein Caesar notigenfalls den Senat kurzerhand aus-
schaltete !




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 103

tat zur fixen Idee geworden war®3, noch dngstlicher zu machen; der den Hinweis
auf den mos maiorum so miBbraucht, daB er eine MaBnahme zum Schutze un-
schuldiger Opfer von Parteiintrigen (40) auf Verbrecher angewendet wissen will,
die nach seiner eigenen Aussage die denkbar hirteste Strafe verdienen, so daB
Cato (52, 36) seinen Antrag gerade mit dem Hinweis auf den richtig gedeuteten
mos magorum zu begriinden unternimmt®*; der in § 42 — auch dies nicht aus Uber-
zeugung, sondern aus taktischen Griinden — sich zu jenen bekennt, die vom Gefiihl
hoffnungslosen Epigonentums beseelt sind, wihrend er vermutlich sonst deutlich
genug die Tragweite seiner gallischen Siege herauszustellen pflegte®. So erscheint
die Rede als ein Werk, in dem Caesar mit dullerstem Raffinement eine iiberaus
heikle und zugleich verwerfliche Aufgabe zu l6sen versucht, indem er es meister-
haft versteht Tov 7jrrw Adyor xgeirtw mowiv: die Rede ist also eitel Blendwerk.
Nicht der groBe Staatsfiihrer, den Sallust in den Sendschreiben gleichsam be-
schworend aufrief®, bloB der groBle Parteifiihrer kommt in ihr zu Wort®7.

Grerne sahe man es wohl, wenn Sallust selbst, wo er in eigener Person spricht,
unsere Auffassung von seiner Kritik an Caesar bestétigte. Aber da steht vor uns
die Synkrisis (531.), ritselhaft gleich dem Antlitz der Sphinx, die uns mit ebenso
faszinierenden wie unergriindlichen Augen anstarrt.

Oft schon hat Sallust iiber die Ursachen der Gré8e Roms nachgedacht (53, 2. 4)
und schon friih ist ihm theoretisches Interesse eigen gewesen (4, 2). Als er dann die
politische Laufbahn einschlug, konnte es sich fiir ihn nicht darum handeln, blo8
dieses oder jenes Amt zu ergreifen; er wollte auch ein sicheres Wissen dariiber,
quantum (respublica) armis vires opulentia posset (ad Caes. 2, 1, 3). Es will mich nun
~ bediinken, daB} der im folgenden geduBerte Entschlul zur unbedingten® Hingabe
an Caesar und seinen Ruhm nur dann in sinnvollem Zusammenhang erscheint
(4: dtaque!), wenn wir dem angefithrten Satz bereits den Gedanken entnehmen
diirfen, den die Synkrisis des ‘Catilina’ ausspricht (53, 4) : Und immer wieder war
das Ergebnis angestrengten Nachdenkens dasselbe: Nicht duflere Machtmittel®?,
sondern einzig und allein ‘Ménner’ im prignanten Sinn (moribus antiquis res stat

63 Vgl. Vogt 35.

84 Wahrend ebenda de confessis sicuti de manufestis das mehrmalige condemnatus-
indemnatus der Rede Caesars pariert (22. 29. 39), das in der wirklich gehaltenen Rede nach
Plut. Caes. 7 E noch mehr zur Geltung gekommen sein diirfte.

65 BG. 1, 54, 2 duobus maximis bellis confectis; wertvoller noch sein von Asinius Pollio
iiberlieferter Ausspruch bei Suet. Caes. 30 (angesichts der Gefallenen auf dem Schlachtfeld
von Pharsalus): tantis rebus gestis Gairus Caesar (der Name bereits ein Begriff!) condemnatus
essem. An dieses SelbstbewuBtsein appelliert offenbar Sallust ad Caes. 2, 12, 5: ne clarissimus
imperator Gallica gente subacta ... (zur Einschatzung der Gallier [und Germanen!] vgl.
C.53, 3; J. 114, 2; ferner Cic. Cat. 3, 22; harusp. resp. 19). Auch C. 54, 4 (ubi virtus eni-
tescere posset) gehort hierher.

8 Vgl. bes. 2, 12, 5ff. samt Kap. 13; ferner 1, 6, 4.

67 Zur Beurteilung der Rede vgl. noch Vogt 66f.

68 Eine wesentliche Einschrinkung freilich 12, 4f.: Letzten Endes will Sallust damit
nicht Caesar, sondern dem Staat dienen.

69 Vielleicht «und die im Lauf der Geschichte gewonnene Machtstellung», wenn opulentia
nach C. 52, 9 (vgl. 53, 5: magnitudine sua; dazu Carlsson 84) zu verstehen ist und nicht ein-
fach ‘Reichtiimer’ bedeutet.




104 Franz Lammli

Romana virisque!) verbiirgen die Groe Roms?. Darum (ifaque) beschloB er, sich
ganz und gar Caesar und seinem Aufstieg zu verschreiben. Nicht blind, wie er dann
hinzufiigt, sondern, weil er Caesar als vir im Vollsinn des Wortes, als Triger unge-
wohnlicher virtus erkannte: Grofer im Ungliick als im Gliick™. Echt sallusteisch
folgt dann (6) noch ein Seitenhieb auf jene vielen, allzuvielen, die Caesar nicht um
solch hoher Eigenschaften willen (das heilt: letztlich um des Staates willen??)
folgen, sondern einzig und allein wegen seiner (darauf berechneten) munificentia,
also aus selbstischen Griinden?.

Dieselbe Uberzeugung duBerst Sallust in der Synkrisis des ‘Catilina’: Roms
GroBe beruht auf der Grole weniger iiberragender Méanner. Immer wieder ringt
ja bei Sallust selbst ein férmlicher Hunger nach menschlicher Gro8e um Ausdruck,
am deutlichsten in den Einleitungen zum ‘Catilina’ und zum ‘bellum Jugurthi-
num’, am ergreifendsten wohl J. 1, 5 und 4, 6 sowie ad Caes. 1, 7, 4f. (neque aliter
quisquam extollere sese et divina mortalis™ attingere potest). Aber in der Regel findet
Sallust die ersehnte Grofe nicht, und in der Einleitung zu den Historien (fr. 1,

70 Diese Deutung bedingt, daBl wir an unserer Stelle nicht die bekannte Trias ‘Méanner,
Waffen, Rosse’ (vgl. Fuchs Anm. 28) oder ‘ Waffen, Ménner, Geld’ sehen, die Sallust auch
braucht (ad Caes. 2, 10, 7; C. 52, 20; J. 62, 8; 110, 4; (57, 2); ep. Mithr. 16), iiberhaupt
nicht an eine Rechnung denken, wie stark Rom in jedem dieser Punkte sei (dagegen, mit
der dazugehorigen Deutung viri = malites, spricht schon dom militiaeque), sondern eben
an die alte (Thuk. 2, 36, 4) Fragestellung: Worauf beruht die GroBe unseres Staates ? Auf
Waffen oder Mannern oder Geld ? (Es ist auch die Fragestellung von Cato 52, 19ff.) Die ein-
rahmenden Begriffe bekommen dann das negative, der in der Mitte stehende das positive
Vorzeichen (zu dieser Worstellung, bei der die Auflenbegriffe zusammengehéren, vgl. 10, 9
[laboris hostium militiae]; C. 6, 3 [civibus moribus agris: Bevolkerung, Gesittung, Land-
besitz], ad Caes. 2, 9, 3 [versutum loquax callidum], Hist. fr. 1, 7 M [certamina aut libertatis
aut gloriae aut dominationis]; eine Entsprechung, nur mit umgekehrten Vorzeichen liefert
die Charakteristik der Sempronia C. 25: vgl. L. Alheit [oben Anm. 14] 39). Fiir meine Auf-
fassung moéchte ich auch noch auf 13, 5 dieses Briefes selbst verweisen: Wie konnte er
sagen, Caesar miisse die Stadt prope ab occasu wiederherstellen, wenn duBlern Mitteln
irgendwelche Bedeutung zukame, von denen ja schon damals das Wort Catos (52, 20) galt,
daB8 Rom nie mehr davon besessen hatte. Ich meine also, daB Sallust schon zur Zeit der
Abfassung des Briefes (gerade darum hat er ihn geschrieben; vgl. ad Caes. 1, 6, 4!) die Frage
so beantwortete wie vor langem Ennius in dem im Text angefiihrten Vers, dann Cato im
‘Catilina’ (52, 19ff.) und spater z. B. auch Livius in der praefatio 9. Auch Cicero gesteht
ungefihr zur gleichen Zeit verzweifelt (rep. 5, 2), daB es keine ‘Méanner’ mehr gibt, infolge-
dessen auch keine mores (unter Berufung auf den Enniusvers), so daB der Staat daran
zugrunde gehen miisse; vgl. u. Anm. 153.

1 Dasselbe Lob, sich in widrigen Verhiltnissen stark zu zeigen, erhalt Caesar auch ad
Caes. 1, 6, 3; Marius in J. 98, 1; das romische Volk als ganzes hier 10, 7 (das athenische aus
dem Mund des Perikles: Thuk. 2, 64, 3). Als zugehérig zur clementia (beide sind nur moglich,
wo moderatio herrscht, die Vernunft der lubido, dem blinden Trieb, gebietet; vgl. Fuchs
44f.) erscheint die Eigenschaft nach Poéschl 63 Anm. 1. Gerade bei Sallust kommt dem
andern sonst fast noch mehr Bedeutung zu: im Gliick nicht zu iiberborden (z. B. C. 11, 8:
quippe secundae res sapientium animos fatigant : ne ills corruptis moribus victoriae temperarent),
dies um so mehr, als das ganze politische Unheil in Rom nach Sallust letzten Endes auf das
Versagen der zur Fiihrung berufenen Nobilitit in diesem Punkt zuriickgeht, auf ihre
superbia (vgl. Poschl 59ff., bes. 71). — Zum Lob Caesars vgl. man das gegenteilige Urteil
Pollios iiber Cicero bei Sen. suas. 6, 24!

2 Vgl. Anm. 68 S. 103 zu 12, 4f.

73 Vgl. auch M. Gelzer, Caesar: DNBDA 199.

74 Die Stellung der gegensitzlichen Begriffe divina mortalis wie C. 11, 6 exercitus populi
R. amare potare (schriller MiBklang!) oder 39, 5 parens necari iussit (der ihm das Leben
gegeben, nahm es wieder!).




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 105

12 M.) steht dann sogar das berithmte bittere Wort: omnibus pariter corruptis.
Denn selbst wenn einer von Natur aus zur GroBe veranlagt ist’5, verdirbt ihn
doch die Verderbnis der Umwelt, der sich keiner, am allerwenigsten der Politiker,
entziehen kann7é.

So sind wir etwas erstaunt zu sehen, wie Sallust in der Synkrisis zwei Ménnern
wirkliche GroBe zugesteht: Cato?” und Caesar. So uneingeschrankt scheint dieses
Lob, so seltsam mutet es an?®, dal} es einen in Versuchung bringt, einmal das zu
tun, was Sallust selbst in C. 12, 1 als Laster seiner Zeit brandmarkt??: hinter dem
Guten gleich das Schlechte zu suchen. Sollte vielleicht hier das vorliegen, was
Cic. Att. 6, 1, 2 von den Freunden des Appius schreibt: me idcirco putant bene
audire velle ut ille male audiat et recte facere non meae laudis sed llius contumeliae
causa! Sollte er die beiden loben, um einen oder mehrere andere dadurch herab-
zusetzen®°? So daB duo ausschlieBende Kraft hitte (‘nur zwei’). Und ausge-
schlossen wire offenbar nicht nur Pompeius Magnus, sondern — in der Darstellung
der catilinarischen Verschwérung — Cicero!

Abgesehen von dieser Vermutung® hat allerdings Poschl® vollkommen recht:
«Es geht nicht an, das klare Lob in sein Gegenteil zu verkehren.» Ja, vielleicht
geht er sogar selbst zu weit, wenn er zu 54, 4 (ubs virtus enitescere posset) schreibt®3:
«Dies ist die einzige Stelle der Synkrisis, wo man vielleicht eine leise Kritik Sal-
lusts an Caesar heraushoren darf®.» Man bedenke, dal Sallust Caesar nicht etwa
darum sich ein auBerordentliches Kommando, ein Heer, einen neuen® Krieg
wiinschen 148t, um ein brauchbares Instrument fiir den Kampf um die Macht zu
gewinnen®8. Ub: virtus enitescere posset ist nach rémischer Auffassung nichts weni-
ger als tadelnswert. Caesar handelt nur wie einer von denen, die Seneca (de prov.
4, 3) so darstellt: quidam (magny viri) vpsi ultro se cessantibus malis obtulerunt et
virtuly iturae in obscurum occasionem, per quam enitesceret, quaesierunt. Virtus will
sich bewdhren konnen, und romische virtus sucht Anerkennung. Wo Sallust den

75 Man darf auch an Catilina (5, 1; nach Vogt 55 die ‘férmliche Umdrehung des romischen
Menschen’, fiir Sallust wohl romischer als ein Cicero) und Sallust denken.

76 Am ehesten noch die Militars (vgl. J. 63, 3); homo militaris ist jeweils ein Lob, das
mit spiirbarer Warme erteilt wird (allerdings auch mit einem miBbilligenden Seitenblick
auf die Politiker; man mochte fiir Sallust fast das Gesetz aufstellen: Wenig Lob; vor allem
kein Lob, das nicht einen Tadel enthielte! Die Vorzeit lobt er nur, um die Gegenwart zu
tadeln; vgl. noch u. Anm. 132). C. 59, 6; 45, 2: sie losen ihre Aufgabe tadellos, wie auch
Q. Marcius Rex (34, 1) in duBerst geschickter Weise das raffinierte Vorgehen des Manlius
pariert, indem er den Militar herausstellt, der fiir Politik nicht zustiandig ist. — Vgl. fiir diese
Beobachtung auch Péschl 38. 46f.

77 Zum Wandel in seiner Beurteilung vgl. Poschl 11 Anm. 1.

78 Vgl. Péschl 5 Anm. 1. Latte 45.

79 innocentia pro malevolentia duct coepit.

80 Vgl. Anm. 76.

81 Vgl. eine entsprechende Vermutung zu C. 49 oben S. 101.

82 68 Anm. 1.

83 71 Anm. 2.

8¢ Der Vorwurf wire dann derjenige, den Sallust J. 35, 3 gegen Sp. Albinus erhebt:
avidus consul belli gerundi movere quam senescere omnia malebat.

85 Anders als Marius als Nachfolger des Metellus.

8 In diesem Fall wiirde er als ambitiosus handeln, im Kampf gegen den politischen
Gegner, und dann, aber erst dann, wire er freilich fiir Sallust gerichtet.




106 Franz Lammli

gemeinen Soldaten der idealen Vorzeit schildert, heiit es (7, 6): se quisque hostem
ferire, murum ascendere, conspici, dum tale facinus faceret, properabat®?. So
sollten alle Romer sein!

Trotzdem stellt sich natiirlich die Frage®?, ob die beiden nun wirklich Mianner
sind von der Art der in 53, 4 genannten. Haben sie doch nicht wie jene den Staat
gro3 gemacht, sondern durch ihren Kampf an den Rand des Abgrunds gebracht
(J. 10, 6 concordia parvae res crescunt, discordia maxumae dilabunturs?).

Die Frage kann zweifellos nicht gelost werden mit der Annahme, daBl jeder der
beiden doch nur das ‘halbe Ganze’ ist?0. Sallust selbst betont mit Vorliebe, daB es
GroBe von verschiedener Art gibt (C. 3, 1; J. 2, 4). Da mochten die groBen Per-
sonlichkeiten Roms ruhig groBe Unterschiede aufweisen, wenn sie nur durch ihre
GroBe dem Staate dienten! Solche Personlichkeiten aber waren die beiden; ihre
Eigenschaften waren von der Art der in 53, 4 Genannten, sie sind, wenn auch
verschieden, doch alle wertvoll.

Was Caesar und Cato von jenen frithern trennt, ist nur das eine: die Zeit, in die
sie hineingeboren wurden, und eines ihrer Ubel: die Parteien (factiones in der
Mehrzahl C. 51, 40) und ihr gegenseitiger Kampf?!. Jeder, der hineingerit, wird
notwendig ihr Opfer®2. Die ambitio, die der Einzelne mitbringt, die wertvoll und
Rom niitzlich ist, wird im Parteigetriebe von selbst zum Laster. Der Politiker, er
mag wollen oder nicht®3, wird in den verlogenen Kampf hineingerissen; wenn er
nach oben kommen will, muf er unsaubere Mittel anwenden, muf zum Beispiel
hiberalitas munificentia und mansuetudo misericordia, an sich gute Eigenschaften,
zu politischen Zwecken miBbrauchen. Museris perfugium, facilitas und all das
andere sind keine schlechten Eigenschaften. Aber je ehrgeiziger einer ist (und bei
Caesar erscheint der personliche Ehrgeiz als die eigentliche Triebfeder im Gegen-
satz zu Cato), um so mehr wird er die guten Eigenschaften miBlbrauchen, um seine

87 Mit dieser echtromischen Auffassung (ad Caes. 2, 7, 7: quippe gloria industria alitur;
ubi eam dempseris, ipsa per se virtus amara atque aspera est und 8, 3) stehen stoisierende
Stellen im Widerspruch wie J. 1, 3.

88 Vgl. auch Carlsson 84f.

89 Vgl. bes. noch ad Caes. 1, 5, 2f.

9 Vgl. etwa das Verfahren bei Carlsson 82f. und das Referat von Péschl 11 Anm. 1.
Der Ausdruck bei H. Weinstock, Sallust, Ubersetzung bei Kroner, Stuttg. 1939, Einl. 42.

1 DaBl Sallust die Parteien restlos verwirft, hat Poschl 72ff. vortrefflich gezeigt.

92 Ein Marius ist das Opfer der superbia der Gegenpartei. Mit all seinen vortrefflichen
Eigenschaften, kurz: seiner virtus ware er einer der groBen Manner von C. 53, 4 geworden,
wenn nicht der contemptor animus (beide Ausdriicke J. 64, 2) der nobilitas der virtus des
homo novus die ihr zukommende duBlere Anerkennung versagt hitte (so aber hatte er ohne
die Wunder von 63, 1 nicht im Traum gewagt, sich um das Konsulat zu bewerben). Dadurch
wurde seine ambitio gereizt ; er wurde notgedrungen zum Parteimann, der zu Mitteln greifen
mufte, die seiner ambitio forderlich, dem Staate aber verderblich waren (beim Feldherrn ist
es die Lockerung der Disziplin: 64, 4), der mit dem Kampf nach innen statt nach auBlen
(C. 9, 2) sich und den Staat zugrunde richten mufte. Umgekehrt wire — tragisch genug fiir
die res p. — Metellus ebenfalls einer jener GroBen gewesen, wenn ihn nur nicht das Laster
seiner Partet, der Kastengeist, verdorben hitte (64, 1).

9 Sallust hat ein scharfes Auge fiir die Macht der Verhaltnisse: J. 6, 3; C. 5, 8 (auch ein
Besserer als Catilina hatte schlecht werden miissen!). Ferner ad Caes. 2, 7, 6f., worin man
beinahe den Versuch einer Rechtfertigung seiner kiinftigen Verfehlungen sehen konnte!
Haud facile quisquam (auch Sallust nicht) gratuito bonus est (or. Phil. 9)!




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 107

ehrgeizigen Ziele zu erreichen. Er wird ‘Spenden’ ans Volk beschlieBen lassen,
auch wenn sie den Staat ruinieren (ad Caes. 1, 7, 2; C. 37, 7%4). Er wird Verbrecher
schiitzen und verteidigen, auch wenn der Staat dadurch in Todesgefahr gerit.
Er wird genau so handeln, wie Sallust es in Caesars Rede uniibertrefflich darstellt:
er wird gute Mittel zu schlechten Zwecken einsetzen, nicht weil er das Schlechte
wollte, sondern weil er (als Parteimann durch die eigene Vergangenheit gebunden)
nicht anders kann.

Und Cato ? Wenn der Politiker nicht um jeden Preis nach oben kommen will,
wenn er sich von all den iiblen Machenschaften freihalten will®> — nun, dann wird
er eben scheitern, und dann gewinnt der Staat auch keine GroBe durch ihn; er
gehort — zwar nicht durch seine Schuld — nicht zu den in § 4 Genannten, wenn
schon er wie Caesar mit ihnen die Grofle teilt.

Es ist also nicht so, daB Sallust in Caesar den «amoralischen Politiker» und in
Cato den «apolitischen Moralisten» tadelte®®. Er sieht es vielmehr als ein tragisches
Verhidngnis®?, daf in seiner Zeit der Politiker mit ‘amoralischen’ Mitteln arbeiten
oder aber als ‘Moralist’ in der Politik scheitern muB.

Da der ‘Catilina’ mit seiner zeitlichen Begrenzung nur gerade dieses eine nicht
sichtbar machen konnte, das Scheitern Catos®, erscheint dieser naturgemaf in
hellerem Licht als Caesar. Die Schrift bot Gelegenheit zu zeigen, daB Cicero, der
pater patriae, eine Null war®®; dafl nur zwei Manner gro3 waren: Cato und Caesar;
daB aber auch ein Caesar durch die Politik verdorben war und zum Nachteil des
Staates handelte??. Gliicklicherweise wurde dem Staate Hilfe — nicht durch Cicero!
Cato, der Untadelige (integritas vitae), der Unerschrockene, vermochte die Masse
der feigen Senatoren — wenn auch nur unter Appell an ihre niedrigen Instinkte —

94 Vgl. Poschl 68 Anm. 1 Ende.

95 Cato ist hier geflissentlich (in scharfstem Gegensatz zu ad Caes. 2) nicht als Partei-
mann dargestellt; er steht im Gegensatz zu seinen verworfenen ‘Parteigenossen’ 52, 7;
54, 6; neque factione cum factioso ... certabat. Er steht jetzt auf der Seite Sallusts als Streiter
gegen alle Verderbnis, links wie rechts; als Rufer in der Wiiste; denn die beiden stehen auf
verlorenem Posten. Und auch Augustus hat zwar das romische Reich fiir lange Zeit als
politische Macht gesichert, aber «die Erneuerung seines Volkes hat er nicht bewirken
kénnen» (H. Dahlmann, Seneca und Rom: DNBDA 297. Vgl. dazu Anm. 14 S. 97 und
Anm. 114 S. 110.

96 W. Schur, Sallust als Hist., Stuttg. 1934, 201; dazu Péschl 11 Anm. 1 und 68 Anm. 1.

97 Soweit die Parteien eine Folge der Bevolkerungsvermehrung sind (C 51, 40), sind sie
ja nicht zu vermeiden.

98 ITmmerhin bemiiht sich Sallust, einen Hinweis dadurch zu geben, daf3 er Cato sein Ziel
nur erreichen laBt unter Preisgabe einer wirklich staatsméannischen Betrachtung, daB er
ferner, von den eigentlichen politischen Gegnern zu schweigen, ihn selbst bei den ‘ Partei-
genossen’ taube Ohren finden 1aBt. Selbst ihr Beifall in 53, 1 (virtutem animi ad caelum
ferunt) wird ja von Sallust als unendlich téricht hingestellt — ebenso toricht wie der Beifall
der Menge gegeniiber Cicero (48, 1; Ciceronem ad caelum tollere; vgl. unsere Deutung u. S.112):
AuBerung einer wankelmiitigen Menge, die von Affekten (s. u. Anm. 132) hin und her
getrieben wird. Also ein Tageserfolg!

99 Auch gegenden ‘Cato’ des Brutus muBte sich Cicero (Att. 12, 21) zur Wehr setzen, weil
dort wie hier das Todesurteil gegen die Catilinarier dem Auftreten Catos, nicht Ciceros
zugeschrieben wurde. Cicero wollte zwar allfalligen Ruhm, nicht aber die Verantwortung.

100 So gesehen wird der ‘ Catilina’ — welche Ironie ! — zu einer Anklageschrift gegen Caesar,
wo man friiher glaubte, er sei verfaBt, um Caesar reinzuwaschen. Sallust interessierte eben
gar nicht in erster Linie die Frage nach der Beteiligung Caesars an der Verschwérung.




108 Franz Lammli

mitzureillen. So ist er der Sieger des Tages, diesmal gerade der Erfolgreiche!®!,
Daraus erklart sich auch der Eindruck Vogts (66): «In den Reden und im Ver-
gleich spiiren wir, wie Sallust von Caesar Abstand nimmt und sich Cato zuwen-
det!%2.» Die Synkrisis gemahnt an einen Lauf, bei dem die Rivalen lange Zeit auf
gleicher Hohe nebeneinander laufen, bis schlieBlich der eine, hier Cato, den andern
leicht iiberholt und als Sieger durchs Ziel geht.

So war Cato im ‘Catilina’, bedingt durch den Rahmen der dargestellten Zeit-
ereignisse, besser weggekommen, als es dem Urteil Sallusts entsprach. DaB er sich
nicht durchsetzte, daBl auch er den Staat nicht prope iam ab occasu (ad Caes. 2,
13, 5) rettete, das lieB sich hier nicht oder doch nur andeutungsweise zeigen. So
diirfte es nicht verwundern, wenn Sallust in seinem nichsten Werk die Gelegen-
heit wahrnahm, ein endgiiltiges Urteil zu fillen, ein Urteil, das Catos ganzes Leben
zusammenfalte. Allerdings diirfen wir uns auch nicht verwundern, wenn dieses
Urteil beim Meister des sous-entendul®® anonym erfolgen sollte.

Im Kapitel 2 des ‘bellum Jugurthinum’ hat sich Sallust einmal mehr dariiber
aufgehalten, da3 die Menschen so oft lieber ihren Geist iiber niedrigen Vergniigen
verkiimmern lassen, wo doch die Auswahl so grofl wire, auf diesem oder jenem
Grebiet etwas Bedeutendes zu leisten und so zu unsterblichem Ruhm zu gelangen.
Allerdings, so féhrt er dann fort (3, 1), miisse die politische Laufbahn fiir seine
Zeit ausscheiden: quoniam neque virtuty honos datur neque illv, quibus per fraudem
18 fuit, tute aut eo magis honesty sunt. Die darauffolgenden Worte nam vi quidem
regere patriam aut'® parentis, quamquam et possis et delicta corrigas, tamen vmpor-
tunum est hat man - offenbar mit Recht — schon immer auf Caesar bezogen.

Dagegen kann ich Carlsson nicht zustimmen, wenn er (89ff.) auch den Rest
dieses Kapitels auf Caesar bezieht. Er deutet offensichtlich schon von dort an
falsch, wo er per fraudem und per vim unter dem Begriff «mit illegitimen Mitteln»
(90) zusammenfaBt. Fiir einen Sallust besteht eine uniiberbriickbare Kluft zwi-
schen dem Weg per fraudem (dolis atque fallacits kennzeichnet er dasC. 11, 2 mit
Verachtung) und dem Weg per vam, der immerhin Tatkraft, also virtus erfordert.
Wie ein Sallust dariiber denkt, zeigt ad Caes. 2, 3, 51.: seine Empoérung gegeniiber

101 Richtig Péschl 11 Anm. 1 Mitte (gegen Vogt 66: «(Cato) fehlt gerade jene Aktivitat,
die nach der Auffassung Sallusts zum réomischen Wesen gehort. »).

102 Dije Fortsetzung: «aber aufs Ganze gesehen erscheint auch Cato nicht als Erfillung
réomischen Wesens» klingt &hnlich Poschl 11 Anm. 1: «Anderseits ist, glaube ich, Seel darin
recht zu geben, daB dem Sallust die Einseitigkeit dieses Menschen nicht verschlossen blieb.»
Nicht irgendwelche Einseitigkeit (z. B. der ‘Moralist’, den der Moralist Sallust sicher nicht
verurteilen konnte; vgl. dazu Vogt 45 Mitte; ferner o. S. 97 und Anm. 114) ist das Negative
an Cato, sondern einzig die Tatsache, daB er nicht durchdringt (nicht durch seine Schuld,
so wenig wie Sallust!).

103 Tch verweise hier nur auf zwei Beispiele in der Literatur: Latte 29 und Carlsson 59 ff.
Wohl das Meiste und Wichtigste steht bei Sallust zwischen den Zeilen. Auch Caesar ver-
stand sich iibrigens auf diese Art zu sprechen nicht nur im veni vidi vici! Es auBert sich
darin auch ein gut Teil Verlogenheit der Zeit: ‘ Den Sack schlagt man, den Esel meint man!’
Sallust hat es erfahren miissen, als er unter einem Vorwand aus dem Senat gestoBen wurde;
vgl. Vogt 40; Latte 48. Dazu kommt die Wirkung der ‘Zensur’!

104 Sollte damit angedeutet sein, der Charakter der Diktatur konne mehr oder weniger
zutage treten ?




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 109

der factio nobilium ware nur halb so groB, st virtute partam victoriam more suo
per servitium exercerent. sed homines inertissimi, quorum omnas vis virtusque in
lingua sita est1%3, forte atque alterius (sc. Pompei!) socordia dominationem oblatam
insolenter agitant. Man ist versucht zu sagen, hier habe sich Sallust prophetisch
seine kiinftige Stellung zu Caesar vorgezeichnet: So wiirde er Caesar nie ganz ver-
dammen konnen, seine echt romische virtus immer anerkennen miissen, auch wenn
er seine Politik1%® verurteilen miillte. Gerade dies aber ist die Haltung des ‘Cati-
lina’, der 38 und 51f. Caesars Politik verwirft, 54 seine virtus preist. Leute dagegen,
die mit allen Matzchen der damaligen Politik!%? auf Hintertreppen in die Amter
gelangten, hitte er nie im gleichen Atem mit einem Caesar genannt.

Damit ist der Weg frei fiir die Entscheidung, ob auch der Rest von Kapitel 3
auf Caesar gemiinzt ist. Der Gedankengang scheint mir folgender zu sein: Die
politische Laufbahn scheidet unter den gegenwirtigen Umsténden aus, da der-
jenige, der Amt und Ehre verdient, heute nicht dazu gelangt'®, der andere aber,
der mit List und Betrug sein Ziel erreicht, sich doch um die Friichte geprellt
sieht1%%. Denn, fahrt er fort, ein dritter an sich moglicher Weg, mit Gewalt der
virtus (die ja Caesar eignet) die Anerkennung zu erkdmpfen, ist auch ungangbar,
weil durch seine Folgen ‘unerquicklich’. Nach dieser Digression kehrt er zuriick
zum ersten Weg (mit virtus sich auf legalem Weg durchsetzen wollen und dabei
scheitern). Frustra nitv neque aliud se fatigando nisi odium quaerere pafit nicht so
sehr auf Caesar, der die Anerkennung seiner virtus in der dullern Stellung ja durch-
setzt, als vielmehr auf — Cato!10! Cato ist geradezu der Musterfall, wo der veirtus
suus honor non datur, dem aber die repulsae den wahren Wert nicht mindern!!;

105 Man vergleiche auch sein damaliges Urteil iiber Cato 9, 3. Auf Maulhelden und
Schwatzer war Sallust wie der alte Cato (40, 1 Jordan: morbus loguendi) nie gut zu sprechen,
am allerwenigsten auf diejenigen, die, wie Cicero, gerne von sich selber sprachen (vgl. das
Lob auf Jugurtha 6, 1 minimum ipse de se loqui). So wird die disciplina Graecorum (ad Caes.
2,9, 3)in J. 63, 3 als Graeca facundia (vgl. C. 53, 3) abgelehnt.

106 gervitium ! Vgl. im selben Brief 12, 4f.: Wichtiger noch als dein und mein Ruhm ist
mir die Rettung des Staates: libertatem gloria cariorem habeo. Das galt damals gegeniiber
der dominatio der Optimaten, von der Caesar das Staatswesen befreien sollte (13, 3); aber
Sallust war durchaus nicht gewillt, dafiir die dominatio eines andern einzutauschen.

107 Auch J. 4, 3 gehort hierher.

108 ygl. C. 52, 22.

109 qut eo magis honesti sunt zu verstehen nach 4, 8.

110 Zu niti im Kampf um die politische Karriere vgl. 4, 7; C. 11, 2 (ebenda vera und falsa
via!); im politischen Kampf iiberhaupt J. 85, 47. Bezeichnend ist, da8 der Name Catos
wie von selbst auch bei Poschl fallt, wo er (31 Anm. 3) unsere Stelle (nach Pantzerhielms
Vorgang) neben Sen. de otio 3, 3 halt. Sallust geht allerdings nicht so weit wie Seneca; er
will auch weiterhin politisch tatig sein, aber als Geschichtsschreiber, nicht im unwiirdigen
Getriebe der Tagespolitik; er entschlieBt sich nicht wie Seneca zum unpolitischen otium;
sein otium, wie die Gegner es allerdings nennen (J. 4, 4) soll ein echtes negotium (4, 1),
labor (4, 3) sein, d. h. es soll weiterhin dem Staat dienen. Immerhin hat Poschl 36f. recht:
«Wird so hier im Prooemium des Jugurtha auch der Nutzen fiir die res p. genannt, so tritt
er doch im ganzen hinter dem Gedanken der virtus zuriick. Im Prooemium des Catilina
fehlt er vollkommen.» Ich méchte hinzufiigen: Im b. J. steht er zur Rechtfertigung, weil
man ihm ein unniitzes otium vorgeworfen hat. Darum tritt hier neben das arduom auch das
utile. Der ‘ Rémer’ wie Sallust suchen zuerst den personlichen Ruhm ; aber fiir den ‘Rémer’
wie noch fir Sallust ist er ohne Dienst am Staat nicht denkbar; vgl. Poschl 56f. mit
Anm. 1.

111 Bei Hor. c. 3, 2, 17ff. hat man ja auch immer an Cato gedacht.




110 Franz Lammli

Cato ist der Mann, der sich, wie er es c. 52, 7 selber sagt, durch seine virtus nur
Feinde gemacht hat'2. Und nun das Urteil Sallusts: So wie er an Caesar die virtus
rilhmt, den eingeschlagenen Weg ablehnt, so sagt er von Catos politischer Titig-
keit: extremae dementiae est. Denn Sallust denkt hier als Romer, nicht als Stoiker:
gloria industria alitur; ubv eam dempseris, ipsa per se virtus amara atque aspera est
(ad Caes. 2, 7, 7) und haud facile quisquam gratuito bonus est (or. Phil. 9113),

Man kann nicht sagen, daB Cato hier giinstiger beurteilt wird als Caesar; denn
auch den Satz J. 42, 3 (im Zusammenhang mit den Gracchen): bono vinci sattus
est quam malo more (= inturia) tniuriam vincere darf man wohl kaum gegen Caesar
ausspielen, da Sallust anscheinend dessen Werk weniger verurteilt, weil er Gewalt:
angewendet hat — das war nach Sallusts Uberzeugung damals die einzige Mog-
lichkeit, wenn die wirtus iiberhaupt politisch wirken, auch in gutem Sinn wirken
wollte —, als vielmehr wegen der unvermeidlichen Folgen!!®. Damit bleibt para-
doxerweise gerade dem wahren Politiker nichts anderes iibrig als die Politik auf-
zugeben und — den vierten Weg Sallusts einzuschlagen.

Im letzten Satz des Kapitels (3, 4) greift Sallust, so glaube ich, auf den zweiten
Weg zuriick. Neque illi, quibus per fraudem is fuit, tuti aut eo magis honesti sunt
wird offensichtlich wieder aufgenommen durch die Worte nist forte quem in-
honesta et perniciosa lubido tenet potentiae paucorum decus atque libertatem
suam gratificari. Dabei lat gerade das unbestimmte aliguem aufhorchen und ver-
muten, der Meister der indirekten Seitenhiebe habe hier eine sehr bestimmte Per-
sonlichkeit im Auge gehabt1!5, Unverkennbar ist, daB die beiden ersten mit einer
gewissen Achtung behandelt werden, dieser letztere aber mit beiBender Ironie, die
sich nicht nur im nase forte duBert'$, sondern auch im Gedankengang des ‘Nur die
allerdiimmsten Kélber wihlen ihre Metzger selber1?’.

Wenn wir nun nach dem Namen dieses aliques fragen, so scheint mir nur jene
eine Personlichkeit in Frage zu kommen, an deren Lebensweg und Schicksal er

112 Vgl. auch Liv. praef. 12: ingratae querelae. Dasselbe gilt natiirlich fiir Sallust.

113 Auch nach ad. Caes. 2, 8, 3 muB etwas ‘herausschauen’, man muB ‘profitieren’. Vgl.
ferner or. Macr. 5; J. 83, 1. Dazu unsere Anm. 87.

114 Zu fugam vgl. or. Lep. 17: vastam urbem fuga et caedibus. Es sind die Vorginge, die
das Revolutionszeitalter kennzeichnen; also wurde durch Caesar im tiefsten nichts gebes-
sert, die ‘Krankheit’ des Staates nicht geheilt! Cato und Sallust sahen die Aufgabe des
Staatsmanns beide als ein Problem der sittlichen Erneuerung (ad Caes. 1, 1, 6: id nits
decet, uti quam optumis imperites!). Caesar dagegen chatte keine feste Position zu ethischen
Postulaten finden konnen» (Kornemann 2, 92), Er begniigte sich damit, «MiBstinde mit
Gewalt» zu beseitigen, um so mehr, als einzelne Versuche, erzieherisch zu wirken (wie z. B.
mit einer lex sumptuaria) mit einem Fehlschlag endeten. Augustus schlieBlich schlug einen
Mittelweg ein: bei sine asperitate denkt man an die schroffe Richtung Catos, bei nec sine
severitate (senatus lectus: Vell. Pat. 2, 89, 3) an die dem Ethischen gegeniiber gleichgiiltige
Caesars.

115 Nach Carlssons Fehldeutung (91) miite die Stelle auf das «Mitarbeiten seitens eines
andern» am Werke Caesars gehen.

116 Damit bekommt das extremae des vorhergehenden Satzes nachtriaglich den Hauptton:

.ist das Diimmste; auBer wenn einer sozusagen bewuBt und absichtlich sich selber zu-
grunde richtet: das a.llerdmgs ist der Gipfel der Torheit.

117 Der Gedanke der Verblendung, wie er in der vorigen Anmerkung Wledergegeben,
begegnet bei Sallust noch C. 36, 4, auBerdem bei Liv. praef. 12; Verg. Georg. 3, 513.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 111

jederzeit wie an Cato und Caesar mit Leidenschaft Anteil genommen hat, die er
aber im Gegensatz zu jenen immer herabsetzend und ironisch behandelt hat:
Cicero. Er ist der Mann, dem im ‘Catilina’ mittelbar virtus abgesprochen wird, der
dennoch in die hochsten Amter gelangte!l® und dies nur dadurch erreichte, daB er
seine Wiirde und Freiheit der factio nobilium verkauftell®.

Sallust, der sich seinerzeit selber den populares und Caesar angeschlossen
hatte!?0, sah in Cicero nie den Mann, der doch auf die Zuerkennung eines hohen
MaBes von Redlichkeit, gutem Willen und Integritdt Anspruch erheben durfte.
Er sah in ihm nur den Rivalen, der mit den herrschenden Michten!?! einen Kom-
promif geschlossen hattel?? und dessen Haupttugend ja sicher nicht Charakter-
stirke warl?3, weder gegen die nobiles, noch spiter gegen die pauci potentes'®s.

Erst auf die konkrete Personlichkeit, auf Cicero bezogen, gewinnt auch das tuts,
das an sich in § 1 neben dem erwarteten honest: verwunderlich ist, zusammen mit
seinen Entsprechungen perniciosa und libertas vollen Sinn. Gewifl schwebt jeder,
der nicht durch Leistung und Tiichtigkeit emporgekommen ist, an sich schon in
Gefahr: imperium semper ad optumum quemque a minus bono transfertur (C. 2, 7).
Und erst Cicero! Man braucht blo8 die Darstellung Vogts an Hand der catilina-
rischen Reden zu durchgehen. In wieviel Noten und Angsten schwebt der Armste,
der nach allen Seiten Riicksicht nehmen muB und sogar erwégt, Catilina in einem
Erpressungsproze zu verteidigen, um ihn fiir sich zu gewinnen (16). Dem sein
Bruder beibringt, daf ein Bewerber ums Konsulat Stirne, Gesicht und Reden nach
dem Sinn und Willen derer, mit denen er zusammen ist, indern und umstellen
muB} (19), daB er in den Reden vor dem Volk anders sprechen mu8 als in den Reden
vor dem Senat (ebenda). «Bedientenhaft, wie er in die Macht gekommen ist, wird
er an der Spitze des Staates von allen und jedermann abhingig sein» (20). Als
Folge der Abhingigkeit die «fixe Idee der Legalitit» (26. 35)! Der Versuch der

118 Nach Sall. (?) in Cic. 1 ware er wirklich per fraudem dazu gekommen, oder, um mit
J. 4, 7 zu sprechen — wo vielleicht auch an Cicero gedacht ist — furtim et per latrocinia. Vgl.
auch Vogt 13: «Dagegen fiihrte das ... Emporkommen auf dem Weg iiber das Forum ...
mitten durch die Korruption.»

119 Carlssons Deutung erweist sich schon durch die Ubersetzung von potentiae paucorum
mit « Gewaltherrschaft einiger weniger» als verfehlt. Die potentia paucorum ist nicht mit den
pauci potentes zu verwechseln.

120 Allerdings unter Vorbehalt (vgl. Anm. 68) und eigentlich mehr zum Kampf gegen den
gemeinsamen Gegner; vgl. auch Vogt 44 und 46 (im AnschluB an E. Skard, Sall. als Polit.:
Symb. Osl. 9, 1930, 69ff.). Aber immerhin hatte er bei der Abfassung seiner zwei Send-
schreiben an Caesar im Gegensatz zu Cicero (Att. 13, 28, 2) geglaubt, der Adressat erfiille
moglicherweise die Voraussetzung, die fiir die suasiones von Theopomp und Aristoteles an
Alexander gegolten hatten : adulescentem incensum cupiditate verissimae(Seitenhieb Ciceros
gegen Caesar ? vgl. auch Sall. ad Caes. 1, 6, 5: vera clementia!) gloriae, cupientem sibi aliquid
consilf"if? dari, quod ad laudem sempiternam valeret, cohortantur ad decus. Vgl. dazu ad Caes. 2,
13, 41f.; 1, 6, 1.

121 G, 20, 8: omnis gratia potentia honos divitiae apud illos sunt aut ubi tlli volunt.

122 Bezeichnend, daB Cicero das Wort factio meidet; vgl. Carlsson 99. Cicero hatte das
getan, was er noch a. 56 in der Sestiana der Jugend empfahl, soweit sie nicht adelig war:
als homines novi an die Seite der nobiles aufzuschlieBen. Das konnte Sallust nicht billigen.

123 Qall. (?) in Cic. 5. 7!

124 Cje. fam. 1, 8, 2; 1, 9, 11; Planc. 91ff.; um so zufriedener ist er mit sich Att. 9, 18, 1;
vgl. auch Carlsson 118f.




112 Franz Lammli

vierten Catilinaria, die Senatoren und Caesar in alle Zukunft fiir die Hinrichtung
der Verschworer zu behaften! Dann das Exil und der Preis, den er fiir die Riick-
kehr zu bezahlen hatte! SchlieBlich das Sich-Ducken vor den Michtigen und das
bittere Ende! Zu schwach, sich dank eigener GroBe durchzusetzen, bedarf Cicero
der Hilfe anderer, die er, fiir immer abhéngig geworden, nie mehr abzuschiitteln
vermag. Mit seiner Politik des Lavierens und Finassierens gerit er in die verhéng-
nisvolle Miihle all der gegnerischen Krifte, die ihn zermalmen.

Sallust bringt fiir Cicero, den Gegner, den er ha8t, nur Spott und Hohn auf. Er
schreibt eine catilinarische Verschworung, bei der Cicero — wie ganz anders als in
seiner eigenen Darstellung! — nur an der Peripherie steht. Cicero, dem die vertus
fehlt!23! Cicero, der ‘Fuchs’, der schlau und listig sich aller Anschlége zu erwehren
und die Verschworer ins Garn zu locken weil (26, 2)126, Cicero, der Charakterlose,
dem man jede Schlechtigkeit (durch vorgeschobene Strohménner!) zutraut (48,
8f.); der dagegen sonst so harmlos unbedeutend war, daB ein optumus comsul
(43, 1) ihm gegeniiber eher eine Verhohnung bedeutet!??; iiber dessen militérische
VorsichtsmaBnahmen Caesar sich lustig macht (51, 19); den nur die wankelmiitige
Menge zum Himmel erhebt, natiirlich aus Griinden, die vollig unzutreffend sind:
veluti ex servitute erepta (48, 1)128. Cicero, der ohne die catilinarische Verschworung
nie zum Konsulat emporgestiegen wire (23, 5)129. Cicero, der Unschliissige, der
zuerst nicht recht weil, ob er auf das Heil des Staates oder sein eigenes bedacht
sein soll (46, 2f.). Und vor allem: Cicero der Angstliche und Verantwortungs-
scheue!3?, der sich hinter den Senat steckt!3! und dann doch dessen Vollmachten
(29, 2£.) nicht auszuniitzen und aus dessen Beschliissen nicht die Konsequenzen
zu ziehen wagt, sondern ihn neuerdings befragt (50, 3). Cicero, der Konsul, der
eine staatsmannische Rede nur halten kann, sive ... timens ... sive 1ra commotus
(31, 6), das heit nur im Affekt!32, offenbar weil es ihm sonst an Mannesmut

125 Vgl. o. S. 105 zu 53, 6: duo virs.

126 Wie niedrig Sallust solche Eigenschaften einschiitzt, mag man aus seiner noch ab-
lehnenden Charakteristik Catos ad Caes. 2, 9, 3 ersehen: versutus (loqguaz) callidus (dazu ad
Caes. 2, 10, 6; vgl. Carlsson 58). Solche Eigenschaften stehen im Gegensatz zu wirklicher
virtus, die sie nicht nétig hat. Vgl. noch ad Caes. 2, 6, 4: homines factiost, quibus dolus atque
malitia fide cariora erant.

127 Att. 12, 21 beschwert sich Cicero dariiber, daB Cicero im ‘ Brutus’ ihn nur so benannt
hat (und dafiir noch Lob erwartet). Quis enim tetunius dixit tnimicus?

128 Der Ausdruck wirkt besonders ironisch, wenn man bedenkt, daB die plebs und ihre
Vertreter, die populares, zu denen auch Catilina gezahlt werden wollte (35, 3: publicam
miserorum ... causam suscept) dieses Schlagwort im Kampf gegen die factio nobilium ge-
brauchten. Vgl. Anm. 12.

129 guamvis egregius homo novos kennzeichnet nicht Cicero; der Adel hatte auch einen
Bedeutenderen nicht zu Ehren kommen lassen. — Dieselbe Auffassung auch Sall. ( ?) in
Cic. 3! Vgl. auch Anm. 118.

130 Vgl. Vogt 27. 38.

131 Vogt 37 zur 4. Catilinaria. Wenn es Lob zu ernten galt, wollte er es freilich wieder fiir
sich allein in Anspruch nehmen; vgl. Anm. 99.

132 Sallust ist sich darin einig mit Caesar (51; dieser wiederum beruft sich auf den alten
Cato in der Rede fiir die Rhodier; vgl. Gell. 6, 3, 14): Affektiv belastetes Denken taugt
nichts! So tadelt Caesar C. 51, 18ff. Silanus, weil nur Furcht (fiir den Staat) oder (Empérung
iiber das begangene) Unrecht ihn, den Hiiter der Verfassung, veranlat haben kénne, eine
ungesetzliche Strafe zu beantragen; beide Motive seien abzulehnen. Fiir Sallust geht Marius




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 113

gebricht. Cicero, der ein Falschzeugnis gegen den lebenden Caesar nicht zulieB
(49, 1), den Toten dagegen der Mitschuld bezichtigte!3®! Kurz: ein Cicero ohne
Mut, ohne Charakter, ohne virtus; ein Cicero ohne jede Groe!

Latte (491f.) und Péschl (271f.) haben gezeigt, daB die Prooemien Sallusts den
einen Zweck verfolgen, seine Titigkeit als Geschichtsschreiber zu rechtfertigen.
Diese Rechtfertigung vor dem Leser und vor sich selbst vollzog er aber nicht an
abstrakten Begriffen, sondern vor lebendigen Personlichkeiten3®, Mit dreien hat
er sich immer wieder in heiler Leidenschaft auseinandergesetzt; vor Cato, vor
Caesar und vor Cicero wollte und muBlte er bestehen. Um aber bestehen zu konnen,
um seinen Weg als den richtigen erweisen zu konnen, muBte er sie ablehnen, mufite
er die drei Wege ablehnen, die sie eingeschlagen hatten: den Weg der virtus, die
auf dem «rechten» Weg emporzukommen sucht und scheitert; den Weg der virtus,
die sich mit Gewalt durchsetzt und so dem ‘kranken’ Staat neue Wunden schlagt,
statt ihn zu heilen; den Weg der malae artes, der unlautern Machenschaften (ad
Caes. 2, 1, 3), wo man seine Ehre und seine Freiheit fremden Miachten verkauft und
selbst daran zugrunde geht.

Aus diesem personlichen Hintergrund, aus der Notwendigkeit abzulehnen, um
iiberhaupt bestehen zu konnen, erklirt sich der iibersteigerte Ausdruck extremae
dementiae est (J. 3, 3), so wie aus dem personlichen Moment allein die Bezeichnung
servilia officia fiir Ackerbau und Jagd verstindlich wird'36, Es handelt sich am

von dem Augenblick an verkehrte Wege, wo er sich cupidine atque ira, pessumis consultoribus
leiten 1aBt (J. 64, 5). C. 31 wird die Menge vor allem deswegen getadelt, weil «jeder die
Gefahr an seiner personlichen Furcht maB», statt an objektiven Kriterien. Die Ritter, die
49, 4 Caesar bedrohen, erscheinen so als Kindskopfe: sew periculi magnitudine sew animt
mobilitate impulsi. Der rechte Romer wird nicht zum Opfer einer Stimmung. Vgl. auch oben
Anm. 98 die Bemerkung zum Lob, das die Menge Cicero (48, 1) und Cato (53, 1) spendet
(kein Lob ohne Tadel: oben Anm. 76 S. 105).

133 Vgl. o. S. 101.

135 Typisch romisch ist es, wenn scheinbar abstrakte Gedankenginge wie die von J.3
im Grunde nur aus der konkreten Wirklichkeit abgezogen sind. Man fiihlt sich unwillkiir-
lich erinnert an die Erziehungsweise von Horazens Vater: statt Grundsitze zu predigen,
zeigt er lebendige Vorbilder, um zur Nachahmung zu begeistern oder abzuschrecken. Oder
an den Gedanken, da8 der Staatsmann ein lebendiges Vorbild sein muB: Cic. rep. 2, 69;
dazu des Augustus Selbstlob Mon. Anc. 8 E; Ovid Met. 15, 834; Verg. Aen. 12, 435. Wie
sehr sich Sallust bemiiht, im Sinne echten alten Rémertums ‘konkret’, wirklichkeitsnahe
zu bleiben, mégen auch die Beobachtungen von Péschl 81f. zu sustum impertum — iustitia
(vgl. dazu Fuchs 46 Anm. 27) oder zu humanitas (83 Anm. 1) zeigen. Auch dies ist ein
Stiick ‘ Anticicero’ (vgl. auch Poéschl 48f.) und zeigt so gut wie J. 63, 3, daB Sallust auch
spater das abschatzige Urteil von ad Caes. 2, 9, 3 iiber die disciplina Graecorum jederzeit
unterschrieben hatte. Wieviel er ihr und Cicero in Wirklichkeit zu verdanken hatte, hitte
er sich selbst nie eingestanden.

136 In diesem Punkt ist Poschl (32 Anm. 2) gegeniiber Latte im Unrecht. Da8 der Gedanke
ein «stoisches (posidonianisches) Element» ist, besagt gar nichts, wie iiberhaupt der Quellen-
nachweis fiir die Gedanken Sallusts (die bekanntlich so unendlich ‘trivial’ sind, wie man bis
zum UberdruB wiederholt hat) ziemlich belanglos ist und zu herabsetzenden Urteilen fiihrt,
die der GroBe Sallusts in keiner Weise gerecht werden (z. B. L. A. Post in The Class. Weekly
21, 1927, 19: «Sallust ist niemals primérer Schopfer, aber er versteht es ausgezeichnet, die
Produkte fremder Geister zu sammeln, sie kunstvoll zu ordnen und mit ihnen zu prunken.
Er ist ausgesprochener Spatlerner, der anstatt seine eigenen Gedanken in eigenen Worten
auszudriicken, die Worte anderer gebraucht, iiberraschende Effekte zu schaffen»). Sallust
bedient sich der fremden Gedanken wie der Worter und Worte seiner Muttersprache, die
auch von andern geschaffen sind. Was er daraus macht, vor allem, zu welchem Zweck er sie

Klassisch-philologisches

QD Aavninan Adan TYH'\.IVP,Y‘Qitﬁt




114 Franz Lammli

allerwenigsten darum, daB ihm damit ein «Gestéindnis entschliipft», das den
«Abstand, der sein Denken vom altromischen trennt», spiirbar machte (Latte 57).
Nein, bewulit polemisch (und damit iibertreibend) sto8t er das Wort heraus: Als
er sich aus der Politik zuriickzog und eine neue Lebensform suchte, konnte ihm
bei seiner grenzenlosen Begierde nach Grofle und Ruhm der Ackerbau unmoglich
geniigen. So weist er denn die damals iibliche, ihm, der wahrhaftig seinen Cato
kannte, so gut wie uns geliaufige Auffassung vom Landbau als der eines Freien
einzig wiirdigen Beschaftigung (Cic. off. 1, 151) aus eigenem Erleben ebenso heftig
wie trotzig zuriickl3?.

Dieses fiir einen antiken Autor ungewohnlich starke Mitschwingen des rein
Personlichen, Erlebnishaften wird auch der Grund sein, warum uns Sallust wie
kaum ein anderer immer wieder unwiderstehlich in seinen Bann zieht3. Seine
Sprache ist gesittigt von der Leidenschaft seines Herzens'3?. Daf} diese Leiden-
schaft von einem iiberlegten und iiberlegenen Willen gebéndigt ist, ist das Romische
an ihm!4® und macht sein Wort vielleicht zur echtesten Verkorperung des Genius
der romischen Sprache und romischen Wesens iiberhaupt!4l. Dies um so mehr, als
bei ihm Wesentlichstes der romischen wvirtus, das intentum esse'?, die bestéindige
Anspannung der geistigen Kraft, die nie erlahmt und an keiner Stelle sich gehen
1a8t143, dieses geradezu beangstigend!44 Uberwachel45 Gestalt angenommen hat4¢,

zielstrebig einsetzt (‘ Meister des sous-entendu’! vgl. S. 108), dies zu betrachten lohnt sich;
vgl. dazu auch Vogt 71; Poschl 4f. Anm. 4. — In der ganzen neuern Sallustliteratur auBert
sich immer wieder ein unmittelbares, tiefes, ja offenbar einzigartiges Erlebnis («der heute
noch mit unheimlicher Gewalt jeden anspricht»: Péschl 9; «ungeheure Wirkung»: Vogt 69;
vgl. schon E. Norden, D. rém. Lit. : Einleitg. in d. Altertswiss., Lpz. u. Bln. 1923, 1, 4, 38),
aber das Werturteil iiber Sallust erscheint immer wieder gedampft durch die herk6mm-
lichen MafBstabe: geringer als Tacitus: Poschl 9; so viel geringer als Thukydides: Latte 50.

137 Darum auch «<kommt es dem Sallust darauf an, die geistige Seite der virtus hervorzu-
heben»; hier deutet Poschl (30, bes. Anm. 1) C. 2, 7 vollig zutreffend.

138 Jch gestehe, daB mich vermutlich darum der ‘Catilina’ eher mehr als die spatern
Werke fesselt. Ich zweifle nicht daran (vgl. H. Weinstock [oben Anm. 90] 24f.), da8 Sallust
zuerst die Geschehnisse aufgriff, die ihm zeitlich am néichsten standen und deren eben erst
dahingegangene Akteure ihm Schicksal geworden waren. Damit war der dankbarste und
aktuellste Stoff, der Stoff, der fiir ihn wie kein anderer brennendes Interesse hatte, gewisser-
maBen verbraucht. Da und dort scheint das Vorurteil zu herrschen, spitere Werke miiten
an sich ‘reifer’ sein.

139 Tn dieser Leidenschaft des Anwalts (auch, doch nicht nur des Staatsanwalts: er ist
auch der Anwalt rémischer GroéBe) méchte ich (anders als Poschl 60 Anm. 1 und 113, der
auf das Formale deutet) den Grund fiir das Urteil bei Gran. Licin. p. 33 Flemisch sehen,
man miisse Sallust als Redner, nicht als Geschichtsschreiber lesen (ebenso Quint. inst. or.
10, 1, 90 iiber Lucan). L. Alheit (oben Anm. 14) braucht das Wort Lessings, er «brauche
ein Katheder, um seine Uberzeugungen aussprechen zu kénnen» und fiigt hinzu: «mehr als
das: scheinbar fern dem politischen Treiben nach allen Kriften etwas tatig zu wirken und
zu erwirken».

140 Vgl. Latte 58; ferner Vogt 53 Mitte.

141 ygl. auch das Urteil von Nietzsche, wonach «sein Sinn fiir Stil fast augenblicklich
bei der Beriihrung mit Sallust erwachte».

142 Vgl. den Tadel gegen den Senat C. 16, 5. Dazu Péschl 43 und 44 Anm. 1.

143 Als Ideal aus dem Leben des Bauern hervorgegangen, das keine remissio kennt ? Ein
Cato weiB auch fiir die Feiertage noch eine niitzliche Arbeit (de agric. 2, 4), und Vergil
halt es nicht anders (Georg. 1, 268ff.; vgl. 155ff., 199ff., 259ff., 291f., 305f.).

144 Vgl. den bemerkenswerten Gedankengang von H. Drexler, Der Anfang der rom.
Literatur: DNBDA 82f.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 1156

Keine Stelle, wo ihm aus einer gliicklichen Eingebung beschwingter Gelostheit ein
glinzendes Wort als kostliches Geschenk guter Michte zugeflogen wiire! Alles,
auch die uniiberbietbar prignante Sentenz, ist in hartem Ringen sproden Michten
gleichsam abgetrotzt, ist darum aber auch ureigene Tat und ureigene Leistung!4?.
Bei jedem seiner Sitze spiirt man die geistige Kraft bohrend an der Arbeit, man
fiihlt die Anstrengung, mit der er die Sitze schmiedet#® und mit Geschick weil3
er diesen Eindruck zu verstirken. Er meidet die allzu fliissige, wohllautende Rede,
die mit ihrem Geplitscher dem Ohr schmeichelt, den Geist aber einschléfert.
BewuBit rauht er die Sprache auf; immer wieder hilt er den Leser wach und
zwingt ihn zum Mitdenken!4® durch Ungewohnliches, Unerwartetes!®?. So erzielt
er jenen Eindruck, den man aus dem Vortrag dieses oder jenes bedeutenden
Gelehrten als ein unvergeBliches Erlebnis mitnimmt: Mit jedem Wort wird spiirbar
die formende Kraft, die alles einsetzt, jetzt oder nie das Hochste zu schaffen.
Wieviel Sallust auch in seinem Stil dem Gegner Cicero zu verdanken hat, ist un-
verkennbar5!. Mit Cicero vor allem, der wie er aus einer italischen Landstadt nach
Rom gekommen warl® und mit dem er auch sonst so viel gemeinsam hatte!33,

145 Zu vigilare vgl. Poschl 15 Anm. 3. Man vgl. auch den Cato bei Lucan (2, 239): Invenit
insomni volventem publica cura | fata virum und (9, 590): somni parcissimus ipse est.

146 Das quandoque bonus dormitat Homerus gilt kaum von ihm. Ein Satz wie C. 11,3:
avaritia pecuniae studium habet, der als eine miilige Tautologie erscheint, wird verstindlich,
wenn man bedenkt, daB er, vom Begriff avaritia kommend, das Stichwort pecunia braucht
(«das noch kein Philosoph zum 7é4o¢ des menschlichen Lebens und Strebens erkliart hat»,
wahrend das z. B. fiir voluptas immerhin zutraf). Ebenso ist ad Caes. 2, 5, 1: in duas partes
ego civitatem divisam arbitror ... in patres et plebem weder als ‘banal’ zu bezeichnen, noch
darf man es mit Carlsson 95 rechtfertigen, indem man darin versteckten Tiefsinn sucht
(Sallust anerkennt ja den «verhiangnisvollen Dualismus» durchaus!). Der Satz dient einzig
und allein der saubern Disposition, er schafft die Stichworte. Zusammen mit 10, 1 und ad
Caes. 1, 3, 1 und 5, 1 zeigt er freilich eine Disposition, die in ihrer Primitivitat an die Anfinge
der griechischen Prosa und die Klammerverweise bei Herodot erinnert. Darin wiederum
zeigt sich eine seltsame Verwandtschaft mit den Satzverbindungen, die bei Sallust geradezu
salopp anmuten (man denke an das beliebte ‘aber’, z. B. in C. 25 oder vgl. das Latte 24
oben Angefiihrte), wenn man seine sonstige Meisterschaft bedenkt. Vielleicht wire auch mit
einem Hinweis auf ‘Archaisieren’, auf Thukydides und Cato, hier noch nicht alles getan.

147 Man denkt an Horazens virtus recludens immeritis mori | caelum und an die Auffas-
sung, da der Mensch sich dank der virtus fast iiber die Gotter zu erheben vermag (so der
impiger Hercules Hor. c. 4, 8, 29f., dem Cato nahesteht: 3, 3, 1ff., bes. 9f.). Hierin treffen
sich romisches und stoisches Denken. — Zu einem ganz andern Urteil iiber die Sprache
Sallusts gelangt man natiirlich, wenn man auf seine Abhéngigkeit von fremden ‘Mustern’
achtet; vgl. Latte 19. Es lautet dann ebenso ungiinstig, wie das iiber die mangelnde ‘ Eigen-
stindigkeit’ seiner Gedanken (Latte 45. 55). Vgl. oben Anm. 136.

148 Vgl. P6schl 30 Anm. 2.

149 Vgl. Norden (oben Anm. 136) 37.

150 Typ mari atque terra! Oder man denke an die unnatiirliche Stellung: ad optumum
quemque a minus borno und ad occasum ab ortu solis; vgl. Latte 10f.

151 Vgl. Norden (oben Anm. 136) 37; Carlsson 1283f. '

152 Das betrachtete er als Vorzug wie bei Marius J. 63, 3.

153 Beide wollten die Wiederherstellung des alten Freistaats und in den fiinfziger Jahren
hatten beide die Uberzeugung, daB er «<nur durch das auBerordentliche Eingreifen eines ein-
zelnen Mannes gerettet werden konne» (Carlsson 117; ab 102, bes. 116f.). Verzweifelnd
glaubte Cicero damals keinen solchen zu sehen (Carlsson 103ff.), wihrend Sallust — zwei-
felnd ! — ihn in Caesar sah. DaB er aber in Wirklichkeit mit diesem nur das « Nahziel, die Nie-
derwerfung der Oligarchie» (Vogt 47) teilte, scheint Sallust im zweiten Sendschreiben klar
gewesen zu sein, wenn er die Forderung des ersten nach Wiederherstellung der Senatsherr-
schaft mit keinem Wort mehr erwihnte (G. Schorner, Sall. u. Hor. iiber d. Sittenverfall u.




116 Franz Lammli

muflte er sich immer wieder vergleichen, vor ihm zuerst muBte er bestehen. Dort,
wo sie in gleich schrankenlosem Ehrgeiz! zu GroBe und Ruhm gelangen wollten,
im Wirken fiir den Staat, sind beide gescheitert!>5. Doch konnte Cicero, gerade
weil er kein Tatmensch war, seinen Anteil an der Niederwerfung der catilinarischen
Verschworung zu einer ungeheuren Leistung emporsteigern!®s. Das war allen
lastig auBer Atticus'®®, Sallust aber, der nichts Ebenbiirtiges aufzuweisen hatte,
ganz unertriglich. So wurde er fast von selbst zum obtrectator's?, der sogar das
Lob noch vergiftete. ‘

Der Haf} hat Sallust blind gemacht fiir die Vorziige Ciceros, aber um so hellsich-
tiger fiir seine Schwichen. Und er kritisierte nicht nur seit seinem leidenschaft-
lichen Auftreten als Volkstribun im Jahre 52 den Politiker Cicero'®®; auch den
Redner und Schriftsteller, der fiir den Stil bereits kanonisch geworden war und
dem ein Caesar (Brut. 255) geschmeichelt hatte, seine Leistung fiir die romische
Sprache verdiene die Ehre des Triumphes eher als die Eroberung einer ligurischen
Fluchtburg!®®, mochte er nicht gelten lassen. Er verabscheute Ciceros immoderata
eloquentia®®, das Schwelgen des os rotundum im Wohlklang des Worts. C. 51, 9ff.
zeigt, daf} er in ihm den ‘Schwétzer!®!’ sah, der die Mittel der rhetorischen Techne
verkehrt einsetzt und damit seinen Mangel an wirklicher Einsicht verrit; der mit
hohlen Worten doch den Kundigen nicht iiber eine oft erschreckende Verstandnis-
losigkeit politischen oder gar sozialen Fragen gegeniiber hinwegzutduschen ver-
mag!%2. Darum spielt Sallust gegen den Rhetor bewuft den Denker'%3 aus, der mit
seiner geradezu einzigartigen Fahigkeit (auch Interessantes und Pikantes!'®) weg-
zulassen, dem Leser den Eindruck einer iiberlegenen Fiihrung vermittelt und unter
asketischer Beschrinkung aufs Wesentlichste!%® in einem schmalen Béindchen von
gut drei Dutzend Seiten, wie es der ‘Catilina’ ist, vor dem aufmerksamen Leser
(einem andern verschlieBt er sich absichtlich) eine unerschopfliche Fiille von reif-

d. sittl. Erneuerung Roms, Diss. Erlangen 1934, 11 u. 13). Mit Cicero dagegen hatte er
gemeinsam das Fernziel, die Wiederherstellung einer gereinigten Senatsherrschaft; vgl.
ferner Vogt 46f. u. bes. 50 Mitte. Wo Cicero und Sallust getrennte Wege gingen, zeigt
Anm. 122.

154 C..7, 6: glortam ingentem (d. h. ohne Grenzen), divitias honestas volebant.

185 Vgl. zu diesem Abschnitt Latte 47 ff.

156 Nach einem Kolleg meines verehrten Lehrers H. Fuchs. — Die kiinstliche Steigerung
bei Cicero findet ihre Entsprechung in der «Ungeheuerlichkeit» (Latte 50) Sallusts, das
dicere des Historikers dem facere des Staatsmanns fast gleichzustellen (C. 3, 1ff.: ebenso
‘unrémisch’ und ebenso aus der Not des eigenen Erlebens geboren wie die Wertung des
Landbaus [oben S. 113f.]).

157 Man denke an die vielen Stellen, an denen er mit so groBem Spiirsinn der invidia
und ihren AuBerungen nachgeht.

158 Age. Ped. zu Cic. Mil. 33 und 44.

159 Nach Latte 55.

160 Sall. ( ?) in Cic. 2.

161 Vgl. oben Anm. 57 und Anm. 105.

162 Vgl. auch Vogt 63.

163 Man ist versucht zu sagen, er verlege sich gegeniiber dem ciceronianischen verba addere
aufs verba demere, wenn man sieht, wie er z. B. in C. 5, 3 abgesehen vom Weglassen der
Kopula die Begriffe ‘Durst’ und ‘Hitze’ ausspart. Dazu das haufige paucis!

164 Vgl. z. B. Latte 41.

165 Latte 40.




Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 117

lich iiberlegten Vorstellungen und Urteilen ausbreitet. So hat er schlieBlich doch
das Wort seiner ersten Schrift (ad Caes. 2, 8, 7) an sich selber wahr gemacht: sz
wvirtute saiis valerent, magis aemuli bonorum quam invids essent. Nicht der Ha8 hat
hier einen groBen Kiinstler reifen lassen, sondern der fruchtbare Gedanke des

Agon, das Ringen der Besten um die Palme der Aristeia hat uns eine unschitzbare
Frucht geschenkt.

-

8 Museum Helveticum




	Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero

