
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero

Autor: Lämmli, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero

Von Franz Lämmli

Die Arbeit wurde zur Feier des 60. Geburtstags meines verehrten Lehrers
Prof. Dr. Peter VonderMühll geschrieben

Als Ergebnis einer kurzgefaßten Deutung des Rededuells Caesar-Cato im
'Catilina' (51 f.) stellt J. Vogt1 fest: «Großartig überlegen setzt dagegen die Rede
Catos ein: es handelt sich nicht so sehr darum, sich über die Bestrafung der
Hochverräter klar zu werden, als um die Vorsorge, daß sich Ahnliches in Zukunft nie
wieder ereignet (52, 2-4). Um so mehr befremdet es, daß dieser staatsmännische
Gedanke einmal ausgesprochen fallen gelassen wird, und daß im folgenden
ausschließlich Argumente für den Augenblick begegnen Wohl ist Catos Appell im
höchsten Grade treffend und überzeugend, aber er bleibt hinter der an den Anfang
gestellten Aufgabe, für alle Zukunft vorbauen zu müssen, spürbar zurück. »

Im Gegensatz zu Vogt scheint mir nun § 3 den angedeuteten «staatsmännischen
Gedanken» nicht nur in keiner Weise zu enthalten, sondern im Gegenteil den

Grund zu legen, von dem aus die ganze Rede verstanden werden will : Heute geht
es einmal nicht um eine Frage zeitloser Grundsätze, sondern um die Existenzfrage,
die aus dem Augenblick heraus zu lösen ist.

Nachdem Sallusts Cato in § 2 einen Widerspruch zwischen der wirklichen,
äußerst gefährlichen Lage und den gefallenen Voten festgestellt hat, prüft er diese

in § 3. Wenn wir dabei in disserere den Nebensinn des Akademischen, Lebensfernen
hören dürfen ('nach allen Regeln der Kunst Vortrag halten über ein theoretisch
bedeutsames Problem, in aller Ruhe und Muße, wie sie nun einmal dazu gehört')
und eorum hier als toiovtcov, nicht rovrcov zu deuten ist, dann liegt darin eine

Verurteilung der Theoretiker, die den konkreten Fall, die Catilinarier, völlig vergessen
zu haben scheinen und statt dessen darüber diskutieren, wie vorkommendenfalls
Leute zu bestrafen wären, die».. Mit der für ihn eher erstaunlichen Wortfülle qui
patriae, parentibus, aris atque focis suis bellum paravere würde uns dann Sallust für
einen Augenblick in die leicht angetönte Atmosphäre eines Übungs- oder Parade-

1 J. Vogt, Cicero und Sallust über d. catilinarische Verschwörung: Auf d. Wegz. National-
polit. Gymnas. H. 3, Frankf. 1938, 67. — Außerdem werden mehrfach erwähnt: K. Latte,
Sallust: Neue Wege z. Antike 2, 4, Lpz. u. Bln. 1935. — G. Carlsson, Eine Denkschrift an
Caesar über d. Staat, Lund 1936. - E. Kornemann, Rom. Geschichte, Bd. 1, Stuttg. 1938;
Bd. 2, Stuttg. 1939. - V. Pöschl, Grundwerte röm. Staatsgesinnung in d. Geschichtswerken
d. Sallust, Bln. 1940. - H. Fuchs, Zur Verherrlichung Roms und der Römer in d. Gedichte
des Rutilius Namatianus: Basl. Ztschr. f. Gesch. u. Altertskde., Bd. 42, 1943. - DNBDA

D. neue Bild der Antike, Bd. 2, Lpz. 1942.



Saliusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 95

Vortrags in einer Rhetorenschule versetzen, der mit den bekannten Mitteln der

amplificatio deklamiert2.
Cato entgegnet nun: Wir tagen hier nicht als Gerichtshof, der eingehend und

leidenschaftslos, wie Caesar es haben will, zu beraten hätte, um die gerechteste
Strafe für (bereits unschädlich gemachte) Verbrecher einer bestimmten Gattung
herauszufinden ; wir tagen vielmehr als die verantwortliche Instanz, die in einem

Augenblick tödlicher Gefahr3 die bedrohte Existenz des Staates zu sichern hat4.

Ganz unmißverständlich stellt Cato so von Anfang an die Beratung auf eine

andere Ebene. Seine Antwort auf Caesars anteoccupatio 51, 25 lautet nicht: Man
wird formaljuristische Bedenken nicht geltend machen, nicht geltend machen
können. Sie lautet vielmehr: Man wird sie nicht geltend machen dürfen. Obwohl
für Cato zweifellos auch die Rechtsfrage eine geeignete Plattform abgegeben hätte5
und es ihm nicht allzu schwer gefallen sein dürfte, die diesbezüglichen sophistischen
Erörterungen Caesars6 ad absurdum zu führen, bezieht er doch die noch stärkere
und wirkungsvollere Position des summum ius summa iniuria und wendet sich

gegen ein fiat iustitia, pereat mundus. Legalitätsbedenken dürften hier selbst dann,
wenn sie berechtigt wären, nicht den Ausschlag geben7.

Schon die Einleitung soll mit ihrem Hinweis auf die Größe der Gefahr alarmierend

wirken. Es ist daher die Aufgabe Catos, Distanz zu schaffen von den sonstigen
Senatsverhandlungen und seinen sonstigen Reden. Die sonstigen Senatsverhandlungen:

als Traktandum immer wiederkehrend die Klagen der ausgeplünderten
Provinzbewohner (§§ 6-12)8. Seine sonstigen Reden: weitläufige Klagen des

stoischen Philosophen9 über den Zerfall der römischen Sitten (§7). Die übliche

Haltung der Senatoren: schläfrige Gleichgültigkeit, da sie von dem Unrecht
profitieren (40, 3; J. 31, 9. 2510), der Predigten des lästigen Mahners längst überdrüssig
geworden sind (§§ 7. 9. 35) und die garstigen Staatsgeschäfte vergessen über ihren
noblen Passionen (§ 5)u. So hämmert Cato seinen Weckruf expergiscimini aliquando

2 Vgl. S. 99 Anm. 38 zur ähnlich beurteilten Stelle 52, 13.
3 Wie gefährlich selbst die in Haft Gesetzten noch sind, geht aus 50, lf. hervor. Dazu

kommt die Gefahr von außen: 52, 18. 35.
4 Natürlich liegt .daneben auch die Antithese vor: Nicht reden (disserere) heißt es,

sondern handeln (cavere).
5 Man vgl. dazu die moderne Diskussion; Pöschl 68 mit Anm. 1; Vogt 23. 38. 61.
6 Vgl. u. S. 102.
7 Vgl. Vogt (Vorwort): «...die Geschichte einer Regierung, die über der Wahrung der

Verfassung nahezu den Staat preisgab.»
8 Die Gesandtschaft der Allobroger stellt den einprägsamen Musterfall: 40, Iff.
9 Anschaulich Cicero in der Vorrede der Paradoxa Stoicorum.
10 Hier dieselbe Distanzierung von den üblichen Verhandlungen.
11 Der Satz, der mit si ista beginnt, scheint mir mit seinen kurzen, abgehackten Kola,

die äußerste, sich überstürzende Erregung und höchste Leidenschaft atmen, zu den
bedeutendsten zu zählen, wie denn die ganze Rede Catos den Eindruck einer Glanzleistung
erwecken soll (vgl. 53, 1). Daneben muß man Mommsens Cato halten, den «langsamen Kopf»,
«sinnlich wie sittlich ohne Leidenschaft», mit seiner «dürren Langweiligkeit und jenen
falschen Phrasen». Hätte Sallust so verzeichnen dürfen - Hinzuzufügen wäre die Sammeltätigkeit

der Waffenliebhaber: Cic. Cat. 3, 10; die Leidenschaft für schönes silbernes
Tafelgeschirr: J. 85, 40. Vgl. ferner außer C. 12, 3; 13, 1 auch ad Caes. 1, 8, 1. Drastisch äußert
sich Cicero über seine kurzsichtigen Standesgenossen: «Sie sind so dumm, daß sie glauben,
ihre Teiche blieben ihnen erhalten, auch wenn die res publica zugrunde geht.»



96 Franz Lämmli

et cwpessite rem, publicum (§6) in ihre Ohren hinein. Mit Gewalt will er sie

wachrütteln: Heute geht es um etwas ganz, ganz anderes als sonst: Unsere Freiheit,ja
unser Leben stehen auf dem Spiel12!

Hat sich so Vogts Deutung als verfehlt herausgestellt, so bleibt doch bestehen,

was er S. 66 sagt: «Cato verficht überzeugend die politische Notwendigkeit, aber

er bleibt im Augenblick haften und vermag den Durchbruch zu staatsmännischer

Führung nicht zu vollziehen», nur ohne den Zusatz «so sehr er sich darum bemüht».
Denn es dürfte sich nunmehr herausgestellt haben, daß der Cato Sallusts
angesichts des Ernstes der Lage und der Notwendigkeit, um jeden Preis ein Todesurteil
herbeizuführen, absichtlich auf eine tiefere Begründung seines Antrags verzichtet
und die Senatoren diesmal bewußt bei ihrer Schwäche nimmt: Gerade wenn sie

die Dinge, die für ihn âbidcpoga sind (§§ 5. 10) behalten wollen, müssen sie sich zur
Wehr setzen. Er macht also aus rein taktischen Gründen für einen Stoiker sonst

unmögliche Zugeständnisse, besonders ausgeprägt in § 12: sint sane, quoniam ita se

mores habent, liberales ex sociorum fortunis usw.
Er selbst sieht tiefer, er beurteilt die Lage und die notwendigen Maßnahmen

immer e re publica und zwar im Hinblick auf die gloria und die maiestas dieses

Staates, im Hinblick auf seine innere Größe13, das heißt er wertet mit ethischen

12 Unter starker Betonung des nostra: das Schicksal anderer ist ihnen (gegen J. 14, 16;
vgl. H. Fuchs, Augustin u. d. ant. Friedensgedanke: Neue philol. Unters. 3, Bln. 1926,
193ff.) gleichgültig. Vgl. auch Cic. Cat. 4, 18 E. - Expergisci, capessçre rem publicum und
libertas stammen aus der Topologie der Parteipolitik, vermutlich zunächst aus den Reden
der populäres. So C. 20, 14; J. 85, 47; die plebs erscheint danach als politisch gleichgültig
und läßt sich in ihrer patientia, durch ignavia und socordia verdorben, um der quies und des
otium willen alles gefallen; darum muß sie aufgerüttelt werden: J. 31, Iff.; or. Lep. 9f.
Nach Sallusts (16, 5: senatus nihil sane intentus) und Catos (52, 23: vacua res p.) Meinung
steht es bei den Senatoren nicht besser, so daß die Phraseologie auf sie einfach übertragen
werden kann. Am deutlichsten ist die Übernahme der politischen Schlagwörter bei libertas
bzw. servitus, servitium, dominatio. In ursprünglicher Anwendung finden sie sich (auf Brutus
des Altern Gründung der res p. angewendet C. 7, 3; Cic. rep. 2, 46) z. B. in or. Macr. Iff.
Sie werden aufgenommen von Caesar (b. c. 1, 22, 5 erscheint fast als Antwort auf ad Caes.
2, 13, 3) wie Catilina und seinem Genossen Manlius (C. 20. 33. 58 suchen alle die Verschwörung

unter diesem Gesichtspunkt zu rechtfertigen; vgl. C. 35, 3), nicht anders als von
Sallust selbst (ad Caes. 2, 5, 7). In all diesen Fällen richten sie sich gegen die factio nobilium.
Wenn dagegen Cic. fam. 2, 5, 2 den Mann sucht, qui sit rem p. in veterem dignitatem el
libertatem vindicaturus, dann erscheint die dominatio als durch die Triumvirn ausgeübt. Wie
dann schließlich die nobiles ihrerseits dazu gekommen sind, die Schlagwörter für sich in
Anspruch zu nehmen, kann die polemische Stelle or. Phil. 10 zeigen: der vir popularis tut
nur so, als ob er libertatis restituendae handelte, in Wirklichkeit libertatis subvortundae. So
kann Philippus dann in § 20 die libertas dreist für seine Partei in Anspruch nehmen. Die
Folge dieser Entwicklung ist, daß in ort Macr. 22 der popularis die nobiles (statt umgekehrt)
verächtlich machen kann vindices. uti se ferunt libertatis (als angebliche vindices libertatis
sollen sie erscheinen, damit gesagt werden kann: In Wirklichkeit sind sie längst Sklaven des
Pompeius). Auch Augustus braucht das Wort (Mon. Ane. 1) rem p. a dominatione factionis
oppressam in libertatem vindicavi nicht etwa für den Kampf gegen den Senat, sondern
zusammen mit dem Senat gegen Antonius und seine Anhänger; vgl. auch Suet. Tib. 30 und
die Münze vom Jahre 28 mit der Aufschrift : Libertatis populi R. vindex. — Die Topologie der
Parteikämpfe zu schreiben, wäre dankbar. Vera et honesta or. Macr. 13, pülcherrumum
facinus C. 2Ö, 3, boni C. 33,"^(Besonders kraß) und viele andere Stellen wrären einzuordnen
in die von Sallust mehrfach erwähnte Umwertung aller Werte (C. 12, 1), die schließlich auch
Begriffe und Wörter erfaßte (C. 52, 11).

13 Vgl. Pöschl 89 Anm. 1.



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 97

Maßstäben (§ 10)14. Aber da er weiß, daß dies auf die Senatoren keinerlei Eindruck
macbt, daß sie nur auf Grund ihrer materiellen Interessen urteilen, muß er
notgedrungen mit grobem Geschütz auffahren : Hat ein Caesar ihnen bange zu machen

gesucht15, so muß er sie in noch größere Furcht versetzen um Leib und Leben, Gut
und Blut (§§ 6.10). Darum allein kann er sagen (§ 12), was er sonst nie sagen würde :

Mögen sie16 sich meinetwegen in verbrecherischer Weise 'freigebig' zeigen mit
Geld - natürlich fremdem17 : sociorum und aerari -, wenn sie nur nicht unser Blut
verschenken18

So ist sich Cato selbst schmerzlich bewußt, daß er «nur im Augenblick haften
bleibt und den Durchbruch zu staatsmännischer Führung nicht vollziehen kann19».

Aber ist das, was hier offensichtlich seine Tragik ausmacht, das Bewußtsein, den

Sturz ins Chaos nur dadurch verhindern zu können, daß er selbst mit Argumenten
einer niedrigen Gesinnung arbeitet, seine Schuld « So bleibt die Zukunft des

Staates im Dunkel20.» In dem Sinne, daß nichts Bleibendes, den Staat Heilendes

geleistet ist, daß nur für den Augenblick die schlimmste Gefahr abgewehrt ist, ist
das Wort- nur allzu wahr. Aber die Verantwortung dafür trifft nicht Cato, der hierin
nur das Schicksal Sallusts teilt21 : die Krankheit des Staates22 im Sittenzerfall der

Bürger zu sehen, mit dem Kampf dagegen aber statt der Erfolge Feindschaft zu

ernten. Ich vermag aus Catos Rede keine Kritik Sallusts herauszuhören23.

14 Man vgl. J. 14, 7. 16; 24, 10; bes. auch 39, 1 : pars dolere pro gloria imperi. Zur ethischen
Betrachtungsweise Pöschl 103 ff. - Es ist erfreulich zu sehen, wie ein Deutscher 1940 die
schönen Worte schreiben konnte: «Es ist, meine ich, für den politischen Instinkt des
römischen Volkes bezeichnend, daß es diesen Gegensatz (zwischen Politik und Moral, Macht
und Sittlichkeit) nicht kennt. Es spricht daraus die elementare Erkenntnis, daß einePolitik,
die nicht nur Völker unterwerfen, sondern Menschen führen will, auf sittliche Grundsätze
nicht verzichten kann, ja erst durch sie gerechtfertigt ist.» (Pöschl 108.) Man vergleiche
damit die bekannte gegensätzliche Ansicht, etwa bei L. Alheit (Charakterdarstellung bei
Sallust, N. Jb. 22, 1919, 20); «da die Moral in der Beurteilung politischer Handlungen keine
Stätte hat» (dazu passen die beiden Abschnitte S. 43 oben). Damit die moralisierende
Darstellung Sallusts nicht als Schwäche des Geschichtsschreibers erschien, sah sie darin den
Trick des gerissenen Parteischriftstellers. Latte dagegen, für den die 'Tendenzhypothese'
nicht mehr Gültigkeit hat, muß dann wirklich einen Mangel Sallusts darin erkennen
(gegenüber Thukydides): «... moralische Betrachtungen, die der Politik im Grunde nicht
adäquat sind» (45). - Wie sehr die ethische Auffassung damals die allgemein gültige war,
zeigt, daß auch Pompeius a. 52 corrigendis moribus zum cos. sine collega ernannt wurde
(Tac. ann. 3, 28), Caesar nach Thapsus für drei Jahre zum praefectus moribus. Schon in
der Zensur äußert sich der Gedanke, daß das 'Gemeinwesen' mehr als ein technisches
Problem ist.

15 S. u. S. 100.
16 Dazu u. S. 98 Anm. 26.
17 Vgl. ad Caes. 1, 5, 5. - Am billigsten und zugleich wirksamsten für den ambitiosus ist

die Freigebigkeit mit dem Bürgerrecht: Suet. Caes. 28, 3, wozu ad Caes. 2, 6!
18 Ein ähnliches scheinbares Zugeständnis auch J. 85, 41.
19 Vogt 66.
20 Ebda.
21 Sallust identifiziert sich also nicht nur darin mit ihm, daß er ihn den nach seiner

Meinung richtigen Antrag vertreten läßt.
22 morbus: ad Caes. 2, 13, 6; C. 36, 5.
23 Weil der Leser ein abgerundetes, zeitlos gültiges Bild Catos erhalten sollte, wahrer als

es irgendein Porträt geben könnte, läßt Sallust ihn 19ff. doch in seine Gewohnheit zu
moralisieren zurückfallen (vgl. o. Anm. 9 den Hinweis auf Cic. Paradoxa Stoicorum). Köstlich,
wie er sich dann in § 24 selber 'zur Sache' zurückruft und zunächst betont nüchtern fort-

7 Museum Helvetieum



98 Franz Lämmli

Anderseits kann ich Pöschl24 nicht beipflichten: «Nur in den Reden Catos und
Caesars ist ein solcher Widerspruch (zwischen Worten und Gesinnung) nicht
feststellbar.» Zweifellos sieht hier Vogt richtiger, wenn er25 (allerdings ohne Begründung)

sagt: «Caesar spielt in seiner Rede die Staatsraison aus und verdeckt damit
doch nur egoistische Motive.» Der Widerspruch scheint mir sogar in der Rede
Caesars besonders deutlich, und Cato fällt nach dem Willen Sallusts die Aufgabe
zu, die Heuchelei Hörern wie Lesern aufzudecken. So wie Sallust sonst etwa durch
den Mund der populäres die Schwächen der nobiles geißelt, so übt er hier durch
Cato scharfe Kritik an Caesar.

Die erste Kritik trifft Caesar allerdings ohne ihn mit Namen zu nennen. Doch

wer sähe hinter dem quisquam von 52, 11 nicht ihn26, von dem Cic. Att. 9, 7, 6

den Ausspruch überliefert : haec nova sit ratio vincendi, ut misericordia et liberalitate
nos muniamus27. Hier allerdings muß der Angriff anonym erfolgen, da ja Caesar

für den vorliegenden Fall misericordia selbst als verfehlt bezeichnet hat (51, 1)

entsprechend einer innern Notwendigkeit seiner Position, die von ihm stärkste

Distanzierung von den Catilinariern verlangt, so daß er am Ende der ersten
Abschnitte regelmäßig betont : Keine Strafe ist groß genug angesichts der Größe ihrer
Verbrechen (51, 8. 1528. 17. 23). Aber der unbefangene, von Caesars Sophismen
(51, 20) unbeeinflußte Hörer und Leser wTird eben in seinem Antrag doch eine

Milderung sehen29. Deshalb kann Cato-Sallust die Gelegenheit benützen, die
Fragwürdigkeit seiner misericordia wie seiner liberalitas nachzuweisen, die zwar beide

ursprünglich echtrömische, für den Staat wTie für den einzelnen gültige Wertbegriffe
sind30 und als solche von Sallust anerkannt werden31, seit dem Aufkommen der
Parteien aber bloße politische Kampfmittel geworden sind und als solche verkehrt
eingesetzt und zum Schaden des Gemeinwesens mißbraucht werden32.

fährt: «Es haben sich verschworen...» Weil es Sallust gleich ergeht (vgl. auch Pöschl 35
Anm. 1), muß er J. 4, 9 gestehen: verum ego liberius altiusque processi, dum me civitatis
morum piget taedetque. nunc ad inceptum redeo. - Es ist auch evident, daß hier überhaupt
nicht der Cato des Jahres 63 zur Darstellung kommt, sondern anachronistisch der Cato
Uticensis (vgl. Pöschl 11 Anm. 1 nach Kroll), der Cato, der als 'Bild' in die Geschichte
eingegangen ist. Seine Gestalt erscheint im Kunstwerk 'verdichtet', chronologische Treue im
Detail ist hier wie anderwärts bei Sallust nicht angestrebt. Ein Anachronismus ist wohl
auch das saepenumero multa (dies gemäß ad Caes. 2,9,3: loquax, der Dauerredner verba
in hoc ordine feci für den damals 32jährigen tr. pl. designatus H. Platzer, NJ. 1941, 133).

24 S. 5 Anm. 1.
25 S. 66.
26 Hinter den Uli von § 12 steckt er genau so wie die Caesarianer hinter dem isti von

Cic. Att. 12, 4, 2.
27 Vgl. außer C. 54, 2 auch Cic. Cat. 4, 10: homo mitissimus atque lenissimus; ferner

Cic. Marc, und Suet. Caes. 73ff.
28 Hier allerdings schillert dann das Wort saevior zwischen den Bedeutungen ' härter als

üblich' und ' zu hart ' entsprechend der Funktion der Stelle, die drohen und einschüchtern soll.
29 Darum findet man bei Modernen immer wieder die Ansicht, Caesar habe tatsächlich

für Milde plädiert; z. B. Kornemann 1, 566.
30 Pöschl 81 ff. ; Fuchs 40ff. 43ff.
31 Pöschl 68 Anm. 1.
32 Zu zeigen, wie der Kampf der Parteien die altererbten Wertbegriffe zum Schillern

brachte und zur willkürlich und gewissenlos eingesetzten Waffe in der Hand der Gegner
machte, wäre eine reizvolle Aufgabe. Was oben Anm. 12 zum Begriff der libertas angedeutet



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 99

In der Ansicht, was in solcher Lage als 'Milde' zu betrachten sei, daß Milde

gegen wenige Verbrecher Grausamkeit gegen das Volk ist, treffen sich Cato-
Sallust und Cicero (Cat. 4, 11 ff.). Sallust mag dabei zurückgedacht haben an sein
zweites Sendschreiben, da er Caesar bereits ein Kolleg gehalten hatte über vera
dementia (1, 6, 5) und zur Härte gegen die 'Unterwelt' in seiner Umgebung
gemahnt hatte. Hier wie dort mißfällt ihm an Caesar, daß er nicht wie Cato perni-
cies malorum, sondern perfugium und patronus nicht nur miserarum (54, 3), sondern
leicht auch malorum ist33. Vielleicht darf man in § 11 bona aliéna largiri liberalitas
vocatur auch an den Aedil des Jahres 65 denken, der sich in gewaltige Schulden

gestürzt hatte34; und in § 12 sint liberales ex sociorum fortunis, sint miséricordes in
furibus aerari mochte sich der römische Leser erinnert fühlen an die Geschehnisse,
die Suet. Caes. 54 erzählt, insbesondere aber an die dramatische Beraubung der

Staatskasse, dargestellt bei Plut. Caes. 3535.

Mit dem üblichen Lob für den geehrten Herrn Vorredner (vgl. 51, 9. 16) setzt
dann die eigentliche Auseinandersetzung mit Caesar in § 13 ein. Doch es zeigt sich

sofort, daß das Lob ironisch gemeint ist, wenn man bei de vita et morte disseruit

an unsere Deutung von § 3 denkt (disserere : Uber Leben und Tod, die tiefsten

Fragen des Menschengeistes, hat Caesar philosophiert36; in einem Augenblick, da

es gilt, mit entschlossenstem Handeln das Gemeinwesen vor dem Würgegriff ver-
abscheuungswürdiger Verbrecher zu erretten (§§ 24. 35), hat er in trefflicher Weise
ein philosophisches Kapitel abgewandelt. So stellt sich von selbst die Frage nach
den Gründen für dieses seltsame, deplazierte Tun. Aber natürlich darum, fährt
Cato fort, weil37 er die alten Ammenmärchen von Höllenstrafen für falsch hält38;

wurde, ließe sich z. B. auch für den mos malorum zeigen. Caesar wie Cato, populäres wie
nobiles berufen sich darauf in gleicher Weise; ein Manlius (C. 33, 1) macht natürlich keine
Ausnahme; daß Catilina den Ausdruck nicht in den Mund nimmt, ist bloßer Zufall. Zu den
verhängnisvollen Folgen der Parteibildung vgl. C. 51,40; Pöschl 72 f. ; U. Knoche, Philol. 89,
1934, 117.

33 Vgl. 48, 8: Crassus sollte das patrocinium malorum nicht übernehmen; die Grenzen
zwischen mall und miseri (35, 3) sind fließend, wie ja auch boni den bekannten Doppelsinn
hat (vgl. Hist. fr. 12 M).

34 Vgl. auch 49, 3: privatim egregia liberalitate, publice maxumis muneribus grandem
pecuniam debebat. Ad Caes. 1, 5, 4 erhebt Sallust die Forderung, die Menschen dahin zu
erziehen, daß sie nicht mehr ausgeben als sie haben, so wie Ovid Met. 8, 633 f. an Philemon
und Baucis rühmt, daß sie nicht über ihren Stand hinaus lebten (paupertatemque fatendo
efjecere levem) mit deutlichem Seitenhieb auf die Unsitte der Zeit; § 7 ist wohl auch als
Anspielung Sallusts auf die Praxis Caesars zu verstehen. - Zur Bewertung von Caesars
liberalitas durch Sallust s. u. S. 106 f.

35 Vielleicht enthält sogar § 11 malarum rerum audacia fortitudo vocatur Kritik Catos an
Caesar und meint möglicherweise sein Vorgehen in Gallien, das ja von Cato als Bruch des
Völkerrechts verurteilt worden ist. In all diesen Punkten müßte nicht unbedingt Catos
Kritik auch diejenige Sallusts sein, und gerade im letzteren vermag mich Pöschl 71 Anm. 2
nicht zu überzeugen; mindestens ist dort ad Caes. 2, 12, 5 mißverstanden.

36 Diese 'Inhaltsangabe' der Rede Caesars hat den einzigen Paragraphen 51, 20 zur
Grundlage

37 Die Ironie des credo (vgl. z. B. Cic. Cat. 3, 6 E) bekommt nur dann ihren Sinn, wenn
sie die kausale Bedeutung des existumans betrifft.

38 'Wortfülle' wie oben in § 3, zur Charakterisierung der Tonart, mit der diese
unzeitgemäßen Ansichten so recht eindringlich vorgetragen zu werden pflegen. Vgl. auch auct.
ad Herenn. 2, 47 und 49: die amplificatio sei ein locus communis, quo ostendimus taetrum
facinus, crudele, nefarium, tyrannicum esse.

7* Museum Helveticum



100 Franz Lämmli

und weil er (der Politiker!) als echter Wahrheitssucher mit dem vollen Einsatz
seines tiefsittlichen Ernstes (wie ein Hekataios oder ein - Lukrez!) gegen falsche

Überlieferungen kämpft und jede Gelegenheit zur Aufklärung benützt, die Leute
mit Feuereifer von ihrem Wahn zu befreien Das, und das allein, ist der Grund,
warum er den Antrag stellte (itaque censuit), natürlich bloß darum, weil er
befürchtet... (videlicet timens). Mit einem dreimaligen Ironisieren von
Scheingründen, die mit quasi vero in ein absurdum münden, setzt der Meister der Ironie
mit blutigem Hohn und beißendem Sarkasmus zu einem Angriff an, der Caesar
das fadenscheinige Philosophenmäntelchen von den Schultern reißen und den
Heuchler ohne Maske zeigen soll39.

Caesar ein Philosoph, hihihi so tönt es durch den Tempel der Concordia ; da
muß etwas anderes dahinter stecken Und mit einemmal werden die wahren
Gründe offenbar, die den Wolf im Schafspelz leiten. Er hat an Stelle des Crassus

(48, 8) das patrocinium der Verschwörer übernommen und sucht das für sie

augenblicklich Günstigste herauszuholen: sie in Landstädten unterbringen zu lassen,

wo sie so leicht befreit werden können (§ 15; vgl. 50, 1). Was will es da schon

besagen, wenn er beantragt (51, 43), ihnen allein solle die Rechtswohltat verwehrt
sein, daß ihr Schicksal je wieder diskutiert werden könne40, wo ja Caesar selbst

(51, 25) darauf verwies, wie Zeit und Umstände binnen kurzem alle Beschlüsse

antiquieren können, zumal, fügen wir hinzu, im Jahrhundert der Umwälzungen
Unter atemloser, beklemmender Stille der Anwesenden tropfen schwer und

drohend die Worte in den Raum : si in tanto omnium metu solus non timet, eo magis
refert me mihi atque vobis timere. Erregt mochten alle denken: jetzt kommt's, jetzt
kommt's Aber sie kommt nicht, die offene, die unverhüllte41 Anklage der Mit-
wissenschaft, der Mittäterschaft. Sie bleibt nur stillschweigend Voraussetzung,
wenn im folgenden (§ 17f.) Caesar gewissermaßen als der Vor- und Horchposten
Catilinas erscheint42, der die Stimmung feststellt, um nach außen die Parole
auszugeben; mehr noch: der bewußt auf die Stimmung drückt. Es ist ja offensichtlich
Caesars Hauptbestreben, die Senatoren und ihren Vorsitzenden bei ihrer schwächsten

Stelle zu nehmen, bei ihrem Mangel an Zivilcourage43, und es ist ihm ja auch

tatsächlich gelungen, Silanus und denen, die sich seinem Antrag angeschlossen

hatten, Angst vor ihrem eigenen Mut zu machen (50, 4)44.

39 Prächtig die Ironie, die im Gedanken der vertauschten Rollen liegt: Wie kommt es,
daß diesmal Caesar, nicht Cato philosophiert, Caesar, nicht Cato Legalitätsbedenken äußert
Vgl. Kornemann 1, 564: «der kleinlich verfassungstreue M. Porcius Cato.»

40 Vgl. dazu auch die für den Parteienkampf aufschlußreiche Stelle Cic. Cat. 4, 10: ne
quis huius supplicio levando se iactare et in pernicie populi R. posthac popularis esse possit.

41 Nach Plut. Caes. 8 hat auch der historische Cato Verdacht gegen Caesar in seine Rede
'einfließen' lassen.

42 Dieselbe Ansicht auch in § 35: alii intra moenia et in sinu urbis inter nos) sunt
Höstes; neque parari neque consuli quidquam potest occulte.

43 Vorbereitet durch § 8 (Ungesetzlichkeit der Todesstrafe; ebenso § 18) in 14 (superbia
und crudelitas sind übrigens Schlagwörter im Kampf der plebs gegen die nobiles) und besonders

15; dazu 24f. und 41.
44 Zur Ängstlichkeit der Senatoren 52, 28f. ; 53, 1; dazu die wirklich vorsichtige Haltung

Ciceros in der vierten Catilinaria. Auf ihn könnten übrigens die vota und supplicia muliebria
von 52, 29 zielen; vgl. Cic. Cat. 2, 19. 25; 3, 22.



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 101

Sallust hat «den Schleier über dem letzten Geheimnis der katilinarischen
Verschwörung nicht zu lüften gewagt, obwohl er an seinem Herrn und Meister im Alter
irre geworden ist», meint Kornemann45, bevor er die von Caesars Zeitgenossen
sicher schon erwogene46 Möglichkeit andeutet, Caesar habe die Umwälzung als

Sprungbrett benützen wollen. Wir haben festgestellt, daß Sallust Cato zwar
verhüllt, aber eindeutig die Anklage auf geheimes Einverständnis mit den Hochverrätern

erheben läßt. Es hieße eine Binsenwahrheit aussprechen, wollte man bemerken,

daß dies nicht notwendig auch die Anklage Sallusts sein muß. 49, 1 (neque

pretio neque gratia Ciceronem impellere potuere, uti C. Caesar falso nominaretur)
scheint vielmehr für das Gegenteil zu sprechen47. Ich bin freilich überzeugt, daß

Sallust dies weniger geschrieben hat, um Caesar zu entlasten, als vielmehr, um
Cicero (neben Catulus und Piso) zu belasten. Den lebenden Caesar hatte er nicht
anzuklagen gewagt, umso perfider den toten48.

Vielleicht besaß Sallust selbst in dieser Sache kein sicheres Wissen ; es waren ja
auch sehr verschiedene Grade der Beteiligung denkbar Zu beachten ist immerhin,
daß er die Feststellung nicht unterläßt, man habe damals leicht an Caesars Schuld

geglaubt49 und glauben können50. Und ganz sicher ist, daß Sallust ihm in dieser
Sache den animus in consulundo liber (nach 52, 21) abspricht: Caesar handelt

gegen die Interessen des Staates, weil er durch seine «Partei»-Stellung51 gebunden
ist. So werden an sich gute, in der Synkrisis an ihm gelobte Eigenschaften im
konkreten Fall zum Fehler; seine mansuetudo und misericordia kann so entarten wie
seine liberalitas und munificentia, um so mehr als das, was selbst Sallust nach
seinen eigenen Worten verdorben hat, die ambitio (3, 4) erst recht die Triebfeder
Caesars war52. Also gehört auch Caesar zu jenen Gestalten, deren Worte ebenso

schön wie trügerisch sind (Pöschl 5) und von denen es 10, 5 heißt: ambitio multos
mortalis falsos fieri subegit (keiner konnte anders, auch Sallust nicht, solange er
ambitiosus war53), aliud clausum in pectore, aliud in lingua promptum habere

magisque voltum quam ingenium bonum habere54.

45 1, 566.
46 Vgl. 39, 4; zum Gedankengang ferner Cic. Cat. 2, 19 E; Sali. J. 79, 4; Liv. 1, 23

gegen Ende.
47 Ich möchte nicht damit argumentieren, daß falso streng genommen nur bedeutet, daß

Cicero die Anzeige durch einen offensichtlichen Falschzeugen (von der Art der Mitglieder
des Verbrecherbureaus, das Catilina nach 16, 2 unterhält), der von etwas - vielleicht wirklich
Geschehenem - gar nichts wußte, nicht zuließ.

48 Der 'Catilina' ist ja offenbar auch als Erwiderung auf Ciceros Schrift de consiliis zu
verstehen; vgl. W. Schur, Sali, als Hist., Stuttg. 1934, 181 f.; Vogt 52.

49 49, 4; die équités werden allerdings von Sallust als Kindsköpfe hingestellt; vgl. u.
S. 112 Anm. 132.

50 Die Überlegungen von 17,7 mochten ebenso gut für ihn wie für Crassus Gültigkeit
haben.

51 Das Wort natürlich mit aller gebotenen Reserve; vgl. Vogt 42; M. Geizer, Caesar:
DXBDA 194 f.

52 Vgl. unsere Deutung der Synkrisis u. S. lG6f.
53 Und die Politiker waren es alle außer Cato; dafür hatte er auch keinen Erfolg!
54 Und wiederum heißt es von dem einen Cato (54, 6): esse quam videri bonus malebat;

Aber Erfolg hatte er nicht, und den Politiker rechtfertigt der Erfolg; vgl. u. S. 109f.
unsere Deutung von J. 3, 3. - Anderseits geht L. Alheit sicher zu weit, wenn sie (oben



102 Franz Lämmli

Wenn Caesar nach der Meinung von Cato-Sallust in seiner Rede eine schlechte
Sache vertritt, so möchte dies leicht auch in der Rede selbst zum Ausdruck
kommen. Vielleicht hat sogar Sallust an ihr beispielhaft zeigen wollen55, wie man
mit an sich trefflichen Mitteln verwerfliche Ziele zu erreichen suchte. Der Hinweis
auf die Notwendigkeit einer sachlichen, von keiner Leidenschaft getrübten Beratung

(1-8)56, auf die Verkehrtheit aller rhetorischen Aufbauschung an Stelle
nüchterner verantwortungsbewußter Überlegung (9-15)57, auf die Gesetze, die nicht
verletzt werden dürfen (8. 18. 22ff. 41), auf die Gefahr, einen verhängnisvollen
Präzedenzfall zu schaffen (26-36), auf den Brauch der Vorfahren, die um so mehr

gehört zu werden verdienen, als sie «uns schwächlichen Nachkommen» weit überlegen

waren (37-42) : es sind alles vortreffliche Grundsätze und Gesichtspunkte.
Aber sie bekommen einen falschen Klang im Munde dessen, der eben gerade nicht
unvoreingenommen, sondern als Parteimann handelt und die (richtig eingeschätzte)

Abneigung des Volkes58 gegen jede Art von noch so gesetzlichem Vollmachtenregime

(vor allem wenn es sich um die unpopuläre Todesstrafe59 handelt) und die

(richtig eingeschätzte) Feigheit der Senatoren zu einem Erpressungsmanöver
verwendet; der selber in der Frage nach der Gesetzlichkeit des Todesurteils nicht
nüchtern Wortlaut und Meinung der Gesetze prüft, sondern mit allen Mätzchen
einer raffinierten Rhetorik und gerissenen, rabulistischen Dialektik operiert60 ; der
selber skrupellos sich über alle Gesetze hinwegzusetzen vermochte61; der
offensichtlich hier nur den Bedenklichen spielte62, um die A ngstlichen, denen die Legali-

Anm. 14) schreibt (51): «Sallust, dem der Erfolg Kriterium für die Güte der Handlung ist.»
Man braucht bloß J. 42, 3 dagegen zu halten (unten im Text S. 110). Der Politiker soll mit
sittlich einwandfreien Mitteln um sittlich gute Ziele kämpfen ; wenn er damit nicht Erfolg
hat, soll er aus der Tagespolitik ausscheiden.

55 Ob wohl Lucan auch an diese Caesarrede dachte, als er ihn eine ebenso heuchlerische
halten ließ (9, 1064ff.; vgl. schon 1038ff. 1055f.)? Eine krankhafte Sucht zwang damals
ganze Generationen, hinter dem 'Schein' ein verdorbenes Sein aufzuspüren, (sub) specie
(C. 38, 3; Veil. Pat. 2, 93) könnte das Stichwort abgeben.

56 Vgl. dazu Fuchs 44.
57 Ich sehe in dem Abschnitt eine anonyme Kritik an Cicero (ähnlich derjenigen an

Caesar durch Cato 52, 11 ff. : in beiden Fällen trifft sie nicht den Gegner als Vorredner, wie
er wirklich vorher sprach, sondern die Gestalt als solche, hier Cicero als den Verfasser der
vier Catilinarien). Cicero hat tatsächlich die av$r]cnç nach dem Musterbeispiel des Auct. ad
Herenn. 4, 51 angewendet. Vgl. z. B. Cic. Cat. 4, 2. 12. In allen drei Texten kommt der
mitleiderregende Hinweis auf Kinder, Frauen, Jungfrauen vor.

58 Vgl. Sali. in Cic. 5f. mit den Schlagwörtern der populäres: crudelitas, servitus und
libertas. Der Verfasser nimmt übrigens genau die gegenteilige Stellung zur Rechtsfrage ein
als Sallust im 'Catilina', was an sich natürlich nichts gegen die Identität der Verfasser
beweist. Es wäre kaum befremdend, wenn Sallust hier einen Vorwurf, den er selbst einmal
gegen den Konsuln Cicero erhoben hatte, später, als er ihn selbst nicht mehr billigte,
benützte, um Caesar im Angriff gegen ihn ein Argument zu leihen (dessen sich ja Caesar
auch wirklich bediente).

59 Vgl. das Schimpfwort 'Schlächter' (carnifex): Sali. in Cic. 3.
6° 21-24; der Abschnitt, immer wieder verkannt und mißdeutet («dunkel», «leere Phrasen»)

ist ein Bravourstück in dieser Beziehung und müßte eigens behandelt werden.
61 Vgl. die Aussprüche Caesars bei Suet. Caes. 77. Kornemann 2, 13: «(Caesar) setzte sich

über alle juristischen und moralischen Bedenken hinweg, wenn es um den Staat... zu
ringen galt. »

62 Wie idyllisch nimmt sich § 36 der Konsul aus, der über ein Heer verfügt und - per
senatus decretum Unrecht begeht, wo ein Caesar nötigenfalls den Senat kurzerhand
ausschaltete



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 103

tat zur fixen Idee geworden war63, noch ängstlicher zu machen ; der den Hinweis
auf den mos maiorum so mißbraucht, daß er eine Maßnahme zum Schutze

unschuldiger Opfer von Parteiintrigen (40) auf Verbrecher angewendet wissen will,
die nach seiner eigenen Aussage die denkbar härteste Strafe verdienen, so daß
Cato (52, 36) seinen Antrag gerade mit dem Hinweis auf den richtig gedeuteten
mos maiorum zu begründen unternimmt64; der in § 42 - auch dies nicht aus

Uberzeugung, sondern aus taktischen Gründen - sich zu jenen bekennt, die vom Gefühl
hoffnungslosen Epigonentums beseelt sind, während er vermutlich sonst deutlich

genug die Tragweite seiner gallischen Siege herauszustellen pflegte65. So erscheint
die Rede als ein Werk, in dem Caesar mit äußerstem Raffinement eine überaus
heikle und zugleich verwerfliche Aufgabe zu lösen versucht, indem er es meisterhaft

versteht tov rjrra) Âoyov xgearoo Ttoieïv : die Rede ist also eitel Blendwerk.
Nicht der große Staatsführer, den Sallust in den Sendschreiben gleichsam
beschwörend aufrief66, bloß der große Parteiführer kommt in ihr zu Wort67.

Gerne sähe man es wohl, wenn Sallust selbst, wo er in eigener Person spricht,
unsere Auffassung von seiner Kritik an Caesar bestätigte. Aber da steht vor uns
die Synkrisis (53f.), rätselhaft gleich dem Antlitz der Sphinx, die uns mit ebenso

faszinierenden wie unergründlichen Augen anstarrt.
Oft schon hat Sallust über die Ursachen der Größe Roms nachgedacht (53, 2. 4)

und schon früh ist ihm theoretisches Interesse eigen gewesen (4, 2). Als er dann die

politische Laufbahn einschlug, konnte es sich für ihn nicht darum handeln, bloß
dieses oder jenes Amt zu ergreifen; er wollte auch ein sicheres Wissen darüber,

quantum (respublica) armis viris opulentia posset (ad Caes. 2, 1, 3). Es will mich nun
bedünken, daß der im folgenden geäußerte Entschluß zur unbedingten68 Hingabe
an Caesar und seinen Ruhm nur dann in sinnvollem Zusammenhang erscheint

(4: itaquel), wenn wir dem angeführten Satz bereits den Gedanken entnehmen

dürfen, den die Synkrisis des 'Catilina' ausspricht (53, 4) : Und immer wieder war
das Ergebnis angestrengten Nachdenkens dasselbe: Nicht äußere Machtmittel69,
sondern einzig und allein 'Männer' im prägnanten Sinn (moribus antiquis res stat

63 Vgl. Vogt 35.
64 Während ebenda de confessis sicuti de manufestis das mehrmalige condemnatus-

indemnatus der Rede Caesars pariert (22. 29. 39), das in der wirklich gehaltenen Rede nach
Plut. Caes. 7 E noch mehr zur Geltung gekommen sein dürfte.

65 BG. 1, 54, 2 duobus maximis bellis confectis; wertvoller noch sein von Asinius Pollio
überlieferter Ausspruch bei Suet. Caes. 30 (angesichts der Gefallenen auf dem Schlachtfeld
von Pharsalus): tantis rebus gestis Gaius Caesar (der Name bereits ein Begriff!) condemnatus
essem. An dieses Selbstbewußtsein appelliert offenbar Sallust ad Caes. 2, 12, 5: ne clarissimus
Imperator Gallica gente subacta (zur Einschätzung der Gallier [und Germanen!] vgl.
C. 53, 3; J. 114, 2; ferner Cic. Cat. 3, 22; harusp. resp. 19). Auch C. 54, 4 (ubi virtus eni-
tescere posset) gehört hierher.

66 Vgl. bes. 2, 12, 5ff. samt Kap. 13; ferner 1, 6, 4.
67 Zur Beurteilung der Rede vgl. noch Vogt 66 f.
68 Eine wesentliche Einschränkung freilich 12, 4f. : Letzten Endes will Sallust damit

nicht Caesar, sondern dem Staat dienen.
69 Vielleicht «und die im Lauf der Geschichte gewonnene Machtstellung», wenn opulentia

nach C. 52, 9 (vgl. 53, 5: magnitudine sua; dazu Carlsson 84) zu verstehen ist und nicht
einfach 'Reichtümer' bedeutet.



104 Franz Lämmli

Romana virisque verbürgen die Größe Roms70. Darum (itaque) beschloß er, sich

ganz und gar Caesar und seinem Aufstieg zu verschreiben. Nicht blind, wie er dann

hinzufügt, sondern, weil er Caesar als vir im Vollsinn des Wortes, als Träger
ungewöhnlicher virtus erkannte: Größer im Unglück als im Glück71. Echt sallusteisch

folgt dann (6) noch ein Seitenhieb auf jene vielen, allzuvielen, die Caesar nicht um
solch hoher Eigenschaften willen (das heißt: letztlich um des Staates willen72)

folgen, sondern einzig und allein wegen seiner (darauf berechneten) munificentia,
also aus selbstischen Gründen73.

Dieselbe Überzeugung äußerst Sallust in der Synkrisis des 'Catilina': Roms
Größe beruht auf der Größe weniger überragender Männer. Immer wieder ringt
ja bei Sallust selbst ein förmlicher Hunger nach menschlicher Größe um Ausdruck,
am deutlichsten in den Einleitungen zum 'Catilina' und zum 'bellum Jugurthi-
num', am ergreifendsten wohl J. 1, 5 und 4, 6 sowie ad Caes. 1, 7, 4f. (neque aliter
quisquam extollere sese et divina mortalis74 attingere potest). Aber in der Regel findet
Sallust die ersehnte Größe nicht, und in der Einleitung zu den Historien (fr. 1,

70 Diese Deutung bedingt, daß wir an unserer Stelle nicht die bekannte Trias 'Männer,
Waffen, Rosse' (vgl. Fuchs Anm. 28) oder 'Waffen, Männer, Geld' sehen, die Sallust auch
braucht (ad Caes. 2, 10, 7; C. 52, 20; J. 62, 8; 110, 4; (57, 2); ep. Mithr. 16), überhaupt
nicht an eine Rechnung denken, wie stark Rom in jedem dieser Punkte sei (dagegen, mit
der dazugehörigen Deutung viri milites, spricht schon domi militiaeque), sondern eben
an die alte (Thuk. 2, 36, 4) Fragestellung: Worauf beruht die Größe unseres Staates Auf
Waffen oder Männern oder Geld (Es ist auch die Fragestellung von Cato 52, 19ff.) Die
einrahmenden Begriffe bekommen dann das negative, der in der Mitte stehende das positive
Vorzeichen (zu dieser Worstellung, bei der die Außenbegriffe zusammengehören, vgl. 10, 9
[laboris hostium militiae]; C. 6, 3 [civibus moribus agris: Bevölkerung, Gesittung,
Landbesitz], ad Caes. 2, 9, 3 [versutum loquax callidum], Hist. fr. 1, 7 M [certamina aut libertatis
aut gloriae aut dominationis] ; eine Entsprechung, nur mit umgekehrten Vorzeichen liefert
die Charakteristik der Sempronia C. 25: vgl. L. Alheit [oben Anm. 14] 39). Für meine
Auffassung möchte ich auch noch auf 13, 5 dieses Briefes selbst verweisen: Wie könnte er
sagen, Caesar müsse die Stadt prope ab occasu wiederherstellen, wenn äußern Mitteln
irgendwelche Bedeutung zukäme, von denen ja schon damals das Wort Catos (52, 20) galt,
daß Rom nie mehr davon besessen hatte. Ich meine also, daß Sallust schon zur Zeit der
Abfassung des Briefes (gerade darum hat er ihn geschrieben; vgl. ad Caes. 1, 6, 4 die Frage
so beantwortete wie vor langem Ennius in dem im Text angeführten Vers, dann Cato im
'Catilina' (52, 19ff.) und später z. B. auch Livius in der praefatio 9. Auch Cicero gesteht
ungefähr zur gleichen Zeit verzweifelt (rep. 5, 2), daß es keine 'Männer' mehr gibt, infolgedessen

auch keine mores (unter Berufung auf den Enniusvers), so daß der Staat daran
zugrunde gehen müsse; vgl. u. Anm. 153.

71 Dasselbe Lob, sich in widrigen Verhältnissen stark zu zeigen, erhält Caesar auch ad
Caes. 1, 6, 3; Marius in J. 98, 1 ; das römische Volk als ganzes hier 10, 7 (das athenische aus
dem Mund des Perikles: Thuk. 2, 64, 3). Als zugehörig zur dementia (beide sind nur möglich,
wo moderatio herrscht, die Vernunft der lubido, dem blinden Trieb, gebietet; vgl. Fuchs
44f.) erscheint die Eigenschaft nach Pöschl 63 Anm. 1. Gerade bei Sallust kommt dem
andern sonst fast noch mehr Bedeutung zu: im Glück nicht zu überborden (z. B. C. 11, 8:
quippe secundae res sapientium animos fatigant: ne Uli corruptis moribus vidoriae temperarent),
dies um so mehr, als das ganze politische Unheil in Rom nach Sallust letzten Endes auf das
Versagen der zur Führung berufenen Nobilität in diesem Punkt zurückgeht, auf ihre
superbia (vgl. Pöschl 59ff., bes. 71). - Zum Lob Caesars vgl. man das gegenteilige Urteil
Pollios über Cicero bei Sen. suas. 6, 24

72 Vgl. Anm. 68 S. 103 zu 12, 4 f.
73 Vgl. auch M. Geizer, Caesar: DNBDA 199.
74 Die Stellung der gegensätzlichen Begriffe divina mortalis wie C. 11, 6 exercitus populi

R. amare potare (schriller Mißklang!) oder 39, 5 parens necari iussit (der ihm das Leben
gegeben, nahm es wieder!).



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 105

12 M.) steht dann sogar das berühmte bittere Wort: omnibus pariter corruptis.
Denn selbst wenn einer von Natur aus zur Größe veranlagt ist75, verdirbt ihn
doch die Verderbnis der Umwelt, der sich keiner, am allerwenigsten der Politiker,
entziehen kann76.

So sind wir etwas erstaunt zu sehen, wie Sallust in der Synkrisis zwei Männern
wirkliche Größe zugesteht: Cato77 und Caesar. So uneingeschränkt scheint dieses

Lob, so seltsam mutet es an78, daß es einen in Versuchung bringt, einmal das zu

tun, was Sallust selbst in C. 12, 1 als Laster seiner Zeit brandmarkt79 : hinter dem

Guten gleich das Schlechte zu suchen. Sollte vielleicht hier das vorliegen, was
Cic. Att. 6, 1, 2 von den Freunden des Appius schreibt: me idcirco putant bene

audire velle ut ille male audiat et recte facere non meae laudis sed illius contumeliae

causa Sollte er die beiden loben, um einen oder mehrere andere dadurch
herabzusetzen80? So daß duo ausschließende Kraft hätte ('nur zwei'). Und
ausgeschlossen wäre offenbar nicht nur Pompeius Magnus, sondern - in der Darstellung
der catilinarischen Verschwörung - Cicero!

Abgesehen von dieser Vermutung81 hat allerdings Pöschl82 vollkommen recht:
«Es geht nicht an, das klare Lob in sein Gegenteil zu verkehren.» Ja, vielleicht
geht er sogar selbst zu weit, wenn er zu 54, 4 (ubi virtus enitescere posset) schreibt83 :

«Dies ist die einzige Stelle der Synkrisis, wo man vielleicht eine leise Kritik Sal-

lusts an Caesar heraushören darf84. » Man bedenke, daß Sallust Caesar nicht etwa
darum sich ein außerordentliches Kommando, ein Heer, einen neuen85 Krieg
wünschen läßt, um ein brauchbares Instrument für den Kampf um die Macht zu

gewinnen86. Ubi virtus enitescere posset ist nach römischer Auffassung nichts weniger

als tadelnswert. Caesar handelt nur wie einer von denen, die Seneca (de prov.
4, 3) so darstellt: quidam (magni viri) ipsi ultro se cessantibus malis obtulerunt et

virtuti iturae in obscurum occasionem, per quam enitesceret, quaesierunt. Virtus will
sich bewähren können, und römische virtus sucht Anerkennung. Wo Sallust den

75 Man darf auch an Catilina (5,1 ; nach Vogt 55 die 'förmliche Umdrehung des römischen
Menschen', für Sallust wohl römischer als ein Cicero) und Sallust denken.

76 Am ehesten noch die Militärs (vgl. J. 63, 3); homo militaris ist jeweils ein Lob, das
mit spürbarer Wärme erteilt wird (allerdings auch mit einem mißbilligenden Seitenblick
auf die Politiker; man möchte für Sallust fast das Gesetz aufstellen: Wenig Lob; vor allem
kein Lob, das nicht einen Tadel enthielte Die Vorzeit lobt er nur, um die Gegenwart zu
tadeln; vgl. noch u. Anm. 132). C. 59, 6; 45, 2: sie lösen ihre Aufgabe tadellos, wie auch
Q. Marcius Rex (34, 1) in äußerst geschickterWeise das raffinierte Vorgehen des Manlius
pariert, indem er den Militär herausstellt, der für Politik nicht zuständig ist. - Vgl. für diese
Beobachtung auch Pöschl 38. 46f.

77 Zum Wandel in seiner Beurteilung vgl. Pöschl 11 Anm. 1.
78 Vgl. Pöschl 5 Anm. 1. Latte 45.
79 innocentia pro malevolentia duci coepit.
80 Vgl. Anm. 76.
81 Vgl. eine entsprechende Vermutung zu C. 49 oben S. 101.
82 68 Anm. 1.
83 71 Anm. 2.
84 Der Vorwurf wäre dann derjenige, den Sallust J. 35, 3 gegen Sp. Albinus erhebt:

avidus consul belli gerundi movere quam senescere omnia malebat.
85 Anders als Marius als Nachfolger des Metellus.
86 In diesem Fall würde er als ambitiosus handeln, im Kampf gegen den politischen

Gegner, und dann, aber erst dann, wäre er freilich für Sallust gerichtet.



106 Franz Lämmli

gemeinen Soldaten der idealen Vorzeit schildert, heißt es (7, 6) : se quisque hostem

ferire, murum ascendere, conspici, dum tale facinus faceret, properabat87. So

sollten alle Römer sein!
Trotzdem stellt sich natürlich die Frage88, ob die beiden nun wirklich Männer

sind von der Art der in 53, 4 genannten. Haben sie doch nicht wie jene den Staat
groß gemacht, sondern durch ihren Kampf an den Rand des Abgrunds gebracht
J. 10, 6 concordia parvae res crescunt, discordia maxumae dilabuntur89).

Die Frage kann zweifellos nicht gelöst werden mit der Annahme, daß jeder der
beiden doch nur das 'halbe Ganze' ist90. Sallust selbst betont mit Vorliebe, daß es

Größe von verschiedener Art gibt (C. 3, 1 ; J. 2, 4). Da mochten die großen
Persönlichkeiten Roms ruhig große Unterschiede aufweisen, wenn sie nur durch ihre
Größe dem Staate dienten! Solche Persönlichkeiten aber waren die beiden; ihre
Eigenschaften waren von der Art der in 53, 4 Genannten, sie sind, wenn auch

verschieden, doch alle wertvoll.
Was Caesar und Cato von jenen frühern trennt, ist nur das eine: die Zeit, in die

sie hineingeboren wurden, und eines ihrer Übel: die Parteien (factiones in der
Mehrzahl C. 51, 40) und ihr gegenseitiger Kampf91. Jeder, der hineingerät, wird
notwendig ihr Opfer92. Die ambitio, die der Einzelne mitbringt, die wertvoll und
Rom nützlich ist, wird im Parteigetriebe von selbst zum Laster. Der Politiker, er

mag wollen oder nicht93, wird in den verlogenen Kampf hineingerissen; wenn er
nach oben kommen will, muß er unsaubere Mittel anwenden, muß zum Beispiel
liberalitas munificentia und mansuetudo misericordia, an sich gute Eigenschaften,
zu politischen Zwecken mißbrauchen. Miseris perfugium, facilitas und all das
andere sind keine schlechten Eigenschaften. Aber je ehrgeiziger einer ist (und bei
Caesar erscheint der persönliche Ehrgeiz als die eigentliche Triebfeder im Gegensatz

zu Cato), um so mehr wird er die guten Eigenschaften mißbrauchen, um seine

87 Mit dieser echtrömischen Auffassung (ad Caes. 2, 7, 7: quippe gloria industria alitur;
ubi mm dempseris, ipsa per se virtus amara atque aspera est und 8, 3) stehen stornierende
Stellen im Widerspruch wie J. 1, 3.

88 Vgl. auch Carlsson 84 f.
89 Vgl. bes. noch ad Caes. 1, 5, 2f.
90 Vgl. etwa das Verfahren bei Carlsson 82f. und das Referat von Pöschl 11 Anm. 1.

Der Ausdruck bei H. Weinstock, Sallust, Übersetzung bei Kröner, Stuttg. 1939, Einl. 42.
91 Daß Sallust die Parteien restlos verwirft, hat Pöschl 72ff. vortrefflich gezeigt.
92 Ein Marius ist das Opfer der superbia der Gegenpartei. Mit all seinen vortrefflichen

Eigenschaften, kurz : seiner virtus wäre er einer der großen Männer von C. 53, 4 geworden,
wenn nicht der contemptor animus (beide Ausdrücke J. 64, 2) der nobilitas der virtus des
homo novus die ihr zukommende äußere Anerkennung versagt hätte (so aber hätte er ohne
die Wunder von 63, 1 nicht im Traum gewagt, sich um das Konsulat zu bewerben). Dadurch
wurde seine ambitio gereizt ; er wurde notgedrungen zum Parteimann, der zu Mitteln greifen
mußte, die seiner ambitio förderlich, dem Staate aber verderblich waren (beim Feldherrn ist
es die Lockerung der Disziplin: 64, 4), der mit dem Kampf nach innen statt nach außen
(C. 9, 2) sich und den Staat zugrunde richten mußte. Umgekehrt wäre — tragisch genug für
die res p. - Metellus ebenfalls einer jener Großen gewesen, wenn ihn nur nicht das Laster
seiner Partei, der Kastengeist, verdorben hätte (64, 1).

93 Sallust hat ein scharfes Auge für die Macht der Verhältnisse: J. 6, 3; C. 5, 8 (auch ein
Besserer als Catilina hätte schlecht werden müssen Ferner ad Caes. 2, 7, 6f., worin man
beinahe den Versuch einer Rechtfertigung seiner künftigen Verfehlungen sehen könnte!
Haud facile quisquam (auch Sallust nicht) gratuito bonus est (or. Phil. 9)



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 107

ehrgeizigen Ziele zu erreichen. Er wird 'Spenden' ans Volk beschließen lassen,

auch wenn sie den Staat ruinieren (ad Caes. 1, 7, 2; C. 37, 794). Er wird Verbrecher
schützen und verteidigen, auch wenn der Staat dadurch in Todesgefahr gerät.
Er wird genau so handeln, wie Sallust es in Caesars Rede unübertrefflich darstellt :

er wird gute Mittel zu schlechten Zwecken einsetzen, nicht weil er das Schlechte

wollte, sondern weil er (als Parteimann durch die eigene Vergangenheit gebunden)
nicht anders kann.

Und Cato Wenn der Politiker nicht um jeden Preis nach oben kommen will,
wenn er sich von all den üblen Machenschaften freihalten will95 - nun, dann wird
er eben scheitern, und dann gewinnt der Staat auch keine Größe durch ihn; er

gehört - zwar nicht durch seine Schuld - nicht zu den in § 4 Genannten, wenn
schon er wie Caesar mit ihnen die Größe teilt.

Es ist also nicht so, daß Sallust in Caesar den «amoralischen Politikern und in
Cato den «apolitischen Moralisten» tadelte96. Er sieht es vielmehr als ein tragisches

Verhängnis97, daß in seiner Zeit der Politiker mit 'amoralischen' Mitteln arbeiten
oder aber als 'Moralist' in der Politik scheitern muß.

Da der 'Catilina' mit seiner zeitlichen Begrenzung nur gerade dieses eine nicht
sichtbar machen konnte, das Scheitern Catos98, erscheint dieser naturgemäß in
hellerem Licht als Caesar. Die Schrift bot Gelegenheit zu zeigen, daß Cicero, der

pater patriae, eine Null war99; daß nur zwei Männer groß waren: Cato und Caesar;
daß aber auch ein Caesar durch die Politik verdorben war und zum Nachteil des

Staates handelte100. Glücklicherweise wurde dem Staate Hilfe - nicht durch Cicero

Cato, der Untadelige (integritas vitae), der Unerschrockene, vermochte die Masse

der feigen Senatoren - wenn auch nur unter Appell an ihre niedrigen Instinkte -
94 Vgl. Pöschl 68 Anm. 1 Ende.
95 Cato ist hier geflissentlich (in schärfstem Gegensatz zu ad Caes. 2) nicht als Parteimann

dargestellt; er steht im Gegensatz zu seinen verworfenen 'Parteigenossen' 52, 7;
54, 6; neque factione cum factioso certabat. Er steht jetzt auf der Seite Sallusts als Streiter
gegen alle Verderbnis, links wie rechts; als Rufer in der Wüste; denn die beiden stehen auf
verlorenem Posten. Und auch Augustus hat zwar das römische Reich für lange Zeit als
politische Macht gesichert, aber «die Erneuerung seines Volkes hat er nicht bewirken
können» (H. Dahlmann, Seneca und Rom: DNBDA 297. Vgl. dazu Anm. 14 S. 97 und
Anm. 114 S. 110.

96 W. Schur, Sallust als Hist., Stuttg. 1934, 201 ; dazu Pöschl 11 Anm. 1 und 68 Anm. 1.
97 Soweit die Parteien eine Folge der Bevölkerungsvermehrung sind (C 51, 40), sind sie

ja nicht zu vermeiden.
98 Immerhin bemüht sich Sallust, einen Hinweis dadurch zu geben, daß er Cato sein Ziel

nur erreichen läßt unter Preisgabe einer wirklich staatsmännischen Betrachtung, daß er
ferner, von den eigentlichen politischen Gegnern zu schweigen, ihn selbst bei den '
Parteigenossen' taube Ohren finden läßt. Selbst ihr Beifall in 53, 1 (virtutem animi ad caelum
ferunt) wird ja von Sallust als unendlich töricht hingestellt - ebenso töricht wie der Beifall
der Menge gegenüber Cicero (48,1 ; Ciceronem ad caelum tollere; vgl. unsere Deutung u. S. 112) :

Äußerung einer wankelmütigen Menge, die von Affekten (s. u. Anm. 132) hin und her
getrieben wird. Also ein Tageserfolg!

99 Auch gegen den 'Cato' des Brutus mußte sich Cicero (Att. 12, 21) zur Wehr setzen, weil
dort wie hier das Todesurteil gegen die Catilinarier dem Auftreten Catos, nicht Ciceros
zugeschrieben wurde. Cicero wollte zwar allfälligen Ruhm, nicht aber die Verantwortung.

100 So gesehen wird der ' Catilina ' - welche Ironie - zu einer Anklageschrift gegen Caesar,
wo man früher glaubte, er sei verfaßt, um Caesar reinzuwaschen. Sallust interessierte eben
gar nicht in erster Linie die Frage nach der Beteiligung Caesars an der Verschwörung.



108 Franz Lämmli

mitzureißen. So ist er der Sieger des Tages, diesmal gerade der Erfolgreiche101.
Daraus erklärt sich auch der Eindruck Vogts (66): «In den Reden und im
Vergleich spüren wir, wie Sallust von Caesar Abstand nimmt und sich Cato zuwendet102.

» Die Synkrisis gemahnt an einen Lauf, bei dem die Rivalen lange Zeit auf
gleicher Höhe nebeneinander laufen, bis schließlich der eine, hier Cato, den andern
leicht überholt und als Sieger durchs Ziel geht.

So war Cato im 'Catilina', bedingt durch den Rahmen der dargestellten
Zeitereignisse, besser weggekommen, als es dem Urteil Sallusts entsprach. Daß er sich
nicht durchsetzte, daß auch er den Staat nicht prope iam ab occasu (ad Caes. 2,

13, 5) rettete, das ließ sich hier nicht oder doch nur andeutungsweise zeigen. So

dürfte es nicht verwundern, wenn Sallust in seinem nächsten Werk die Gelegenheit

wahrnahm, ein endgültiges Urteil zu fällen, ein Urteil, das Catos ganzes Leben
zusammenfaßte. Allerdings dürfen wir uns auch nicht verwundern, wenn dieses

Urteil beim Meister des sous-entendu103 anonym erfolgen sollte.

Im Kapitel 2 des 'bellum Jugurthinum' hat sich Sallust einmal mehr darüber
aufgehalten, daß die Menschen so oft lieber ihren Geist über niedrigen Vergnügen
verkümmern lassen, wo doch die Auswahl so groß wäre, auf diesem oder jenem
Gebiet etwas Bedeutendes zu leisten und so zu unsterblichem Ruhm zu gelangen.

Allerdings, so fährt er dann fort (3, 1), müsse die politische Laufbahn für seine

Zeit ausscheiden : quoniam neque virtuti honos datur neque Uli, quibus per fraudem
is fuit, tuti aut eo magis honesti sunt. Die darauffolgenden Worte nam vi quidem

regere patriam autloi farentis, quamquam et possis et delicta corrigas, tarnen impor-
tunum est hat man - offenbar mit Recht - schon immer auf Caesar bezogen.

Dagegen kann ich Carlsson nicht zustimmen, wenn er (89ff.) auch den Rest
dieses Kapitels auf Caesar bezieht. Er deutet offensichtlich schon von dort an
falsch, wo er per fraudem und per vim unter dem Begriff «mit illegitimen Mitteln»
(90) zusammenfaßt. Für einen Sallust besteht eine unüberbrückbare Kluft
zwischen dem Weg per fraudem (dolis atque fallaciis kennzeichnet er dasC. 11, 2 mit
Verachtung) und dem Weg per vim, der immerhin Tatkraft, also virtus erfordert.
Wie ein Sallust darüber denkt, zeigt ad Caes. 2, 3, 5f. : seine Empörung gegenüber

101 Richtig Pöschl 11 Anm. 1 Mitte (gegen Vogt 66: «(Cato) fehlt gerade jene Aktivität,
die nach der Auffassung Sallusts zum römischen Wesen gehört.»).

102 Die Fortsetzung: «aber aufs Ganze gesehen erscheint auch Cato nicht als Erfüllung
römischen Wesens» klingt ähnlich Pöschl 11 Anm. 1: «Anderseits ist, glaube ich, Seel darin
recht zu geben, daß dem Sallust die Einseitigkeit dieses Menschen nicht verschlossen blieb.»
Nicht irgendwelche Einseitigkeit (z. B. der 'Moralist', den der Moralist Sallust sicher nicht
verurteilen konnte; vgl. dazu Vogt 45 Mitte; ferner o. S. 97 und Anm. 114) ist das Negative
an Cato, sondern einzig die Tatsache, daß er nicht durchdringt (nicht durch seine Schuld,
so wenig wie Sallust!).

103 Ich verweise hier nur auf zwei Beispiele in der Literatur: Latte 29 und Carlsson 59ff.
Wohl das Meiste und Wichtigste steht bei Sallust zwischen den Zeilen. Auch Caesar
verstand sich übrigens auf diese Art zu sprechen nicht nur im veni vidi vici Es äußert sich
darin auch ein gut Teil Verlogenheit der Zeit : ' Den Sack schlägt man, den Esel meint man '

Sallust hat es erfahren müssen, als er unter einem Vorwand aus dem Senat gestoßen wurde ;
vgl. Vogt 40; Latte 48. Dazu kommt die Wirkung der 'Zensur'

104 Sollte damit angedeutet sein, der Charakter der Diktatur könne mehr oder weniger
zutage treten



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 109

der factio nobilium wäre nur halb so groß, si virtute partum victoriam more suo

per servitium exercerent. sed homines inertissimi, quorum omnis vis virtusque in
lingua sita est105, forte atque alterius (sc. Pompei\) socordia dominationem oblatam

insolenter agitant. Man ist versucht zu sagen, hier habe sich Sallust prophetisch
seine künftige Stellung zu Caesar vorgezeichnet : So würde er Caesar nie ganz
verdammen können, seine echt römische virtus immer anerkennen müssen, auch wenn
er seine Politik106 verurteilen müßte. Gerade dies aber ist die Haltung des £ Cati-

lina', der 38 und 51 f. Caesars Politik verwirft, 54 seine virtus preist. Leute dagegen,
die mit allen Mätzchen der damaligen Politik107 auf Hintertreppen in die Amter
gelangten, hätte er nie im gleichen Atem mit einem Caesar genannt.

Damit ist der Weg frei für die Entscheidung, ob auch der Rest von Kapitel 3

auf Caesar gemünzt ist. Der Gedankengang scheint mir folgender zu sein: Die

politische Laufbahn scheidet unter den gegenwärtigen Umständen aus, da

derjenige, der Amt und Ehre verdient, heute nicht dazu gelangt108, der andere aber,
der mit List und Betrug sein Ziel erreicht, sich doch um die Früchte geprellt
sieht109. Denn, fährt er fort, ein dritter an sich möglicher Weg, mit Gewalt der

virtus (die ja Caesar eignet) die Anerkennung zu erkämpfen, ist auch ungangbar,
weil durch seine Folgen 'unerquicklich'. Nach dieser Digression kehrt er zurück

zum ersten Weg (mit virtus sich auf legalem Weg durchsetzen wollen und dabei

scheitern). Frustra niti neque aliud se fatigando nisi odium quaerere paßt nicht so

sehr auf Caesar, der die Anerkennung seiner virtus in der äußern Stellung ja durchsetzt,

als vielmehr auf - Cato110 Cato ist geradezu der Musterfall, wo der virtus

suus honor non datur, dem aber die repulsae den wahren Wert nicht mindern111;

105 Man vergleiche auch sein damaliges Urteil über Cato 9, 3. Auf Maulhelden und
Schwätzer war Sallust wie der alte Cato (40,1 Jordan: morbus loquendi) nie gut zu sprechen,
am allerwenigsten auf diejenigen, die, wie Cicero, gerne von sich selber sprachen (vgl. das
Lob auf Jugurtha 6, 1 minimum ipse de se loqui). So wird die disciplina Oraecorum (ad Caes.
2, 9, 3)in J. 63, 3 als Graeca facundia (vgl. C. 53, 3) abgelehnt.

106 servitiuml Vgl. im selben Brief 12, 4f.: Wichtiger noch als dein und mein Ruhm ist
mir die Rettung des Staates: libertatem gloria cariorem habeo. Das galt damals gegenüber
der dominatio der Optimaten, von der Caesar das Staatswesen befreien sollte (13, 3); aber
Sallust war durchaus nicht gewillt, dafür die dominatio eines andern einzutauschen.

107 Auch J. 4, 3 gehört hierher.
108 Vgl. C. 52, 22.
109 aut eo magis honesti sunt zu verstehen nach 4, 8.
110 Zu niti im Kampf um die politische Karriere vgl. 4, 7; C. 11, 2 (ebenda vera und falsa

via\); im politischen Kampf überhaupt J. 85, 47. Bezeichnend ist, daß der Name Catos
wie von selbst auch bei Pöschl fällt, wo er (31 Anm. 3) unsere Stelle (nach Pantzerhielms
Vorgang) neben Sen. de otio 3, 3 hält. Sallust geht allerdings nicht so weit wie Seneca; er
will auch weiterhin politisch tätig sein, aber als Geschichtsschreiber, nicht im unwürdigen
Getriebe der Tagespolitik; er entschließt sich nicht wie Seneca zum unpolitischen otium;
sein otium, wie die Gegner es allerdings nennen (J. 4,4) soll ein echtes negotium (4, 1),
labor (4, 3) sein, d. h. es soll weiterhin dem Staat dienen. Immerhin hat Pöschl 36f. recht:
«Wird so hier im Prooemium des Jugurtha auch der Nutzen für die res p. genannt, so tritt
er doch im ganzen hinter dem Gedanken der virtus zurück. Im Prooemium des Catilina
fehlt er vollkommen.» Ich möchte hinzufügen: Im b. J. steht er zur Rechtfertigung, weil
man ihm ein unnützes otium vorgeworfen hat. Darum tritt hier neben das arduom auch das
viile. Der 'Römer' wie Sallust suchen zuerst den persönlichen Ruhm; aber für den 'Römer'
wie noch für Sallust ist er ohne Dienst am Staat nicht denkbar; vgl. Pöschl 56f. mit
Anm. 1.

111 Bei Hör. c. 3, 2, 17ff. hat man ja auch immer an Cato gedacht.



110 Franz Lämmli

Cato ist der Mann, der sich, wie er es c. 52, 7 selber sagt, durch seine virtus nur
Feinde gemacht hat112. Und nun das Urteil Sallusts: So wie er an Caesar die virtus
rühmt, den eingeschlagenen Weg ablehnt, so sagt er von Catos politischer Tätigkeit

: extremae dementiae est. Denn Sallust denkt hier als Römer, nicht als Stoiker :

gloria industria alitur; ubi earn dempseris, ipsa per se virtus amara atque aspera est

(ad Caes. 2, 7, 7) und haud facile quisquam gratuito bonus est (or. Phil. 9113).

Man kann nicht sagen, daß Cato hier günstiger beurteilt wird als Caesar; denn
auch den Satz J. 42, 3 (im Zusammenhang mit den Gracchen) : bono vinei satius
est quam malo more (— iniuria) iniuriam vincere darf man wohl kaum gegen Caesar

ausspielen, da Sallust anscheinend dessen Werk weniger verurteilt, weil er Gewalt
angewendet hat - das war nach Sallusts Überzeugung damals die einzige
Möglichkeit, wenn die virtus überhaupt politisch wirken, auch in gutem Sinn wirken
wollte -, als vielmehr wegen der unvermeidlichen Folgen114. Damit bleibt
paradoxerweise gerade dem wahren Politiker nichts anderes übrig als die Politik
aufzugeben und - den vierten Weg Sallusts einzuschlagen.

Im letzten Satz des Kapitels (3, 4) greift Sallust, so glaube ich, auf den zweiten
Weg zurück. Neque illi, quibus per fraudem is fuit, tuti aut eo magis Jionesti sunt
wird offensichtlich wieder aufgenommen durch die Worte nisi forte quem in-
honesta et perniciosa lubido tenet potentiae paucorum decus atque libertatem
suam gratificari. Dabei läßt gerade das unbestimmte aliquem aufhorchen und
vermuten, der Meister der indirekten Seitenhiebe habe hier eine sehr bestimmte
Persönlichkeit im Auge gehabt115. Unverkennbar ist, daß die beiden ersten mit einer

gewissen Achtung behandelt werden, dieser letztere aber mit beißender Ironie, die
sich nicht nur im nisi forte äußert116, sondern auch im Gedankengang des 'Nur die
allerdümmsten Kälber wählen ihre Metzger selber117'.

Wenn wir nun nach dem Namen dieses aliquis fragen, so scheint mir nur jene
eine Persönlichkeit in Frage zu kommen, an deren Lebensweg und Schicksal er

112 Vgl. auch Liv. praef. 12: ingratae querelae. Dasselbe gilt natürlich für Sallust.
113 Auch nach ad. Caes. 2, 8, 3 muß etwas 'herausschauen', man muß 'profitieren'. VgL

ferner or. Macr. 5; J. 83, 1. Dazu unsere Anm. 87.
114 Zu fugam vgl. or. Lep. 17: vastam urbem fuga et caedibus. Es sind die Vorgänge, die

das Revolutionszeitalter kennzeichnen; also wurde durch Caesar im tiefsten nichts gebessert,

die 'Krankheit' des Staates nicht geheilt! Cato und Sallust sahen die Aufgabe des
Staatsmanns beide als ein Problem der sittlichen Erneuerung (ad Caes. 1, 1, 6: id niti
decet, uti quam optumis imperites Caesar dagegen «hatte keine feste Position zu ethischen
Postulaten finden können» (Kornemann 2, 92), Er begnügte sich damit, «Mißstände mit
Gewalt» zu beseitigen, um so mehr, als einzelne Versuche, erzieherisch zu wirken (wie z. B.
mit einer lex sumptuaria) mit einem Fehlschlag endeten. Augustus schließlich schlug einen
Mittelweg ein: bei sine asperitate denkt man an die schroffe Richtung Catos, bei nec sine
severitate (senatus lectus: Veil. Pat. 2, 89, 3) an die dem Ethischen gegenüber gleichgültige
Caesars.

115 Nach Carlssons Fehldeutung (91) müßte die Stelle auf das «Mitarbeiten seitens eines
andern» am Werke Caesars gehen.

116 Damit bekommt das extremae des vorhergehenden Satzes nachträglich den Hauptton:
ist das Dümmste; außer wenn einer sozusagen bewußt und absichtlich sich selber

zugrunde richtet : das allerdings ist der Gipfel der Torheit.
117 Der Gedanke der Verblendung, wie er in der vorigen Anmerkung wiedergegeben,

begegnet bei Sallust noch C. 36, 4, außerdem bei Liv. praef. 12; Verg. Georg. 3, 513.



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 111

jederzeit wie an Cato und Caesar mit Leidenschaft Anteil genommen hat, die er
aber im Gegensatz zu jenen immer herabsetzend und ironisch behandelt hat:
Cicero. Er ist der Mann, dem im ' Catilina ' mittelbar virtus abgesprochen wird, der
dennoch in die höchsten Ämter gelangte118 und dies nur dadurch erreichte, daß er
seine Würde und Freiheit der factio nobilium verkaufte119.

Sallust, der sich seinerzeit selber den populäres und Caesar angeschlossen
hatte120, sah in Cicero nie den Mann, der doch auf die Zuerkennung eines hohen
Maßes von Redlichkeit, gutem Willen und Integrität Anspruch erheben durfte.
Er sah in ihm nur den Rivalen, der mit den herrschenden Mächten121 einen
Kompromiß geschlossen hatte122 und dessen Haupttugend ja sicher nicht Charakterstärke

war123, weder gegen die nobiles, noch später gegen die pauci potentes124.

Erst auf die konkrete Persönlichkeit, auf Cicero bezogen, gewinnt auch das tuti,
das an sich in § 1 neben dem erwarteten honesti verwunderlich ist, zusammen mit
seinen Entsprechungen perniciosa und libertas vollen Sinn. Gewiß schwebt jeder,
der nicht durch Leistung und Tüchtigkeit emporgekommen ist, an sich schon in
Gefahr: imperium semper ad optumum quemque a minus bono transfertur (C. 2, 7).

Und erst Cicero! Man braucht bloß die Darstellung Vogts an Hand der catilina-
rischen Reden zu durchgehen. In wieviel Nöten und Ängsten schwebt der Ärmste,
der nach allen Seiten Rücksicht nehmen muß und sogar erwägt, Catilina in einem

Erpressungsprozeß zu verteidigen, um ihn für sich zu gewinnen (16). Dem sein

Bruder beibringt, daß ein Bewerber ums Konsulat Stirne, Gesicht und Reden nach
dem Sinn und Willen derer, mit denen er zusammen ist, ändern und umstellen
muß (19), daß er in den Reden vor dem Volk anders sprechen muß als in den Reden

vor dem Senat (ebenda). «Bedientenhaft, wie er in die Macht gekommen ist, wird
er an der Spitze des Staates von allen und jedermann abhängig sein» (20). Als

Folge der Abhängigkeit die «fixe Idee der Legalität» (26. 35) Der Versuch der

118 Nach Sali. in Cic. 1 wäre er wirklich per fraudem dazu gekommen, oder, um mit
J. 4, 7 zu sprechen — wo vielleicht auch an Cicero gedacht ist - furtim et per latrocinia. Vgl.
auch Vogt 13: «Dagegen führte das Emporkommen auf dem Weg über das Forum
mitten durch die Korruption. »

119 Carlssons Deutung erweist sich schon durch die Übersetzung von potentiae paucorum
mit «Gewaltherrschaft einiger weniger» als verfehlt. Die potentia paucorum ist nicht mit den
pauci potentes zu verwechseln.

120 Allerdings unter Vorbehalt (vgl. Anm. 68) und eigentlich mehr zum Kampf gegen den
gemeinsamen Gegner; vgl. auch Vogt 44 und 46 (im Anschluß an E. Skard, Sali, als Polit.:
Symb. Osl. 9, 1930, 69ff.). Aber immerhin hatte er bei der Abfassung seiner zwei
Sendschreiben an Caesar im Gegensatz zu Cicero (Att. 13, 28, 2) geglaubt, der Adressat erfülle
möglicherweise die Voraussetzung, die für die suasiones von Theopomp und Aristoteles an
Alexander gegolten hatten : adulescentem incensum cupiditate verissimae( Seitenhieb Ciceros
gegen Caesar vgl. auch Sali. adCaes. 1,6,5: vera dementia gloriae, cupientem sibi aliquid
consilii dari, quod ad laudem sempiternam valeret, cohortantur ad decus. Vgl. dazu ad Caes. 2,
13, 4ff.; 1, 6, 1.

121 C. 20, 8: omnis gratia potentia bonos divitiae apud illos sunt aut ubi Uli volunt.
122 Bezeichnend, daß Cicero das Wort factio meidet; vgl. Carlsson 99. Cicero hatte das

getan, was er noch a. 56 in der Sestiana der Jugend empfahl, soweit sie nicht adelig war:
als homines novi an die Seite der nobiles aufzuschließen. Das konnte Sallust nicht billigen.

123 Sali. in Cic. 5. 7
124 Cic. fam. 1, 8, 2; 1, 9, 11 ; Plane. 91 ff.; um so zufriedener ist er mit sich Att. 9, 18, 1;

vgl. auch Carlsson 118f.



112 Franz Lämmli

vierten Catilinaria, die Senatoren und Caesar in alle Zukunft für die Hinrichtung
der Verschwörer zu behaften! Dann das Exil und der Preis, den er für die Rückkehr

zu bezahlen hatte Schließlich das Sich-Ducken vor den Mächtigen und das

bittere Ende Zu schwach, sich dank eigener Größe durchzusetzen, bedarf Cicero
der Hilfe anderer, die er, für immer abhängig geworden, nie mehr abzuschütteln

vermag. Mit seiner Politik des Lavierens und Finassierens gerät er in die verhängnisvolle

Mühle all der gegnerischen Kräfte, die ihn zermalmen.
Sallust bringt für Cicero, den Gegner, den er haßt, nur Spott und Hohn auf. Er

schreibt eine catilinarische Verschwörung, bei der Cicero - wie ganz anders als in
seiner eigenen Darstellung - nur an der Peripherie steht. Cicero, dem die virtus
fehlt125 Cicero, der 'Fuchs', der schlau und listig sich aller Anschläge zu erwehren
und die Verschwörer ins Garn zu locken weiß (26, 2)126. Cicero, der Charakterlose,
dem man jede Schlechtigkeit (durch vorgeschobene Strohmänner!) zutraut (48,

8f.) ; der dagegen sonst so harmlos unbedeutend war, daß ein optumus consul

(43, 1) ihm gegenüber eher eine Verhöhnung bedeutet127; über dessen militärische
Vorsichtsmaßnahmen Caesar sich lustig macht (51,19) ; den nur die wankelmütige
Menge zum Himmel erhebt, natürlich aus Gründen, die völlig unzutreffend sind :

veluti ex Servitute erepta (48, l)128. Cicero, der ohne die catilinarische Verschwörung
nie zum Konsulat emporgestiegen wäre (23, 5)129. Cicero, der Unschlüssige, der
zuerst nicht recht weiß, ob er auf das Heil des Staates oder sein eigenes bedacht
sein soll (46, 2f.). Und vor allem: Cicero der Ängstliche und Verantwortungsscheue130,

der sich hinter den Senat steckt131 und dann doch dessen Vollmachten
(29, 2f.) nicht auszunützen und aus dessen Beschlüssen nicht die Konsequenzen

zu ziehen wagt, sondern ihn neuerdings befragt (50, 3). Cicero, der Konsul, der
eine staatsmännische Rede nur halten kann, sive... timens... sive ira commotus

(31, 6), das heißt nur im Affekt132, offenbar weil es ihm sonst an Mannesmut

125 YgL 0 g. JOS zu 53, 6: duo viri.
126 \Yie niedrig Sallust solche Eigenschaften einschätzt, mag man aus seiner noch

ablehnenden Charakteristik Catos ad Caes. 2, 9, 3 ersehen: versutus (loquax) callidus (dazu ad
Caes. 2, 10, 6; vgl. Carlsson 58). Solche Eigenschaften stehen im Gegensatz zu wirklicher
virtus, die sie nicht nötig hat. Vgl. noch ad Caes. 2, 6, 4: homines factiosi, quibus dolus atque
malitia fide cariora erant.

127 Att. 12, 21 beschwert sich Cicero darüber, daß Cicero im 'Brutus' ihn nur so benannt
hat (und dafür noch Lob erwartet). Quis enim ieiunius dixit inimicus

128 Der Ausdruck wirkt besonders ironisch, wenn man bedenkt, daß die plebs und ihre
Vertreter, die populäres, zu denen auch Catilina gezählt werden wollte (35, 3: publicum
miserorum causam svscepi) dieses Schlagwort im Kampf gegen die factio nobilium
gebrauchten. Vgl. Anm. 12.

129 quamvis egregius homo novos kennzeichnet nicht Cicero; der Adel hätte auch einen
Bedeutenderen nicht zu Ehren kommen lassen. - Dieselbe Auffassung auch Sali. in
Cic. 3! Vgl. auch Anm. 118.

130 Vgl. Vogt 27. 38.
131 Vogt 37 zur 4. Catilinaria. Wenn es Lob zu ernten galt, wollte er es freilich wieder für

sich allein in Anspruch nehmen; vgl. Anm. 99.
132 Sallust ist sich darin einig mit Caesar (51; dieser wiederum beruft sich auf den alten

Cato in der Rede für die Rhodier; vgl. Gell. 6, 3, 14): Affektiv belastetes Denken taugt
nichts So tadelt Caesar C. 51,18ff. Silanus, weil nur Furcht (für den Staat) oder (Empörung
über das begangene) Unrecht ihn, den Hüter der Verfassung, veranlaßt haben könne, eine
ungesetzliche Strafe zu beantragen ; beide Motive seien abzulehnen. Für Sallust geht Marius



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 113

gebricht. Cicero, der ein Falschzeugnis gegen den lebenden Caesar nicht zuließ
(49, 1), den Toten dagegen der Mitschuld bezichtigte133! Kurz: ein Cicero ohne

Mut, ohne Charakter, ohne virtus; ein Cicero ohne jede Größe

Latte (49ff.) und Pöschl (27ff.) haben gezeigt, daß die Prooemien Sallusts den
einen Zweck verfolgen, seine Tätigkeit als Geschichtsschreiber zu rechtfertigen.
Diese Rechtfertigung vor dem Leser und vor sich selbst vollzog er aber nicht an
abstrakten Begriffen, sondern vor lebendigen Persönlichkeiten135. Mit dreien hat
er sich immer wieder in heißer Leidenschaft auseinandergesetzt; vor Cato, vor
Caesar und vor Cicero wollte und mußte er bestehen. Um aber bestehen zu können,

um seinen Weg als den richtigen erweisen zu können, mußte er sie ablehnen, mußte
er die drei Wege ablehnen, die sie eingeschlagen hatten: den Weg der virtus, die
auf dem «rechten» Weg emporzukommen sucht und scheitert; den Weg der virtus,
die sich mit Gewalt durchsetzt und so dem 'kranken' Staat neue Wunden schlägt,
statt ihn zu heilen; den Weg der malae artes, der unlautern Machenschaften (ad
Caes. 2,1,3), wo man seine Ehre und seine Freiheit fremden Mächten verkauft und
selbst daran zugrunde geht.

Aus diesem persönlichen Hintergrund, aus der Notwendigkeit abzulehnen, um
überhaupt bestehen zu können, erklärt sich der übersteigerte Ausdruck extremae
dementiae est J. 3, 3), so wie aus dem persönüchen Moment allein die Bezeichnung
servilia officia für Ackerbau und Jagd verständlich wird136. Es handelt sich am

von dem Augenblick an verkehrte Wege, wo er sich cupidine atque ira, pessumis consuUoribus
leiten läßt (J. 64, 5). C. 31 wird die Menge vor allem deswegen getadelt, weil «jeder die
Gefahr an seiner persönlichen Furcht maß», statt an objektiven Kriterien. Die Ritter, die
49, 4 Caesar bedrohen, erscheinen so als Kindsköpfe: seu periculi magnitudine seu animi
mobilitate impulsi. Der rechte Römer wird nicht zum Opfer einer Stimmung. Vgl. auch oben
Anm. 98 die Bemerkung zum Lob, das die Menge Cicero (48, 1) und Cato (53, 1) spendet
(kein Lob ohne Tadel: oben Anm. 76 S. 105).

133 Vgl. o. S. 101.
13 5 Typisch römisch ist es, wenn scheinbar abstrakte Gedankengänge wie die von J. 3

im Grunde nur aus der konkreten Wirklichkeit abgezogen sind. Man fühlt sich unwillkürlich
erinnert an die Erziehungsweise von Horazens Vater: statt Grundsätze zu predigen,

zeigt er lebendige Vorbüder, um zur Nachahmung zu begeistern oder abzuschrecken. Oder
an den Gedanken, daß der Staatsmann ein lebendiges Vorbild sein muß: Cic. rep. 2, 69;
dazu des Augustus Selbstlob Mon. Anc. 8 E; Ovid Met. 15, 834; Verg. Aen. 12, 435. Wie
sehr sich Sallust bemüht, im Sinne echten alten Römertums 'konkret', wirklichkeitsnahe
zu bleiben, mögen auch die Beobachtungen von Pöschl 81 f. zu iustum imperium - iustitia
(vgl. dazu Fuchs 46 Anm. 27) oder zu humanitas (83 Anm. 1) zeigen. Auch dies ist ein
Stück 'Anticicero' (vgl. auch Pöschl 48f.) und zeigt so gut wie J. 63, 3, daß Sallust auch
später das abschätzige Urteil von ad Caes. 2, 9, 3 über die disciplina Graecorum jederzeit
unterschrieben hätte. Wieviel er ihr und Cicero in Wirklichkeit zu verdanken hatte, hätte
er sich selbst nie eingestanden.

136 In diesem Punkt ist Pöschl (32 Anm. 2) gegenüber Latte im Unrecht. Daß der Gedanke
ein «stoisches (posidonianisches) Element» ist, besagt gar nichts, wie überhaupt der
Quellennachweis für die Gedanken Sallusts (die bekanntlich so unendlich 'trivial' sind, wie man bis
zum Überdruß wiederholt hat) ziemlich belanglos ist und zu herabsetzenden Urteilen führt,
die der Größe Sallusts in keiner Weise gerecht werden (z. B. L. A. Post in The Class. Weekly
21, 1927, 19: «Sallust ist niemals primärer Schöpfer, aber er versteht es ausgezeichnet, die
Produkte fremder Geister zu sammeln, sie kunstvoll zu ordnen und mit ihnen zu prunken.
Er ist ausgesprochener Spätlerner, der anstatt seine eigenen Gedanken in eigenen Worten
auszudrücken, die Worte anderer gebraucht, überraschende Effekte zu schaffen»). Sallust
bedient sich der fremden Gedanken wie der Wörter und Worte seiner Muttersprache, die
auch von andern geschaffen sind. Was er daraus macht, vor allem, zu welchem Zweck er sie

Klassisch-philologisches
0 Awi î m n r» /i OD TTnivArcntät



114 Franz Lämmli

allerwenigsten darum, daß ihm damit ein «Geständnis entschlüpft», das den

«Abstand, der sein Denken vom altrömischen trennt», spürbar machte (Latte 57).

Nein, bewußt polemisch (und damit übertreibend) stößt er das Wort heraus: Als
er sich aus der Politik zurückzog und eine neue Lebensform suchte, konnte ihm
bei seiner grenzenlosen Begierde nach Größe und Ruhm der Ackerbau unmöglich
genügen. So weist er denn die damals übliche, ihm, der wahrhaftig seinen Cato

kannte, so gut wie uns geläufige Auffassung vom Landbau als der eines Freien

einzig würdigen Beschäftigung (Cic. off. 1, 151) aus eigenem Erleben ebenso heftig
wie trotzig zurück137.

Dieses für einen antiken Autor ungewöhnlich starke Mitschwingen des rein
Persönlichen, Erlebnishaften wird auch der Grund sein, warum uns Sallust wie
kaum ein anderer immer wieder unwiderstehlich in seinen Bann zieht138. Seine

Sprache ist gesättigt von der Leidenschaft seines Herzens139. Daß diese Leidenschaft

von einem überlegten und überlegenen Willen gebändigt ist, ist das Römische

an ihm140 und macht sein Wort vielleicht zur echtesten Verkörperung des Genius
der römischen Sprache und römischen Wesens überhaupt141. Dies um so mehr, als

bei ihm Wesentlichstes der römischen virtus, das intentum esse142, die beständige

Anspannung der geistigen Kraft, die nie erlahmt und an keiner Stelle sich gehen

läßt143, dieses geradezu beängstigend144 Überwache145 Gestalt angenommen hat146.

zielstrebig einsetzt ('Meister des sous-entendu'! vgl. S. 108), dies zu betrachten lohnt sich;
vgl. dazu auch Vogt 71; Pöschl 4 f. Anm. 4. - In der ganzen neuern Sallustliteratur äußert
sich immer wieder ein unmittelbares, tiefes, ja offenbar einzigartiges Erlebnis («der heute
noch mit unheimlicher Gewalt jeden anspricht»: Pöschl 9; «ungeheure Wirkung»: Vogt 69;
vgl. schon E. Norden, D. röm. Lit. : Einleitg. in d. Altertswiss., Lpz. u. Bln. 1923, 1, 4, 38),
aber das Werturteil über Sallust erscheint immer wieder gedämpft durch die herkömmlichen

Maßstäbe : geringer als Tacitus : Pöschl 9 ; so viel geringer als Thukydides : Latte 50.
137 Darum auch «kommt es dem Sallust darauf an, die geistige Seite der virtus hervorzuheben»;

hier deutet Pöschl (30, bes. Anm. 1) C. 2, 7 völlig zutreffend.
138 Ich gestehe, daß mich vermutlich darum der 'Catilina' eher mehr als die spätem

Werke fesselt. Ich zweifle nicht daran (vgl. H. Weinstock [oben Anm. 90] 24f.), daß Sallust
zuerst die Geschehnisse aufgriff, die ihm zeitlich am nächsten standen und deren eben erst
dahingegangene Akteure ihm Schicksal geworden waren. Damit war der dankbarste und
aktuellste Stoff, der Stoff, der für ihn wie kein anderer brennendes Interesse hatte, gewissermaßen

verbraucht. Da und dort scheint das Vorurteil zu herrschen, spätere Werke müßten
an sich 'reifer' sein.

139 In dieser Leidenschaft des Anwalts (auch, doch nicht nur des Staatsanwalts: er ist
auch der Anwalt römischer Größe) möchte ich (anders als Pöschl 60 Anm. 1 und 113, der
auf das Formale deutet) den Grund für das Urteü bei Gran. Licin. p. 33 Flemisch sehen,
man müsse Sallust als Redner, nicht als Geschichtsschreiber lesen (ebenso Quint, inst. or.
10, 1, 90 über Lucan). L. Alheit (oben Anm. 14) braucht das Wort Lessings, er «brauche
ein Katheder, um seine Überzeugungen aussprechen zu können» und fügt hinzu: «mehr als
das : scheinbar fern dem politischen Treiben nach allen Kräften etwas tätig zu wirken und
zu erwirken».

140 Vgl. Latte 58; femer Vogt 53 Mitte.
141 Vgl. auch das Urteil von Nietzsche, wonach «sein Sinn für Stil fast augenblicklich

bei der Berührung mit Sallust erwachte».
142 Vgl. den Tadel gegen den Senat C. 16, 5. Dazu Pöschl 43 und 44 Anm. 1.
143 Als Ideal aus dem Leben des Bauern hervorgegangen, das keine remissio kennt Ein

Cato weiß auch für die Feiertage noch eine nützliche Arbeit (de agric. 2, 4), und Vergil
hält es nicht anders (Georg. 1, 26811.; vgl. 1551L, 199ff-, 259ff., 291f., 305ff.).

144 Vgl. den bemerkenswerten Gedankengang von H. Drexler, Der Anfang der röm.
Literatur: DNBDA 82f.



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 115

Keine Stelle, wo ihm aus einer glücklichen Eingebung beschwingter Gelöstheit ein
glänzendes Wort als köstliches Geschenk guter Mächte zugeflogen wäre! Alles,
auch die unüberbietbar prägnante Sentenz, ist in hartem Ringen spröden Mächten
gleichsam abgetrotzt, ist darum aber auch ureigene Tat und ureigene Leistung147.
Bei jedem seiner Sätze spürt man die geistige Kraft bohrend an der Arbeit, man
fühlt die Anstrengung, mit der er die Sätze schmiedet148 und mit Geschick weiß

er diesen Eindruck zu verstärken. Er meidet die allzu flüssige, wohllautende Rede,
die mit ihrem Geplätscher dem Ohr schmeichelt, den Geist aber einschläfert.
Bewußt rauht er die Sprache auf; immer wieder hält er den Leser wach und
zwingt ihn zum Mitdenken149 durch Ungewöhnliches, Unerwartetes150. So erzielt
er jenen Eindruck, den man aus dem Vortrag dieses oder jenes bedeutenden
Gelehrten als ein unvergeßliches Erlebnis mitnimmt: Mit jedem Wort wird spürbar
die formende Kraft, die alles einsetzt, jetzt oder nie das Höchste zu schaffen.

Wieviel Sallust auch in seinem Stil dem Gegner Cicero zu verdanken hat, ist unr
verkennbar151. Mit Cicero vor allem, der wie er aus einer italischen Landstadt nach
Rom gekommen war152 und mit dem er auch sonst so viel gemeinsam hatte153,

145 Zu vigilare vgl. Pöschl 15 Anm. 3. Man vgl. auch den Cato bei Lucan (2, 239) : Iuvenil
insomni volventem publica cura / fata virum und (9, 590): somni parcissimus ipse est.

146 Das quandoque bonus dormitat Homerus gilt kaum von ihm. Ein Satz wie C. 11,3:
avaritia pecuniae Studium habet, der als eine müßige Tautologie erscheint, wird verständlich,
wenn man bedenkt, daß er, vom Begriff avaritia kommend, das Stichwort pecunia braucht
(«das noch kein Philosoph zum téAoç des menschlichen Lebens und Strebens erklärt hat»,
während das z. B. für voluptas immerhin zutraf). Ebenso ist ad Caes. 2, 5, 1 : in duas partes
ego civitatem divisam arbitror in patres et plebem weder als 'banal' zu bezeichnen, noch
darf man es mit Carlsson 95 rechtfertigen, indem man darin versteckten Tiefsinn sucht
(Sallust anerkennt ja den «verhängnisvollen Dualismus» durchaus Der Satz dient einzig
und allein der säubern Disposition, er schafft die Stichworte. Zusammen mit 10, 1 und ad
Caes. 1,3, 1 und 5, 1 zeigt er freilich eine Disposition, die in ihrer Primitivität an die Anfänge
der griechischen Prosa und die Klammerverweise bei Herodot erinnert. Darin wiederum
zeigt sich eine seltsame Verwandtschaft mit den Satzverbindungen, die bei Sallust geradezu
salopp anmuten (man denke an das beliebte 'aber', z. B. in C. 25 oder vgl. das Latte 24
oben Angeführte), wenn man seine sonstige Meisterschaft bedenkt. Vielleicht wäre auch mit
einem Hinweis auf 'Archaisieren', auf Thukydides und Cato, hier noch nicht alles getan.

147 Man denkt an Horazens virtus recludens immeritis mori j caelum und an die Auffassung,

daß der Mensch sich dank der virtus fast über die Götter zu erheben vermag (so der
impiger Hercules Hör. c. 4, 8, 29f., dem Cato nahesteht: 3, 3, Iff., bes. 9f.). Hierin treffen
sich römisches und stoisches Denken. - Zu einem ganz andern Urteil über die Sprache
Sallusts gelangt man natürlich, wenn man auf seine Abhängigkeit von fremden ' Mustern '

achtet; vgl. Latte 19. Es lautet dann ebenso ungünstig, wie das über die mangelnde '
Eigenständigkeit' seiner Gedanken (Latte 45. 55). Vgl. oben Anm. 136.

148 Vgl. Pöschl 30 Anm. 2.
149 Vgl. Norden (oben Anm. 136) 37.
150 Typ mari atque terrai Oder man denke an die unnatürliche Stellung: ad optumum

quemque a minus bono und ad occasum ab ortu solis; vgl. Latte 10 f.
151 Yg], Norden (oben Anm. 136) 37; Carlsson 128f.
152 Das betrachtete er als Vorzug wie bei Marius J. 63, 3.
153 Beide wollten die Wiederherstellung des alten Freistaats und in den fünfziger Jahren

hatten beide die Überzeugung, daß er «nur durch das außerordentliche Eingreifen eines
einzelnen Mannes gerettet werden könne» (Carlsson 117; ab 102, bes. 116f.). Verzweifelnd
glaubte Cicero damals keinen solchen zu sehen (Carlsson 103ff.), während Sallust - zweifelnd

— ihn in Caesar sah. Daß er aber in Wirklichkeit mit diesem nur das «Nahziel, die
Niederwerfung der Oligarchie» (Vogt 47) teilte, scheint Sallust im zweiten Sendschreiben klar
gewesen zu sein, wenn er die Forderung des ersten nach Wiederherstellung der Senatsherrschaft

mit keinem Wort mehr erwähnte (G. Schörner, Sali. u. Hör. über d. Sittenverfall u.



116 Franz Lämmli

mußte er sich immer wieder vergleichen, vor ihm zuerst mußte er bestehen. Dort,
wo sie in gleich schrankenlosem Ehrgeiz154 zu Größe und Ruhm gelangen wollten,
im Wirken für den Staat, sind beide gescheitert155. Doch konnte Cicero, gerade
weil er kein Tatmensch war, seinen Anteil an der Niederwerfung der catilinarischen
Verschwörung zu einer ungeheuren Leistung emporsteigern156. Das war allen

lästig außer Atticus156, Sallust aber, der nichts Ebenbürtiges aufzuweisen hatte,
ganz unerträglich. So wurde er fast von selbst zum obtrectatorlbl, der sogar das

Lob noch vergiftete.
Der Haß hat Sallust blind gemacht für die Vorzüge Ciceros, aber um so hellsichtiger

für seine Schwächen. Und er kritisierte nicht nur seit seinem leidenschaftlichen

Auftreten als Volkstribun im Jahre 52 den Politiker Cicero158; auch den
Redner und Schriftsteller, der für den Stil bereits kanonisch geworden war und
dem ein Caesar (Brut. 255) geschmeichelt hatte, seine Leistung für die römische

Sprache verdiene die Ehre des Triumphes eher als die Eroberung einer ligurischen
Fluchtburg159, mochte er nicht gelten lassen. Er verabscheute Ciceros immoderata

eloquentia160, das Schwelgen des os rotundum im Wohlklang des Worts. C. 51, 9ff.
zeigt, daß er in ihm den ' Schwätzer161 ' sah, der die Mittel der rhetorischen Techne

verkehrt einsetzt und damit seinen Mangel an wirklicher Einsicht verrät; der mit
hohlen Worten doch den Kundigen nicht über eine oft erschreckende Verständnis-
losigkeit politischen oder gar sozialen Fragen gegenüber hinwegzutäuschen
vermag162. Darum spielt Sallust gegen den Rhetor bewußt den Denker163 aus, der mit
seiner geradezu einzigartigen Fähigkeit (auch Interessantes und Pikantes164)
wegzulassen, dem Leser den Eindruck einer überlegenen Führung vermittelt und unter
asketischer Beschränkung aufs Wesentlichste165 in einem schmalen Bändchen von
gut drei Dutzend Seiten, wie es der ' Catilina ' ist, vor dem aufmerksamen Leser

(einem andern verschließt er sich absichtlich) eine unerschöpfliche Fülle von reif-

d. sittl. Erneuerung Roms, Diss. Erlangen 1934, 11 u. 13). Mit Cicero dagegen hatte er
gemeinsam das Fernziel, die Wiederherstellung einer gereinigten Senatsherrschaft; vgl.
ferner Vogt 46f. u. bes. 50 Mitte. Wo Cicero und Sallust getrennte Wege gingen, zeigt
Anm. 122.

154 C. 7, 6: gloriam ingentem (d. h. ohne Grenzen), divitias honestas volebant.
155 Vgl. zu diesem Abschnitt Latte 47ff.
156 Nach einem Kolleg meines verehrten Lehrers H. Fuchs. - Die künstliche Steigerung

bei Cicero findet ihre Entsprechung in der «Ungeheuerlichkeit» (Latte 50) Sallusts, das
dicere des Historikers dem facere des Staatsmanns fast gleichzustellen (C. 3, 1 ff. : ebenso
'unrömisch' und ebenso aus der Not des eigenen Erlebens geboren wie die Wertung des
Landbaus [oben S. 113f.]).

157 Man denke an die vielen Stellen, an denen er mit so großem Spürsinn der invidia
und ihren Äußerungen nachgeht.

158 Asc. Ped. zu Cic. Mil. 33 und 44.
159 Nach Latte 55.
160 Sali. in Cic. 2.
161 Vgl. oben Anm. 57 und Anm. 105.
162 Vgl. auch Vogt 63.
163 Man ist versucht zu sagen, er verlege sich gegenüber dem ciceronianischen verba addere

aufs verba demere, wenn man sieht, wie er z. B. in C. 5, 3 abgesehen vom Weglassen der
Kopula die Begriffe 'Durst' und 'Hitze' ausspart. Dazu das häufige paucisl

164 Vgl. z. B. Latte 41.
165 Latte 40.



Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero 117

lieh überlegten Vorstellungen und Urteilen ausbreitet. So hat er schließlich doch
das Wort seiner ersten Schrift (ad Oaes. 2, 8, 7) an sich selber wahr gemacht: si
virtute satis valerent, magis aemuli bonorum quam invidi essent. Nicht der Haß hat
hier einen großen Künstler reifen lassen, sondern der fruchtbare Gedanke des

Agon, das Ringen der Besten um die Palme der Aristeia hat uns eine unschätzbare
Frucht geschenkt.

8 Museum Helveticum


	Sallusts Stellung zu Cato, Caesar, Cicero

