
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 2

Artikel: Kleisthenes : der Anteil der Kunst an der Gestaltung des jungen
attischen Freistaates

Autor: Schefold, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleisthenes
Der Anteil der Kunst an der Gestaltung des jungen attischen Freistaates

Von Karl Sehefold

'Herrlichstes Vorspiel ist das großstädtische Athen
Für der Alkmeoniden mächtiges Geschlecht

Schwelle des Sangs von ihren Wagensiegen.
Denn welches Vaterland, welches Haus möchte
Helleren Glanz dir
In Hellas verleihen

Schweift doch durch alle Städte die Kunde
Von Erechtheus Bürgern, Apollon, die dein Haus erbauten

Im hehren Pytho,
Ein Wunder zu schauen.

Es treiben mich fünf Siege auf dem Isthmos und der eine, strahlend
Von Zeus in Olympia,
Und zwei noch von Kirrha,

0 Megakles, von dir und deinen Ahnen
Pindar, Pyth. VIIS

Der Staat der Athener erhielt seine klassische Verfassung durch einen Mann,

von dessen Gestalt die alten Geschichtschreiber kaum etwas berichten, durch
Kleisthenes aus dem Geschlecht der Alkmeoniden. Herodot und Aristoteles schildern

seine Gesetzgebung, die gleich der Dichtung und bildenden Kunst der Klassik
durch die Jahrtausende weitergewirkt hat1. Aber von seinen Schicksalen, von seinen

sonstigen Taten wurde wenig aufgeschrieben, und auch die neuere Geschichtsschreibung

hat kaum danach gefragt2, obwohl von Kleisthenes nicht nur seine

Verfassung zeugt, sondern auch eine Reihe von Kunstwerken, die er den Göttern
weihte, gleich den beiden andern Gesetzgebern Athens, Solon und Perikles. Bei
der Schweigsamkeit der schriftlichen Überlieferung müssen manche der

Zuweisungen an Kleisthenes hypothetisch bleiben. Aber es ist immer besser, nach den

erhaltenen Bruchstücken ein Gesamtbild zu entwerfen, als sie halbgedeutet liegen

zu lassen.

1 Aristoteles, Pol. Athen. 20ff. Herodot V 66. 69 ff.
2 Literatur bei H. Berve, Miltiades 1937, 69. G. de Sanctis, Storia dei Greci I 1940, 557.

Berves Bild des Kleisthenes weicht am meisten von dem ab, das hier aus der Betrachtung
der zeitgenössischen Kunst gewonnen werden soll: Die Antike 12, 1936, 9ff.



60 Karl Schefold

1. Die Herkunft des Kleisthenes. 2. Der Apollonlempel in Delphi. 3. Das Epos

von den Taten des Theseus. - 4. Kleisthenes seit der Befreiung Athens. 5. Propyläen
und Tyrannenmörder. 6. Athenerschatzhaus und Theseion. - 7. Die drei Richtungen
im archaischen Athen. 8. Die Kunst vor und nach der Befreiung Athens. 9. Die
Herkunft der Kunst des Freistaates.

1.

Kleisthenes entstammte einem der vornehmsten Geschlechter Athens, den

Alkmeoniden. Vom Urgroßvater des Kleisthenes, von Megakles, wird eine Tat
überliefert, die für die Stellung der Alkmeoniden in Athen bezeichnend ist und
für ihr Verhalten im folgenden Jahrhundert schicksalhaft war. Als bald nach

640 Kylon vergeblich versuchte, sich zum Tyrannen Athens zu machen, ließ

Megakles die Anhänger des Kylon umbringen, obwohl sie als Flüchtlinge an den

Altären im Schutz der Götter standen3. In diesem Frevel sahen die anderen
Vornehmen Athens Grund genug, ihn mit der Verbannung des ganzen mächtigen
Geschlechtes zu sühnen. Die Verbannten aber hörten nicht auf, um die

Wiederherstellung ihrer Macht im Staate zu kämpfen und gerieten dadurch zum übrigen
Adel in einen Gegensatz, der auch für Kleisthenes bedeutsam wurde. Als Solon das

Recht des attischen Bürgertums schuf, durften die Alkmeoniden gegen 590 v. Chr.
zurückkehren4. Sie wurden Bundesgenossen Solons im Kampf gegen Vorrechte
der Aristokratie und kräftige Stützen der neuen Ordnung, an der Spitze der Paraloi,
der küstenbewohnenden Schiffer und der Kaufleute. Die Paraloi waren der Kern
des emporstrebenden attischen Bürgertums und standen zwischen dem
landbesitzenden Adel und den armen Bergbewohnern, auf die sich bald Peisistratos

stützte, um die Tyrannis zu gewinnen.
Auch damals war ein Megakles das Haupt der Alkmeoniden. Um 570 heiratete

er Agariste, die Tochter des mächtigen und reichen Tyrannen Kleisthenes von
Sikyon5. Der Athener Kleisthenes heißt nach seinem Großvater und wird wohl
der älteste Sohn des Megakles und der Agariste gewesen sein, denn er wurde

später der Nachfolger des Megakles als Oberhaupt des Geschlechtes. Dadurch ist
sein Alter ungefähr bestimmt: er kann bei der Befreiung Athens 510 nicht viel
unter sechzig Jahren alt gewesen sein, scfiuf also die Verfassung aus der Fülle der

Erfahrung eines reichen Lebens. Als Jüngling mußte es Kleisthenes erleben, daß

seine Schwester, die der Vater zur Versöhnung des Geschlechtes mit Peisistratos
verlobt hatte, von diesem verschmäht wurde (um 550?). Als junger Mann sah

Kleisthenes seinen Vater während der zweiten Verbannung des Peisistratos die

Geschicke Athens leiten. Bei der Rückkehr des Tyrannen um 540 mußte er mit
seinem ganzen Geschlecht in die Verbannung gehen. Noch vorher scheinen zwei

3 Gegen die Herabdatierung des kylonischen Frevels in die Zeit des Peisistratos (zuletzt
De Sanctis 530f.) spricht schon, daß er in die Zeit Drakons paßt, in der reifarchaischen
aber unbegreiflich wäre.

4 Vgl. aber C. T. Seltman, Athens 1924, 20, 4.
5 De Sanctis, Atthis, 2. A. 285. Berve, Miltiades 2.



Kleisthenes 61

Geschwister des Kleisthenes in Athen jung gestorben zu sein, denn die Grabstele
eines Knaben und eines kleineren Mädchens (in New York und Berlin) ist nach der
wahrscheinlichsten Ergänzung der Inschrift von Megakles geweiht6.

Die Alkmeoniden gingen nach Delphi, mit dem sie seit langem verbunden waren.
Dorthin waren sie auch nach der ersten Verbannung gegangen (Herod. VI 125).

Im Feldzug gegen Kirrha, dem Heiligen Krieg um Delphi, hatte Kleisthenes'
Großvater Alkmeon die Athener angeführt7. In Delphi wird auch die Verschwägerung

mit Kleisthenes von Sikyon verabredet worden sein, denn dieser erwarb
sich durch Siege und Weihgeschenke dort großen Ruhm. Es lag aber noch ein
tieferer Sinn darin, daß die Alkmeoniden gerade das Heiligtum aufsuchten, das

für die Ausbildung der griechischen Ethik, für das Bewußtsein von der Einheit
griechischer Kultur so viel wie kein anderes bedeutete. Olympia, wo einst ihr
Gegner Kylon glänzende Siege errungen hatte, war ein fast rein dorisches Heiligtum

und der gegebene Mittelpunkt für den dorisch gesinnten, den Alkmeoniden
feindlichen Adel Athens8, während die Alkmeoniden an der Spitze der attischen
Küstenbewohner mehr mit dem ionischen Griechenland verbunden waren. Delphi
war im ionischen Griechenland nicht weniger berühmt als im dorischen. Im
anderen großen ionischen Apollonheiligtum, in Delos, hatte Peisistratos den

bestimmenden Einfluß gewonnen, den Athen durch alle Jahrhunderte behielt,
solange es mächtig war. Delphi aber blieb ihm durch die Alkmeoniden verschlossen

und wurde so ein Sinnbild für die Stellung der Alkmeoniden zwischen Adel und
Tyrannis, Dorern und Ionern9.

Nach dem Tod des Peisistratos versöhnten sich seine Söhne mit den Alkmeoniden,

wenn das neugefundene Fragment der Archontenliste der Agora in Athen
richtig gedeutet wird, also 526/5 Hippias und 525/4 Kleisthenes Archon war10.

Der Herausgeber nimmt an, die Alkmeoniden seien erst nach der Ermordung
Hipparchs 514 durch Hippias von neuem verbannt worden. Gegen diese Annahme

spricht das ausdrückliche Zeugnis Herodots V 62 und Philochoros'11, die Alkmeoniden

seien von den Peisistratiden verbannt worden, also nicht von Hippias allein,
sondern noch zu Lebzeiten Hipparchs. Dazu kommt, daß das ganze Wirken der
Alkmeoniden in Delphi auf einen weit längeren Aufenthalt dort deutet, als nur
von 514—510. Insbesondere kann der Hochbau des Tempels, den die Alkmeoniden
übernahmen, und dessen Ostfront sie in Marmor ausführten, nicht erst 514 begon-

6 G. Richter, Antike Denkmäler IV 1939, 33 ff. Dies. Arch. Att. Gravest. Cambridge
Mass. 1944, 64 ff.

7 Plutarch, Solon 11. U. v. Wilamowitz, Aristoteles I 1893, 17.
8 E. Kunze, 4. Olympiabericht 1944, 132. Auch Peisistratos scheint keine Verbindung

mit Olympia gehabt zu haben. Den fünf isthmischen und zwei delphischen Siegen der
Alkmeoniden steht nur einer in Olympia gegenüber; nach Pindar, Pyth. VII, oben S. 59.
Das Schol. Aristoph. Nub. 64 kennt allerdings drei olympische Siege von Kleisthenes'
Vater Megakles.

9 Aus Münzbildern erschließt C. T. Seltman, Athens 34ff. 97, daß die Alkmeoniden auch
in Wappen (Triskelis) und Münzzeichen ihre Verbindung mit Delphi manifestierten.

10 B. D. Merritt, Hesperia 8, 1939, 59 ff.
11 FHG. I 395 frg. 70. Schol. Pind. Pyth. VII 9.



62 Karl Schefold

nen worden sein. Es wurde zweifellos schon in einer frühen Etappe des Baus
beschlossen und begonnen, die Ostfront in Marmor auszuführen, denn es war bei
Ringhallentempeln zweckmäßiger, zuerst den Säulenkranz aufzuführen, dann erst
die Cellamauern. Man wäre sonst bei der Handhabung der schweren Werkstücke
der Ringhalle durch die Cellawand sehr behindert worden12. Der Tempel war 548

abgebrannt. Daß man mit dem Hochbau des Tempels bis gegen 514 gewartet
habe, in einer Zeit, in der eine ganze Anzahl stattlicher Schatzhäuser in Delphi
aufgeführt wurden, ist an sich schon undenkbar. Aber auch der Stil von Architektur

und Giebelfiguren ist von C. Weickert und H. Payne mit guten Gründen eher
der Zeit gegen 520 zugewiesen worden (vgl. Anhang I).

2.

Die Stellung der Alkmeoniden zwischen Adel und Tyrannis, Dorern und Ionern
fand monumentalen Ausdruck im Tempel des delphischen Gottes. Nach dem
Brand des alten Tempels 548/7 wurde sofort für einen Neubau gesammelt, dessen

Ausführung die Alkmeoniden übernahmen, bald nachdem sie 540 nach Delphi
gekommen waren. War der Bau um 520 v. Chr. vollendet, dann muß er mindestens

ein Jahrzehnt vorher begonnen worden sein. Dazu paßt es, daß König
Amasis von Ägypten, der 526 starb, tausend Talente beisteuerte. Die Alkmeoniden
waren aber nicht nur die Bauunternehmer, sondern sie leisteten aus eigenen Mitteln

einen Beitrag, der sie in ganz Griechenland berühmt machte, und den noch
Pindar (vgl. S. 59) und Herodot feiern (Y 62): «weil sie mit allen Mitteln reich
versehen waren und von alters her angesehen, so führten sie den Tempel noch
schöner auf, als es das Modell vorsah, nicht nur in manchem anderen, sondern
auch darin, daß sie die Vorderseite aus parischem Marmor erbauten, obwohl
der Vertrag nur Kalkstein vorsah».

Solche Freigebigkeit zeugt von einem Reichtum des Geschlechtes, der sich nur
aus ergiebigen auswärtigen Besitzungen erklärt, zeugt aber auch von Weitsicht
und Kühnheit des damaligen Oberherrn der Alkmeoniden. Er verlieh mit dem
Marmorbau Delphi etwas von dem Glanz, den die Akropolis von Athen seit Solon

erhalten hatte, und wetteiferte mit den prächtigen Bauten des Peisistratos und
seiner Söhne. Zugleich trat er in eine Reihe fürstlicher Bauherren, die sich durch
die ganze griechische Geschichte verfolgen läßt. Wenige Jahre zuvor hatte Kroisos

von Lydien seinen Namen für immer mit dem Wunderwerk des Artemisions von
Ephesos verbunden und Polykrates in Samos den Neubau des Heratempels
unternommen13. So werden schon die ältesten monumentalen dorischen Tempel in Argos
und Olympia auf den großen Pheidon von Argos zurückgehen, die ersten großen

Steintempel des Apollon und der Athene in Delphi auf Kypselos von Korinth.
(Nachweise hierzu und zum Folgenden: Anhang II). Auch der Haupttempel des

dritten Heiligtums aller Hellenen in Delos war die Weihung eines Tyrannen, des

12 E. Fiechter bei A. Furtwängler, Aigina 1906, 28. Vgl. auch Anhang V.
13 E. Buschor, Athen. Mitteil. 55, 1930, 96.



Kleisthenes 63

Peisistratos, der auch das Weihegebäude in Eleusis und andere Bauten in Athen
stiftete. Die beiden ältesten Monumentalbauten der Akropolis- allerdings, der erste
Steinbau des Parthenon und des Tempels der Athene Polias gehören in die Zeit
Solons. Sein Anteil an dieser großartigen Umwandlung der Akropolis muß bedeutend

gewesen sein. Ganz im Stil des Urparthenon, also offenbar in derselben Zeit,
schuf, wie H. Cahn gezeigt hat, Solon die attische Münze, deren Typus (mit dem
Götterbild auf der Vorderseite und dem Attribut auf der Rückseite) bald für ganz
Griechenland vorbildlich wurde und bis heute maßgebend geblieben ist. Da diese

Münze zum erstenmal das Bild der behelmten Athene zeigt, darf man schließen, daß
nach Solons Anregung der Kult der Athene Parthenos ausgebildet wurde, mit Kultbild

und Tempel. Auch Solons Helfer, die Alkmeoniden, werden an der Stiftung der

Tempel beteiligt gewesen sein, mehr als der übrige alte Adel, dem solche ionische
Kühnheit des Bauens fern lag. Die Söhne des Peisistratos Hippias und Hipparch
stifteten um 525 v. Chr. auf der Akropolis den marmornen Neubau des Polias-

tempels. Er ist dem Tempel der Alkmeoniden in Delphi so auffallend verwandt und
steht ihm zeitlich so nahe, daß er als Antwort auf die Stiftung der Alkmeoniden
erscheint. Der Kampf der Götter und Giganten ist am delphischen Tempel auf der

Rückseite, am attischen auf der Vorderseite dargestellt. Der Wetteifer der beiden
führenden attischen Geschlechter ist offenkundig.

Von den sehr viel bescheideneren Bauten nach der Befreiung Athens, die sich

mit Kleisthenes verbinden lassen, soll später die Rede sein. Nach den Perserkriegen
stellte der Wiederaufbau der Stadt große Aufgaben. An Themistokles wird man
immer bei der Befestigung Athens und seiner Häfen denken. Auf Kimon geht das

Heiligtum des Theseus mit den Gemälden Polygnots und Mikons zurück. Aber
auch die Vorgeschichte des Parthenon verrät den Geist des Themistokles und
Kimon, was man bisher nicht gesehen hat. Die Fundamente des Neubaus nach
den Perserkriegen zeigen zwei Planänderungen. Erst war ein großer ionischer

Tempel mit doppelter Ringhalle vorgesehen, dann ein etwas kleinerer, rein
dorischer Marmorbau. Der erste Plan paßt zu keinem besser als zu Themistokles, dem

Nachfolger der Peisistratiden in der Förderung der attischen Seemacht. Auch die
Peisistratiden hatten im Olympieion einen ähnlich großartigen ionischen Marmorbau

schaffen wollen. Gegenüber dieser Richtung, die mehr die Freundschaft mit
Ionien betonte, trat Kimon für das Zusammenwirken von Athen und Sparta ein.
So erklärt sich die Änderung des Planes in der Zeit Kimons : anstelle des ionischen

Riesentempels war nun ein maßvoller dorischer Bau vorgesehen. Perikles endlich
stand in seiner Politik zwischen den Extremen, und so zeigen auch Parthenon und
Propyläen, die während seiner Regierung erbaut wurden, eine Verbindung von
dorischem Maß und dorischer Würde mit ionischer Weite und Pracht. - Wer
entscheidend zu einem solchen Bau beigetragen hatte, wollte auch seinen Namen in
einer Inschrift nennen. Aus dem attischen Freistaat sind solche Inschriften nicht
bekannt. Auch die Ephesier erlaubten Alexander dem Großen nicht, seine
Weihinschrift am Neubau des Artemis ions von Ephesos anzubringen, obwohl ihre



64 Karl Schefold

Ahnen dem Kroisos diese Ehre erwiesen hatten. Das kleine Priene allerdings mußte
Alexander dann erlauben, seine Weihinschrift am Athenetempel anzubringen.

Im Zusammenhang geschichtlich so bedeutsamer Weihungen tritt ganz hervor,
was die Vollendung des delphischen Tempels durch eine einzige Familie bedeutete.
Es fällt aber auch auf, daß das Geschlecht, und nicht sein Oberhaupt als Stifter
genannt wird. Eine Verleumdung allerdings verrät, daß Kleisthenes der Stifter
war. Es hieß, er habe die Pythia bestochen, damit sie den Alkmeoniden zur Ktick-
kehr nach Athen verhelfe (Herodot V 66). Diese «Bestechung» kann nur die kostbare

Ausführung der Ostfront des Tempels gewesen sein, denn neben diesem

reichsten aller Geschenke an die Pythia brauchte es keine weitere Bestechung, um
sie den Alkmeoniden günstig zu stimmen14. Das ehemals fluchbeladene Geschlecht

war nun durch die heiligste Stimme entsühnt. Wann Megakles in der Verbannung
starb, ist ungewiß. Offenbar war die rasche und großartige Ausführung des Tempels

die erste Tat seines Nachfolgers Kleisthenes, der damals die Lebensmitte
erreicht hatte15.

Als Stifter ließ er die Alkmeoniden, nicht sich selbst nennen. Dieses Zurücktreten

der Person hinter dem Werk paßt ganz zu seiner sonstigen Art. Schon

Herodot kannte von Kleisthenes kaum mehr als die Verfassung, die er nach der

Befreiung Athens schuf. Aus dem Geist der Verfassung selbst spricht dieselbe

Bescheidenheit : mit aller Kunst wird der einzelne und w7erden die Geschlechter der

Gemeinschaft der Bürger eingeordnet, als freie Mitträger des Staates. Auch von
den andern Männern, die für den jungen attischen Freistaat vor den Perserkriegen
bestimmend waren, weiß man wenig, während frühere Staatsmänner w7ie Solon

und Peisistratos und spätere seit den Perserkriegen durch reiche Schilderungen
ihres Lebens und ihrer Taten bekannt sind. Ein maßvolles Zurücktreten des
Einzelnen hinter der Gemeinschaft, wie es altattische Art war, ist für die junge
Demokratie charakteristisch, im Gegensatz zu dem immer bewußteren Hervortreten

des Individuums in Ionien, aber auch im Athen der Tyrannenzeit.
Je schwerer also der persönliche Anteil des Kleisthenes an den Kunstwerken

seiner Zeit zu erkennen ist, desto mehr hat der Geschichtschreiber die Aufgabe,
das persönliche Verdienst hervorzuheben. Von Kleisthenes' Wesen zeugt der Gehalt
der Giebelreliefs mehr noch als die Pracht der Ausführung. Der vordere Giebel

stellte als erster aller Tempelgiebel nicht ein Geschehen dar, sondern die Erscheinung

des Gottes. Apollon stand mit Artemis und Leto auf einem von vorn
gesehenen Viergespann, umrahmt von drei Musen und drei Kureten16. Die Feierlichkeit

erinnert schon an die frühe Klassik, an den Ostgiebel von Olympia, und die

Vermutung hat manches für sich, daß sie Aischylos zur Schilderung der Erscheinung

Apollons in Delphi in den Eumeniden anregte17. Der Meister der Bildwerke

14 Andere Indizien für das Wirken der Alkmeoniden in Delphi: S. 80.
15 Vgl. aber Berve, Antike 12, 1936, 9ff.
16 Fouilles de Delphes 1931, IV 3, 32 Abb. 7. 8. K. Schefold, Die großen Bildhauer

des archaischen Athen, Basel (im Druck), Abb. 6. 7.
17 DeLaCoste-Messelière, Fouilles de Delphes IV 3, 59 ff.



Kleisthenes 65

am Tempel war nach F. Studniczkas Vermutung der bedeutendste Bildhauer und
Erzgießer des späteren 6. Jahrhunderts, Antenor18. Er schuf auch die späteren
Bildwerke, die wir auf Kleisthenes Anregung zurückführen können, stand also zu
dem Staatsmann in einem ähnlichen Verhältnis wie Pheidias zu Perikles. Ganz wie

es die Art des Pheidias ist, verbindet Antenor in den delphischen Giebeln
altertümlich heilige Motive mit dem Neuen in einer Weise, wie sie nur großen Meistern
eignet. Altertümlich ist der Reichtum der Erscheinung und das Motiv der

Tierkampfgruppen in den Giebelecken, die Apollons Herrschaft über die wilde Natur
bezeugen. Der Giebel der Rückseite stellt den Gigantenkampf dar, das gewaltige,
von der attischen Kunst zur Schöpfung der Panathenäen 566 geprägte Thema,
das wie kein anderes die Göttin Athene feiert19. Dieses Thema und das Verhältnis
des Meisters Antenor zu Kleisthenes bezeugen des Gesetzgebers persönlichen Anteil

auch am Gehalt der Giebelreliefs.
Wenn die Alkmeoniden den Ausbau des Tempels schon bald nach ihrer Verbannung

übernahmen, wird ihr Wirken in Delphi viel deutlicher. Das große
Unternehmen war nicht eine Sache weniger Jahre, in denen die Stellung der Tyrannen
in Athen ohnedies kritisch war, sondern der Inbegriff eines jahrzehntelangen
Planens, das schon der Tätigkeit des Peisistratos in Athen mit dem höchsten
Anspruch gegenübertrat, nicht erst der seiner Söhne. Nicht nur mit der Kritik
vertriebener Renegaten traten die Alkmeoniden den Tyrannen entgegen, sondern mit
eigenem Schöpfertum, im Dienst eines höheren göttlichen Rechts.

3.

Das zweite Kunstwerk, das im Umkreis des Kleisthenes in Delphi geschaffen
wurde, war ein Epos von den Taten des Theseus, seinem Kampf gegen wilde Tiere
und Wegelagerer20. Bisher hatte man in Theseus nur den Entführer der Ariadne
und Helena, den Mitkämpfer der Lapithen gegen die Kentauren, den Besieger des

Minotaurus gesehen, seit der Nekyia auch das Vordringen in die Unterwelt
gekannt (A 322f. 631). Der ganze Zyklus seiner Taten auf der Reise von Troizen
nach Athen aber, der für das klassische Bild des jungen Helden so charakteristisch
ist, erscheint in der Kunst erst seit 510, der Befreiung Athens durch Kleisthenes
(hierzu und zum Folgenden: Anhang III). Das zeitliche Zusammentreffen mit dem
Sturz der Tyrannen und der Rückkehr der Alkmeoniden nach Athen kann nicht
zufällig sein. Nicht im peisistratischen und nicht im kimonischen Athen ist Theseus

zum klassischen attischen Helden geworden, sondern im kleisthenischen.
Das Epos von den Taten des Theseus, das aus den Bildern zu erschließen ist,

kann jedoch nicht erst um 510 gedichtet worden sein, denn einzelne Taten aus dem

Zyklus werden schon zwischen 520 und 510 dargestellt. Man hat deshalb

angenommen, das Epos sei am Hof der Peisistratiden entstanden. Dagegen spricht

18 Schefold, Bildhauer, Taf. 60-63.
19 F. Willemsen, Frühe griech. Kultbilder. Diss. München 1939.
20 Literatur bei Herter, Rhein. Mus. 88, 1939, 282, 183 ff.

5 Museum Helveticum



66 Karl Schefold

nicht nur, daß der ganze Zyklus erst nach der Vertreibung der Peisistratiden
erscheint, sondern mehr noch der Geist des Gedichtes. Es zeigt Theseus als
athletischen Kämpfer, nach dem Vorbild des Herakles.

Solche dorische Heldenart paßt nicht an den Tyrannenhof in Athen mit seiner
raffinierten Lebenskultur, seinen Neigungen zu ionischer Üppigkeit, seinen
ionischen Dichtern. Aber auch zu dem dorerfreundlichen verbannten Adel paßt das

Epos nicht, denn er hatte es nicht nötig, einen attischen Helden dem Herakles

gegenüberzustellen. Um so besser aber entspricht das Epos den verbannten Alkmeo-
niden in Delphi, die schon in der Zeit Solons als die eigentlichen Beschützer des

erstarkenden Bürgertums hervorgetreten waren und zu den ionischen Neigungen
der Tyrannen im gleichen Gegensatz standen wie zu den dorischen des übrigen
Adels. In der Sage wird immer wieder das Wohltätige, Hilfreiche an Theseus als

dem Beschützer des attischen Volkes hervorgehoben. Dies hätte auch von Peisi-

stratos gelten können, seine Söhne aber waren Tyrannen, im schroffen Gegensatz

zum Helden Theseus, der geradezu als der Begründer der Demokratie gefeiert
wurde21, und so als das mythische Vorbild des Kleisthenes erscheint. Die einzelnen
älteren Bilder aus dem Zyklus22 darf man als Zeugen dafür nehmen, daß das neue

Epos von Delphi auf Athen schon wirkte, bevor die Tyrannen vertrieben waren.
Es mag nicht wenig zur Vorbereitung des Sturzes beigetragen haben. Jedenfalls
mußte es den Verbannten neues Selbstbewußtsein geben. Theseus kehrt ja auch

von einer Art von Verbannung nach Athen zurück, und es ist verlockend, sich die

Schilderung seiner Wanderung fern von der Stadt gedichtet vorzustellen: «Wir
spüren in diesen Geschichten eine eigenwillige, temperamentvolle und am
Grotesken sich freuende Phantasie, die auch von den Örtlichkeiten des Beisewegs ihre

Anregungen empfangen hat, düsteren Wäldern, eigentümlichen Felsen und gefährlichen

Klippen» (Herter23). In Delphi gab es einen Theseia genannten Platz und
die Sage erzählte, Theseus habe bei seinem Eintritt ins Jünglingsalter sein Haar
in Delphi dem Apollon geweiht24, wie wohl mancher junge verbannte Alkmeonide.

Der spätarchaische Charakter der Sage von den Taten des Theseus zeigt sich am
Unterschied von denen des Herakles. Waren die Gegner des Herakles wirkliche
Dämonen, wie Hydra und Löwe, so sind die des Theseus bestrafte Wegelagerer,
wie Skiron, und wilde Tiere, die Äcker verwüsten. Der Geist einer jüngeren Zeit

spricht auch daraus, daß das Athletische an Theseus so sehr betont wird, das

Gewandte und jugendlich Tapfere, während Herakles von urtümlicher und
unwiderstehlicher Kraft ist. Herakles dachte man sich ursprünglich mit der Keule

dreinschlagend oder mit dem Bogen schießend, während Theseus immer wieder als

Ringkämpfer dargestellt wird, so wie damals die attischen Vasenmaler auch den

21 Herter a. O. 310.
22 H. Schräder, Marmorbildwerke Nr. 410. Schefold, Bildhauer Taf. 72. Pfuhl Abb. 333.

Furtwängler-Reichhold, Griech. Vasenmalerei III 117.
23 Antike 17, 1941, 220. Herter denkt sich die Dichtung unter den Peisistratiden

entstanden; vgl. seine ausführliche Behandlung des Zyklus Rhein. Mus. 88, 1939, 274ff.
24 Plutarch, Thes. 5. Herter a. O. 306f. Rhein. Mus. 85, 1936, 235, 1.



KJeisthenes 67

Herakles auffaßten, abweichend von den alten gewaltigen Bildern. Einen anderen
Charakter als der athletische Theseuszyklus haben die anmutigen Bilder vom Raub
der Amazonenkönigin durch Theseus, die um 520 aufkommen und bis in den
Anfang des 5. Jahrhunderts beliebt bleiben25. Sie atmen die ionische Gesinnung der
feinen Stimmungskunst des vorletzten Jahrzehntes des 6. Jahrhunderts, und es

ist kein Zufall, daß diese Sage gerade auf ionischem Boden, im Marmorgiebel von
Eretria ihre monumentale Gestaltung erfahren hat. Auch diese neue Auffassung
des Theseus muß auf ein Gedicht zurückgehen, wie die des Zyklus, aber diesmal
auf eine in Athen am Tyrannenhof entstandene Dichtung. Theseusgedichte muß
es von nun an in größerer Zahl gegeben haben, nach dem Ausweis der bildenden
Kunst und nach Isokrates, der die Taten des Herakles und Theseus neben den
Troika als die in Poesie und Prosa am meisten gefeierten Leistungen nennt26. Der
Zyklus der Theseustaten und die Entführung der Antiope27 standen nebeneinander
wie die plastische Gestaltung dieser Sagen am Schatzhaus der Athener und im
Giebel von Eretria.

Der politische Kampf um die Herrschaft fand seinen Ausdruck auch in der
Kunst, aber nicht in zufälligen Erscheinungen des Tages, sondern in einem neuen
Verstehen der Gestalt des attischen Helden.

4.

Als Harmodios und Aristogeiton 514 v. Chr. den Tyrannen Hipparch ermordeten,
konnte sich sein Bruder Hippias nur noch mit Gewalt gegen den Freiheitssinn der
Athener behaupten, der durch das delphische Wirken des Kleisthenes ermutigt
war. Die Alkmeoniden versuchten zuerst, durch einen Handstreich Athen zu
befreien. Als es ihnen allein nicht gelang, wurde der Versuch 511 vom Phaleron
her mit spartanischer Hilfe wiederholt, aber erst ein dritter Zug unter Anführung
des spartanischen Königs Kleomenes hatte Erfolg. Hippias mit seiner thessa-
lischen Reiterei wurde besiegt, auf der Akropolis eingeschlossen und kapitulierte
510 auf freien Abzug. Aus der Hilfe der Spartaner ist zu erschließen, daß an der

Vertreibung der Tyrannen neben den Alkmeoniden auch der übrige verbannte
Adel beteiligt war. Kaum war Athen erobert, zeigte sich die verschiedene Art der
Verbündeten und die Kraft, zu der das attische Volk unter den Peisistratiden hatte
heranwachsen können. Der Spartanerkönig wollte eine Oligarchie des reichen Adels
der Ritter einrichten, wie in den durch die Spartaner befreiten peloponnesischen
Städten. Aber nun offenbarte sich, daß das Erbe der solonischen Verfassung dem
attischen Bürgertum eine Kraft des Widerstandes verlieh, wie sie keine andere

griechische Stadt besaß. Die drei ersten Klassen der solonischen Verfassung, und
besonders die Zeugiten, die Schicht, aus der sich die Hopliten rekrutierten, waren
eine Macht, die sich stärker erwies als die Spartaner, zumal sie in Kleisthenes einen

25 Literatur bei J. D. Beazley, Corpus Vasorum, Oxford, II 105f.
26 Orat. 5, 144. Schmid-Stählin, Gesch. d. gr. Lit. 11, 1929, 294 mit der älteren Literatur.
27 Zu den Einzelheiten dieser Erzählung und der Beteiligung des Phorbas, der auf den

Vasen ausdrücklich genannt wird: Preller-Robert II4 731 f.



68 Karl Schefold

Mann fand, der die solonische Verfassung zeitgemäß weiterzubilden verstand.
Obwohl Kleomenes die tatsächliche Befreiung zu verdanken war, galten doch später
immer Harmodios und Aristogeiton als die Helden der Freiheit, und nicht der
spartanerfreundliche Adel, sondern Kleisthenes war der Mann der Bürgerschaft,
trotz des alten Fluches, der auf den Alkmeoniden lastete.

Seit Solon waren die Alkmeoniden die Mitträger der Entwicklung des Bürgertums,

entgegen dem übrigen Adel, gewesen. Nun zieht Kleisthenes die Folgerung.
Er übernimmt die Führung der Bürger und entwirft eine Verfassung von einer
solchen Genialität, kühnen Neuheit und klugen Folgerichtigkeit, die so behutsam
und doch frei mit aller Uberlieferung schaltet, daß nur ein geistig so begabtes Volk
wie die Athener dafür gewonnen werden konnte. Dem Adel hatte schon Solon
seine politischen Vorrechte genommen. Nun wurde sein persönlicher Einfluß so weit
als möglich beseitigt. Jedoch behielt er seine religiösen Funktionen. Kleisthenes
besaß die künstlerische Meisterschaft, durch verhältnismäßig einfache und wenige
Veränderungen den überkommenen Elementen einen unverbrauchten Sinn zu
geben und sie zu einem neuen Ganzen zu verbinden.

Die Aristokratie nahm den Entwurf des Kleisthenes nicht einfach hin28. Der
Archon des Jahres 508/7, in dem der Verfassungsplan vorgelegt wurde, Isagoras,
der Sohn des Teisandros, wurde der Führer des Adels. Es gelang ihm, im Bund mit
Kleomenes, die Verbannung des Kleisthenes und der Alkmeoniden durchzusetzen,
indem sie sich auf deren alte Blutschuld beriefen, den kylonischen Frevel.
Siebenhundert Familien sollen verjagt worden sein. Die Toten wurden aus ihren Gräbern
gerissen und die Leichen über die Grenze geworfen, um das Land zu reinigen. Die
Zerstörungen, die sich noch heute an mehreren Gräbern nachweisen lassen, bestätigen

die Nachricht Herodots29. Der attische Rat der Vierhundert, den schon
Solon gebildet hatte, Kleomenes aber durch einen Rat von 300 Adligen ersetzen

wollte, rief die Bürger zu den Waffen. Kleomenes und Isagoras mußten die Stadt
verlassen, die Verbannten wurden zurückgerufen, Kleisthenes konnte sein

Verfassungswerk vollenden.
Die folgenden Jahre brachten die schwere Aufgabe, den inneren Erfolg auszubauen

und nach außen zu verteidigen, gegen den spartanischen Bund, die The-
baner und Chalkidier. Kleisthenes wird an dieser Politik maßgebenden Anteil
gehabt haben, aber keine Überlieferung nennt seinen Namen oder andere Männer,
die damals die attischen Geschicke leiteten, ja man weiß nicht einmal, wann
Kleisthenes starb30. Die Ergänzungen seiner Verfassung vom Ausgang des 6.
Jahrhunderts atmen jedenfalls noch seinen Geist31. Aus der Münzgeschichte erschließt
Seltman ein weiteres Indiz für ein längeres Wirken des Kleisthenes32. Die Prä-

28 Zur Reihenfolge der Ereignisse vgl. F. Schachermeyr, Klio 25, 1932, 343 f.
29 V 70ff. Raubitschek, österr. Jahresh. 31, 1939 Beibl., 66ff.
30 Immerhin feiern die Vasenmaler Angehörige seiner Familie; vgl. J. D. Beazley, Attic

Red Figure Vase Paint. 1942, 934; D. M. Robinson und E. D. Fluck, A Study of Greek
Love Names. Baltimore 1937, 144ff.

31 Vgl. unten S. 82 und G. Glotz, Histoire Grecque I 1938, 481.
32 G. T. Seltman, Athens 1924, 77 ff.



Kleisthenes 69

gungen, in denen er solche der Adelsgeschlechter vermutet, waren unter Hippias
entwertet worden, hatten aber nach seinem Sturz zunächst neue Bedeutung
gewonnen. Kleisthenes aber beseitigt, offenbar nach der Verbannung des Isagoras,
diese Prägungen des Adels ganz und sichert der Münze mit Athene und Eule den

Sieg, die Solon geschaffen hatte (oben S. 63). Erst 496/5, als der Peisistratide
Hipparchos Archon wurde, hat man damit einen Anhaltspunkt für eine Richtung
der attischen Politik, die unter Kleisthenes nicht möglich gewesen wäre33. - Die
Stille der Überlieferung über den Gesetzgeber wäre unverständlich, wenn er noch

durch außergewöhnliches Wirken hervorgetreten wäre. Sie bestätigt die Vermutung,

daß er mit einem schon klassischen Maß hinter seinem Werk zurücktrat, im
Gegensatz zu den Tyrannen und ehrgeizigen Aristokraten früherer und späterer
Jahre (vgl. oben S. 64). Nach Aristoteles war Kleisthenes nach der Verbannung
des Isagoras der alleinige Leiter des Volkes, bis Xanthippos an seine Stelle trat
(Athen. Pol. 28, 2). Dies muß nicht sofort nach dem Tod des Kleisthenes geschehen
sein, denn Xanthippos tritt erst 490 als Gegner des Miltiades deutlich hervor.
Aber Kleisthenes muß solange gelebt haben, daß man in Xanthippos den Erben
seiner Politik sehen konnte.

Das Schweigen des Aristoteles über das Leben des Kleisthenes hat wohl noch

einen anderen Grund, der zu dem genannten hinzukommt: seinem Bild des

wahren Staates war Solons Verfassung näher. Durch Kleisthenes habe die Menge
die Macht erhalten, sei die tto'Aiç Ôr/uorixajréoa geworden (Ath. Pol. 20, 1; 22,1).
Wegen dieser Abneigung gegen Kleisthenes bleibt Aristoteles' Schilderung seiner

Verfassung ein bloßer Bericht, während er Wert und Gefahren von Solons Werk
sorgfältig abwägt34.

Eine für das Bild des Kleisthenes zu wenig verwendete Nachricht ist die des

Pausanias von seinem Grab. Bei der Beschreibung der Ehrengräber, die der
attische Staat an der Straße zur Akademie anlegte, erwähnt Pausanias das des

«Kleisthenes, der die bestehenden Phylen schuf» (I 29, 6). Dieses Grab ist neben
denen der Tyrannenmörder und der 487 gegen Aigina gefallenen Athener das
einzige, das nach der Zerstörung durch die Perser 480 erneuert wurde. Gestorben kann
der Gesetzgeber nicht lange nach 500 sein. Man denkt sich gewöhnlich den
Staatsfriedhof erst nach 480 angelegt, weil die allermeisten Gräber erst für die Zeit nach
480 literarisch bezeugt sind35. Aber es muß schon einen älteren Friedhof an dieser
Stelle gegeben haben, denn die Gräber des Kleisthenes und der Tyrannenmörder
waren so weit voneinander entfernt, daß es auch dazwischen Gräber gegeben haben
muß. Durch die Ausgrabungen ist wenigstens für den Anfang der Straße zur
Akademie bezeugt, daß man hier seit ältesten Zeiten bestattete36, und wenn das

33 Berve, Miltiades 59.
34 U. v. Wilamowitz-Moellendorf, Aristoteles und Athen 1893, 70 f.
35 W. Judeich, Topographie von Athen2 1931, 405.
38 Kerameikos, Ergebnisse der Ausgrabungen I 1940. Vgl. auch Archäologischer Anzeiger

zum Jahrbuch des D. Archäolog. Inst. 1938, 612ff. 1940, 344ff. 1942, 204ff.: Anlagen
klassischer Zeit; die älteren Gräber des Staatsfriedhofes sind in der Nähe derer des Kleisthe-



70 Karl Schefold

Grab der Tyrannenmörder schon nahe der Akademie lag, so geht daraus hervor,
daß der Friedhof sich damals schon so weit ausgedehnt hatte. Ursprünglich braucht
es kein Staatsfriedhof gewesen zu sein, aber als man jene Ehrengräber wiederherstellte,

mag ihre Würde den Anlaß gegeben haben, die Seiten der Straße nach der
Akademie inskünftig für die Staatsgräber freizuhalten.

Für die Frage nach dem Ansehen des Kleisthenes ist es wichtig, daß sein Grab
bekannt blieb und mit dem der Tyrannenmörder dem Staatsfriedhof die älteste
Weihe gab. Kleisthenes muß gestorben sein, als sein wohlgelungenes Werk
unerschüttert stand. Daß man freilich nur von seinen Gesetzen und so wenig Geschichten

aus seinem Leben wußte, war seinem Ruhm nicht günstig und erklärt, warum
er im 5. Jahrhundert später nicht mehr so populär war, wie man bei seiner Bedeutung

erwarten sollte37.

Um das Fehlen von Nachrichten über das Leben des Kleisthenes zu erklären,
hat man vermutet, er sei bald in Ungnade gefallen38. Diese Erklärung ist nicht nur
äußerlich, sondern sie reicht auch deshalb nicht aus, weil Kleisthenes in jedem Fall
in so hohem Alter starb, daß es genug über ihn zu erzählen gab39. Aber auch die

Kunstwerke, die sich thematisch und stilistisch mit Kleisthenes verbinden lassen,

und denen wir uns nun zuwenden, führen bis in die Zeit um 500 herab.

5.

Während seiner Wirksamkeit in Athen hat Kleisthenes kein so großes Bauwerk
mehr unternommen, wie es die Vollendung des delphischen Tempels war. Nur die
älteren Propyläen kann man mit dieser Epoche verbinden und vielleicht auf seine

Anregung zurückführen. Eine junge Demokratie mußte der Burg des gestürzten
Tyrannen ihre Eigenschaft als Festung nehmen, denn immer verlockte die Burg
andere, die nach Macht verlangten. So hat man später oft Akropolen umgestaltet ;

durch eine Demokratie geschah es zum erstenmal in Kleisthenes' Zeit. Am
deutlichsten sieht man in dem kleinen Larisa am Hermos40, wie nach dem Sturz des

Tyrannen die Mauer geschleift, das Festungstor aufgegeben und ein Festtor errichtet

wird, das nun zum erstenmal freien und bequemen Zutritt zu den Heiligtümern
erlaubt. Die edlen schlichten Reste»eines Propylons auf der Akropolis von Athen
aus der Zeit vor der Perserzerstörung müssen jünger sein als der Neubau des Tempels

der Athene Polias von 520, da Metopen von dessen Vorgänger wiederverwendet
sind41. Gegen eine Datierung in die Tyrannenzeit spricht, daß die Burg damals

nes und der Tyrannenmörder zu suchen. Wann die Thessaler gefallen sind, die Pausanias
zusammen mit dem Grab des Kleisthenes nennt, ist nicht gesichert, vgl. Judeich a. O. 405,1.

37 Vgl. Wilamowitz a. O. 145f.
38 Walker, Cambridge Anc. Hist. 4, 1926, 168. G. Glotz, Histoire Grecque I 1938, 480;

vgl. aber P. Cloché, Rev. Et. Anc. 30, 1928, 269ff. und F. Schachermeyr, Klio 25, 1932,
334 ff.

39 Vgl. oben 60.
40 J. Boehlau und K. Schefold, Larisa am Hermos I 1940, 34ff.
41 Vgl. hierzu und zum Folgenden Walter, Akropolis 30ff., der die Tyrannenzeit annimmt,

weil ein solcher Bau den Transporten für den Neubau eines Parthenon hindernd im Weg



Kleisthenes 71

noch dem Schutz der Tyrannen dienen mußte, deren Stellung immer mehr gefährdet

wurde. Dagegen stand es der jungen Demokratie wohl an, die Burg durch ein
Festtor zu öffnen.

Wie die Propyläen wird auch die Gruppe der Tyrannenmörder gleich nach der

Befreiung von den Tyrannen errichtet worden sein, denn schon auf der frühen
Schale mit Theseustaten in London und auf dem Amazonenkrater des Euphronios
findet sich eine Gestalt, die den Harmodios voraussetzt42. Der Meister der Gruppe
war der des delphischen Tempels, Antenor. Wemi Kleisthenes die Anregung zur
Aufstellung der Gruppe gab, dann ehrte er, bei aller persönlichen Bescheidenheit,
in den Tyrannenmördern doch auch sein eigenes Geschlecht. Der Gegensatz
zwischen Alkmeoniden und Aristokraten, zu denen die Helden gehörten,
verschwand vor der allgemeinen Bedeutung der Tat. Wie das Volkslied von Harmodios
und Aristogeiton sang, so auch von den Alkmeoniden, die bei Leipsydrion in der

gleichen Zeit im Kampf gegen die Tyrannen gefallen waren. «Edle, die ihrer Väter
Stamm bewährten43.» Die Kühnheit der Gruppe entspricht ganz dem Wagemut
der Gesetzgebung des Kleisthenes, ihrer klaren Disposition, ihrer festen Fügung,
ihrer Bedeutung für die Klassik. Es hat sich nachweisen lassen, daß die erhaltene

Gruppe des Kritios und Nesiotes in ihren Grundzügen die verlorene Gruppe Ante-
nors wiedergibt, von der wir nur den Kopf des Harmodios in einer römischen

Kopie zu besitzen vermuten dürfen. Schon der älteren Gruppe eignete die später
so viel nachgeahmte Ausfallstellung des Harmodios nach links, im eindrucksvollen
Gegensatz zum helfend herbeischreitenden Aristogeiton, die freiplastische Gestaltung

einer Körperdrehung, die bis dahin nur das Relief gekannt hatte ; ferner
Verbindung und Gegensatz des Geliebten und des Liebenden, des Täters und des Helfers

; im Ganzen der zwingende Ausdruck einer bis dahin unerhörten Ehrung kurz
zuvor verstorbener Menschen.

Aber nicht nur die Statuen, sondern die Gesamtheit der Ehrungen, die Harmodios

und Aristogeiton zuteil wurden, mit dem Opfer des Polemarchen an ihrem
Grab, stellt man sich am besten unter Kleisthenes gestiftet vor. Keine spätere Zeit
hatte diese innere Nähe zu der Tat, dem Vorspiel der Befreiung, wie die Zeit, in
der die Freiheit siegte. Die feierlichen Bräuche sind untrennbar von der Errichtung
der Statuen, und alles zusammen zeugt von der heroischen Auffassung des
staatlichen Geschehens. In späteren Zeiten hätte man die im Kampf um die Befreiung
Gefallenen, die Feldherren und Staatsmänner selbst geehrt.

gestanden hätte. Ein solcher Plan aber paßt gar nicht zu Kleisthenes' Zeit ; die erhaltenen
Parthenonfundamente wurden erst nach den Perserkriegen erbaut (Anhang II). Über die
Dimensionen dieser ältesten Propyläen vgl. Archäol. Anz. 1943, 198.

42 Catalogue of Vases Brit. Mus. III Taf. 2; Pfuhl, Malerei Abb. 395; J. D. Beazley,
Attic Red Figured Vase Paint. 83, 7. 16, 5. Hierzu und zum Folgenden K. Schefold, Museum
Helveticum I 1944, 189 ff.

43 Aristot. Athen. Pol. 19, 3. Auch das Skolion auf die Tyrannenmörder betont ihre
Bedeutung für die Demokratie.

Klassisch-philologisches
Seminar der Universität



72 Karl Schefold

6.

Dieselbe heroische Gesinnung spricht auch aus dem, was sich vom Epos von den
Taten des Theseus erschließen ließ. Das Gedicht muß ganz erfüllt gewesen sein von
attischem Selbstbewußtsein und einer neuen staatlichen Gesinnung und bereitete
so die Befreiung vor. Es wird nun zu zeigen sein, daß auch die beiden bedeutendsten

Baudenkmäler, die nach der Befreiung mit Sagenbildern geschmückt wurden,
vom Geist des Kleisthenes zeugen : ein Heiligtum des Theseus in Athen, dessen

Existenz und Bildschmuck sich aus Vasenbildern erschließen läßt, und das Schatzhaus,

mit dem die junge attische Demokratie, wohl nach ihren Siegen über Boioter
und Chalkidier, dem Gott in Delphi ihren Dank bezeugte. (Zur Datierung um 500

vgl. Anhang IV.) Künstlerisch gehört es der Richtung Antenors an. Verwandt sind
der kräftige breite Bau der Köpfe44, charakteristische Gewandmotive45 und die

kühnen Bewegungen der Tyrannenmörder, die in den Metopen weitergebildet
werden. Mehr als der Künstler zeugt aber von Kleisthenes Form und Bildschmuck
des Schatzhauses. Es ist das erste mit Metopen geschmückte dorische
Weihgeschenk in Delphi seit denen des Sikyoniers Kleisthenes, denn alle anderen
Schatzhäuser der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts, die wir in Delphi kennen,
sind ionisch oder äolisch. Auch die Halle, welche die Athener nach der Schlacht bei
Salamis in Delphi weihten, wird wieder von einer ionischen Ordnung getragen
(im Sinn des Themistokles, vgl. S. 63).

Jeder, der das dorische Schatzhaus aus der Zeit des Alkmeoniden Kleisthenes
in Delphi sah, mußte an die stattliche Stiftung seines gleichnamigen Ahnen aus

Sikyon denken. So vergleicht auch Herodot die beiden Männer, um der Schilderung

des Alkmeoniden Farbe zu geben, über dessen Person er so wenig zu sagen
wußte. Aber schon für die Zeitgenossen lag es nahe, nicht nur die Weihungen in
Delphi, sondern auch die kühnen politischen Neuerungen der beiden Männer zu

vergleichen. Beide schufen eine neue Phylenordnung, griffen tief in die
hergebrachten Staatskulte ein, traten in Gegensatz zu den Überlieferungen der Dorer
und der Ioner. Tiefer liegen freilich die Unterschiede : Der Tyrann von Sikyon war
eine eigenwillige und glänzende Gestalt, die allen Ruhm des alten Sikyon in sich

versammelte, während sein attischer Enkel, nicht weniger bedeutend, sich als

Person ganz zurückhielt. Aber die Übereinstimmungen sind nicht zufällig und
nicht oberflächlich. Beide brachten dem Apollon in Delphi kostbare
Weihgeschenke dar, wirkten von Delphi aus und empfingen vom Gott Weihe und
Unterstützung ihres Handelns.

Die beiden eigenartigen Weihgeschenke, die Kleisthenes von Sikyon etwas nach

44 Man vergleiche den Theseuskopf einer Metope bei de La Coste-Messelières, Delphes
1943, Taf. 136 mit dem vermutlichen Harmodioskopf Antenors bei H. Lechat, Sculpture
avant Pheidias 1904, 262 und dem der Antenorkore bei Payne, Marble Sculpture 1937,
Taf. 53, 3.

45 Es ist auffallend, daß sich bei der Athene der Theseusmetope noch die altertümliche
breite Mittelbahn des Chitons findet wie schon bei der Nike des Tempelakroters ; vgl.
Schefold, Bildhauer Taf. 61. 77.



Kleisthenes 73

580 und 570 in Delphi darbrachte, ein Rundbau mit ungewöhnlichen Verhältnissen

von Säulen und Gebälk und ein fast quadratischer Monopteros, sind erst durch
de La Coste-Messelières neue Untersuchungen genauer bekannt geworden46. Er
erklärt die Reliefs der auffallend breiten Metopen, die zu den besten archaischen
Werken zählen, aber die gewohnten homerischen und argivischen Sagenthemen
vermeiden, aus der Gegnerschaft des Tyrannen gegen Argos und aus seiner
eigenartigen und bedeutenden Ideenwelt. In ähnlicher Weise entsprechen die Metopen
des Athenerschatzhauses der politischen Haltung seines Enkels. Das Fehlen einer
Weihinschrift am Schatzhaus entspricht ganz der zurückhaltenden kleisthenischen
Art.

Keine Urkunde berichtet vom Leben des Kleisthenes nach der Vollendung seiner

Gesetzgebung. Um so wichtiger ist das Schatzhaus für unsere Vorstellung von
ihm, wenn sich die Zuschreibung bewährt, die nun durch die Deutung des

Bildschmucks noch unterstützt werden soll. In den dreißig Metopen waren Taten des

Theseus denen des Herakles gegenübergestellt. Theseus waren die am besten

sichtbare Süd- und die Ostseite vorbehalten, Herakles die Nord- und Westseite.

Auf den je zehn Metopen der Langseiten sah man jeweils ein Abenteuer; auf jeder
der Schmalseiten einen großen Sieg in fünf Metopen ausführlicher geschildert:
im Osten Theseus' Kampf mit den Amazonen; im Westen Herakles' Raub der
Rinder des Geryoneus.

Es ist de La Coste-Messelières Verdienst, die Anordnung der Metopen am Bau
wiedererkannt zu haben47. Nur die von ihm angenommene Reihenfolge der
Heraklestaten (auf der Nordseite) von West nach Ost ist unwahrscheinlich, denn
der Kampf mit Geryoneus gehört nicht an den Anfang, sondern ans Ende der
Heraklestaten. Dieses Vordringen zum äußersten Land, dem der Götter und der
Toten, galt immer als eine der letzten Taten des Helden. Ordnet man die Reihe

umgekehrt an, wobei die wenigen Metopen, deren Stelle durch äußere Indizien
gesichert ist, an ihrem Platz bleiben können, dann beginnen die Heraklestaten in
der verständlichsten und gewohnten Weise mit der Bezwingung des Löwen und
enden mit dem Sieg über Geryoneus. Die Erzählung schreitet in der üblichen
Weise nach rechts fort48. Weiter braucht Theseus den Ruhm seines Sieges über
die Amazonen nicht mit Herakles zu teilen, wie de La Coste angenommen hatte,
bei dem beide Langseiten (in der Art des doch ganz verschiedenen Parthenonfrieses!)

auf die Ostseite mit dem Amazonenkampf zuführen. Dadurch würde der

ganzen so berechneten Gegenüberstellung des attischen Helden und des Herakles
die Spitze genommen49. Für einen gemeinsamen Kampf von Herakles und Theseus

gegen die Amazonen gibt es keine einzige Analogie vor dem Thron des olympischen
46 P. de La Coste-Messelière, Au Musée de Delphes 1936, 41 ff.
47 Bulletin de Corr. Hell. 47, 1923, 369ff.
48 Vgl. K. Schefold, Museum Helveticum I 1944, 196. Picards Versuch, die Nordmetopen

des Parthenon von rechts nach links folgen zu lassen, überzeugt nicht, vgl. Journal des Sav.
1942, 124. 185.

49 Vgl. schon E. Buschor, Furtwängler-Reichhold III 119, von de La Coste anscheinend
nicht beachtet.



74 Karl Schefold

Zeus50. Unsere Anordnung wird auch durch den Stil bestätigt. Die Westmetopen
und die anschließenden im Norden und Süden, besonders die Begegnungen von
Theseus und Athene und Herakles' Kampf mit der Hirschkuh sind flächenhaft

ausgebreitet; die Ostmetopen und die anschließenden Kämpfe mit dem Mino-
tauros, Kerkyon, Löwen und Kyknos sind schräger gestellt, plastischer zusammengefaßt,

suchen kühnere Aufgaben der Pondération (Anhang Y).
In Delphi war das Epos von den Taten des Theseus in der Umgebung des

Kleisthenes entstanden; am delphischen Schatzhaus wurden die Bilder von den

Taten des Theseus zum Zeugen des neuen Athen und seines Gesetzgebers, so wie

die Metopen am Schatzhaus von Sikyon von seinem Ahnen Kleisthenes gezeugt
hatten. Dem Gott wurde zurückgegeben, was von ihm ausgegangen war.

In den Ostmetopen des Athenerschatzhauses aber ist eine Tat des Theseus

dargestellt, die der älteren Zeit ganz fremd war und erst eine Generation später unter
den Gemälden im Theseion Kimons wiederkehrt : der Kampf des Theseus mit dem

Heer der Amazonen. Er ist wohl zu unterscheiden von dem Raub der Amazonenkönigin,

der unter den Südmetopen den übrigen Theseustaten angereiht ist. Bisher
wurden zwei spätarchaische Theseusdichtungen erschlossen: das Epos von den

Taten des Theseus aus der delphischen Zeit des Kleisthenes und das Gedicht vom
Raub der Amazonenkönigin aus dem Athen der Peisistratiden. Dazu kommt nun
noch ein drittes Motiv, das vom Kampf des Theseus gegen das Heer der Amazonen,
eine Erweiterung der älteren Dichtung. Sie muß entstanden sein, als Kleisthenes
Athen seine Verfassung gab, denn sie läßt sich in älterer Zeit überhaupt nicht
nachweisen und später erst wieder seit dem Theseion, das Kimon erbaute. Es wird sich

zeigen, daß Kimons Theseion die Erneuerung eines Theseions aus der Zeit des

Kleisthenes war. Dort muß die Amazonenschlacht des Theseus zum erstenmal
dargestellt gewesen sein und das Vorbild für die Reliefs am Athenerschatzhaus
abgegeben haben, die als dekorative Werke nicht die allerälteste Fassung der Sage
sein können.

Für die ältere archaische Zeit war Herakles der Sieger über die Amazonen

gewesen (Anhang VI)51. Die Bilder vom Amazonenkampf des Herakles bleiben
auch neben denen vom Raub der Amazonenkönigin durch Theseus noch bis in den

Anfang des 5. Jahrhunderts häufig. Es ist bemerkenswert, daß vor 440 nie Herakles

und Theseus zusammen mit den Amazonen kämpfen (vgl. Anm. 50). Die
Amazonenschlacht des Theseus setzt eine andere Dichtung voraus, als die des

Herakles. Es ist die berühmte Verteidigung Athens durch Theseus gemeint, auf
die Isokrates (Panth. 193) und andere anspielen. Diese Fassung der Theseusdich-

tung kann erst nach der peisistratischen vom Raub der Amazonenkönigin
entstanden sein, denn sie setzt jene voraus. Bei Pausanias 1, 2, 1 ist die Entstehung
der verknüpfenden Erzählung noch zu erkennen. Von Hegias von Troizen stamme
die Dichtung, die erzählte, wie Herakles die Amazonenstadt Themiskyra nicht

50 Preller-Robert, Griech. Mythol. II4, 730, 4. Bull. nap. n. s. II Taf. 4.
51 Erst seit etwa 600 wird Achills Kampf mit Penthesilea dargestellt (Anhang VII).



Kleisthenes 75

erobern konnte, bis Theseus die Liebe der Antiope, der Königin gewann. Die
Athener aber erzählen weiter, berichtet Pausanias, die Amazonen seien dann in
Attika eingefallen, um Rache zu nehmen. Verbindet man den Bericht des Pausanias

mit der bildlichen Überlieferung, dann war Hegias die Quelle der 520 bis 500

so beliebten Bilder vom Raub der Amazonenkönigin, und die attische Dichtung,
die Pausanias andeutet, eine in der Zeit des Kleisthenes entstandene Erweiterung,
die den Rachezug der Amazonen und ihre Vertreibung durch Theseus wie am
Athenerschatzhaus schilderte. Es ist verlockend, darin den mythischen Ausdruck
der Verteidigung des befreiten Athen gegen Spartaner, Boioter und Chalkidier zu
sehen, und in dem Anführer des attischen Volksheeres Theseus das Gegenbild zu
dem wilden Riesen Herakles52.

Ein Epos vom Krieg der Amazonen gegen Athen hat Welcker erschlossen53. Der
nach seiner Vermutung bei Aristoteles (rhet. III 14) überlieferte Beginn des Epos
leitet zwar nach andern Gelehrten eher die Perseis des Choirilos54 ein:

"Hyeo [lo i Àôyov ä?J.ov, oncoç 3Aoiaç àno yalrjç
rjÂêev êç Evgwnrjv no?.£tuoç juéyaç,

aber einzelne Motive zeigen, daß das Amazonenepos, im Sinn dieser Verse, als ein

Gegenstück zum troianischen Krieg entworfen war. Wie hier der Raub der Helena
die Ursache des Krieges war, so dort der Raub der Antiope55. Hier wie dort wird um
eine Stadt gekämpft, an der das ganze Heil der einen Partei hängt. In bewußtem
Gegensatz zur Iliupersis steht anderes, im Verlauf des Krieges, von dem Plutarchs
Theseus eine Vorstellung gibt : der Krieg endet nicht mit Freveln, wie sie bei der
Eroberung von Troja geschahen, sondern mit einem milden Friedensschluß, einem
Ruhm attischer Politik. Dies und die betonte Frömmigkeit des Theseus sind Züge,
die ganz zu Kleisthenes und seiner Zeit passen. Das Gedicht vom Amazonenkrieg
kann, wie Welcker sah56, nicht ein Teil des von Plutarch (Thes. 28) genannten
Theseusepos gewesen sein, denn dies enthielt jüngere Elemente, vor allem ein
Eifersuchtsmotiv : Als Theseus Phaidra heiratete, sei Antiope zur Rache mit ihrem
Heer gegen Athen gezogen. Auch der Beistand des Herakles ist ein jüngerer Zug
(vgl. oben S. 73f. u. Anm. 50).

Man hat bisher meist angenommen, Kimon habe das Theseion am Markt von
Athen gegründet, als er die Gebeine des Helden 474 von Skyros nach Athen
bringen ließ und den Bau mit den berühmten Fresken Mikons und wohl auch

Polygnots weihte. Es gibt aber Spuren für ein Theseion, das schon unter den

52 Vielleicht war der Amazonenkampf des Herakles im Giebel des Athenerschatzhauses
dargestellt (Anhang VIII).

53 Ep. Cyklus 313 ff. Der Titel Amazonia allerdings gehört in die Aithiopis; vgl. E. Bethe,
Homer II 1922, 165ff.

54 Realenc. s.v. Choirilos (Bethe) mit Lit.
55 Vgl. auch Preller-Robert II4 734.
56 a. 0. 321. Gegen die Datierung der Theseis, die Plutarch nennt, schon ins 6. Jahrhundert

(Preller-Robert II4 733) spricht, daß die kleisthenische Zeit die Liebesgeschichten des
Theseus sehr viel weniger tragisch nahm, wie Euthymides' Amphora zeigt (Furtwängler-
Reichhold, Griech. Vas. Taf. 33).



76 Karl Schefold

Peisistratiden existierte, und jedenfalls muß nach der Befreiung Athens ein
Theseion mit großen Fresken ausgemalt worden sein. Denn unter den vielen
Theseusbildern dieser Zeit lassen sich mehrere auf monumentale Gemälde zurückführen,

und ein Zyklus von Theseusgemälden kann sich nur in einem Heiligtum
des Theseus befunden haben. Dazu kommt, daß zwei dieser Fresken im kimoni-
schen Theseion wiederkehren : die Amazonenschlacht und Theseus auf dem Meeresgrund.

Im kleisthenischen Theseion scheint außerdem ein Zyklus von Theseustaten

gemalt worden zu sein. Er wurde im kimonischen Theseion durch Bilder ersetzt,
die dem neuen hohen Schicksalsbewußtsein der frühen Klassik besser

entsprachen : Im Bild von Theseus in der Unterwelt sah man den Helden in die Tiefen
der Erde vorgedrungen, wie er im benachbarten Bild in die Tiefe des Meeres

hinabgetaucht war. Er hatte das Äußerste erreicht, so wie Herakles bis zum Ende der

Welt bei den berühmten Säulen vorgedrungen war. Außerdem zeigte das kimo-
nische These ion statt der alten Einzelkämpfe Theseus als Sieger über die

Kentauren, als Vollstrecker göttlicher Bestimmung und Anführer einer ganzen Schar

wie im benachbarten Amazonenbild. Die Motive aller älteren Kentaurenbilder
waren hier in kühner Erfindung und dramatischer Einheit zusammengefügt : der

Männerkampf der alten thessalischen Kentaurensage, der Rausch aus der Sage

von den trunkenen Kentauren, die Herakles besiegte; die Geilheit aus der Sage

vom Kentauren Nessos.

Gegenüber dem schicksalschweren Ernst der polygnotischen Fresken, den man
sich am besten nach der Nachbildung im Westgiebel von Olympia vorstellt, zeigte
das kleisthenische Theseion die sieghafte Helle der gleichzeitigen Vasenbilder. Der

Zyklus der Theseustaten ist hier am reichsten überliefert. Buschor vermutete als

Vorbild ein Gemälde des noch in der Kaiserzeit berühmten Kimon von Kleonai57).
Er galt als Erfinder von Schrägansichten, «Katagrapha», wie sie auf den Vasen

mit Theseustaten gegen 500 und am Athenerschatzhaus so kraftvoll versucht werden.

Die Vasenbilder sind allerdings so originell in der Erfindung, daß man nicht
aus Wiederholungen derselben Fassung einer Szene unmittelbar das monumentale
Vorbild erschließen kann. « Große Kunst und Vasenbilder müssen ähnlich
ineinandergegriffen haben, wie Holzschnitt-^ und Gemäldefolgen bei der Entstehung von
Legendenzyklen Hier (auf Gemälden) werden die prachtvollen Kompositionen
des Skironsturzes und der Stierfesselung, die bis in die Perserzeit... wiederkehren,
ihre Wurzeln haben, und nicht minder die Hämmerung des Prokrustes im
Felsgelände. Zur Trennung zugleich und zur Verknüpfung der Szenen werden der
raumfüllende Hut des Wanderers oder auch der Baumstamm mit dem Mantel und
dem bedeutungsvollen väterlichen Schwert gedient zu haben, die auf den
Vasenbildern so getreulich dargestellt werden. Das weist auf einen Freskenzyklus57...»

Wie die Amazonenschlacht des Theseus vor dem kimonischen Theseion nur in
einem einzigen Bildwerk erhalten ist, am Athenerschatzhaus, so auch die Szene, die
Theseus auf dem Meeresgrund zeigt ; und auch hier, bei der Schale des Panaitios-

57 Buschor bei Furtwängler-Reichhold III 118.



Kleisthenes 77

maiers im Louvre58, kann man nicht zweifeln, daß die herrliche Erfindung von
einem großen Gemälde stammt. Das Bild hebt sich auffallend genug von den
anderen des Panaitiosmalers ab, durch seine Zartheit und seine ganz ungewöhnliche

Komposition. Dazu kommt der unverkennbare typologische Zusammenhang
mit dem Bild des Theseus auf dem Mereesgrund auf dem fast ein Jahrhundert
jüngeren Krater des Kadmosmalers in Bologna59. Gewiß ist dieses keine Kopie
nach dem Gemälde im These ion Kimons, aber das Hauptmotiv : Triton den Theseus

auf den Meeresgrund vor Amphitrite tragend, wird auf das Theseion Kimons
zurückgehen und dort wieder eine Erneuerung des Gemäldes im Theseion des

Kleisthenes gewesen sein. Dafür ist das entscheidende Indiz, daß die Vasenbilder
sonst die Anerkennung des Theseus abweichend schildern60: wie Herakles vor
Zeus tritt Theseus vor Poseidon. Das Motiv des vom Triton vor Amphitrite
getragenen Theseus ist demgegenüber so eigenartig, daß man sein Vorkommen auf
zwei fast durch ein Jahrhundert getrennten Vasen durch ein gemeinsames Vorbild
erklären muß. Dazu kommt, daß dieses Motiv dem Reichtum eines Monumentalbildes

viel besser entspricht, als der andere Typus der Theseuseinführung auf den

Vasen. Die wunderbare Erfindung schien offenbar den Vasenmalern der
Frühklassik weniger zur Wiedergabe in ihrer Technik geeignet. Auch andere der poly-
gnotischen Bilder in Athen (die auswärtigen wurden ohnedies auf attischen Vasen

nicht wiedergegeben) sind ja von den Vasenmalern, offenbar aus dem gleichen
Grund, vermieden worden. Die melischen Reliefs geben, wie P. Jacobsthal gezeigt
hat, mehrere frühklassische Gemälde wieder, von denen die Vasenbilder gar keine

Vorstellung geben61. Gerade das Bild des Theseus mit dem Triton auf dem Arm
hat ein melischer Meister in der Zeit des kimonischen Theseion verwendet und
wohl von dort übernommen62. Auch das Chorlied des Bakchylides, in dem er
Theseus' Anerkennung feiert, paßt zur Stimmung des Gemäldes im Theseion und
ist damals gedichtet worden.

7.

Nicht nur in seiner Verfassung also lebt Kleisthenes fort, sondern in einer Reihe

von Kunstwerken, in denen der Geist des jungen attischen Freistaates unvergängliche

mythische Form fand: schon vor der Befreiung im Tempel Apollons und im
Epos von den Taten des Theseus in Delphi, nach der Befreiung Athens in der

Gruppe der Tyrannenmörder, den Propyläen der Akropolis, einer Erweiterung
der Theseusdichtung63, im Heiligtum des Theseus und dem Schatzhaus in Delphi.
Die Gestalt des Kleisthenes tritt in diesen Werken noch deutlicher hervor, wenn
man sie zeitgenössischen Kunstwerken gegenüberstellt, die auf andere geistige

58 Pfuhl Abb. 398.
59 Pfuhl Abb. 590.
60 P. Jacobsthal, Theseus auf dem Meeresgrunde 1911.
61 P. Jacobsthal, Melische Vasen 1931. Ders., Journal of Hell. Stud. 59, 1939, 69.
62 Jacobsthal, Mel. Vasen, Taf. 3.
63 oder einem selbständigen Amazonengedicht.



78 Karl Schefold

Richtungen zurückgehen, und wenn man weiter danach fragt, oh der Sturz der

Tyrannen, die Zeit der kleisthenischen Gesetzgebung in einem Wandel des

attischen Zeitstils überhaupt ein Echo findet.
Drei geistige Richtungen sind im Athen des späten 6. Jahrhunderts zu

unterscheiden, die den für die Zeit Solons geschilderten politischen Richtungen
entsprechen. Die erste ist die der Tyrannen, ionierfreundlich, aber den verbannten
Aristokraten und Sparta feind, abgesehen von einzelnen Versuchen der

Annäherung. Am Hof der Tyrannen lebten ionische Künstler, wie Anakreon und
Simonides. Künstler wie die Chioten Archermos und Bupalos schufen damals

Mädchenfiguren von wunderbarem Zauber, Vorbilder auch der attischen Meister.
Die ionischen Elemente kamen nicht als Fremdkörper nach Athen. Die ganze
attische Kunst seit dem zweiten Viertel des 6. Jahrhunderts wird immer empfänglicher

für ionische Anregungen, die aber in einer ganz eigenartigen Weise mit
attischer Tradition vereint werden64. Nichts ist bezeichnender dafür, ein wie echter

Athener Peisistratos war, als seine Religion: «er gibt den leitenden Ideen der Zeit
ihre feste Gestalt im Staatskult; wohl selten hat ein Herrscher auf religiösem
Gebiet so viel Neues und Dauerndes geschaffen, wie er und seine Söhne: die

Kulte des Dionysos, des olympischen Zeus, des pythischen Apollon, der brauro-
nischen Artemis, der Demeter in Eleusis erhielten ihre endgültige Form65.» Wenn

Hippias nach Herodot V 93 «die Orakel am genauesten von allen Menschen

kannte», welche Bedeutung mußte dann die Gunst haben, die das delphische
Orakel den Alkmeoniden erwies!

Die Peisistratiden waren klug genug, auch vom Dorischen aufzunehmen, was
ihnen gemäß war. So wurde die Tragödie aus dorischen Elementen geschaffen,
kamen Lasos von Hermione und Hegias von Troizen nach Athen, aber bestimmend
und charakteristisch unterscheidend blieb für die Tyrannen doch das ionische

Element, die Neigung zu Delos, während Olympia und Delphi, wo der Adel seine

Siege errang, ihnen verschlossen blieben.
Das Haupt der zweiten, der aristokratischen Richtung in Athen ist Isagoras,

der Gegner des Kleisthenes. Diesen Spartanerfreunden läßt sich in der bildenden

Kunst Athens in der peisistnjtischen Zeit keine bestimmte Richtung
zuweisen; soweit sie nicht verbannt waren, paßten sie sich dem herrschenden
Geschmack an, wie es in der Statue des Miltiades zum Ausdruck kommt (unten
S. 83). Nach der Vertreibung der Tyrannen aber muß es sich aus den Neigungen
der Aristokraten erklären, daß so auffallend viele dorische Künstler auf der Akro-
polis von Athen nachweisbar sind: die Erzgießer Gorgias aus Sparta, Kalon und
Onatas aus Aigina und andere, deren Namen wir nicht kennen. Die beste Vorstellung

von ihrer Eigenart geben die Giebel des Aphaiatempels von Aigina mit ihren

feingliedrigen, spröden, in der freien Gliederung des Marmors ganz vollkommenen

64 Darüber am besten H. Payne, Marble Sculpture 55ff. ; vgl. auch Schefold, Bildhauer
pass.

65 E. Meyer, Gesch. d. A. III2 727.



Kleisthenes 79

Gestalten. Diese Richtung wirkt zunächst als ein Fremdkörper inAthen und beginnt
erst um 490 attische Meister anzuregen. Wie sehr es Kleisthenes verstanden hatte,
den Adel mit der neuen Verfassung zu versöhnen, bezeugt das eherne Viergespann,
das 506 nach dem Sieg über Boiotier und Chalkidier innerhalb der Propyläen
aufgestellt wurde, also im Zusammenhang mit einer vermutlichen Schöpfung des

Kleisthenes (vgl. oben S. 70)66. Form und Stoff des Werkes sind gleich
auffallend. Wagen pflegte man vor allem in Olympia zu weihen, und Erz begann erst
damals neben dem Marmor als der Werkstoff bevorzugt zu werden, der dem
Stilwillen der peloponnesischen Meister am besten entsprach. In dem kostbaren
Weihgeschenk verrät sich also Anteil und Einfluß des Adels; als Meister darf man
einen der berühmten dorischen Erzgießer vermuten.

Die attischen Künstler aber nahmen damals noch kaum etwas von dieser

peloponnesischen Art an. Die kraftvollen, in ihrem Bau so sorgsam studierten
Körper auf Vasenbildern der Zeit sind auch ohne dorische Vorbilder zu verstehen,
und der neue Ernst, den man seit 500, zuerst besonders beim Kleophradesmaler,
beobachtet, ist ein Ausdruck des Wandels von archaischer zu klassischer Kunst,
der tief in der attischen Überlieferung wurzelt. Die neue Reife des attischen
Geistes machte erst nachträglich die einheimische Kunst für dorische Anregung so

empfänglich. Das allmähliche Hineinwachsen der dorischen Elemente in die Kunst
Athens entspricht dem von neuem wachsenden Einfluß des Adels, besonders
seitdem er unter der Leitung des 493 aus der Chersones heimgekehrten Miltiades stand.
Aber es ist doch charakteristisch, daß dieses dorische Element in der kleisthe-
nischen Zeit zunächst als ein Fremdkörper auftritt: Der Adel ist nicht mehr wie
in alter Zeit der eigentliche Träger des Staates, sondern eine Schicht von begrenzter

Bedeutung. Einzelne Adlige übernehmen auch weiterhin die wichtigsten Staatsämter,

bis mit Kleon ein Bürger zum erstenmal diese Überlieferung unterbricht.
Aber der Adel als Stand erhält die Herrschaft nicht wieder zurück, bis zur
Katastrophe der demokratischen Verfassung im peloponnesischen Krieg. Als Stand ist
er darauf angewiesen, sich zusammenzuschließen, was seit der Zeit der Perserkriege

in den Hetairien geschah67.
Der ionischen und der dorischen Richtung steht die Mehrzahl der Künstler

gegenüber, die eine eigentümlich attische Überlieferung bewahren und von den

gefeierten ionischen Meistern manches, von den dorischen wenig annehmen. Die
bedeutendsten Künstler dieser Art, wie die Meister Rampin und Rayet, wie
Endoios und Antenor unter den Bildhauern68, Sophilos, der Lydosmaler, Exekias
und Epiktet unter den Vasenmalern69, nehmen am wenigsten ionische Elemente
auf. Unter den Bildhauern sind es gerade die schwächeren, die den von den

66 Herodot V 77. IG. I2 394. O. Walter, Akropolisführer 1929, 36. G. Hafner,
Viergespanne in Vorderansicht, Diss. Heidelberg 1938, 52.

67 Vgl. W. Vischer, Kl. Sehr. I 1877, 160ff., und zuletzt G. Prestel, Die antidemokratischen

Strömungen im Athen des 5. Jahrh. Breslau 1939 (Breslauer Hist. Forschungen,
Heft 12).

68 Schefold, Bildhauer Taf. 32 ff.
69 E. Buschor, Griechische Vasen 1940, 113 ff.



80 Karl Schefold

Tyrannen bevorzugten ionischen Vorbildern am offensten sind; unter den
Vasenmalern die große Zahl der Manieristen und nur wenige führende Meister wie Amasis
und der Andokidesmaler. Man kann diese ionisierenden Athener auch der ersten,
ionischen Gruppe anschließen. Sie spiegelt die Bedeutung des Tyrannenhofes in
Athen. Aber eine scharfe Grenze zwischen einer ionischen und einer attischen

Richtung läßt sich unter den attischen Meistern nicht ziehen. Für die Zukunft
wurde es entscheidend, daß gerade die bedeutendsten Bildhauer und Maler dem
ionischen Einfluß den stärksten Widerstand entgegensetzten. Ihre Haltung war
es, die mit den Alkmeoniden zum Sieg kam. Ihr hervorragendster Vertreter, der
Bildhauer Antenor, stand, wie wir sahen, schon lange vor der Vertreibung der

Tyrannen im Dienst des Kleisthenes. Sein großer Zeitgenosse Endoios hatte einen
bestimmenden Einfluß auf die Gestaltung des Ost- und Nordfrieses am Siphnier-
schatzhaus in Delphi70. Auch dies wird mit dem Einfluß zusammenhängen, den
die Alkmeoniden in Delphi besaßen.

Die Verschiedenheit einer altattischen, ionischen und dorischen Richtung
gewinnt erst seit der Vertreibung der Alkmeoniden ihre volle geschichtliche
Bedeutung. Als der Dipylonmeister die Monumentalplastik Athens begründete,
waren die Alkmeoniden schon zum erstenmal aus Athen verbannt. Damals gab es

noch kein Bürgertum, das so vornehme Weihungen darbringen konnte. Man war
empfänglich für die Anregungen dorischer Kunst, wie man besonders deutlich am
Giebel mit Herakles und der Hydra und beim Vasenmaler Sophilos sieht71. Der
Kalbträgermeister, der als erster führender Meister ionische Anregungen
aufnimmt, paßt in seinem Charakter eher zum attischen Landadel als zu den Peisistra-
tiden72. Der Meister Rampin steht ionischem Wesen ferner und scheint doch für
Peisistratos gearbeitet zu haben, wenn man mit Recht in seinem Reiterpaar
Hippias und Hipparch erkennt73. Von Endoios stammt vielleicht ein Bildnis des

Peisistratos74. Außerdem ist bezeugt, daß er das Athenebild für Kallias aus dem

Priestergeschlecht der Keryken schuf. Der von den Peisistratiden geweihte Tempel
mit dem Gigantengiebel gehört ganz der altattischen Richtung an, wie wenn er
auch darin mit dem Alkmeonidentempel in Delphi wetteifern wollte. Aber gerade
damit wirkt er neben der ionisch verfeinerten höfischen Kunst in Athen als eine auf-

»

fallende Ausnahme : in dieser Zeit sieht man deutlich, wie die drei Kunstrichtungen
sich entsprechend den politischen Verhältnissen zu scheiden begonnen haben.

8.

Unter den geschilderten drei Richtungen macht sich die erste, ionische, mehr
unter den Tyrannen geltend; die zweite, dorische, nach ihrer Vertreibung. Aber

70 A. Rumpf, Critica d'Arte 14, 1938, 41 ff.
71 H. Payne, Necrocorinthia 1931, 128. S. Karousos, Athen. Mitt. 62, 1937, 130.
72 Schefold a. O. Taf. 27. Er war der Meister des Tritongiebels, was schon von Winter,

Athen. Mitt. 13, 1889, 119 gesehen, aber seither wieder vergessen wurde.
73 a. O. Taf. 33.
74 E. Langlotz und W. H. Schuchhardt, Archaische Plastik S. XVII. K. Schefold,

Bildnisse 16.



Kleisthenes 81

auch innerhalb der dritten, der altattischen Kunst, bringt die Vertreibung der

Tyrannen eine gewisse Wandlung. Alle führenden attischen Meister gewannen ein

neues kraftvolles Selbstbewußtsein. Die Gestalten des Vasenmalers Euthymides
scheinen in statuarischer Größe über die Gefäße hinauszuwachsen, die sie tragen,
besonders bei den Spätwerken der Zeit um 50075. Hier verzichtet der Maler schon

auf eine Rahmung der Figurenbilder, die in archaischer Zeit die Regel war, in der
Frühklassik aber selten wird. Nun beherrschen die Figuren die Gefäße ganz anders
als früher. Aber auch die Auffassung des Inhalts ist verändert. Sagenbildern
kleisthenischer Zeit merkt man oft nur noch an Inschriften an, daß es sich nicht
um Szenen aus dem Alltag handelt, so selbstbewußt wird dieser Alltag gesehen,

wert der Welt der Heroen. Der neue Stolz verrät sich endlich darin, wie sich die
Künstler einschätzen. So schreibt Euthymides, dem über Euphronios hinaus noch
ein Schritt zur Klassik gelang, auf eines seiner Bilder, daß Euphronios nie
dergleichen vermocht hätte76.

Gewiß gibt es noch bis in den Anfang des 5. Jahrhunderts ein manieristisches
Nachleben von Formen der Tyrannenzeit, besonders bei den schwarzfigurigen
Vasenmalern und bei den Bildhauern, die überfeinerte Mädchenstatuen für die

Akropolis schufen. Bei den führenden Meistern wie Antenor, dem Meister Rayet77,
den Malern Euthymides, Phintias und Euphronios aber dienen die verfeinerten
spätarchaischen Mittel einem kraftvollen Bau von neuer Großartigkeit. Die nackte
Gestalt war auf den Vasen nie früher so mächtig erschienen ; der Akt wird erstaunlich

sorgfältig studiert, als ahne man die neuen Möglichkeiten voraus, die ihm die
Klassik abgewinnen wird. Die Spannungen der Frühklassik werden noch nicht
sichtbar. Die Bilder entsprechen dem planvollen Bau der kleisthenischen
Gesetzgebung, die so klar geordnet ist, daß sie alle Konflikte auszuschließen scheint.

Am besten begreift man die Eigenart des Stils dieser Zeit, wenn man ihn mit
dem der späten Tyrannenzeit nach 520 vergleicht. Damals war Anakreon in
Athen, von den Vasenmalern gefeiert, bevor er nach dem Tode Hipparchs nach
Thessalien ging (später erst wieder gegen 490, als er nach Athen zurückgekehrt
war)78. Die Bilder zwischen 520 und 510 haben eine «schlichte Schwere und

flächige Breite eine einfache Lieblichkeit..., und eine zarte Innigkeit, nach dem
Wesen des Trägers abgestuft, erfüllt und verbindet die Gestalten79». Dieses sich
Versenken in die Situation kennzeichnet sogar den Gigantenkampf des

Athenetempels. Während die Kampfbilder des Siphnierfrieses, des Athenerschatzhauses,
des Westgiebels von Aigina erfüllt sind von leidenschaftlichem Geschehen, das in
Aigina zum Urbild harten dorischen Kampfes verdichtet ist, sind im Giganten-
giebel die Kämpfer eigenartig isoliert. Die Giganten in den Ecken haben bei aller

75 E. Buschor, Griech. Vasen 146.
76 Chr. Karousos, Epitymbion Tsountas 1941, 558. J. D. Beazley, Potters and Painters,

London 1945, 19 f.
77 Langlotz bei Schräder, Marmorbildwerke 31. Schefold a. 0. Taf. 74f.
78 K. Schefold, Bildnisse 50. S. Papaspyridi-Karousou, Bull. Corr. Hell. 66-67, 1942/43,

248 ff.
79 E. Buschor, Griech. Vasen 138.

6 Museum Helveticum



82 Karl Schefold

titanischen Anstrengung keine unmittelbaren Gegner. Enkelados wehrt sich nicht
gegen Athene, sondern gegen die Ermattung des Todes, die sein Schwert lähmt,
und Athene vollzieht unberührt ihr Todeswerk, mit einer milden Hoheit, die das
Geschehen als notwendig, ja heilbringend erscheinen läßt.

Auch die Frühwerke des Euphronios und Euthymides haben noch diese

Verhaltenheit, bis dann seit 510 die ungestüme jugendliche Kraft ihre Vollendung
findet. Dabei fällt aber eine gewisse Zurückhaltung auf, wie sie dem geschulten

Wettkämpfer eignet. Das für die Tyrannenzeit so charakteristische Thema des

Gigantenkampfes verschwindet fast ganz. Die am meisten beliebten Bilder von
den Kämpfen des Herakles und Theseus und aus der Palaistra stehen gleichwertig
nebeneinander.

Die äußere Dimension dieser Kunst entspricht der maßvollen Haltung des

Kleisthenes. Während in Solons Zeit die ersten beiden monumentalen Steintempel
auf der Akropolis erbaut worden waren, unter den Peisistratiden der Tempel des

olympischen Zeus, der des Dionysos, der Markt mit der Enneakrunos, den Tempeln
des Apollon Patroos, des Zeus Soter, der Meter, dem Altar der zwölf Götter, das

Weihegebäude in Eleusis - entstand in der Zeit des Kleisthenes bis zu den

Perserkriegen nur der verhältnismäßig bescheidene Bau der alten Propyläen. Das Schatzhaus

in Delphi hat kleine Dimensionen. Die Gruppe der Tyrannenmörder gab nur
einem schon vorhandenen architektonischen Komplex eine neue Weihe, und
dasselbe wird auch für die Gemälde im Theseion gegolten haben. Nach den
Perserkriegen dagegen wurde der beherrschende Neubau des Parthenon begonnen, wurden
die berühmten «langen» Mauern, die geräumige Terrasse der Burg, ein neues
Theseion, eine Stoa Poikile erbaut mit den Wandgemälden Polygnots, von deren innerem

und äußerem Ausmaß der Zeustempel in Olympia die beste Vorstellung gibt.
Die spätarchaische Zeit ist wie andere Krisenzeiten (um 700 in Korinth, um 400

und 300 in Athen und im frühen Mittelalter in ganz Europa) durch ein Nachlassen
der monumentalen Kraft charakterisiert, durch ein Vorherrschen des Malerischen,
durch eine Neigung zum Feinen und Kleinen. Auch im Athen des Kleisthenes findet

man diese Erscheinungen, besonders in der schwarzfigurigen Vasenmalerei.
Bei den rotfigurigen Meistern und den Werken aber, die wir mittelbar oder
unmittelbar auf Kleisthenes zurückführen konnten, wird aus der Beschränkung der
Dimension der Ausdruck der Besonnenheit, des Maßes, in dem sich doch gesammelte

Kraft birgt. Vollkommen entspricht dieser künstlerische Charakter dem

persönlichen Zurücktreten und dem Geist der Gesetzgebung des Kleisthenes. Es

spricht manches dafür, daß auch der Ostrakimos zu seinen Gesetzen gehört, jene
Form der befristeten und persönlichen Verbannung, die sich so überlegen und
milde abhebt von der Wildheit, mit der kurz zuvor die Aristokraten gegen die

Alkmeoniden, ihren Anhang und ihre Gräber vorgegangen waren. Aristoteles'
Zuschreibung dieses Gesetzes an Kleisthenes hat J. Carcopino gegen manche
Bedenken gerechtfertigt und seine milde Strenge schön aus dem Wesen des Gesetzgebers

erklärt: «C'était, comme Solon, une de ces intelligences heureuses, faites de



Kleisthenes 83

pondération enthousiaste et de hardiesse sereine, qui préparent l'avenir sans renier
le passé, et dans le présent où ils vivent, font des révolutions énormes avec des

timidités de réactionnaires80.» In Kleisthenes erschien das Ethos, das seit
Jahrhunderten von Delphi ausging, nochmals in seiner ganzen Reinheit. Der Sechzigjährige

war mit einer überlegenen Reife aus der Verbannung in Delphi
heimgekehrt.

Sucht man nach weiteren äußeren Indizien für den Unterschied der Zeit vor und
nach der Vertreibung der Tyrannen, so fällt am meisten auf, wie häufig nun die

Bilder sich rüstender oder sich verabschiedender schwerbewaffneter Athener werden.

Die Phalanx der Hopliten nach spartanischem Muster bildete das eigentliche
Heer und erkämpfte die äußere Unabhängigkeit Athens gegen Spartaner, Thebaner
und Chalkidier, die selbst eine bedeutende Reiterei hatten81. Die Peisistratiden
hatten sich mehr auf die Reiterei gestützt und thessalische berittene
Bundesgenossen herangezogen82. Damals müssen auch die attischen Ritter, die es seit
alten Zeiten gab, militärisch eine größere Bedeutung gehabt haben als in kleisthe-
nischer Zeit. Dazu paßt es, daß vor der Vertreibung der Tyrannen eine stolze Reihe

von Reiterstatuen für die Akropolis geschaffen wurde83, während aus der Folgezeit

nur die Basis eines ehernen Reiter- oder Pferdebildes des Gorgias, bezeichnenderweise

also eines spartanischen Meisters84, und das kurz vor der Schlacht bei
Salamis geweihte Pferde- oder Reiterbild erhalten sind85.

Unter den Reiterstatuen der späten Tyrannenzeit ist eine der schönsten und die

merkwürdigste die eines Reiters in persischer Tracht, um 520 gefertigt ; ein in jeder
Hinsicht für die Epoche bezeichnendes Gegenstück der Werke, die wir auf
Kleisthenes zurückführten86, fein und reich, den Mann und nicht das Werk verherrlichend.

Als die archaische Chronologie noch unsicher war, schlug Winter die

Benennung Miltiades vor, weil bei ihm als dem Beherrscher der thrakischen Cher-

sones die Tracht vollauf verständlich sei, und dachte sich die Statue als

Weihgeschenk nach der Schlacht bei Marathon. Das bessere stilistische Verständnis
machte diese Datierung unmöglich. Es ist bezeichnend für das Nachlassen des

geschichtlichen Interesses, daß man seither nur zögernd vorzuschlagen wagte, hier
sei Miltiades vor dem Antritt seiner Herrschaft über die Chersones dargestellt,
und meist auf eine Benennung überhauptet verzichtete. Und doch ist die Deutung
so gut wie sicher. Nach der ausgezeichneten Arbeit muß dieser Ritter einer der
vornehmsten gewesen sein, nach der Tracht eine zweite Heimat in der Nähe des Perserreichs

gehabt haben. Beides trifft auf Miltiades zu. Wahrscheinlich war er, obwohl
dies oft angezweifelt wurde, doch identisch mit dem Miltiades, der in einem der

-80 J. Carcopino, L'ostracisme athénien. Paris 1935, 33.
81 Vgl. E. Meyer, Gesch. d. Alt. III2 739. 747.
82 Stellen und ältere Lit. bei P. Couissin, Les institutions mil. et nav., Paris 1932, 31 ff.
83 Nach Paynes Chronologie, Marble Sculpt. 52; zuletzt Schefold, Bildhauer Taf. 33.

47. 69. 71.
84 Raubitschek, österr. Jahresh. 31, 1939, Beibl. 58.
85 H. Schräder, Marmorbildwerke 1939, Taf. 147 f.
86 a. O. Taf. 138.



84 Karl Schefold

Jahre zwischen 524 und 520 v. Chr. etwa fünfundzwanzigjährig Archon war87.

Dazu paßt jedenfalls vortrefflich die monumentale Überlieferung. Miltiades wurde
um 518 von den Peisistratiden in die Chersonnes entsandt. Die Statue gehört in
eben diese Zeit, und erklärt sich am besten, wenn sie unmittelbar vor dem
Aufbruch geweiht wurde, in der Tracht, die der neue Herrscher tragen sollte und die
schon von seinem Großvater Miltiades, dem Begründer der Herrschaft in der
Chersonnes, bekannt war. Im Bild blieb der junge Herrscher in seiner Heimat.

Eine letzte Bestätigung gibt der rotfigurige Oxforder Teller, der der Statue etwa
gleichzeitig ist und einen jungen Reiter in derselben Tracht mit der Beischrift
Miltiades Kalos darstellt88. Der junge Herrscher war damals durchaus noch in den

Jahren, denen eine solche Bezeichnung zukam. Das Zusammentreffen aller dieser
Umstände kann kein Zufall sein.

Seit Heibig89 nimmt man an, erst die Erfahrungen von Plataiai hätten in
Athen zur Schaffung einer leichten Reiterei geführt, und E. Loewy wollte daraus

schließen, unsere ganze Vasenchronlogie sei um sechzig Jahre zu hoch, weil schon

die spätschwarzfigurigen Vasen häufig berittene leichte Reiterei zeigten90. Darin
wird ihm kein Sachverständiger folgen, die Vasenchronologie ist fest begründet.
Umgekehrt muß man folgern: die Vasen lehren, daß es leichte Reiterei schon vor
Plataiai gab, wenn sie auch nachher erst als feste Einrichtung durchgebildet
wurde91. Das Zeugnis der Vasen sagt noch bestimmter aus. Die Reiterbilder sind
sehr häufig in der peisistratischen Zeit und nach 500, etwas seltener aber in der
kleisthenischen Zeit 510/500, was ganz zum Befund der Weihgeschenke auf der

Akropolis paßt92. Ein charakteristisches Bild mit thrakischen Reitern aus der Zeit
des Hippias ist leider sehr ergänzt93. Auch die anmutige Schale mit dem jungen
Reiter Leagros in thrakischer Tracht wird Euphronios noch kurz vor der

Vertreibung der Tyrannen gemalt haben94. In ihr ist noch etwas vom Zauber der

späten Tyrannenzeit, etwas von Anakreon und dem Andokidesmaler, was dann
auf den kraftvollen späteren und für die kleisthenische Zeit so charakteristischen
Bildern des Euphronios ganz verschwunden ist, dem Ringkampf von Herakles
und Antaios und dem Amazonenkampf des Herakles in Arezzo95. Der Telamon
dieses Bildes läßt das Vorbild yon Antenors Harmodios erkennen und gibt die

deutlichste Vorstellung von der Monumentalität der Tyrannenmördergruppe96.
Wie das Kriegswesen, wird auch die Tragödie bei der Gründung des Ereistaates

87 S. Mazzarino, Rendiconti del R. Istituto Lombardo. Classe di Lettere 72, 1938, 300f.
Vgl. F. Miltner, Klio 33, 1940, 251 f.

88 Corp. Vas. Oxford 1 III, I S. 2 zu Taf. 1, 5 mit ausgezeichnetem Kommentar von
J. D. Beazley.

89 W. Helbig, Mém. de l'Acad. des Inscr. 37, 1904, 157 ff.
90 Ephemeris 1937, 563 ff.
91 L. Wickert, Hermes 70, 1935, 236 ff. weist Beteiligung von Reitern bei Marathon nach.
92 Beispiele bei Loewy a. O.
93 Corp. Vas. Louvre 8 III, I c T. 58, 1.
94 Buschor, Vasen 140.
95 Buschor 142. Pfuhl Abb. 392. 395.
96 Vgl. oben 71.



Kleisthenes 85

noch enger mit dem staatlichen Leben verbunden, indem an die Stelle der
berufsmäßigen Sängergilden der Chor der attischen Bürger tritt. Phrynichos, der den

Chor die kunstvollsten Tänze lehrte, erhielt seinen ersten Sieg in der Zeit der

Befreiung Athens, muß also unter den Dichtern stärksten Anteil an der Ausgestaltung
des kleisthenischen Athen gehabt haben. Wie der Gesetzgeber nahm er ionisches

Erbe auf, ohne sich daran zu verlieren. Den dorischen Bildhauern, die dann in den

folgenden Jahren nach Athen kommen, entspricht in der Dichtung Pratinas von
Phlius, der Schöpfer des klassischen Satyrspiels.

9.

Zeigt sich so ein deutlicher Unterschied zwischen der Zeit vor und nach der
Vertreibung der Tyrannen, im Auftreten dorischer Meisternamen an Stelle der
ionischen auf der Akropolis, in der Unterbrechung der Reihe der Reiterbilder, und

vor allem in der neuen Größe des Stils eines Antenor, Euphronios und Euthymides,
so darf man den Unterschied doch auch nicht übertreiben. Schon Antenors
Mädchenbild auf der Akropolis wetteifert mit dem Ausmaß der Werke aus Solons

Zeit und läßt knospenhaft die Herrlichkeit der Gruppe von Harmodios und Aristo-
geiton vorausahnen. Exekias und der Andokidesmaler sind Vorläufer der neuen
Größe von Euphronios und Euthymides. Auf der anderen Seite lebt die
Verfeinerung der Tyrannenzeit bei Malern wie Smikros und besonders auf den schwarz-

figurigen Gefäßen weiter. Niemals würden wir allein aus dem Wandel der Kunst
um 510 auf einen Regierungswechsel schließen können.

Diese Kontinuität hat einen geschichtlichen Sinn, der besonders an den
Weihgeschenken der Akropolis anschaulich wird. Bis in die Mitte des 6. Jahrhunderts
hatte es auf der Akropolis nur wenige Weihgeschenke gegeben, Arbeiten von höchster

Qualität, von den vornehmsten Familien dargebracht. Seit Solon und erst
recht seit den Peisistratiden stieg nun aber der Wohlstand des Bürgertums. Die
Zahl der Weihgeschenke auf der Akropolis nimmt im gleichen Grade zu, besonders
seit der späteren Regierung des Peisistratos. Unter den Weihenden sind
Handwerker bezeugt, und die Qualität bleibt nicht mehr ganz auf der gleichen Höhe.
Auch daß nun Mädchenstatuen häufiger werden als Jünglingsstatuen, wie sie der
dorisch gesinnte Adel vorzog, hat man mit demselben sozialen Vorgang in
Zusammenhang gebracht97. Es wird hier ganz anschaulich, daß den Peisistratiden
dasselbe Bürgertum über den Kopf wuchs, das man seit Solon gefördert hatte. Die
Abschüttelung der Tyrannis war nur der folgerichtige Abschluß einer Entwicklung.
Mit den Alkmeoniden kam nicht eine fremde Richtung zur Herrschaft, sondern sie

waren durch ihre ganze Uberlieferung die gegebenen Führer des Volkes. Das
persönliche Zurücktreten des Kleisthenes folgte nur diesem Herkommen, und der
Behutsamkeit seiner Verfassung entspricht es, daß die künstlerische Entwicklung
um 510 keinen Bruch erkennen läßt.

In mannigfacher Weise also hilft die Kunstgeschichte, das Verfassungswerk des
97 E. Langlotz und W. H. Schuchhardt, Arch. Plastik 1940, 9.



86 Karl Schefold

Kleisthenes zu begreifen als die Krönung seines Lebens, als den Abschluß der
archaischen Verfassungsgeschichte und als den Grundstein des klassischen Athen.
Seitdem Solon die Bedeutung des attischen Bürgertums begründet hatte, waren
die Alkmeoniden seine Führer. Als sie verbannt wurden, zogen sie gerade den

Künstler zur Vollendung des Apollontempels in Delphi heran, der gegenüber den
ionischen Neigungen der Tyrannen die echteste attische Überlieferung vertrat,
Antenor. In diesem großen Unternehmen läßt sich zum erstenmal die Persönlichkeit

des Kleisthenes erkennen, der damals, um 530, gegen vierzig Jahre alt war.
Die zweite Spur ist das Theseusepos, das damals in der Umgebung des Kleisthenes
in Delphi gedichtet worden zu sein scheint, schon vor dem Sturz der Tyrannen auf
die attische Bildkunst wirkte, und nach der Befreiung seine reichste Darstellung
fand. Die Begründung der klassischen Demokratie ist keine Revolution, kein
Bruch der Entwicklung, sondern die Vollendung des von Solon begonnenen
Weges. Dem entspricht es, daß in der Kunst die altattische Richtung zur
Herrschaft kommt, daß Antenor in den Jahren der Gesetzgebung des Kleisthenes und
in verwandter kühner Gesinnung die Tyrannenmörder schafft. Die Akropolis wird
mit dem Festtor der älteren Propyläen geöffnet, 506 der eherne Wagen als

Weihgeschenk des Sieges über Chalkidier und Boioter aufgestellt. In Form und Stoff
des ehernen Viergespanns zeigt sich, daß der Adel eine neue, eigene Form fand,
sich abzuheben, wenn auch die Umwandlung des Staates der Geschlechter in den

der Politen vollendet war. Im gleichen Sinn beschäftigt der Adel in den folgenden
Jahren die peloponnesischen Erzgießer.

Von dieser Richtung bleibt aber die attische Kunst zunächst unbeeinflußt. Die
Fülle der Theseusbilder wird wohl auf den Gemäldezyklus des Kimon von Kleonai
im Theseion und auf eine Anregung des Kleisthenes in diesen Jahren zurückgehen,
zeigt aber keinerlei peloponnesische Elemente. Das letzte Werk, das man mit
Kleisthenes verbinden kann, ist das Schatzhaus der Athener in Delphi, um 500 in
der Gegend geweiht, in der einst die Weihgeschenke seines Großvater aus Sikyon
gestanden hatten. In den Metopen kündet sich die Wandlung zum klassischen

Jahrhundert an. Der rationale Geist, der Kleisthenes' Verfassung auszeichnet,

sprengt die archaische Fügung und stellt die klassische Aufgabe, Mensch und Bild
aus ihrem inneren Zusammenhang zu verstehen. Die vernünftige Folgerichtigkeit
und Kühnheit der Gesetzgebung ist ionisches Erbe, aber ganz ins Attische
übertragen. Denn die maßvolle Zurückhaltung des Kleisthenes, durch die er sich so

sehr von einem Pheidon, einem Themistokles unterscheidet, ist unionisch und der

reinste Ausdruck der ganz ans Kunstwerk des Staates hingegebenen jungen
attischen Bürgerschaft.

Als 487 Kleisthenes' Sohn Megakles durch denselben Ostrakismos verbannt
wurde, den wohl sein Vater begründet hatte, ging er wdeder nach Delphi und errang
einen Wagensieg. Diesen Ruhm verbindet Pindar mit dem des ganzen Geschlechtes

in einem Gedichte (Pyth. 7), von dem jede Betrachtung des Kleisthenes und so

auch die unsere ausgeht und zu dem sie zuletzt wieder zurückkehrt.



Kleisthenes 87

Anhang I
Die ältere Forschung hatte die im Text geschilderte Reihenfolge der Ereignisse richtig

erkannt (Pomtow, Rhein. Mus. 51, 1896, 329; 52, 1897, 106ff.). Nach Herodot II 180 wurde
der Bau um 300 Talente vergeben, und dies muß vor 526 geschehen sein, weil Amasis von
Ägypten, der 526 starb, 1000 Talente beisteuerte. Nach Herodot V 62 wurde der Bau an die
Alkmeoniden vergeben, und zwar hätten sie den Bau erst übernommen, um nach der
Schlacht bei Leipsydrion 514 die Hilfe des Orakels zur Rückkehr nach Athen zu gewinnen.
Die ältere Forschung hatte richtig gesehen, daß an dieser Stelle Herodots aus einer kausalen
eine chronologische Folge geworden ist. Gemeint war, vielleicht schon in einer Quelle
Herodots, die Pythia habe den Alkmeoniden geholfen, als sie 514 die Schlappe von
Leipsydrion erlitten hatten, weil sie sich schon früher um das Heiligtum durch den Ausbau
des Tempels so verdient gemacht hatten. Daraus wurde, die Alkmeoniden hätten damals
den Bau des Tempels übernommen. Die ganze spätere literarische Überlieferung kann, wie
Payne 63 betont, auf Herodot zurückgehen und seinen Irrtum übernommen haben. Der
archäologische Befund deutet darauf, daß der Tempel um 520 fertig war. Die Architektur
ist nach C. Weickert, dem besten Kenner, älter als die des bald nach 520 vollendeten Tempels

der Athene Polias auf der Akropolis (Typen arch. Architektur 1929, 146ff.). Beide
ähneln einander und dem Apollontempel von Korinth, der ihr Vorbild war (vgl. F. Courby,
Fouilles de Delphes II 1, 92ff.), entsprechend der bedeutenden Stellung Korinths in Delphi
und der der Alkmeoniden zwischen Ionern und Spartanern. Weickert 148 hat auch darauf
hingewiesen, daß die Peisistratiden offenbar mit den Alkmeoniden wetteiferten, indem sie
ihren Tempel ganz aus Marmor aufführten, während der Ruhm der Alkmeoniden in Delphi
nur die marmorne Front war.

Die Priorität des delphischen Tempels bestätigen die Akroterien und Giebelfiguren
(Fouilles de Delphes IV Taf. 34 gegenüber Schräder,MarmorbildwerkeTaf. 185ff. 90 [Nike]).
Die bewegte, dynamische Flächengestaltung, die der Andokidesmaler und Epiktet um 520
erreichen (Kraiker, Jahrb. d. Inst. 44, 1929, 163 ff. Nr. 13—28, von ihm etwas zu hoch
datiert) ist beim attischen Tempel vollendet, während sie beim delphischen erst beginnt.
Altertümlich ist hier die Vielzahl der kleinen Figuren mit den Tierkampfgruppen in den
Ecken. Der delphische Gigantengiebel (Fouilles IV 3, 26ff. Abb. 7) ist der Vorläufer des
attischen (Schräder 374 Abb. 467). Gemeinsam ist das Motiv der aus den Ecken entwickelten
Giganten, das die geniale Lösung des großen Tritongiebels der Akropolis weiterbildet und
das Giebelfeld für die Einheit der Komposition weit besser ausnützt als nichtattische
Giebel. Gemeinsam ist auch die Ballung der Götter und Giganten zu Haufen im Gegensatz
zum häufigen Zweikampfschema: dadurch wird Pheidias' Ümgestaltung der alten
Kampfauffassung im Innern des Schildes der Athene Parthenos vorbereitet. Aber neu ist am
attischen Giebel gegenüber Delphi die Vereinfachung und Monumentalisierung der Komposition.

Bei der hervorragenden Qualität der delphischen Giebel kann man das Verhältnis
keineswegs umkehren; nach 513 würden sie unbegreiflich rückständig sein.

Gegen Pomtow hatte Homolle (Bull. Corr. Hell. 26, 1902, 597ff.) eine Datierung des
Tempels 513—505 verfochten. Obwohl er in keinem Punkt einen strikten Gegenbeweis gegen
Pomtow geführt hat, und trotz der genannten Argumente Weickerts und Paynes, ist die
ganze neuere Forschung Homolle gefolgt und hat die ausgezeichnete Untersuchung Pomtows
vergessen (vgl. auch G. Glotz, Histoire Grecque I 465. Fouilles de Delphes IV 3, 59 ff.
Zuletzt G. Richter, Kouroi 1942, 218ff.). Ja, die Spätdatierung des delphischen Tempels
verwirrt sogar die Chronologie der übrigen attischen Marmorplastik. So datiert neuerdings
P. deLaCoste-Messelière die Kore, die man mit der Basis des Antenor zu verbinden pflegt,
nach den delphischen Giebeln erst um 514 (Journal des Savants 1942, 59f.), während Payne
sie nach dem Gesamtverlauf der künstlerischen Entwicklung um 530 angesetzt hatte. Die
Vasen lassen die Formgeschichte von 530-510 genau verfolgen. Der plastisch isolierende Stil
um 540—530 hatte in den Spätwerken des Exekias und des Meisters Rampin (Kore 679)
einen festen monumentalen Bau gewonnen. Die folgenden Jahrzehnte erobern von hier aus
die Fläche, in der spätarchaisch malerischen Gestaltungsweise (K. Schefold, Pro Arte 1944,
501 ff.). Kennzeichnend dafür ist der Übergang von den Kleinmeisterschalen zu den
Einheitschalen und einheitlich gestrafften Amphoren (Buschor, Vasen 126ff.), die Flächigkeit
der spätarchaischen Koren, vor allem aber der Übergang zum rotfigurigen Stil. Immer war
die Technik des Aussparens ostgriechisch, die des Ritzens festländisch gewesen. Der rot-
figurige Stil ist die konsequenteste Anwendung der ostgriechisch aussparenden Technik.
Der ionisch gerichtete Amasis bereitet sie mit seinen tongrundig gezeichneten nackten
Mänaden vor.

Aufden Frühwerken des rotfigurigen Stils vor 525 (Buschor a. 0. 124) stehen die Gewandzipfel

noch vom Körper ab, die Umrisse sind unwichtig, die Gestalten noch hager. Die Fläche



88 Karl Schefold

wird gleichsam abgetastet. Aber schon zwischen 525—520 wird eine Fülle der Erscheinung,
eine Befestigung in der Fläche gewonnen (Buschor 136; Kraiker, Jahrbuch d. Inst. 44,
1929, 158ff., 9—12), die genau der Mächtigkeit der Antenorkore entspricht und noch nicht
die bewegte dynamische Flächengestaltung der folgenden Stufe, des delphischen Tempels
und des attischen Gigantengiebels, kennt. Damit bleibt die Antenorkore ungefähr
zeitgenössisch dem 525 vollendeten Schatzhaus der Siphnier, nach dem sie Payne datiert hat.
Die von Pavne scharf gestellte Frage, ob die Basis mit der Signatur Antenors zugehöre, wird
jetzt allgemein bejaht. Die ungewöhnliche neuartig monumentale Form der Inschrift paßt
zum geschilderten Flächenstil und der Art des Werkes überhaupt (vgl. Raubitschek, Journal
Hell. Stud. 60, 1940, 50, und zur Frage der Datierung zuletzt Beazley, Potters and Painters
1944, 21).

Anhang II
Wahrscheinlich zeugt der alte Heratempel von Argos98 ebenso von Pheidon, wie der

samische von Polykrates. Pheidon, dessen umstrittene Lebenszeit durch die Inschrift der
Weihung einer Drachme und damit seiner neuen Währung99 etwa um 650 v. Chr.
festgelegt ist, war der erste der großen Tyrannen, der ionisch kühnen unternehmenden Geistes
auf dem Festland wirkte.

Mit dem alten Heratempel von Argos aus der Zeit Pheidons beginnt die Reihe der
monumentalen dorischen Tempel, w as ganz der Nachricht Vitruvs (IV 1) entspricht, Argos sei die
Heimat des dorischen Tempels. Noch heute beherrscht die kyklopische Terrasse des Tempels

die Anlage des Heiligtums. Pheidon ist der erste, der die Art der ionischen
Herrscherpersönlichkeiten auf das Festland überträgt. Dazu paßt die Übertragung der monumentalen
Form des Ringhallentempels, die nach E. Buschors Beobachtungen im Heraheiligtum des
ionischen Samos gegen 800 geschaffen worden war, noch mit den altertümlichen Baustoffen,
Lehmziegeln und Holz100. Die Umwandlung zum dorischen Steinbau in Argos gab der Bauform

erst die wrahre innere Monumentalität.
Führt man auf Pheidon den ältesten dorischen Peripteros zurück, dann erklärt sich auch

die merkwürdige Tatsache, daß im Heiligtum des Zeus in Olympia erst im 5. Jahrhundert
ein Tempel für Zeus erbaut wurde, schon im 7. Jahrhundert aber ein Heraion, und zwar in
drei einander ablösenden Gestaltungen, von denen die zweite und dritte Ringhallentempel
waren101. Als der älteste Heratempel in Olympia gebaut wurde, hatte Pheidon die Vorherrschaft

über das Heiligtum an sich gerissen. Er muß es gewesen sein, der auch die edelste der
Bauformen nach Olympia brachte, so wie er dort nach einer Vermutung von Wilamowitz
den Kult der Hera stiftete102. Es gibt in Olympia kein älteres Zeugnis für den Kult der Hera.
Die alte Göttin des Heiligtums ist Meter103. Sie wurde durch Hera zurückgedrängt, wie denn
auch sonst damals die homerische Religion auf dem Festland vordrang. Erst im frühen

98 C. Weickert, Typen der arch. Architektur 1929, 42 ff.
99 Milne, Class. Rev. 1944, 18. F. Staehelin verdanke ich folgende Notiz: «Pheidon wird

von Ed. Meyer, Busolt, Glotz, Beloch, Wilcken in die Mitte des 7. Jahrhunderts gesetzt, von
Wilamowitz (Pindaros 487) 'urkundlich auf 668', von Ehrenberg, RE. III A 1380 'am
wahrscheinlichsten 1. Hälfte des 7. Jahrh.', dagegen von Viedebandt, Philol. 81, 1925, 208ff.
nicht vor Mitte des 7. Jahrh., von Lenschau, Bursian 218, 1928, 25. 27. um 630; RE. 19,
1942 '2. Hälfte des 7. Jahrh.' ; von Ziehen RE. 17,2533 ' etwa im letzten Viertel des 7. Jahrh.'
(Sicher falsch einerseits Swoboda RE. V 2386f. ; Gr. Gesch. 1921, 23 : Mitte 8. Jahrh.; anderseits

Kahrstedt, Nachr. Gött. 1927, 172f.: ca. 600 und Berve, Gr. Gesch. I 160: kurz vor
550.) Am wahrscheinlichsten ist mir Mitte 7. Jahrh.»

100 E. Buschor, Athenische Mitteilungen 58, 1933, 152.
101 W. Dörpfeld und H. Schleif, Alt-Olympia I 1935, 125 ff. Datierung C. Weickert

a. O. 34ff. Verfehlt Dinsmoors Frühdatierung von Heraion I, American Journal Archeol.
1945, 62ff; vgl. E. Kunze, 4. Olympiabericht 1944, 122f. Die ausschlaggebende
Bronzestatuette ist gegen 650 anzusetzen, in der überzeugenden Reihe der frühen Kriegerbronzen
aus Olympia, die Kunze neuerdings noch tiefer zu verstehen lehrt in seinem Vortrag über
Zeusbilder aus Olympia, in «Antike und Gegenwart» II 170 (Hamburg 1946). Dinsmoors
Identifizierung von Heraion II und III stützt sich auf keine neuen Argumente und berührt
gegenüber dem Urteil von Ausgräbern wie Dörpfeld und Schleif seltsam. Wäre Heraion II
gleich III, dann müßten die Spartaner um 600 den ersten Ringhallentempel in Olympia
gebaut haben, obwohl sie sich doch sonst gegenüber dieser neuen Bauform ganz auffallend
zurückhalten.

102 Wilamowitz, Pindaros 215; dagegen Ziehen bei Roscher RE. 18, 64.
103 Vgl. Wilamowitz a. O. und Ziehen a. O. 68 f.



Kleisthenes 89

Hellenismus, der so gern alte Überlieferungen wieder aufnimmt, erhielt auch Meter einen
Ringhallentempel in Olympia.

Nur im Zusammenhang mit Pheidons Kultgründung kann man es verstehen, daß
Olympia so früh einen so stattlichen Ringhallentempel erhielt, während Sparta, das doch
nach Pheidon die Vorherrschaft in Olympia hatte, sogar im 6. Jahrhundert noch keinen
Ringhallentempel besaß, als doch die anderen großen griechischen Städte in solchen
Bauten wetteiferten. In Olympia aber mußten sie die stattliche Form beibehalten, als
Pheidon verdrängt war. Damals erhielt der Tempel das altertümliche lakonische Dach seiner
dritten Bauperiode.

Die ältesten Apollon- und Athenetempel in Korinth (Weickert a. O. 44ff.) wurden in der
Zeit des Kypselos von Korinth erbaut, der damals die Vorherrschaft in Delphi hatte. Für
korinthische Herkunft spricht auch, daß diese Bauten reine Steinbauten waren, denn der
in Argos geschaffene dorische Monumentalbau wurde erst in Korinth ganz in Stein
ausgeführt (Weickert a. O. 48), mit der kanonischen Giebellösung, die Pindar Ol. 13, 21 als
korinthische Erfindung bezeigt und mit den korinthischen Stirnziegeln (Plin. Nat. Hist.
35, 43). Zu den Bauten des Peisistratos und seiner Söhne vgl. Délos XII 200ff. (Vallois),
W. Zschietzschmann, Klio 27, 1934, 209ff.; vielfach zu berichtigen; vgl. W. H. Schuch-
hardt, Athen. Mitt. 61/62, 1935/6, 155. Zu den Bauten aus der Zeit Solons vgl. Schuchhardt
a. O. 1 ff. H. Cahn hat gezeigt, wie bedeutungsvoll und folgenreich die Schöpfung der
Eulenmünze unter Solon war (in einer Festschrift für P. Vonder Mühll; erscheint in Mus. Helv.
1946 Nr. 3). Vgl. einstweilen H. Cahn, Münzen der siz. Stadt Naxos 1944, 38, und Milne, Class.
Rev. 1944,18. Anders J. H. Jongkees, Mnemosyne 12,1944,81 ff. Das bekannte Palladion der
panathenäischen Amphoren ist als plastisches Bild freilich nicht vor der Stiftung der Großen
Panathenäen denkbar; vgl. Schefold, Jahrbuch d. I. 52, 1937, 38ff. Zu den Bauten auf der
Akropolis nach den Perserkriegen vgl. W. Kolbe, Jahrbuch d. Inst. 51, 1936, 1 ff. A. Tschira
a. O. 55, 1940, 242ff. Zur Bedeutung des ältesten Parthenonfundamentes vgl. O. Walter,
Athen, Akropolis 1928, 71.

Zu Ephesos und Priene vgl. A. H. Smith, Catalogue of Sculpt. Brit. Mus. II 1900, 165.

Anhang III
Die ältesten Darstellungen des Theseuszyklus sind nach ihrem Stil um 510 zu datieren104.

Auf der Londoner Schale findet sich zum erstenmal das Motiv des nach links ausfallenden
Helden, das Antenor in seiner Gruppe der Tyrannenmörder bald nach 510 geschaffen hatte
(vgl. S. 71). Die Londoner Schale muß unter dem unmittelbaren Eindruck der berühmten
Gruppe gemalt worden sein.

Welch entscheidende Bedeutung Kleisthenes und seine Zeit für die Ausbildung der
Theseussage und ihre bildliche Gestaltung hatten, ist in den neuesten Arbeiten über Theseus
nicht erkannt worden105. Im 7. Jahrhundert wurde der junge Held Theseus, der Entführer
der Ariadne, der Helena, der Überwinder des Minotauros und der Kentauren in ganz
Griechenland verehrt. Diese Verbreitung der Sage kann viel älter sein. Die Ilias kennt
Theseus unter den Lapithen, die die Kentauren bezwingen (A 265), Sappho den Sieg über
Minotauros, ein attischer spätgeometrischer Krater vielleicht die Entführung der Ariadne106,
Dreifüße des frühen 7. Jahrhunderts zeigen Theseus und Minotauros als Griffhalter in
Athen und Olympia107, auffallend zahlreiche kretische Bilder zwischen etwa 720 und 650
den Liebhaber und Entführer der Ariadne, jedoch nicht den Minotauroskampf108. Auch in
der korinthischen Kunst erscheint Theseus zuerst als Frauenräuber. Auf einer feinen proto-
korinthischen Lekythos streiten Theseus und Peirithoos mit den Dioskuren um Helena109.
Bald aber prägt die korinthische Kunst mindestens seit etwa 650 v. Chr. das Bild des
Sieges über den Minotauros110 und macht den Helden, in dem man bisher mehr den schönen

104 Schalen der Peithinosgruppe in Florenz und London; Beazley, Attic Red Fig. Vas.
Paint. 1942, 82f. Pfuhl Abb. 351. Catalogue Vas. Brit. Mus. III Taf. 2.

105 H. Herter, Antike 17, 1941, 209ff. mit älterer Literatur; Ch. Dugas, Revue Et.
Grecques 56, 1943, 5ff.

106 R. Hampe, Sagenbilder 1936, S. 78f., Taf. 22 führt neue Gründe für die Deutung
aüf Helena an, die nur dann zwingend sind, wenn man im Theseus dieser Frühzeit mehr den
Helden als den Mädchenräuber sieht. Anders A. von Salis, Neue Darst. griech. Sagen I 29 ff.
II 38, 3. Dagegen E. Kunze, Gött. Gel. Anz. 1937, 296.

107 Zuletzt E. Kunze, 4. Olympiaber. 1944, 118.
108 A. von Salis, Theseus und Ariadne 1930, 3 ff. Neue Darst. a. O.
109 Corpus Vasorum Louvre 8 III Ca Taf. 14, 1-3; Schefold, Jahrbuch 52, 1937, 41, 4.
110 W. Reichel, Griech. Goldrel. 1942, 41 ff. Taf. 13.



90 Karl Schefold

Prinzen gesehen hatte, zum mächtigen Gegner des Untiers111. Er wird bärtig, ähnlich dem
Herakles. Das Bronzeblech aus Olympia mit dem Tod des Kaineus112 ist der älteste sichere
Zeuge von Bildern des Kampfes von Lapithen und Kentauren, der vielleicht auch mit einem
Teil der spätgeometrischen Kentaurenbilder gemeint ist113.

Die attische Kunst übernimmt zunächst das korinthische Bild des bärtigen Minotauros-
töters um 600114, aber schon die Françoisvase zeigt eine neue Auffassung des Helden, eine
Weiterbildung der alten Vorstellung vom schönen Prinzen115: Die Tötung des Minotauros
wird nicht dargestellt, mit um so größerer Freude und unerhörter Lebendigkeit aber die
Ankunft der befreiten Athenerkinder auf Delos, und ihr Tanz, dem Theseus voranschreitet.
Leider ist sein Gesicht nicht erhalten, so daß nicht zu erkennen ist, ob er bärtig war. Auch
beim Kentaurenkampf der Françoisvase fehlt gerade das Gesicht des Theseus. Aber auf den
vielen jüngeren attischen Minotaurosbildern des 6. Jahrhunderts ist Theseus bartlos, unter
der Wirkung der neuen Vorstellung, die zuerst durch die Françoisvase bezeugt wird, und
offenbar auf eine Dichtung zurückgeht. Die Rückführung des Hephaist auf der Françoisvase
ist längst auf einen Hymnus zurückgeführt worden116. Darüber hinaus aber ist die ganze Art,
wie auf dem Gefäß Theseus und Achill gegenübergestellt werden, die schönste bildliche
Begleitung zu dem reichen dichterischen Leben, das für diese Jahrzehnte in Athen durch
die Dichtungen Solons, die Einführung der musischen Agone und durch die Erneuerung der
homerischen Gedichte bezeugt wird117. Die Auswahl der Bilder auf der Françoisvase, die
mit Achill in Zusammenhang stehen, ist ebenso eigenwillig wie die der Theseusbilder : die
kalydonische Jagd, an der sein Vater Peleus teilnahm, der Zug der Götter zur Hochzeit von
Peleus und Thetis, die ausführliche Schilderung der Ermordung des Troilos, mit der Achill
den Zorn Apollons und damit den eigenen Tod verschuldete, die Leichenspiele für Patroklos.
Diese Folge von Achillbildern zeugt von einer dichterischen Art, große, über das Leben eines
einzelnen Helden hinausgehende epische Zusammenhänge zu sehen.

Man darf die Theseusauffassung der Françoisvase, die auf der Archikles-Glaukytesschale
nachklingt118, als eine ionisch-epische der dorischen Überlieferung des Minotaurostöters
gegenüberstellen. Zwischen beiden Auffassungen steht die kleisthenisch-attische, die mit
dem Zyklus der Theseustaten seit 510 klassisch wird.

Anhang IV
Die Voraussetzung für die Verbindung des Athenerschatzhauses mit Kleisthenes ist freilich

die Datierung gegen 500 v. Chr., die von den meisten Gelehrten angenommen wird
und zuletzt von Dinsmoor mit ganz entscheidenden Argumenten aus der Geschichte der
Ornamentik unterstützt wurde, während die Ausgräber und zuletzt noch ein so ausgezeichneter

Kenner von Delphi wie deLaCoste-Messelière an der Datierung nach der Schlacht bei
Marathon festhalten119. Sie beziehen auf das Schatzhaus die Inschrift eines Stufensockels,
der südlich an das Schatzhaus angestoßen ist: 'AQ^vaioi rôt \4ti6).?.u>v[i âjio Mrjô]iov dx[oo#]-
ivia r fjg Maoadojvi /i[ct^/yç].

Diese Inschrift ließ auch Pausanias das Schatzhaus für ein Weihgeschenk nach Marathon
halten (X 11, 5). Die Beziehung lag um so näher, als das Schatzhaus keine Weihinschrift
trägt. Nun ist aber, wie man längst gesehen hat, der Sockel nachträglich an das Schatzhaus
angestoßen, und zuletzt hat einer der scharfsinnigsten Bauforscher, H. Schleif, gezeigt, daß
die Terrasse des Sockels sich gegen eine Anschüttung lehnt, die einige Zeit freilag und die
Fundamente des Schatzhauses bedeckte120. Der Inschriftsockel ist also nicht ursprünglich,
und man kann das Schatzhaus auch für älter halten, wenn der Stil seiner Bildwerke dazu
zwingt. Lange hatte man die Inschrift auf ein vielfiguriges Weihgeschenk bezogen, dessen
Einlaßspuren noch heute auf der Inschriftstufe sichtbar sind, und das zuerst von H. Bulle
erkannt worden war121. Nun hat aber deLaCoste-Messelière a. O. gezeigt, daß diese Gruppe

111 E. Buschor bei Furtwängler-Reichhold III 114f. Payne, Necrocor. 133. Abhängig auch
Journal Hell. Stud. 14, 1894 Taf. 7, 1.

112 Jahrbuch 52, 1937, 1. Olympiabericht Taf. 28.
113 Dugas a. O. 5ff. Vgl. aber E. Buschor, American Journal 1934, 129.
114 Skyphos im Louvre; Dugas a. O. 6, 3 Abb. 4.
115 Furtwängler-Reichhold Taf. 1-4. 11—14.
116 U. v. Wilamowitz, Gött. Nachr. 1895, 120ff.
117 P. VonderMühll, Die Dichter der Odyssee 1940.
118 Furtwängler-Reichhold Taf. 153, 1.
119 Zuletzt Revue Archéol. 6, 19, 1943, 5ff. Vgl. aber E. Kunze, 3. Olympiabericht 1938,

129, 2 und Dinsmoors zwingende Untersuchung American Journal of Archeology 1946, Iff.
120 Gnomon 1935, 68.
121 Bei Pomtow, Realencyclopädie 4. Sppl. 1288.



Kleisthenes 91

frühestens aus der Mitte des 3. Jahrhunderts stammte. Damals wurde auch die Inschrift
erneuert, in Anlehnung an die ursprüngliche des frühen 5. Jahrhunderts. Man kann hinzufügen,

daß die Gruppe in der Römerzeit geraubt wurde, da Pausanias kein Wort von ihr
sagt. Wichtiger ist de LaCostes Feststellung, daß keine sicheren Reste älterer Einlassungen
vorhanden sind, also nur zwei Lösungen zur Wahl bleiben: entweder sollte der Sockel nur
die Weihinschrift des Schatzhauses tragen - was ohne jede Analogie wäre -, oder, es waren
hier wirkliche Beutestücke der Schlacht, âxço&ivia aufgestellt, so wie die Beute von
Salamis vor der Polygonalmauer aufgestellt wurde. DeLaCoste-Messelière entscheidet sich
für die erste Lösung. Und doch ist die zweite die einzig mögliche, wenn man erkennt, daß
die Bildwerke am Schatzhaus stilistisch in die kleisthenische Zeit gehören.

Die älteren Metopen, wie die mit Herakles und der Hirschkuh122 entsprechen noch der
additiv kleinteiligen Bildfügung des Euphronios, Euthymides und der um 505 v. Chr.
gefertigten Basisreliefs123. Auf den jüngsten Metopen124 findet sich noch nicht der Grad von
Vereinfachung der Form, wie sie schon frühe Werke des Kleophrades-, des Panaitios- und
Brygosmalers um 495 gewonnen haben125, geschweige denn die einheitliche Gestaltung der
Jahre nach 490 mit ihrer tektonischen Verfestigung, wie beim reifen Brygos- und Berliner
Maler und am Ostgiebel von Aigina126. Zwischen den älteren und den jüngeren Metopen ist
der Westgiebel von Aigina einzureihen, wenn er auch als dorisches Werk schwer vergleichbar
und nicht durch äußere Umstände datiert ist. Er wird neuerdings schon kurz vor 500
angesetzt127.

Den Vergleichen mit den Vasen wurde von deLaCoste-Messelière nicht ihre Richtigkeit,
aber ihre datierende Kraft abgesprochen, weil die Malerei in der künstlerischen Entwicklung
damals der Plastik vorausgeeilt sei. Auch Langlotz hält es neuerdings für möglich, daß die
Stilentwicklung nicht so einheitlich gewesen sei, wie er in seiner Dissertation angenommen
habe128. Aber selbst dann könnte man nicht bis 490 herabgehen, zumal bei so ausgezeichneten

Werken, wie es die Metopen sind. Unter allen erhaltenen plastischen Werken zeigen
sie m. E. am besten den Übergang vom festen archaischen Gefüge (der älteren Metopen)
zu der kühnen Lockerung der Statik (bei den jüngeren), mit der das klassische Jahrhundert
beginnt, um dann die Figur neu aus sich aufzubauen129.

Anhang V

Das Schatzhaus wurde also von Westen nach Osten erbaut, entgegen der gewöhnlichen
Annahme, daß die Griechen immer zuerst die Ostfront erbaut hätten (vgl. E. Buschor,
Athen. Mitt. 51, 1926, 163ff. G. Welter, Aigina 1938, 78). Beim Parthenon allerdings ist es
sicher, daß die Westfront die stilistisch jüngere und darum spätere ist, aber dies kann
beabsichtigt sein: die Westfront sollte den von Stevens entdeckten Westhof beherrschen (vgl.
Ch. Picard, Journal des Savants 1942, 122 oben. Auch schon am alten Athenetempel
verhielten sich die Giebel wie am Parthenon, nach W. H. Schuchhardt, Athen. Mitt. 60/61,
1935/6, 94). Ebenso sicher ist aber der Aphaiatempel von Aigina von Westen nach Osten
erbaut worden. Von einem Kopf des Ostgiebels (der ersten Fassung) sagt Furtwängler
(Aphaia 1906, 259), die Ausführung sei «wesentlich feiner und frischer als an irgendeinem
Kopf des Westgiebels. Die Proportionen sind von denen der Westgiebelköpfe verschieden,
der Kopf ist wesentlich gedrungener und breiter und etwas weicher, weniger trocken in
der Behandlung; dies tritt namentlich am Munde hervor das Haar endet nicht in künstlichen

Locken, sondern in natürlichen Spitzen, das Ohr ist fleischiger und detaillierter. »

Augenlider und Scheitelung verraten eine leise Manier, die sich am Westgiebel noch nicht
findet und anzeigt, daß es sich hier um die allerletzte Stufe der eigentlich archaischen Kunst
handelt, von der sich der jüngere Ostgiebel dann schon weit entfernt. - Wenn auch der
Alkmeonidentempel von Delphi von Westen nach Osten erbaut wurde, wird allein die
nachträgliche Planänderung verständlich, die Ostseite in Marmor statt in Kalkstein
auszuführen. Man errichtete zuerst die Kalksteinsäulen von Westen her, dann die Cellamauern
mit ihren Orthostaten aus Marmor, und erst zuletzt wohl die marmorne Ostfront.

122 DeLaCoste-Messelière, Delphes 1943, Taf. 134. Schefold, Bildhauer Taf. 77.
123 Pfuhl, Malerei Abb. 392. 369. Schefold a. O. Taf. 74f.
124 Delphes a. O. 132. 128. Schefold a. O. Taf. 80f.
125 Pfuhl a. 0. Abb. 172ff. 405. 424.
126 Pfuhl a. O. Abb. 423a. 472f. J. Sieveking-C. Weickert, 50 Meisterwerke 1928.
127 E. Buschor, Plastik der Griechen 1936, 50.
128 Bei H. Schräder, Marmorbildwerke 1939, 40, 44.
129 Wie auf Frühwerken des Duris (Pfuhl Abb. 450) und des Kleophradesmalers (Pfuhl

Abb. 372f.) und auf der Basis mit den Hockeyspielern (Schefold, Bildhauer 82f.).



92 Karl Schefold

Alle diese Beobachtungen lassen vermuten, daß man die Seite eines Bauwerks zuletzt
aufführte, die besonders betont werden sollte. Sonst hätte ja die Rückseite des Bauwerks die
reifere künstlerische Durchbildung erfahren als die Vorderseite. Beim Zeustempel von
Olympia allerdings ist der Bauvorgang komplizierter, was zu einer Kontroverse über die
Reihenfolge der Entstehung der Skulpturen geführt hat. Alle Details sind am Westgiebel
klassischer, differenzierter und reifer, wie Buschor a. 0. bewiesen hat. Der Westgiebel wurde
also nach dem Ostgiebel vollendet. In der Komposition aber ist der Westgiebel altertümlicher.

Der einheitliche Bewegungsfluß, bei dem jede Einzelform über sich hinausweist, ihre
Fortsetzung verlangt, in ein größeres Ganzes eingehen will, bildet weiter, was der Ostgiebel
von Aigina gegenüber dem Westgiebel an neuem gebracht hatte. Gegenüber dieser
malerischen Richtung bereitet der Ostgiebel von Olympia mit seiner plastischen Isolierung der
Gestalten die Kompositionsweise des östlichen Parthenongiebels vor. Die ältere
verschlungene Kompositionsweise findet sich in mächtiger Verspannung paralleler Achsen
auch in den Tyrannenmördern des Kritios (Museum Helv. 11944,190), etwas später auf dem
Tityoskrater des Aigisthosmalers (Furtwängler-Reichhold Taf. 164) und etwas gelöster auf
den Vasenbildern der sechziger Jahre, die auf die polygnotischen Gemälde im Theseion
zurückgehen (wie Pfuhl Abb. 489). Die Komposition des Ostgiebels dagegen entspricht den
jüngeren polygnotischen Gemälden in der Stoa Poikile und in der Lesche der Knidier in
Delphi, die in die fünfziger Jahre datiert sind, und deren Komposition man sich nach dem
Argonautenkrater vorstellen kann (Pfuhl Abb. 492). Polygnot entwickelt den malerischen
Stil seiner älteren Werke zu einem plastisch linearen, mit dem er die Parthenonkunst
vorbereitet130, und genau entsprechend verhalten sich West- und Ostgiebel von Olympia. An
Stelle des gewaltigen tragischen Handelns im Sinn des Aischylos (vgl. B. Snell, Antike 1944)
treten Bilder tragischer Spannung. Auch die Bewegungsbilder werden im neuen Geist
umgestaltet. Im Gegensatz zu dem älteren Tityosbild schildert das des Penthesileamalers
(Pfuhl Abb. 502) mehr die Wirkung als die Tat: die Lichterscheinung des Gottes, der als
steiler Strahl hereinbricht, den Gegner entwaffnet und dessen Mutter entsetzt. Auch auf
der Penthesileaschale (Pfuhl Abb. 501) ist nicht mehr der Vorgang des Kampfes betont, wie
auf den älteren Bildern, auf denen der Sieger zum tödlichen Streich ausholt, sondern die
Fürstin ist dem Sieger um Gnade flehend zu Füßen gefallen, waffenlos, und im Todesstoß
Achills kommt schon das seelische Geschehen zum Ausdruck, das auf den verhängnisvollen
Augenblick folgt. Die neue Fassung des Kampfmotivs ist in dieser großartigen Gestaltung
Polygnots würdig und wird dann auf vielen jüngeren Vasen wiederholt, aber nirgends so tief
verstanden.

Was von der Komposition der Giebel gilt, gilt auch vom Bau der Einzelfigur: Der Kontrapost

ist bei Zeus, Oinomaos, Pelops deutlicher als bei Apollon. Dieser ist ganz Tat,
Vollstrecker des Schicksals; Zeus voll verhaltener Erregung, das kommende Unheil kaum mehr
bergend. Aus all diesen Gründen haben andere den Ostgiebel für jünger gehalten (zuletzt
L. Curtius, Antike Kunst II 216ff.). Jedenfalls kann man aus den Giebeln nicht auf eine
Erbauung des Tempels von Ost nach West erschließen; der Bauvorgang war komplizierter.

Anhang VI
Der erste Held, der die Amazonen besiegt, ist Herakles. Inschriftlich gesichert erscheint

er im Amazonenkampf zuerst auf einem frühkorinthischen Alabastron in Imbros um 610
(Payne, Necrocorinthia Nr. 366, S. 130, 161; Fredrich, Athen. Mitt. 33, 1908, 112 [Abb.]).
Durch die typologische Übereinstimmung wird die Deutung auf Herakles (und nicht Achill)
im Amazonenkampf gesichert auch für das erste große Denkmal griechischer Monumentalmalerei,

den noch unveröffentlichten, um 700 gemalten Schild von Tiryns in Nauplia.
Sind hier die Vorkämpfer in älterer homerischer Weise gewaltig herausgehoben, so bildet
das korinthische Alabastron die Szene zu einem Kampf zweier je durch drei Kämpfer
vertretenen Phalangen um. Erst ein Dinos im Louvre (E 875 Corpus Vasorum 2 III H d
Taf. 18, 2) gestaltet um 570 ein vielfiguriges verflochtenes Bild im Geschmack der jüngeren
homerischen Epik, mit kühner Mannigfaltigkeit, malerischen Überschneidungen und einer
Fülle von Namen. Das Heraklesepos des Peisandros dürfte diesem Bild nicht lange vorausgehen,

und auch die schönste der tyrrhenischen Amphoren, die das Tor der Amazonenstadt
zeigt (Thiersch, Tyrrh. Amph. Nr. 54 S. 58ff. 64; um 565) läßt vermuten, daß gerade damals
die Sage vom Kampf des Herakles gegen Themiskyra besungen wurde, die dann später durch
Theseus Teilnahme bereichert wird.

130 Die Stilisierung des Chitons beim Euphorbos (Furtwängler-Reichh. Taf. 167) ist
offensichtlich polygnotisch und wird in den Südmetopen des Parthenon in die Großplastik
übernommen.



Kleisthenes 93

Anhang VII
Die Sage von der Liebe und dem Raub der Antiope verbindet die Motive von Herakles'

Amazonenkampf und von Achills Kampf mit Penthesilea, von der sie das Liebesmotiv
übernimmt. Der Kampf mit Penthesilea wird erst auf korinthischen Bronzereliefs seit etwa
600 dargestellt (600: Olympia, unveröffentlicht; 570: Fouilles de Delphes V Taf. 21; Athen.
Mitt. 1916 Taf. 4) ; in der attischen Kunst sogar erst seit Exekias (Pfuhl Abb. 232 ; Technau,
Exekias Taf. 26), der die Helden in so durchdachtem Gegensatz, mit solcher Kraft des
Blickes gegenüberstellt, daß ihm das Motiv der Liebe Achills bekannt gewesen sein muß.
Exekias' Seinsbilder des Ethos stehen den Schicksalsbildern des Polygnot schon ganz nahe.
Es ist sicher kein Zufall, daß das Bild genau in derselben Zeit in Athen übernommen wurde,
die auch den Kampf des Herakles gegen die Amazonen zu Einzelkämpfen dramatisch
vereinfacht (Oltosschale Jahn, Dichter auf Vasenbildern Taf. 3). Andere spätarchaische Bilder
spielen dann mit dem Liebesmotiv von Achill und Penthesilea, wenn sie die beiden anmutig
sich als Reiter begegnen (Gerhard, Aus. Vasenbilder Taf. 205) oder Achill die tote Penthesilea

aus der Schlacht wegtragen laßen, in einer gefühlvollen Umbildung des alten großartigen
Bildes des Aias, der den toten Achill aus der Schlacht trägt (Corpus Vasorum London 7

III H e Taf. 84, 3). Es ist verständlich, daß gerade in dieser Zeit die Sage von der Liebe
des Theseus und der Amazonenkönigin geschaffen wurde.

Vergleicht man die Überlieferung der Herakles- und der Achill-Amazonenbilder, dann
wird man auch die Entstehung der Aithiopis erst in der Zeit annehmen, in die oben das
Heraklesepos des Peisandros datiert wurde131. Daß andere Szenen aus der Aithiopis schon
im 7. Jahrhundert vorkommen, wird sich daraus erklären, daß es ältere Einzelepen gab.

Anhang VIII
Die kostbaren Reste der beiden kleinen Giebel des Schatzhauses der Athener bestätigen

den Befund der Metopen. Die sicherste Beobachtung in deLaCoste-Messelières ausgezeichneter

Behandlung der Giebel ist, daß auf der Ostseite, im Hauptgiebel, nicht wie in älteren
Giebeln ein von vorn gesehenes Viergespann die Komposition beherrschte (Alkmeoniden-
tempel, Athenetempel, Schatzhaus von Massilia Delphi, Tempel Larisa132), sondern daß
zwei Gespanne im Profil in den Ecken standen und wartend dem Geschehen der Mitte
beiwohnten, wie im Ostgiebel von Olympia133. In der Malerei gab es die Gespanne, die ein
Hauptgeschehen in der Mitte flankieren, schon früher134, aber neu ist im Giebel die
erwartungsvolle Ruhe der Gespanne, die wie bei keinem älteren Giebel die Ecken der Mitte
unterordnet. DeLaCoste-Messelière betont, daß damit die Lösung des Ostgiebels von Olympia
zum erstenmal in der Plastik erscheint. Auch die klassische kontrapostische Durchbildung
der Giebelflanken dürfte sich am Athenerschatzhaus schon vorbereitet haben. Natürlich
kann nicht dieser kleine Bau das Vorbild für Olympia gewesen sein, sondern es muß wieder
die Malerei, vielleicht die des Kimon von Kleonai, das Vorbild des Schatzhauses geschaffen
haben, wie die polygnotische Malerei das Vorbild für die Giebel von Olympia gab. Auch die
klassisch kanonische Gegenüberstellung eines ruhigen Ostgiebels und eines bewegten
Westgiebels erinnert an Olympia; in archaischer Zeit war das einzige Vorbild der delphische
Alkmeonidentempel.

Die Kriegerfragmente, die deLaCoste-Messelière dem Westgiebel zuweist, sind gepanzert,
aber es scheint auch nackte Krieger gegeben zu haben. Der Torso VIII ist so stark bewegt,
daß ihn auch der Herausgeber nur zweifelnd dem Ostgiebel zuweist. Gab es also nackte und
bekleidete Krieger, so ist die wahrscheinlichste Deutung die auf einen Amazonenkampf,
und zwar diesmal den des Herakles, der in den Metopen ja fehlt. Die Panzerung erklärt sich
am besten bei Amazonen, bei Männern würde man in einem attischen Giebel, entsprechend
dem Gigantengiebel der Akropolis, heroische Nacktheit erwarten135. Fast gleichzeitig wurde
auch der schöne kleine Giebel von Theben (L. Curtius, Athen. Mitt. 30, 1905, 375ff. Taf. 13)
mit einem Amazonenkampf verziert, als dessen Helden der Herausgeber mit Recht Herakles
annimmt.

131 So auch G. Bethe, Homer II 339 f.
132 Larisa am Hermos II 1940, 118. 130. I 158 (Schefold).
133 Annales de l'Ecole des Hautes Etudes de Gand 2, 1938, 111 ff.
134 Pfuhl Abb. 350 und oft.
135 Auch Torso IX erscheint mir als zu stark bewegt für den Ostgiebel. Der Herausgeber

sieht in ihm den Rest eines Stehenden mit rechtem Stand- und linkem Spielbein. Die
Entlastung des Spielbeins würde aber dann schon der Stilstufe von Olympia entsprechen und
weit über den Kritiosknaben hinausgehen.


	Kleisthenes : der Anteil der Kunst an der Gestaltung des jungen attischen Freistaates

