
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Artikel: La publication du De Rerum Natura et la VIe Eglogue de Virgile

Autor: Berchem, Denis van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La publication du DE REKUM NATURA
et la Vie Eglogue de Virgile

Par Denis van Berchem

Si, dans la vie de Lucrèce, tout est matière à controverse, un point toutefois
ne souffre plus de discussion : c'est que le De rerum natura, manifestement inachevé,
est un poème posthume. Lin deuxième point paraît admis, expressément ou tacitement,

par tous les historiens de la poésie latine, c'est que la publication de l'ouvrage
a eu lieu aussitôt après la mort du poète, ou dans un délai de quelques mois au plus.
Ce deuxième point appelle un nouvel examen.

Rappelons brièvement les données dont on dispose pour calculer la date de la
mort de Lucrèce. C'est, d'une part, la notice de St. Jérôme, qui fait naître le poète
en 94 av. J.-C. (ou en 96, d'après le manuscrit A) et le fait mourir anno aetatis

XLIIII, soit en 51 (ou en 53, d'après A), la quarante-quatrième année de sa vie
signifiant pour nous à l'âge de 43 ans. C'est, d'autre part, le renseignement contenu
dans la Vie de Virgile due, par l'intermédiaire de Donat, à Suétone: initia aetatis

Cremonae egit (Vergilius) usque ad virilem togam, quam XVII anno natali suo

accepit isdem Ulis consulibus iterurn duobus, quibus erat natus. Evenitque ut eo ipso
die Lucretius poeta decederet. Ce renseignement porte en lui-même une contradiction,

car Pompée et Crassus ont exercé le consulat ensemble à 15 ans de distance,
en 70 et en 55. Il faut donc, ou bien rejeter comme inexacte la date consulaire et

adopter, pour le tirocinium de Virgile et la mort de Lucrèce, l'année 54; ou bien
lire dans le texte XVI au lieu de XVII anno et ramener les deux événements à 55 ;

ou encore respecter intégralement le passage de Donat, mais remonter d'une année

la naissance de Virgile, en admettant avec Carcopino1) que celui-ci est venu au
monde design. Pompeio Crassoque cos., soit le 15 octobre 71.

Quelle que soit la solution choisie, le renseignement de Donat demeure
inconciliable avec celui de St. Jérôme. On sait que la chronologie de St. Jérôme est
constamment fautive, et qu'il n'y a pas lieu, par conséquent, de la retenir contre le

témoignage d'une autre source2). La date de 55 trouve un appui dans le fait qu'en
février 54, Cicéron mentionne le poème de Lucrèce dans une lettre bien connue à

son frère Quintus, et qu'il semble avoir en main, à ce moment, le manuscrit du
De rerum naturai3).

Le bi-millénaire de Virgile, dans Revue des études latines, IX, 1931, p. 45.
2) R. Helm, Hieronymus'' Zusätze in Eusebius' Chronik und ihr IVert für die Literatur-

Geschichte, dans Philologus, Suppl. Bd. XXI, H. 2, 1929, p. 33 et 92.
3) Le choix de 55 pour la mort de Lucrèce amène à fixer à 98 sa naissance, ce qui a l'avantage

de concorder avec l'indication contenue dans le Monacensis 14429, dont la source



La publication du DE KERUM NATURA 27

St. Jérôme est seul à nous avoir transmis une indication relative à l'édition du
De rerum natura, et il convient ici de citer en entier la notice qu'il consacre à

Lucrèce: Titus Lucretius poeta nascitur, qui postea amatorio poculo in furorem

versus, cum aliquot libros per intervalla insaniae conscripsisset, quos postea Cicero

emendavit, propria se manu, interfecit anno aetatis XLIIII. La valeur de cette
notice a été mainte fois contestée. On en a'dénoncé l'invraisemblance. On a douté

qu'elle ait été empruntée, comme les autres renseignements littéraires notés par
St. Jérôme en marge de la chronique d'Eusèbe, au De viris illustribus de Suétone.

Arguant du silence observé par tous les auteurs antérieurs au chronographe, par
Lactance en particulier, à l'égard de la folie et du suicide attribués à Lucrèce, on
a soutenu, tout récemment encore4), que ce destin tragique n'était qu'une fable
inventée au IVe siècle.

Sans rouvrir le débat dans son ensemble, remarquons qu'il serait faux d'attacher
le même poids aux divers éléments contenus dans la notice de St. Jérôme. La vie
de Lucrèce a, selon toute apparence, échappé à l'attention de ses contemporains;
elle peut s'être de bonne heure colorée de légende, lorsque la publication du
De rerum natura eut révélé son génie. En revanche, l'histoire du texte, en raison
de l'intérêt qu'il suscita, doit avoir été connue avec plus de précision. Laissant
donc ici de côté les détails biographiques, qui échappent à tout contrôle, nous nous
bornerons à examiner le problème de l'édition du poème.

L'édition du De rerum natura a-t-elle été faite, ou non, par les soins de Cicéron
Ceux qui répondent par l'affirmative invoquent l'allusion au poème contenu dans

la lettre à Quintus, de février 54. Ceux qui répondent par la négative font état
du silence observé par Cicéron à l'égard de Lucrèce dans ses ouvrages
philosophiques.

Ce silence est en effet déconcertant. On sait qu'à partir de 45 et jusqu'à sa mort,
Cicéron a composé une série d'ouvrages qui devaient donner à ses concitoyens une

vue systématique des doctrines philosophiques grecques. Bien qu'il n'eût pas lui-
même de sympathie pour l'épicurisme, il ne pouvait ignorer une école qui comptait
déjà, dans la société lettrée de Rome et parmi les familiers de l'orateur, de
nombreux adhérents. Aussi ne manque-t-il pas de rappeler le point de vue épicurien,

ou, dans les dialogues les plus importants, charge-t-il de ce soin un des interlocuteurs

qu'il met en scène: L. Manlius Torquatus, dans le De jinibus bonorum et

malorum, C. Velleius, dans le De natura deorurn. Ces exposés ont pour base une ou

plusieurs sources épicuriennes grecques. Mais Cicéron, qui fait œuvre de vulgarisation,

ne s'interdit pas les allusions à l'histoire et à la vie de Rome, aux événements

et aux personnages contemporains. Or nous ne trouvons dans aucun de ses traités

n'est pas connue: T. Lucretius poeta nascitur sub consulibus anno XXVII ante Vergilium.
On obtient en effet la chronologie suivante: 98, naissance de Lucrèce; 71, naissance de
Virgile; 55, mort de Lucrèce et tirocinium de Virgile. Cf., outre les études de Carcopino et
de Helm citées dans les notes précédentes, Mewaldt, dans Pauly-Wissowa, R.-E., XIII.
c. 1661 (Lucretius).

4) K. Ziegler, Der Tod des Lucretius, dans Hermes, LXXI, 1936, p. 421.



28 Denis van Berchem

une allusion à Lucrèce, et pas davantage une réminiscence indiscutable du De

rerum natura, qui pourtant, d'après nos manuels, circulait depuis quelque dix ans
dans le public romain. S'il est vrai qu'ici ou là, le texte du poète et celui du prosateur

se ressemblent de façon certaine, il s'agit toujours, dans ces passages, de

dogmes épicuriens qui devaient reparaître sans changement chez tous les auteurs
de l'école5), et, de ces rapprochements, on ne saurait déduire autre chose que
l'existence de sources communes. En dépit des affirmations de certains philologues,
acharnés à découvrir chez Cicéron une trace de la lecture du De rerum natura6),
nous croyons devoir admettre, en raison même de son apparence paradoxale, la
conclusion de l'enquête faite par un éminent éditeur et spécialiste de Lucrèce,
W. A. Merrill: c'est que le souvenir du poète et de son œuvre est totalement absent
des écrits philosophiques de Cicéron. «I doubt very much whether Cicero ever read

the poem7).»
A première vue, cette conclusion devrait nous amener à rejeter le renseignement

de St. Jérôme, d'après lequel Cicéron aurait préparé lui-même l'édition du De rerum
natura. Mais se borner à nier que Cicéron ait publié le poème au lendemain de la
mort de Lucrèce, c'est, à notre avis, demeurer à mi-chemin de la vérité. Car, si

nous admettons qu'un autre que lui l'a fait à cette date, l'attitude ultérieure de

Cicéron à l'égard du poète n'en demeure pas moins surprenante. Aucune des
explications proposées jusqu'ici (fidélité du compilateur à ses sources grecques, omission
voulue des poètes contemporains, éloignement pour l'épicurisme, etc.) ne satisfait
entièrement l'esprit. La seule, selon nous, qu'on puisse retenir, c'est qu'à l'époque
où Cicéron composait ses traités, le De rerum natura était encore inédit.

L'argument ex silentio dont nous étayons notre thèse prend une force particulière

dans les quelques passages où Cicéron s'exprime sur le compte des auteurs
latins qui ont exposé avant lui et propagé la doctrine épicurienne. Il déplore leur
indigence et leur succès immérité: Acad, post., I, 2, 5 (c'est Varron qui parle),
Vides autem - eadem enim ipse didicisti - non posse nos Amafinii aut Rabirii similis
esse, qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos positis volgari sermone disputant;
nihil définiant, nihil partiuntur, nihil apta interrogations concludunt, nullum denique
artem esse nec dicendi nec disserendi putant... lam vero physica, si Epicurum, id est

Democritum, proharem, possem scribere ita plane ut Amafinius8). Cet Amafinius,
ainsi pris à partie, avait donc mis en latin la Physique d'Epicure. Cicéron le désigne
ailleurs comme le premier en date des écrivains épicuriens de Rome: Tusc., IV, 3

(après avoir observé qu'aucune des grandes écoles philosophiques grecques n'a
pendant longtemps trouvé d'interprète parmi ses adeptes romains), illis silentibus

5) W. A. Merrill, Cicero's Knowledge of Lucretius's Poem, dans Univ. of California Puhl,
in Class. Philology, II, 1909, p. 35, où sont passés en revue les passages parallèles de Lucrèce
et de Cicéron. Voir aussi, à leur sujet, le commentaire de Lucrèce par A. Ernout et L. Robin,
t. I-III, Paris, 1925-1928.

6) Munro, ad Lucr. I, 74; III, 983; VI, 396; F. Münzer, dans Rhein. Museum, LXIX,
1914, p. 629.

7) Op. cit., p. 42.
8) Même dédain dans Tusc., I, 3, 6; II, 3, 7.



La publication du DE KERUM NATURA 29

C. Amafinius extitit dicens, cuius libris editis commota multitudo contulit se ad earn

potissimum disciplinam, sive quod erat cognitu perfacilis, sive quod invitabantur
inlecebris blandis voluptatis, sive etiam, quia nihil erat prolatum melius, illud, quod

erat, tenebant. Post Amafinium autem multi eiusdem aemuli Talionis multa cum

scripsissent, Italiam totam occupaverunt. On se souviendra ici de l'affirmation de

Lucrèce, qu'il est le premier à transcrire en latin l'enseignement d'Epicure :

Denique natura haec rerum ratioque repertast

nuper, et hanc primus cum primis ipse repertus
nunc ego sum in patrias qui possim vertere voces9).

Il y a là, il est vrai, un lieu commun littéraire, et le triomphant

Aria Pieridum peragro loca nullius ante

trita solo10)

trouve de nombreux échos dans la poésie latine. Tour à tour, Ennius11), Virgile12),
Horace13), Properce14), se sont vantés d'avoir doté Rome d'un genre nouveau.
Mais pas plus que nous ne pouvons aujourd'hui accuser ces poètes d'usurper un
mérite qui ne leur revient pas, nous n'avons le droit, dans le cas qui nous occupe,
d'infliger un démenti à Lucrèce. Celui-ci souligne la difficulté qu'il rencontre à

plier le latin à l'expression des idées philosophiques, et à créer une terminologie
équivalente à celle du maître dont il veut reproduire la pensée:

Nec me animi fallit Graiorum obscura reperta
difficile inlusirare latinis versibus esse,

multa novis verbis praesertim cum sit agéndum

propter egestatem linguae et rerum novitatem15).

Lucrèce ne connaît pas Amafinius, qui, traduisant en prose la doctrine d'Epicure,

lui aurait frayé la voie. La composition du De rerum natura précède donc la
diffusion des livres d'Amafinius16). Mais, puisque Cicéron désigne ce médiocre
écrivain comme le premier représentant latin de l'école épicurienne, il faut donc

que le poème de Lucrèce soit demeuré ignoré des contemporains bien au-delà de

l'année 54, dont on date habituellement sa publication.

9) V, 335-338.
10) I, 926, repris IV, 1.

u) Ann., 213, Vahlen.
12) Bue., VI, 1; Georg., III, 291.
13) Epist., I, 19, 21; Carm., III, 30, 13.
14) III, 1, 3 et suiv. U s'agit de l'élégie imitée de Callimaque, et le passage contient peut-

être une allusion à Tibulle, dont les élégies sont postérieures au Monobiblos.
15) I, 136-139; cf. 832 et III, 260.
16) Cicéron raille la terminologie d'Amafinius (Acad, post., I, 2, 6) et de Catius (Ad Farn.,

XV, 16, 1). Comme Amafinius, Lucrèce évite atomus et use de corpuscula, mais concurem-
ment avec beaucoup d'autres expressions auxquelles il prête le même sens. Il ne paraît
pas qu'en traduisant les notions épicuriennes, Cicéron ait emprunté son vocabulaire à
Lucrèce: F. Peters, T. Lucretius et M. Cicero quo modo vocabula Graeca Epicuri disciplinae
propria Latine verterint, Münster, 1926.



30 Denis van Berchem

Voudra-t-on, pour défendre cette date, trouver à tout prix une raison au silence
observé par Cicéron à l'égard de Lucrèce, voici qu'un deuxième témoin s'avance,
auquel on n'a pas, jusqu'ici, prêté beaucoup d'attention: c'est C. Cassius Longinus,
le futur meurtrier de César. Dans une lettre à Cassius, du mois de janvier 45,
Cicéron se moque plaisamment des idées épicuriennes que professe depuis peu son

correspondant. Après avoir rappelé la théorie des simulacres, auxquels un certain
Catius avait donné, en latin, le nom de spectra (nam ne te fugiat, Catius Insuber,
'EmxovQeioç, qui nvper est mortuus, quae ille Gargettius17), et iam ante Democritus
eïôcoXa, hic «spectra» nominal), il continue : Doceastu meoportebit, cum salvus veneris,
in meane potestate sit spectrum tuum, ut, simul ac mihi con libitum sit de te cogitare,
Mud occurrat18). Cassius répond: Non me hercule in hac peregrinatione quicquam
libentius facio quam scribo ad te; videor enim cum praesenle logui et iocari. Nec tarnen
hoc usu venit propter «spectra Catiana»; pro quo tibi proximo epistula tot rusticos
stoicos regeram, ut Catium Athenis natum esse dicas. Ipse enim Epicurus, a quo
omnes Catii et Amafinii, mali verborum interprètes, profidscuntur, dicit, etc.19).

Cassius, à son tour, cite les auteurs épicuriens latins, et le mépris dont il les

enveloppe est égal à celui de Cicéron. Avec Catius, auquel Quintilien décernera plus
tard une qualification moins sévère20), il nomme Amafinius, que nous connaissons

déjà. La mention de Lucrèce eût été à sa place dans cette passe courtoise, où
Cassius ironise sur les écrivains favoris de son correspondant. Mais, pas plus que
Cicéron, en janvier 45, lui, l'épicurien, ne connaît Lucrèce. Son témoignage recoupe
celui de l'orateur.

Mais, objectera-t-on, n'avons-nous pas perdu de vue la mention de Lucrèce qui
figure dans la lettre de Cicéron à son frère Quintus, du mois de février 54 Il est

temps, en effet, de revenir à ce texte, qui va nous permettre de parfaire notre
hypothèse. A Quintus, qui vient de s'absenter de Rome, Marcus commence par
dire qu'il n'a rien de particulier à raconter. Mais il ajoute: quem ad modum coram

cum sumus sermo nobis deesse non solet, sie epistulae nostrae debent interdum alucinari.
Suivent deux échos du Sénat, et la promesse d'écrire tous les jours. Puis cette

phrase: Lucreti poemata, ut scribis, ita sunt, multis luminibus ingeni, multae tarnen

art is. Sed cum veneris21). Comment comprendre les deux termes de cette appréciation

Convient-il de corriger le texte, en introduisant une négation, soit dans le

premier membre (non multis luminibus ingeni, Lachmann), soit dans le second

(non multae tarnen artis, Bergk) Ou est-ce dans l'interprétation des deux mots
ingenium et ars qu'il faut chercher la clé de l'antithèse dont tarnen atteste la
présence C'est un de ces problèmes classiques sur lesquels les philologues mesurent

17) Entendez Epicurus.
18) AdFam., XV, 16, 1-2.
19) Ibid., XV, 19, 1-2.
20) Inst. Orat., X, 1, 124.
21) Ad Quint, jr., II, 9, 3, Purser. D'autres éditeurs unissent les trois derniers mots à la

phrase qui suit et sur laquelle s'aehève ce billet : Sed cum veneris, virum te putabo si Sallusti
Empedoclea legeris, hominem non putabo.



La publication du DE RERUM NATURA 31

depuis longtemps leur ingéniosité22). Ils ont découvert de multiples solutions,
toutes également séduisantes, et qui n'ont qu'un tort, c'est de ne pouvoir être
vérifiées. Nous aurons garde d'intervenir dans un débat qui n'est pas près de se

clore, et nous nous contenterons d'extraire de ce texte si discuté ce qu'il paraît
contenir relativement à l'histoire du De rerum natura. Quintus, dont on sait par
ailleurs le goût pour la poésie, a mis la main sur les poemata de Lucrèce ; par ce

pluriel, il faut sans doute entendre le manuscrit, en feuillets indépendants, du
défunt poète23). Il l'a envoyé, avec un mot d'appréciation, à son frère, qui ratifie
son jugement, ou l'amende partiellement (car multae tarnen artis peut être de

Quintus aussi bien que de Marcus). Mais, si la ponctuation que nous adoptons avec
Purser est la bonne, il attendra le retour de Quintus pour juger définitivement,
avec lui, de la valeur du poème. Quel que soit le sens qu'on attribue à sa phrase,
on doit convenir qu'elle ne témoigne pas d'un grand enthousiasme pour l'œuvre de

Lucrèce.

Ainsi, en février 54, le manuscrit du De rerum natura est arrivé chez Cicéron,

qui en a lu juste assez pour se faire une opinion provisoire. Dix ans plus tard, alors

que, donnant tout son temps à la philosophie, il consacre de nombreuses pages à

l'épicurisme, le souvenir du poème ne semble pas effleurer son esprit. Et, dans le

cercle de ses amis, qui compte plusieurs disciples du maître du Jardin, il ne se

trouve personne pour lui en rappeler l'existence. Est-il permis maintenant d'imaginer

ce qui a pu se passer Au risque de scandaliser quelques dévots du grand
orateur, nous avancerons ici une explication qui nous paraît la meilleure, parce que
la plus simple et la plus humaine. Bien loin de songer à publier le De rerum natura,
dont il ne soupçonne pas le véritable prix, Cicéron en a égaré le manuscrit. Il a
d'autres intérêts ; sans parler des soucis politiques, et de plusieurs procès importants,
il commence le De republica. L'entretien annoncé avec Quintus n'aura pas lieu.

Quintus ne rentre à Rome que pour peu de temps, pressé qu'il est de rejoindre en
Gaule César, avec qui il fera campagne jusqu'en 5224). Puis c'est le départ des deux
frères pour la Cilicie ; puis c'est la guerre civile Le manuscrit de Lucrèce dort
enseveli dans quelque recoin de la bibliothèque de Cicéron, à Rome ou à Tusculum.

Qui donc l'aura retrouvé Cicéron, fortuitement, ou Tiron, que son maître
chargeait de mettre ses livres en ordre25) Plus vraisemblablement Tiron, après
la mort de l'orateur, lorsqu'il aura procédé à l'inventaire par lequel s'ouvrent toutes
les liquidations.

22 Schanz-Hosius, Geschichte der röm. Literatur, I, 4e éd., Munich, 1927, p. 274. En dernier
lieu, W. Schmid, dans Gnomon, 1944, p. 1.

23) Cf. carmina Lucreti, Ov., Am., I, 15, 23, et Gell., Noct. Att., I, 21, 5. Le pluriel poemata
peut aussi s'expliquer par l'état matériel du manuscrit, qui masquait, à qui ne le lisait pas
en entier, la profonde unité de l'ouvrage. L'hypothèse de F.H. Sandbach, «Lucreti poemata»
and the Poet's Death, dans Class. Review, LIV, 1940, p. 72, suppose une publicité faite
autour du poème du vivant de son auteur, qui rend plus incompréhensible encore soit le
retard survenu dans l'édition du De rerum natura, soit le silence de Cicéron et de Cassius
à l'égard de Lucrèce.

24) F. Miinzer, dans Pauly-Wissowa, R.-E., art. Q. Tullius Cicero, col. 1295.
25) Ad Fam., XVI, 20: libros compone, indicem, cum Metrodoro libebit.



32 Denis van Berchem

C'est le moment de relever que St. Jérôme n'attribue pas à Cicéron l'édition
proprement dite des six livres du De rerum natura. Il use du verbe emendavit.
L'emendatio et Veditio sont deux opérations conjointes, mais successives, et que les

Anciens distinguaient parfaitement26). Rien ne s'oppose donc à ce que la publication

ait été faite par Tiron, dont nous connaissons la remarquable activité d'éditeur.

Rien ne s'oppose non plus à ce que Tiron, conscient des éclatantes beautés

du poème qu'il livrait au public avec douze ans de retard, ait reporté sur son

maître, dans une pensée de pieuse fidélité, l'honneur d'une emendatio hypothétique27).

D'aucuns préféreront supposer, à l'origine du renseignement de St. Jérôme, une
confusion née d'une faute de lecture. Le texte du poème peut avoir été accompagné
d'une indication telle que M. Tullius M. I. Tiro emendavit, qui, déformée ou mal

interprétée, aura fait naître l'idée que le grand orateur n'était pas étranger à la

publication du volume. Quoi qu'il en soit, c'est le nom de Tiron qui s'offre avec
le plus de probabilité comme celui du premier éditeur du De rerum natura28).

Nous avons ainsi atteint ce double résultat : 1° La publication du poème de

Lucrèce est postérieure à la rédaction des écrits philosophiques de Cicéron;
2° égaré chez Cicéron après la mort du poète, le manuscrit du De rerum natura a été

retrouvé en 43 ou en 42 et publié soit par Cicéron en 43, soit plutôt par Tiron en 42

ou même en 41. De ces deux points, le second est conjectural, le premier seul nous

paraît assuré. Peut-être hésiterions-nous encore à assigner une date aussi basse à

la publication du poème si, après Cicéron et Cassius, nous n'avions rencontré un
troisième témoin, Virgile.

Les rapports de la poésie de Virgile avec celle de Lucrèce ont été fréquemment
étudiés. Mais comme il semblait aller de soi que l'œuvre entière du Mantouan fût
postérieure à la publication du De rerum natura, personne ne s'est mis en peine de

rechercher le terme à partir duquel ces rapports apparaissent.
Cette recherche, à laquelle nous incitent désormais les conclusions que nous

venons de formuler, se complique de problèmes d'authenticité, d'abord, de chronologie,

ensuite. Les premiers sont ceux que soulèvent les poèmes contenus dans
VAppendix Vergiliana, et dont les trois principaux, le Culex, la Ciris et YAetna
offrent de nombreux passages imités de Lucrèce. Si ces poèmes étaient authen-

26) Cic., Ad Att., II, 16, 4: me roget (Quintus) ut annalis suos emendem et edam. Voir le
Thés. ling, lat., s. v. edo et emendo.

27) On discerne le regain de crédit que cette précision inattendue pourrait valoir à
l'ensemble de la notice de St. Jérôme; car c'est peut-être à la Vie de Cicéron, écrite par Tiron,
que remontent, par l'intermédiaire de Suétone, les renseignements biographiques relatifs à
Lucrèce. Il faut observer toutefois qu'en mentionnant la publication de l'Enéide par Varius
et par Tucca, St. Jérôme use aussi du seul verbe emendare qui, dans le cas particulier,
implique l'édition du poème.

28) C'est déjà à Tiron que pensait W. A. Merrill, dans une note donnée à YAmer. Journal
of Philology, XXXIV, 1913, p. 496: "Tiro put the book together and published it, and the
great orator got the credit. This is the only solution that gives me any peace of mind in this
much debated matter." Mais Merrill n'a pas vu que, pour que son hypothèse fût tout à fait
satisfaisante, il fallait encore reporter la publication du poème au ternie de la vie de Cicéron.



La publication du DE BERUM NATURA 33

tiques, nous devrions les tenir pour les premiers produits de la Muse virgilienne et
en reporter la composition à une date sensiblement antérieure aux Bucoliques.
Mais chacun sait que le débat institué à leur sujet ne tend pas vers cette solution.
Pour des raisons qu'il serait hors de propos de rapporter ici, la majorité des

critiques se refuse à les attribuer à Virgile29). En bonne méthode donc, nous ne
saurions prendre le Culex, la Ciris et YAetna pour des témoins dignes de foi dans
l'enquête que nous poursuivons. Bien plutôt, nous pouvons espérer découvrir un fait
nouveau susceptible d'éclairer, en retour, les origines de YAppendix.

L'œuvre indiscutablement authentique de Virgile, dont le poète lui-même a pris
soin, à plusieurs reprises, de marquer le point de départ et l'enchaînement30),
s'ouvre par les Bucoliques. La chronologie des Bucoliques n'a pas encore été fixée
de façon sûre. Nous réservant d'y revenir à une autre occasion, nous nous contenterons

ici d'indiquer l'ordre de succession auquel nous donnons la préférence. On

nous l'accordera d'autant plus volontiers que, sur le seul point important pour
notre recherche actuelle, soit la priorité des Eglogues II, III et V, nous sommes
assurés de l'appui quasi unanime des historiens de Virgile31).

La Ve Eglogue contient, en effet, aux vers 86 et 87, un rappel des Eglogues II
et III. C'est donc que les Eglogues II et III ont été publiées, isolément, les
premières, et que la Ve, où le poète revendique ses droits de propriété, les a suivies
immédiatement. La Vile Eglogue ne comporte aucun indice chronologique, ni
relatif, ni absolu, mais elle constitue, avec les trois précédentes, le groupe de

Bucoliques auxquelles s'applique le plus proprement l'épithète de merae rusticae?2),

et que l'on est porté à considérer comme les plus anciennes du recueil. La Vie Eglogue

est adressée à cet Alfénus Varus, qui eut la tâche ingrate d'installer sur le territoire

de Crémone et de Mantoue les vétérans des triumvirs33). C'est, croyons-nous,
à l'entrée en charge de cet officier, soit dans la première moitié de 40, que Virgile,
comptant sur sa protection, lui fit l'hommage de ce poème. La IVe Eglogue est de

quelques mois antérieure ou postérieure à la Vie, selon qu'on la date, avec Norden,
de 41, ou avec Carcopino, de 40. La IXe Eglogue relate la déception causée à Virgile

par la perte de son domaine; elle est donc de l'été 40, tandis que la le, qui
célèbre l'intervention d'Octavien en faveur du poète, aura suivi. La Ville Eglogue
est datée de 39, par l'allusion à la victoire de Pollion en Dalmatie. Quant à la Xe,
elle se donne expressément pour la plus récente. Enfin, une tradition bien établie

28) Schanz-Hosius, op. cit., p. 72 et suiv.
30) Bue., V, 86 sq.; Georg., IV, 564 sq.; Aen., I, prooem.; cf. Revue des études latines,

XX, 1942, p. 69.
31) Schanz-Hosius, op. cit., p. 37 ; E. de Saint-Denis, éd. de Virgile, Bucoliques, Paris,

1942, p. 3 et suiv.
32) Serv., Comm. in Bue. prooem., p. 3, Thilo. Nous ne disons pas théocritéennes; J. Hu-

baux a démontré en effet le caractère composite des premières églogues : Le Réalisme dans
les Bucoliques de Virgile, Liège, 1927.

33) Dans le fatras de gloses accumulées par les grammairiens anciens à propos des
Bucoliques apparaît comme un témoignage particulièrement précieux, parce qu'émanant d'un
contemporain, l'extrait d'un discours de Cornelius Gallus contre Alfenus Varus, conservé
par Serv. Dan., ad Bue., IX, 10. Cf. J. Bayet, Virgile et les Triumvirs «agris dividundis»,
dans Revue des études latines, VI, 1928, p. 271.

3 Museum Helveticum



34 Denis van Berchem

voulait que Virgile eût composé ses Bucoliques dans l'espace de trois ans34).

L'année 39 étant comprise dans ce triennium, il est difficile de faire remonter les

Eglogues II et III beaucoup au-delà du début de 41.

C'est dans l'ordre où nous venons de les ranger qu'il nous faut maintenant
examiner ces poèmes pour y relever les réminiscences conscientes ou inconscientes de

Lucrèce, qui peuvent y être amalgamées. Opération promptement faite grâce aux
listes dressées par le philologue dont nous avons précédemment invoqué l'opinion,
W. A. Merrill, des expressions parallèles de Lucrèce et de Virgile35). La plupart des

coïncidences qu'il a notées au cours d'un dépouillement méthodique s'expliquent,
cela va sans dire, par la communauté de la langue, du mètre et de la tradition
poétique. On ne doit admettre l'influence de Lucrèce sur Virgile que dans la
rencontre d'un groupement de mots caractéristique, employé par les deux poètes dans

un certain rapport de pensée. Or il n'y a rien de semblable ni dans la Ile Eglogue36),
ni dans la Ille. Pas davantage dans la Ve, car nous ne nous croyons nullement
obligés de voir dans le cri de joie qu'inspire à la nature l'apothéose de Daphnis
(v. 64)

deus, deus ille, Menalca

un souvenir de l'éloge d'Epicure (V, 8)

deus ille fuit, deus, inclute Mem m i.

Dans la Vile Eglogue, on peut se demander si les vers 49 et 50,

Hic focus et taedae pingues, hic plurimus ignis

semper et adsidua postes fuligine nigri,

ne retiennent pas, disjoints, les deux éléments symétriques qui composent, chez

Lucrèce, la fin de vers (V, 296)

pingues multa caligine taedae,

bien qu'il n'y ait aucun lien d'idée entre les deux passages.
Mais, avec les Bucoliques qui suivent, la situation change. La Vie Eglogue, sur

laquelle nous reviendrons, contient dix vers qui sont un démarquage du poème de

Lucrèce, en même temps qu'un rappel de la physique épicurienne. Les Eglogues IV,
IX, I, VIII et X offrent toutes, quoique plus discrètement, un écho du De rerum
natura37).

Ainsi Lucrèce est absent des premières Bucoliques; il est présent, au contraire,
dans toutes les autres. Qu'en conclure, sinon que Virgile a composé les Eglogues II,
III, V et peut-être VII sans connaître le De rerum natura', qu'il l'a découvert dans

34) Suet.-Donat., 25, p. 14, Diehl; Serv., In Aen. prooem., p. 2, Thilo.
35) Parallels and coincidences in Lucretius and Vergil, dans Univ. of California Publ. in

Class. Philology, III, 1918, p. 135.
36) Merrill rapproche Bue., II, 65, trahit sua quemque voluptas de Lucr., II, 258, quo ducit

quemque voluptas. Mais cette dernière leçon, qui remonte à une conjecture de Lambin, est
aujourd'hui abandonnée au profit du texte des manuscrits O et Q, quo ducit quemque voluntas-,

voir les observations de Munro et d'Ernout ad loc.
37) Outre le travail de Merrill, indiqué ci-dessus, voir A. Cartault, Etudes sur les Bucoliques

de Virgile, Paris, 1897.



La publication du DE KERUM NATURA 35

le cours de l'année 41, et qu'à partir de ce moment, le souvenir du poème n'a plus
quitté son esprit. Et n'est-il pas tentant de voir dans cette révélation tardive de

l'œuvre de Lucrèce une confirmation de la date que nous croyons devoir assigner
à sa publication? On dira peut-être que Virgile a ignoré, pendant plus de dix ans,
l'existence du De rerum natura', ou que, sans l'ignorer, il a négligé de le lire; ou
encore que, l'ayant lu trop jeune, il a fallu qu'il mûrit pour en subir le charme.

Explications bien fragiles, si l'on songe au souci de préparation et d'étude, dont
témoigne toute la poésie de Virgile, et au renom acquis par Lucrèce, une fois son

œuvre divulguée38).
Toutefois, la constatation que nous venons de faire, en passant les Bucoliques

en revue, n'emportera pas nécessairement, nous en convenons, l'adhésion à notre
thèse. On pourra toujours contester, sinon le fait observé, du moins la signification

que nous lui donnons. Il nous reste heureusement un dernier argument : c'est
celui que nous offre la Vie Eglogue, si du moins nous l'interprétons correctement.

La Vie Eglogue s'ouvre par une dédicace de 12 vers, dans lesquels le poète
s'excuse de ne pas célébrer, sous forme d'épopée, les louanges de Varus, et, tirant
parti d'un motif de Callimaque, justifie son attachement au genre bucolique, dont
il a au moins le mérite d'être le premier représentant latin. Le poème proprement
dit débute, au vers 13, par l'invocation aux Muses: Pergite, Pierides. Et c'est la
scène, pittoresque et charmante, de Silène, surpris et ligoté dans son sommeil par
deux bergers espiègles, et qui promet un chant pour retrouver sa liberté. L'aventure

n'est pas originale; Virgile l'emprunte à Théopompe. Ce qui est nouveau, en
revanche, c'est la suite. Le chant de Silène, qui émeut la nature et entraîne dans

son rythme jusqu'aux cimes des arbres, déconcerte prodigieusement les

philologues. Silène commence par retracer les origines du monde, d'après le livre V du
De rerum natura, et avec des mots qui recréent un instant l'atmosphère et la langue
de Lucrèce. Puis il passe à l'histoire mythologique, et Virgile, qui rapporte la plus
grande partie du chant au style indirect, évoque brièvement les sujets traités, en
les enchaînant d'une façon presque mécanique: hinc refert...; his adiungit...;
tum canit... ; tum canit... ; quid loquar ...ut narraverit... Toutefois, sur cette trame
légendaire, se détache un épisode marqué d'actualité: c'est, au vers 64, Gallus,
l'ami de Virgile, accueilli par les Muses et recevant de Linus, divino carmine pastor,
avec le chalumeau d'Hésiode, l'ordre de chanter l'origine du sanctuaire d'Apollon
à Grynium. Les cinq vers qui suivent le chant de Silène ramènent le lecteur à la
scène initiale et terminent l'Eglogue par une note réaliste.

Quel est le sens de ce chant, le lien qui unit les éléments, à première vue disparates,

dont il est composé C'est la question qu'on se pose depuis longtemps et à

laquelle on a donné de multiples réponses. Sans remonter trop haut dans le passé
de l'exégèse virgilienne, rappelons la discussion suscitée, au début de ce siècle,

38) Le témoignage de Cornelius Nepos (Att., 12, 4) montre que les contemporains de
Lucrèce ne sont pas restés insensibles aux beautés du De rerum natura. L'indifférence qu'on
leur prête n'a d'autre cause que la date trop haute assignée à la publication du poème.



36 Denis van Berchem

par l'ouvrage de F. Skutsch, Aus Vergils Frühzeit?9). Skutsch affirmait que la

Vie Eglogue était un catalogue des œuvres poétiques de Gallus. Il voulait donc

que Gallus eût traité tous les sujets esquissés par Virgile, y compris une physique
épicurienne, à la manière de Lucrèce. Trop généreuse pour un poète dont la postérité

ne connaît que les élégies et l'épyllion, traduit d'Euphorion, sur le bois sacré

de Grynium, l'hypothèse de Skutsch n'est plus retenue par personne. D'autres
l'ont remplacée. Pour Vollmer40), Virgile entend démontrer la variété des sujets
qui s'offrent au poète bucolique. Mais si, par le moyen de Silène, il en suggère beaucoup,

on ne saurait dire qu'il en traite réellement aucun. Pour Witte41), le chant de

Silène donne un aperçu des projets littéraires de Virgile. Pourquoi, alors, y trouve-
t-on le rappel d'au moins deux poèmes déjà publiés, le De rerum natura et l'épyllion
de Gallus Jachmann42) s'applique à découvrir un principe qui rende compte de

l'ordre des matières de cet énigmatique morceau; il n'en trouve pas un, mais
deux : un ordre chronologique pour le début ; un choix plus libre d'histoires d'amour
ou de métamorphoses pour le reste. Et encore est-il obligé de convenir que l'épisode

de Gallus lui apparaît comme un corps étranger dans cet ensemble.

Examinant à notre tour la composition du chant de Silène, nous observerons

que trois de ses éléments ont reçu du poète un traitement privilégié : la cosmogonie
initiale (10 vers), la passion de Pasiphaé (16 vers) et l'investiture poétique de

Gallus (10 vers). Ce dernier passage, comme l'a dit Skutsch, reproduit vraisemblablement

le début de l'épyllion de Gallus, et le souvenir de ce poème devait
s'imposer d'autant plus impérieusement à l'esprit du lecteur que le nom de l'auteur lui
était rappelé. L'épisode de Pasiphaé n'évoque pour nous aucun poème latin connu,
antérieur à l'Eglogue, mais bien les vers consacrés à l'origine du monde, dont le

style si particulier ne s'explique que par un souci délibéré d'imitation de Lucrèce.
Or, en cette année 40 qui vit naître la Vie Eglogue, l'épyllion de Gallus devait
être une production toute récente de la poésie latine, Gallus étant de deux ou trois
ans plus jeune que Virgile43). Il en allait de même, si nous ne nous trompons pas,
du De rerum natura. Nous voici donc sur la voie d'une solution nouvelle. Le chant
de Silène est bien, comme le pressentait Skutsch, un catalogue. Mais l'unité qu'il y
cherchait n'est pas celle d'un auteur, c'est celle d'un moment. Virgile s'est amusé
à donner, sur un plan auquel le souvenir du chant d'Orphée dans les Argonau-
tiques n'est peut-être pas étranger, une vue cavalière des ouvrages récents qui
occupaient alors les boutiques des libraires romains44). Il en caractérise, de quelques

39) Leipzig, 1901; suivi de Gallus und Vergil, Leipzig, 1906.
40) Rhein. Museum, LXI, 1906, p. 480.
41) Hermes, LVII, 1922, p. 562.
42) Ibid., LVIII, 1923, p. 288.
43) R. Helm, op. cit., p. 60.
44) F. Leo a entrevu cette explication, sans s'y arrêter: Hermes, XXXVII, 1922, p. 22,

«Die 6. Ekloge setzt der Interpretation eine Schranke. Sie erwartet beim Leser ein Verständnis
dafür, warum Silen die Stoffe seiner Lieder auswählt wie er es tut, also vermutlich ein

literarisches, vielleicht die Tagesliteratur betreffendes Verständnis, das schon nicht mehr
vorhanden gewesen zu sein scheint, als der Grund für die gelehrte Vergil-Erklärung gelegt
wurde.»



La publication du DE REKUM NATURA 37

traits significatifs, le sujet et la manière. Il nous offre, si l'on veut, une revue de

l'actualité poétique.
De cette perspective nouvelle, que la Vie Eglogue offre à notre curiosité, les deux

poèmes de Lucrèce et de Gallus sont aujourd'hui les jalons les plus aisément recon-
naissables. Mais si le fragment de Pasiphaé risque bien d'échapper à tout essai

d'identification45), notre hypothèse se vérifie en d'autres endroits du chant de

Silène. La légende d'Hylas avait trouvé des interprètes parmi les poètes de l'école
néo-alexandrine, ainsi qu'en témoigne ailleurs Virgile:

Quoi non dictus Hylas j>ueri6)...

et la polémique à laquelle se livre l'auteur de la Cms47), lorsqu'il définit son sujet,
implique l'existence d'un poème antérieur relatant l'autre version de la légende de

Scylla, celle-là même qu'entendent les auditeurs de Silène.

On notera que ni la Smyrna de Cinna, ni les Noces de Thétis et de Pelée de Catulle
n'ont trouvé place dans cette revue. C'est donc qu'en 40, ces deux poèmes avaient
cessé d'apparaître comme des nouveautés. Catulle semble être mort en 54, et la
Smyrna, dont il a célébré la publication par une épigramme, est certainement
antérieure à cette date. Nous obtenons ainsi un terminus fost quem qui nous permet
d'encadrer le tableau retrouvé de la poésie latine, tableau infiniment précieux

pour nous, puisqu'il enferme, entre autres, le De rerum natura.
Il n'y a plus lieu de s'étonner de l'arbitraire ou de la fantaisie avec lesquels Virgile

compose le chant de Silène. En effet, il se borne à recueillir les thèmes que lui
offrent les poètes à la mode. S'il ne nomme que Gallus, c'est que celui-ci lui était
particulièrement cher; il faisait assez d'honneur aux autres en signalant leur

ouvrage. Il semble même qu'on entrevoie (mais il faut être très discret quand on
parle des intentions d'un poète) le lien qui dans l'esprit de Virgile a pu unir la dédicace

et le corps de l'églogue. Au dignitaire récemment arrivé de la capitale, le poète
de Mantoue donnait peut-être à entendre que sa Muse, tout agreste qu'elle fût,
n'était pas inculte. Et tel Silène reproduisant les chants d'Apollon (omnia quae
Phoebo quondam méditante beatus audiit Eurotas), Virgile faisait retentir, pour
Varus, sur le pipeau bucolique, l'écho de la grande poésie dont Rome s'enorgueillissait.

On aura garde d'apprécier cette œuvre d'art dans un esprit trop moderne. Le
commentaire de Servius a recueilli à son sujet une indication qui, vraie ou non,
nous aide à comprendre l'attrait qu'elle avait pour les contemporains de Virgile.
C'est la Vie Eglogue que l'actrice Cythéris, celle-là même que Gallus célébra sous
le nom de Lycoris, aurait produite avec un immense succès sur la scène d'un théâtre

45) Le Servius de Daniel mentionne, à propos du premier hémistiche du vers 47, répété
au vers 52, A! virgo infelix, un vers de VIo de Calvus: A! virgo infelix, herbis pasceris amaris.
Mais rien n'indique que Calvus ait mêlé l'aventure de Pasiphaé à celle d'Io ; et cette
exclamation, assez banale et bien dans le style des néoteroi (cf. Bue. X, les vers 46-49, imités de
Gallus) peut avoir été reprise par un autre poète de la même école.

46) Georg., III, 6.
47) Vv. 54 sqq., qu'il faut comparer avec Bue., VI, 74-77.



38 Denis van Berchera

de Rome48). Nous imaginons sans peine que la tapageuse maîtresse de Gallus ait
mis tout son talent à servir une œuvre si flatteuse pour son amant. Mais le public
lettré qui l'écoutait trouvait son principal plaisir à déceler au passage les allusions
dont était tissée la trame délicate de l'églogue. Et si nous pouvions interroger les

murs de ce théâtre, ils nous rediraient sans doute les noms de Lucrèce, de Gallus et
d'autres poètes effacés de notre mémoire, dont les auditeurs de Cythéris
ponctuaient sa récitation, impatients de montrer leur imbattable savoir.

Au terme de cette démonstration, on nous permettra d'indiquer sommairement
les conséquences qu'entraînent, pour qui les admet, notre interprétation de la

Vie Eglogue et la date relativement basse que nous proposons pour la publication
du De rerum natura.

10 Le tableau de la poésie latine en 40, contenu dans l'Eglogue, fait admirablement

ressortir la singularité de l'œuvre de Lucrèce, en regard d'une production
dominée par le goût des neoteroi. Cette singularité, d'inspiration et de langue, s'était
accrue du fait du délai survenu entre la rédaction du poème et sa publication. Et
nous comprenons mieux maintenant le charme puissant, fait d'archaïsme et de

nouveauté à la fois, que la poésie de Lucrèce exerça sur une génération déjà saturée
d'alexandrinisme.

2° Le Culex, la Ciris et VAetna, qui tous trois imitent Lucrèce, ne peuvent être
antérieurs aux Bucoliques. Ils ne sont donc pas de Virgile. Cette conclusion n'affectera

qu'un petit nombre de philologues, qui s'obstinent à défendre l'authenticité
de la Ciris et même du Culex.

3° Les biographes modernes de Virgile font état d'une phase épicurienne que le

poète aurait traversée dans sa jeunesse. Cet épicurisme, qui prend une place
considérable dans quelques ouvrages récents49), repose sur un petit nombre d'indices.
Le principal est celui qu'on tire de la Vie Eglogue. On y ajoute les premiers vers
de la Ciris, deux indications de Servius, qui montrent Virgile à l'école du philo-
soph eépicurien Siron50), les épigrammes V et VIII du Catalepton, pour ne pas parler
des conjectures hasardeuses auxquelles a donné lieu la restitution de deux
fragments de Philodème recueillis parmi les papyrus d'Herculanum51). Or nous savons
maintenant que le passage de la Vie Eglogue consacré au De rerum natura
n'implique aucunement une adhésion de Virgile à l'épicurisme52). La Ciris n'appartient
pas au poète. Restent les gloses de Servius et les épigrammes du Catalepton, à

condition d'en admettre la valeur ou l'authenticité. Mais encore n'avons-nous pas

48) Serv., ad ßuc., VI, 11.
49) T. Frank, Vergil. A Biography, Oxford, 1922; A. Rostagni, Virgilio minore, Turin,

1933.
50) Ad Bue., VI, 13; ad Aen., VI, 264.
51) A. Körte, Augusteer bei Philodem, dans Rhein. Museum, XLV, 1890, p. 172, avec le

complément de \V. Crönert, Kolotes und Menedemos, dans Studien zur Palaeographie und
Papyruskunde, VI, Leipzig, 1906, p. 127.

52) L'orthodoxie épicurienne de Bue., VI, 31-40, a du reste été plusieurs fois mise en
doute: Cartault, op. cit., p. 269 et suiv.; Jachmann, dans Hermes, LVIII, 1923, p. 288 et
suiv.



La publication du DE HERUM NATURA 39

la preuve que l'enseignement de Siron ait eu, pour l'orientation philosophique de

Virgile, plus d'effet que n'en a eu, pour celle de Cicéron, l'enseignement de
l'épicurien Phèdre. En tout cas il n'est resté de ce prétendu épicurisme aucune trace
profonde dans l'œuvre du poète, pas même dans les Bucoliques. Le premier chant
amœbée que Virgile ait composé s'ouvre par un vers traduit d'Aratus, qui est

une profession de foi stoïcienne,

Ab love principium, Musae; lovis omnia plena53),

et quelle que soit l'explication qu'on donne de la IVe Eglogue, c'est dans une direction

opposée à l'épicurisme qu'elle nous mène. Le séjour momentané de Virgile au
Cecropius hortulus apparaîtra donc à l'avenir quelque peu problématique.

4° Nous voyons mieux désormais, et c'est à notre avis le résultat le plus important

de notre étude, combien l'esprit de Virgile est réceptif et mobile. Il réagit aux
lectures qu'il fait, et le développement de son art est commandé par ses rencontres
avec d'autres talents ou d'autres tempéraments54). Il n'est pas du tout indifférent
que Virgile ait lu le De rerum natura à dix-sept ans ou à trente ans. Un des

interprètes les plus fins qu'il ait trouvé de nos jours, le Français Bellessort, parle du

coup que Virgile reçut à la lecture de Lucrèce55). Pourquoi donc ce coup aurait-il
mis tant d'années à produire ses effets Ayant épuisé, avec les premières églogues,
sa veine proprement bucolique, la poésie de Virgile tendait - la Vie Eglogue en
est elle-même une preuve éloquente - vers l'anecdotique, le mondain, le précieux.
C'est alors qu'il subit le choc. Il avait avec l'auteur du De rerum natura beaucoup
en commun: l'amour de la nature, une immense sympathie pour tout ce qui vit,
l'horreur de la violence. Mais Lucrèce lui apporte ce qui lui avait manqué
jusqu'alors: le sens de la grandeur. Les Géorgiques sont sorties de cette rencontre.
Virgile rejette la philosophie de Lucrèce, il en retient l'enseignement poétique.
Et dans une page justement célèbre,

Felix qui potuit rerum cognoscere causas

il proclame à la fois sa dette envers son prédécesseur et sa position différente en
face des grands problèmes de la vie.

53) Bue., III, 60.
54) Qu'il suffise de rappeler ici la relation de la IVe Eglogue avec la XVIe Epode d'Horace,

sûrement antérieure, et celle du prooemium de l'Enéide avec la Satire II, 1 du même Horace
(Revue des études latines, XX, 1942, p. 69).

55) Virgile, son œuvre et son temps, 22e éd., Paris, 1937, p. 28.


	La publication du De Rerum Natura et la VIe Eglogue de Virgile

