Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Artikel: Antike Erzahlungen tUber die Berufung zur Philosophie
Autor: Gigon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-5264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-5264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MUSEUM HELVETICUM

Vol.3 1946 Fasc.1 e / / ’ -~
plc

Antike Erzihlungen iiber die Berufung zur Philosophie
Von Olof Gigon
Fir Rudolf Tschudi

Von einem bestimmten Motiv der antiken Philosophenbiographie soll im fol-
genden die Rede sein. Es sollen einige Texte analysiert werden, die berichten
wollen, wie die Philosophen zur Philosophie gekommen seien.

Wir miissen aber zuerst wissen, was uns berechtigt, derart eine biographische
Einzelheit herauszulésen und sie als «Motiv» zu behandeln. Dies Vorgehen bedarf
formal und sachlich einer Rechtfertigung. Formal gehen wir von der Tatsache aus,
daB die Biographie als in sich beruhende Darstellung eines einzelnen Lebensablaufs
erst in der nachklassischen Periode der griechischen Literatur iiberhaupt geschaffen
worden ist. Die griechische Geschichtschreibung bis hinab zum 4. Jahrhundert
bewegt sich in den zwei Polen der an den aktenmiigen Beamtenlisten orientierten
Staatsgeschichte und der isolierten, von ihrer «Pointe» lebenden Anekdote. Fiir
die Biographie bleibt kein Raum. Das Leben des Einzelnen ist nicht Ausdruck
einer «Idee», wie es die Gesamtgeschichte eines Staates auf der einen, die sinn-
volle Anekdote auf der andern Seite sein kann. Die «Idee», die die geistige Mog-
lichkeit einer Biographie iiberhaupt erst erzeugt, entsteht in der griechischen Welt
erst durch die Ethik der klassischen Philosophie, die den Begriff der typischen
Lebensform schafft. Formal ergibt sich aus diesem Tatbestand, daB die Uber-
lieferung iiber die groen Gestalten des 5. und zumeist auch noch des 4. Jahr-
hunderts grundsatzlich in zwei Elemente zerféllt: das eine sind die Tatsachen, die
letzten Endes aktenmafig belegbar die Teilnahme des Einzelnen am Leben des
Staates betreffen; das andere ist die chronologisch kaum je fixierbare Masse der
Anekdoten und Apophthegmata. Sachlich ist unsere Voraussetzung diese, dal} die
antike Geschichtsschreibung nur sehr selten ihren Sinn in der Mitteilung des rein
Tatsidchlichen gesehen hat. Sie will immer mehr als dies. Sie hat die mannigfal-
tigsten Absichten. In der vorphilosophischen Zeit will sie (ganz schematisch
gesagt) loben oder tadeln, ermunternde oder warnende Exempla vor Augen
fithren,eindrucksvoll oder witzig charakterisieren oder einfach spannend unter-
halten. In der Zeit der Philosophie will sie, dort wo sie Biographie wird, den Ein-
zelnen als Repréisentanten eines bestimmten typischen Bios darstellen. Aber jede
Absicht bedeutet Stilisierung, bedeutet zwangslaufig die Aufhebung der Grenzen
zwischen Berichterstattung und Dichtung. Es gibt keine einzige Mitteilung aus der
klassischen griechischen Geschichte, bei der wir nicht zuerst berechtigt und ver-
pflichtet wiren, nach der Absicht des Berichterstatters zu fragen. Dies gibt uns
auch das Recht, die vom Beginn des 3. Jahrhunderts an entstehende Philosophen-

Klassisen-philologisches :
Qeminar der Universitit

) ZCURICH




2 Olof Gigon 1

biographie in ihre anekdotischen Elemente aufzulosen und bei jedem Einzelzug
nach seinem typischen Sinn zu suchen. Damit wird er zum Motiv.

Der Anteil des Anekdotischen ist in der uns vorliegenden Philosophenbiographie
um so grofer, als sich das Leben der meisten Philosophen durchaus abseits von
der Politik bewegte, also nur ein Minimum von Tatsachen aufzuweisen hatte, die
in die Geschichte der Polis eingingen und aus den Urkunden der Staatsarchive
nachzuweisen waren. Die Uberlieferung iiber die Philosophen konzentrierte sich
demgegeniiber auf diejenigen Situationen, in denen sich der Besitz oder der Mangel
einer philosophischen Haltung am sichtbarsten und typischsten manifestierte. Wir
diirfen diese Situationen, in denen uns die Philosophen immer wieder gezeigt
werden, einem Sprachgebrauch der modernen Philosophie folgend mit einigem
Recht als «Grenzsituationen» bezeichnen. Es ist das Verhaltnis zu Schmerz und
Tod, zu den Giitern und Méachten der «Welt» und schliellich der Weg zur Philo-
sophie. Wie vollstindig sich eine duBlerlich umfangreiche Biographie aus der hell-
sten Zeit der griechischen Geschichte in solche Elemente auflosen lifit, derart,
daBl an aktenmiBig festlegbaren Tatsachen so gut wie nichts iibrig bleibt, mag
etwa die Darstellung des Sokratikers Aristippos von Kyrene im zweiten Buche des
Diogenes Laertius zeigen.

Damit sind wir bei unserm Gegenstand. Der Eintritt in das philosophische
Leben 1st eine der Grenzsituationen, an denen sich enthiillt, wer ein echter Philo-
soph ist und wer nicht. Allerdings entsteht die Grenzsituation erst in dem Augen-
blick, in dem der Eintritt in die philosophische Lebensform eine wirkliche Ent-
scheidung wird. Und dies ist erst der Fall von der Zeit an, da die Philosophie nicht
mehr eine der vielen vorhandenen Betidtigungen des Menschen ist und nicht mehr
fiir die praktischen Zwecke und Bediirfnisse der Gemeinschaft arbeitet, sondern
jene Eine ausgezeichnete Moglichkeit darstellt, aus dem Kreis der immanenten
Bindungen und Zwecke herauszutreten und allein «von auflen» durch das Absolute
bestimmt zu sein. Dieser Begriff der Berufung in eine Welt jenseits des Gewohn-
lichen ist freilich an sich schon in éltester Zeit vorbereitet. Man konnte ilteste Sagen
heranziehen, in denen Sterbliche unverdient und unerwartet des Umgangs mit den
Gottern gewiirdigt wurden. Man kénnte dann vor allem jener Gestalten gedenken,
die am Ursprung der Philosophie stehen und die ihr Wissen von der Wahrheit
iiber die Gotter auch nur durch eine Berufung empfangen haben. Hesiod ist fiir
uns die einzig fabare und unzweifelhaft bedeutendste unter ihnen. Aber es kann
unter den mehr oder weniger anonymen Theologen, die neben und nach ihm ihre
Theogonien schrieben, mehr als einen gegeben haben, der von sich Ahnliches
erzihlte wie Hesiod in den Versen iiber die Musenweihe. Die Philosophie der Mile-
sier ist dann allerdings ausschlieflich das Werk menschlicher Forschung.

Die philosophische Lebensform als ein Ganzes und als ein «ganz Anderes» wird
erst geschildert von der Sokratik an. Erst von da an ist der Eintritt in die Philo-
sophie ein entscheidendes und zumeist paradoxes Ereignis. Und es wird dann zu
einem derjenigen Ereignisse, die iiber den innern Rang eines Philosophen am




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 3

sichersten Auskunft zu geben versprechen. Daran, wie sich der Eintritt in die
Philosophie vollzieht, verrit sich, ob der Eintretende ein Berufener ist oder als
ein Unberufener sich blof eindréingt.

Das Eintreten in die neue philosophische Lebensform kann im iibrigen noch
sehr verschieden verstanden werden. Der Gegensatz, aus dem die Grenzsituation
herauswichst, kann vor allem in zwei Grundformen beschrieben werden. Es kann
sich handeln entweder um den ausschlieflich ethischen Gegensatz zwischen dem
Begehren nach den duBlern Giitern und der Bekiimmerung um die eigene Seele,
oder um den metaphysisch verankerten Gegensatz zwischen dem praktischen
Handeln in der Welt und dem reinen Erkennen der Wahrheit. Zusétzlich kann der
auf archaische Wurzeln zuriickgehende Gedanke eine Rolle spielen, dal die schein-
bar untiichtigste und unbegabteste Natur unerwartet zu edelster Entfaltung
kommen kann. Durch die Berufung eines Sklaven oder banausischen Handwerkers
zur Philosophie kann die altaristokratische Meinung widerlegt werden, die etwa
Theognis 5351f. in den Versen ausspricht: «Niemals ist das Haupt eines Knechtes
gerade aufgerichtet, sondern stets gebeugt auf krummem Nacken. Niemals er-
wachsen aus Zwiebeln Rosen und Hyazinthen und niemals aus einer Magd ein
freies Kind.»

Gemeinsam ist allen diesen Geschichten das Moment des Unerwarteten. Das
Ereignis, das den Menschen aus unscheinbarstem oder weltlich zerstreutestem
Leben zur Philosophie bringt, kommt véllig iiberraschend und bringt unter den
absonderlichsten Umsténden die Entscheidung. Dies erlaubt uns auch, das Wort
«Berufung» zu verwenden in dem Sinne, in dem es der modernen Philosophie seit
Kierkegaard wichtig geworden ist.

Bemerkt sei nun nur noch um der Klarheit willen das eine, dal} es geraten ist,
die Mehrzahl der nun zu besprechenden Erzahlungen a priori als Erfindungen
aufzufassen. Ebenso ist nochmals darauf aufmerksam zu machen, dal diese Erzah-
lungen fast alle von Haus aus gar keinen biographischen Zweck im engern Sinne
haben. Ihre primére Absicht ist, den Gedanken zu illustrieren, auf welchen Wegen
der Mensch zum Philosophen werden kann. Erst sekundér, als sich das Aufbau-
schema der antiken Biographie herausgebildet hatte, sind die Geschichten an
ihrem Ort in die einzelnen Philosophenbiographien eingereiht worden. Am Anfang
steht so gut wie immer nicht das Interesse an der geschichtlichen Person, sondern
an dem bedeutungsvollen Motiv.

An erster Stelle mufl von Sokrates selber die Rede sein. Er ist ja durch die sokra-
tische Literatur zum vollkommensten Représentanten der philosophischen Lebens-
form bei den Griechen geworden. Dall die Geschichten von seinem Eintreten in
die Philosophie besonders zahlreich und bekannt sind, ist nicht verwunderlich.

In erster Linie ist die vielberithmte Geschichte vom Chairephon-Orakel zu er-
wihnen, die Platon in der Apologie 20D {f. erzihlt. Sie muf kurz und ohne Begriin-
dung des Einzelnen, die an anderer Stelle gegeben werden soll, analysiert werden.
Sokrates hat den Richtern erklirt, er habe durch eine gewisse Weisheit jenen




4 Olof Gigon

iiblen Ruf erworben, der ihn nun ins Verderben bringe. Auf die Frage, um was
fiir eine Weisheit es sich handle, antwortet er zunichst mit Nachdruck, es sei eine
menschliche Weisheit im Gegensatz zu der iibermenschlichen Weisheit, die die
Naturphilosophen vielleicht beanspruchen diirfen — denn daB in 20 E nicht etwa
die Erzieher, sondern die Meteorologen von 19C gemeint sind, kann Xenophon,
Mem. I. 1, 12f. zeigen. Diese sokratische Weisheit ist auch sachlich das vollkom-
mene Gegenteil vom Wissen der Naturphilosophen, sofern jene iiber alles Bescheid
zu wissen beanspruchen, Sokrates aber nur weil, daB er nichts weil} (21 Bff.). Die
problemgeschichtliche Wurzel dieser Antithese diirfte in erster Linie in einer elea-
tisch-ontologisch bestimmten Skepsis liegen, wie sie etwa Metrodor von Chios (VS
5.Aufl. 70 B1)in einer etwas spitern Generation theoretisch iibersteigert formuliert
hat: «Keiner von uns weil} etwas, nicht einmal eben das, ob wir wissen oder nicht
wissen, noch wissen wir vom Wissen und Nichtwissen, daf3 es ist, noch iiberhaupt,
ob etwas ist oder nicht ist.» Platon hat diesen theoretischen Gedankengang in leben-
digste Bewegung iibersetzt. Er hat das Nichtwissen indirekt aus einem Ausspruch
des delphischen Gottes hervorgehen lassen. Daraus konnte er den Gedanken ablei-
ten, dall das ganze Tun des Sokrates, der nun der Asebie angeklagt war, auf einem
Auftrage Gottes beruhe. Anderseits hat er durch die Deutung des Orakels auf das
Nichtwissen hin jenes duBerste UbermaB von ueyadnyogie vermieden, das heraus-
gekommen wiire, wenn Sokrates selbst dem Orakel den nichstliegenden Sinn einer
iiberschwenglichen Huldigung gegeben hitte.

Diese Andeutungen sollen nur spiirbar machen, da3 bei Platon das Chairephon-
Orakel zwar mit dem Kontext meisterhaft verkniipft ist, aber nicht urspriinglich
mit ihm zusammengehort. Bekanntlich kommt es auch in Xenophons Apologie 14 f.
vor. Xenophon (den ich trotz v. Fritz, Rh. Mus. 80, 36ff. fiir den Verfasser halte)
ordnet es aber ganz anders ein. Sokrates hatte vom Daimonion gesprochen und es
als einen besonderen Gunstbeweis der Gotter dargestellt. Als weiteres Zeugnis
seiner Gottgeliebtheit nennt er das Chairephon-Orakel. Hier ist er aber nicht der
weiseste der Menschen, sondern der unabhingigste, gerechteste und beherrschteste.
In § 16 werden der Reihe nach die drei Eigenschaften im einzelnen begriindet,
zuerst die Selbstbeherrschung, dann die Unabhiingigkeit, dann die Gerechtigkeit;
und dann schlieft sich die Weisheit an, die im Orakel selber nicht genannt war.
GroBles Gewicht braucht man auf diese Unstimmigkeit nicht zu legen; sie kann,
wie so vieles bei Xenophon, reine Fliichtigkeit sein. Die Weisheit des Sokrates
wird damit begriindet, daB er seit frithester Jugend im Lernen unermiidlich gewesen
sel, also eine Art Gegenstiick zu dem bis ins Alter lernenden Solon.

Welche der beiden Versionen ist die urspriinglichere ? Wir kénnen nur sagen, da3
keine wirklich urspriinglich ist. Bei Platon ist die Verklammerung mit dem Nicht-
wissen sicher nur platonisch, bei Xenophon ist der Katalog der drei bzw. vier
Tugenden dem Orakelstil kaum gemiB und nur eine Ausweitung, die ihm erlaubte,

eine Reihe von Charakterziigen, die ihm im Sokratesbild wesentlich waren, herein-
zubringen.




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie b

Wenn wir das Urspriingliche fassen wollen, miissen wir einen ganz anderen
motivgeschichtlichen Zusammenhang aufsuchen. Angedeutet hat ihn zuerst
R. Herzog bei Horneffer, der junge Platon (1922), 149ff., doch ohne die Konse-
quenzen ganz zu ziehen; ebenso spiter F. Wehrli, AAOF BIQXAX (1931), 411t
Die Chairephon-Erzihlung ist die Variante eines, wie es scheint, «delphischen» Mo-
tives, dessen friiheste falbare Gestaltungen noch ins 6. Jahrhundert zuriickreichen.
Der letzte Sinn des Motives ist der, dal gerade nicht derjenige der Gliicklichste,
Reichste oder Weiseste ist, der sich dafiir hilt oder den die Welt dafiir hilt, sondern
vielmehr irgendein anderer, an den kein Mensch gedacht hitte. Wenn wir so formu-
lieren, so springt die Verwandtschaft mit dem Motiv der unerwarteten Berufung
in die Augen. Wie die Berufung den Menschen trifft, der sie nie erwartet hitte, so
trifft das Lob Apollons den Menschen, von dem keiner gerade dies erwartet hitte.

Zur Frage nach dem gliicklichsten Menschen haben wir die sicherlich sehr alte
Geschichte, die Valerius Maximus VII. 1, 2 erzihlt. Der reiche Konig Gyges hat
in Delphi anfragen lassen, ob jemand gliicklicher sein konne als er. Zu seinem
Staunen bejaht es die Pythia. Der Gliicklichste ist Aglaos, ein bescheidenes Bauer-
lein aus Psophis in Arkadien, das sein Lebtag lang nie iiber die Grenzen seines
Giitchens hinausgekommen ist und von dem kein Mensch je Notiz genommen hat.
Die bekannte Stelle im Solon-Kroisos-Gesprich bei Herodot 1. 30 (vgl. Pohlenz,
Herodot, 112) ist nichts als die Transposition dieser Geschichte in eine spitere
Generation. An die Stelle des Gyges ist sein Nachkomme Kroisos, an die Stelle
des Arkaders Aglaosist der Athener Tellos getreten. Der Sinn ist derselbe geblieben.
Tellos ist letzten Endes genau derselbe ganz Unbekannte und Beliebige, der para-
doxerweise viel gliicklicher ist als der reiche asiatische Konig. Auch die Frage nach
dem Weisesten ist alt. Der delphische Apollon hat als den Weisesten erkliirt den
Bauern Myson aus dem Dorfe Chen am Oitagebirge. So hat schon der lambendichter
Hipponax erziahlt (Frg. 61 Diehl). Die Pointe ist auch hier die, daB} es gerade ein
vollig unscheinbarer, ungelehrter Mann aus dem Volke ist, der in Wahrheit weiser
ist als alle Weisen. Die Einzelheiten der Myson-Geschichte, in der bald der wissens-
durstige Skythe Anacharsis, bald der Spartaner Cheilon als der Fragende auftritt,
sind hier nicht zu behandeln.

Und ist nicht Sokrates selber in den Erzihlungen der Sokratiker ebenfalls jener
Mann aus dem Volke, der, aller Biicherweisheit fremd, die Sophisten und Politiker
zuschanden macht ? Wie er bei Platon den eitlen Redner Gorgias oder den einfiltig
selbstsicheren Euthyphron klein macht, so hat er bei Aischines den stolzen jungen
Herrn Alkibiades bis zu Trinen gedemiitigt. Diese Paradoxie, die die gesamte
sokratische Literatur beherrscht, daf3 der unwissende Sohn des Steinmetzen und
der Hebamme mit den GroBen Athens spielen kann wie die Katze mit der Maus,
ist offensichtlich auch der Ausgangspunkt der Ubertragung des alten Motivs auf
Sokrates. Gerade er ist der Weiseste, er, dem es keiner ansehen wiirde. Wer diese
sehr schéne Ubertragung zum ersten Male vorgenommen hat, wage ich nicht zu
vermuten. Es scheint weder Platon noch Xenophon gewesen zu sein — aber damit




6 Olof Gigon

geraten wir in das Dornengestriipp der Chronologie der sokratischen Schriften, vor
dem wir uns hier hiiten wollen.

Es sind aber nicht nur innere Griinde, die dazu zwingen, das Chairephon-Orakel
als Dichtung anzusehen. Zwei dullere Griinde kommen dazu. Da ist zunichst die
Tradition, die schon in der Antike die Historizitit des Orakel-Berichts bestritt.
Es ist in erster Linie Kolotes bei Plut. adv. Col. 1116 E, dann Herodikos der Krate-
teer bei Athen. 218EF, endlich eine anonyme Stelle in den Schol. Aristoph.
Nub. 144, die I. Diiring, Herodikos 62, nicht ohne Wahrscheinlichkeit der beriihm-
ten Rede des Demochares gegen die Philosophen (306 v. Chr.) zuschreiben méchte.
Es handelt sich natiirlich iiberall um ausdriicklich platonfeindliche Traditionen.
Man braucht ihnen also nicht unbedingt Glauben zu schenken. Man wird aber
sagen diirfen, dafl sie wohl nicht hitten aufkommen konnen, wenn das Faktum
der Orakelbefragung durch Chairephon hinlénglich sicher und einhellig bezeugt
gewesen wire.

Gewichtiger ist ein anderes Moment. Platon hat aus dem an sich anders orien-
tierten Orakelmotiv die Geschichte der Berufung des Sokrates zur Philosophie
gemacht. Es hat aber noch andere Darstellungen dieser Berufung gegeben, die
mit dem Chairephon-Orakel unvereinbar sind.

Die bedeutendste Fassung ist diejenige des Aristoteles. Auch er hat ja von
Sokrates gesprochen, wenn auch nicht aus erster Hand, sondern auf Grund vor-
handener Uberlieferung bzw. Literatur. Er scheint es insbesondere im ersten Buch
seines Werkes iiber die Philosophie getan zu haben. Hier finden sich zwei Frag-
mente, die die Berufung des Sokrates zur Philosophie ganz anders erzéhlen als
Platon (Frg. 1 und 2 ed. Walzer). Sokrates sei nimlich selber einmal nach Delphi
gereist und habe dort am Tempel Apollons den Spruch der Pythia: «Erkenne dich
selbst» gelesen. Und dies sei ihm der AnstoB zum Philosophieren geworden. Ari-
stoteles hat dariiber hinaus ausdriicklich bemerkt, da der Spruch nicht etwa von
einem der sieben Weisen stamme, sondern von der Pythia selber; vielleicht hat er
sogar den Namen der Pythia genannt, die ihn verkiindigt hatte (Frg. 3 Walzer).

Auch diese Erzihlung ist Dichtung. Obwohl sie durch eine Autoritit ersten
Ranges gedeckt wird, hat sie gewil noch niemand fiir historisch gehalten. Man
darf aber feststellen, daB sie nicht nur in sich klar ist, sondern im Grunde erheblich
einleuchtender als die Chairephon-Erzéihlung. Denn hier ist der Ursprung des
sokratischen Philosophierens das «Erkenne dich selbst », was bei Aristoteles offenbar
besagen will: Forsche nicht nach dem, was im Himmel und unter der Erde ist und
dich nichts angeht, sondern nur nach dem, was der Mensch ist — was du selber
bist. Die Geschichte steht also im Zusammenhang mit der Interpretation des So-
krates als Begriinders der philosophischen Ethik; Aristoteles scheint ja in jenem
ersten Buche ciiber die Philosophie» eine Ubersicht iiber die Ansatzpunkte und
die stufenweise Entfaltung der philosophischen Probleme gegeben zu haben. Das
schlieBt nicht aus, daf auch hier wie bei der Chairephon-Erzihlung der Akzent ur-
spriinglich keineswegs auf der biographischen Bedeutsamkeit des Ereignisses lag,




Antike Erzihlungen iiber die Berufung zur Philosophie 7

sondern auf der lebendig veranschaulichten philosophischen Idee. Zu ihr mag das
in doppelter Brechung bei Xenophon, Mem. IV. 2, 23ff. und im GroBen Alkibiades
128 E ff. erhaltene sokratische Gespréch iiber den delphischen Spruch den Weg
weisen. Sich selbst zu kennen ist der Ursprung aller Paideia; wer nicht sich selber
erkennt, wird weder fiahig sein zu handeln, noch sich anmafen diirfen, Anderes zu
kennen. Sokrates erfihrt in Delphi die Mahnung, sich um nichts eher zu bekiimmern
als um die eigene Seele, und so gibt er die Mahnung weiter. Urspriinglich geniigte
diese Erzihlung sich selber wie die Erzdhlung vom Chairephon-Orakel. Sekundér
wurde sie zum Angelpunkt der Biographie des Philosophen Sokrates.

Was diesem Motiv moglicherweise ein besonderes Interesse verleihen kann, ist
seine unverkennbare Verwandtschaft mit einem Stiick der Pythagorasgeschichte.
Aristoxenos hat erzihlt, daB Pythagoras die Mehrzahl seiner ethischen Lehren in
Delphi von der Pythia Themistokleia empfangen habe (Frg. 15 Wehrli; ob die
ebenso kurze Notiz bei Porphyrios vita Pyth. 41 mit dem Namen Aristokleia eine
echte Paralleliiberlieferung ist, mag man bezweifeln). Viel ist aus der magern
Uberlieferung nicht zu gewinnen. Am nichsten liegt die Hypothese, daB Aristoxe-
nos in Zarathustra den Lehrer des Pythagoras in der Physik (Frg. 13 Wehrli), in
der Pythia die Lehrerin in der Ethik gesehen habe. Alles Einzelne seines Besuches
in Delphi und der Lehren, die er dort vernommen habe, bleibt uns véllig unfaBbar.
Aber daBl der Pythagorasbios des Aristoxenos bestrebt war, wirkungsvolle Ziige
des Sokratesbios zu iibernehmen, paBit zu dem, was wir sonst von Aristoxenos
wissen, ausgezeichnet. Genauere Priifung der Uberlieferung wird vielleicht mehr
entdecken.

Noch an einer andern Stelle finden wir die Berufung eines Philosophen durch
den delphischen Gott. Es ist bei Diogenes von Sinope, dessen Biographie offen-
kundig die Absicht verrit, ihn zu einem zweiten noch gesteigerten Sokrates zu
machen. Diog. Laert. 6, 20f. erzihlt eine Geschichte in zwar arg verstiimmelter
Form, aber doch soweit kenntlich, daR schon dltern Forschern die Verwandtschaft
mit der Berufungsgeschichte des Sokrates aufgefallen ist (s. von Fritz, Philol.
Suppl. XVIII, 2, 191.). Zwei ganz verschiedene Motive scheinen bei Diog. Laert.
zusammengeflossen zu seir. Das eine konnte man parallelisieren mit der Erzahlung
des Bion bei Diog. Laert. 4, 46f. und es auffassen als eine Demonstration der
kynischen Schamlosigkeit, die sich nicht scheut, sich mit der Herkunft aus dem
gemeinsten Milieu zu briisten. Es kénnte Diogenes selber gewesen sein, der berich-
tete, wie er zuerst mit seinem Vater zusammen Falschmiinzerei getrieben habe,
bis beide vor Gericht gezogen wurden, sein Vater verurteilt wurde, er aber durch-
brannte und aus Sinope nach Griechenland kam. Das andere Motiv ist das der
Orakelbefragung. Diogenes geht nach Delphi und fragt, was er tun solle. Die
Pythia antwortet, er solle Geld umprigen. Er versteht diesen Ritselspruch richtig
und widmet sich fortan als Philosoph der Aufgabe, durch sein Philosophieren alle
geltende Sitte umzuwerten.

Ein vollkommenes Gegenstiick dieser zweiten Erzihlung haben wir bei Zenon




8 Olof Gigon

von Kition. Uber seine Berufung zur Philosophie gibt es zwei Geschichten, deren
eine spater zu besprechen sein wird. Die andere lautet (Diog. Laert. 7, 2): Zenon
fragte das Orakel, was er tun miisse, um das beste Leben zu erlangen. Das Orakel
erwiderte, er solle sich mit den Toten paaren. Er verstand dies sofort richtig, ver-
legte sich aufs Studium der Biicher der alten Philosophen und wurde Schépfer der
stoischen Philosophie.

Hier wie bei Diogenes haben wir einen Spruch, der nicht nur im klassischen
Orakelstil vieldeutig ist, sondern der an sich einen durchaus kraf anst6B8igen Sinn
hat, an dem sich das Verstehen des zur Philosophie Berufenen zuerst einmal
bewdhren muf3.

Bei Epiktet, Diss. II1. 21, 19, werden nebeneinander Sokrates, Diogenes und
Zenon genannt als die Philosophen, die ihren Auftrag von der Gottheit selber
erhalten hitten. In der Tat finden wir die Berufung durch die Gottheit sonst kaum
mehr. Die Erzihlung des Aristoxenos von Pythagoras hat keine groere Wirkung
gehabt und erweist sich vielleicht gerade dadurch als eine kiinstliche Erfin-
dung, um Pythagoras auch in diesem Stiick als groBeren Vorldufer des Sokrates
erscheinen zu lassen. Merkwiirdiger ist, daf} ein Bericht iiber Aristoteles fast un-
beachtet geblieben ist, obwohl er sich als Selbstdarstellung gibt und es vielleicht
sogar wirklich ist; auch die Berufung des Aristoteles wird darin auf einen gottlichen
Befehl zuriickgefiihrt. Wir werden dariiber noch zu sprechen haben. Das Urbild
aller dieser Erzihlungen ist unstreitig die Berufung des Sokrates. Ihr ist alles
iibrige nachgebildet. Die Berufung durch die Gottheit besagt natiirlich in irgend-
einer Weise, da3 der derart Berufene als Philosoph nicht blo Erkenntnisse zu ver-
mitteln haben wird, sondern den Auftrag hat, als Mahner und Richter dem Men-
schengeschlecht insgesamt gegeniiberzutreten.

Doch kehren wir nochmals zu Sokrates zuriick. Neben den beiden angefiihrten
Erzahlungen gibt es noch eine dritte von einem ganz anderen Typus. Thre Her-
kunft ist leider nicht mit Sicherheit zu bestimmen. Thr Ausgangspunkt ist die An-
gabe, dal Sophroniskos, der Vater des Sokrates, ein Steinmetz gewesen sei, jeden-
falls ein Mann bescheidensten Standes; darauf beruht der Witz der Stelle im
Groflen Alkibiades 121 A, wiahrend bei Platon selber in der bekannten Stelle des
Euthyphron 11 B Sokrates nur in neutraler und recht unbestimmter Weise als
Daidalide bezeichnet wird. Daraus ergab sich das zweite, bei Platon selber nirgends
Gesagte, dall Sokrates selbst die Kunst seines Vaters ausgeiibt habe, wozu als
Beweis die Statuen der Chariten auf der Akropolis angefiihrt wurden (vgl. etwa
dazu, was Antigonos von Karystos bei Diog. Laert. 9, 62 iiber Pyrrhon berichtet
hat). Dieser Bericht wurde dann gesteigert in dem Sinne, daBl Sokrates die Stein-
metzkunst als Sklave ausgeiibt habe. So hat nach unserer Kenntnis zuerst der
Theophrastschiiler Duris von Samos (FGrHist 76 F 78) berichtet. Die Absicht
dieser Erfindung durchschauen wir nicht ganz. Soll Sokrates damit einfach herab-
gesetzt werden oder soll der von Anfang an in seiner Gestalt (auch in seinem kor-
perlichen Aussehen) liegende Kontrast zwischen seiner &ufBleren banausischen




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 9

Gewohnlichkeit und seinem geistigen Range grell unterstrichen werden? Wie
dem auch sei, jedenfalls zieht sein Sklavenstand als notwendige Erginzung den
Namen eines Mannes nach sich, der ihn aus diesem Stande freikauft. Wen hat
Duris genannt? Auch das wissen wir nicht. Ein gleich zu nennender spéterer
Autor nennt hier den reichen Kriton, aber hypothetisch kénnte man sich fragen,
ob Duris nicht den Alkibiades angefithrt hat. Denn Duris gab sich selber als
Nachkommen des Alkibiades und hat in seinen Werken keine Gelegenheit ver-
sdumt, seinen Vorfahren ins giinstigste Licht zu setzen. Alkibiades als der, der
Sokrates die Freiheit gab — wirkungsvoller konnte die Verbundenheit der beiden
kaum geschildert werden. In der Parallelerzihlung vom Freikauf des Phaidon
(siehe unten) haben wir gerade die beiden Varianten, dall es entweder Kriton oder
Alkibiades ist, der thn auszahlt.

Dies bleibt hypothetisch. Aber nun schlieft sich als letztes der in Diog. Laert. 2,
20 erhaltene Bericht des Demetrios von Byzanz an, wonach Kriton den Sokrates
aus seiner Werkstatt weggenommen und 1hn habe ausbilden lassen, weil er sich
in die Charis seiner Seele verliebt habe.

Demetrios von Byzanz wird gleichgesetzt mit dem Peripatetiker dieses Namens,
den Diog. Laert. 5, 83 erwédhnt und mit dem Peripatetiker ebenfalls gleichen
Namens, der nach Plutarch, Cato min. 65. 67 ff. ein Freund des Cato Uticensis war.
Damit kommen wir in recht spate Zeit. Die Geschichte kann aber erheblich ilter
sein.

Motivisch am néchsten steht ihr die Erzihlung von der Berufung Phaidons, die
wir gleich zu iiberblicken haben werden. Grundgedanke ist hier wie dort der Um-
schlag aus niedrigstem Stande und gemeinster Arbeit in philosophisches Leben.
Nur ist dies bei Phaidon im hdchsten Grade positiv gewertet, wihrend es hier
negativ gewandt scheint. Denn die Absicht dieser Erzihlung scheint polemisch
gewesen zu sein. Man hat den Eindruck, es sei urspriinglich insinuiert gewesen, daf3
Kriton einer erotischen Beziehung zuliebe den Sokrates aus seiner Steinhauer-
arbeit herausgeholt habe; Demetrios von Byzanz hitte dann diesen Eros ins
Seelische umgedeutet. Wie dem auch sei, klar ist, daBl eine solche Darstellung mit
der Berufung durch das Orakel unvereinbar ist.

Dasselbe gilt, nebenbei gesagt, auch fiir jenen Bericht, der den Sokrates zum
Schiiler des Archelaos macht. Und zwar hat der dlteste Gewahrsmann, Aristoxenos
Frg. 52 Wehrli, auch da den Eros hereinspielen lassen: Sokrates sei waiduxd des
Archelaos gewesen und so zur Philosophie gekommen. Epikur, der ja sicherlich
wie seine Jiinger die Orakelerzahlung durchaus ablehnte, scheint diese Version
iibernommen zu haben (Frg. 240 Us.). Fiir Aristoxenos kommt das bezeichnende
Resultat heraus, dall er die Orakelerzahlung mindestens implicite dem Sokrates
genommen, aber, wie wir gesehen haben, sie wahrscheinlich in etwas verénderter
Form dafiir dem Pythagoras gegeben hat.

Eine Frage, die hier nicht zu erértern ist, wire in diesem Zusammenhang die,
ob etwa auf Aristoxenos auch die etwas unorganisch anmutenden Angaben iiber




10 Olof Gigon

ethische Lehren des Archelaos zuriickgehen, die wir bei einzelnen Doxographen
haben (VS 60 A 1. 2. 6). Es wire ihm zuzutrauen, dal er dem Archelaos eigens
ethische Lehren angedichtet hétte, um ihn etwas plausibler als Lehrer des Sokrates
erscheinen zu lassen. Sokrates wire dadurch nicht nur um die gottliche Berufung,
sondern auch um die Ehre gekommen, der erste Ethiker gewesen zu sein (vgl. Diog.
Laert. 2, 16: ZwxopdTns... edpeiv vmehjpdn!).

Hier haben wir nun von den Berufungen zu sprechen, die von Sokrates aus-
gehen. Seine Aufgabe ist ja die Protreptik, das Hinfithren zur Philosophie, und
so konzentrieren sich denn um ihn die meisten Berufungsgeschichten, die uns aus
der Antike erzihlt werden. Es diirfte kaum einen Sokratiker geben, von dem nicht
irgendwo berichtet wurde, unter welchen Umsténden er zum ersten Male die Wir-
kung des Sokrates spiirte. Von den meisten sind derartige Berichte noch in Resten
erkennbar. Aber man darf sie nicht isolieren. Die Begegnungen der Sokratiker mit
Sokrates sind nur Sonderfille der viel zahlreicheren Geschichten, in denen junge
Menschen iiberhaupt durch Sokrates aus unwiirdigem oder weltlichem Leben zur
Philosophie gebracht werden. Zwei Typen solcher Begegnungen sind damit schon
angedeutet: es kann sich darum handeln, dal Menschen aus niedrigsten Lebensver-
haltnissen zur Philosophie emporgehoben werden, so daB sich an ihnen zeigt, wie
auf die aullere edyéveie nichts ankommt. Oder es werden selbstsichere junge
Herren zur Einsicht in ihre Nichtigkeit und damit zu philosophischer Selbster-
kenntnis gedemiitigt. Das Urbild des zweiten Typus ist Alkibiades, so wie ihn
Aischines geschildert hatte; daneben mag der xenophontische Euthydemos
genannt werden und als eine Abwandlung des Motivs kann man etwa auch die
fliichtig resiimierenden Andeutungen iiber Apollodoros in Platons Symposion
172 C/173 A verstehen. Der erste Typ ist bei Platon eigentlich kaum vertreten,
es sel denn, man verstiinde die Sklavenepisode des Menon als einen Ansatz dazu.

In den Erzihlungen von den Sokratikern finden sich beide Typen. Als Vertreter
des Alkibiades-Typus kann man Aristippos und Xenophon bezeichnen, als Ver-
treter des entgegengesetzten Typus Aischines und Phaidon, wihrend von Anti-
sthenes und Eukleides Berufungsgeschichten nicht erhalten sind und Platon nicht
ganz einfach eingeordnet werden kann.

Von Aischines sind nur zwei kurze Anekdoten heranzuziehen, die Hirzel, Dia-
log I, 110, ganz hypothetisch auf den Aischines-Dialog des Eukleides bezieht. Die
eine steht Diog. Laert. 2, 34: «Als Aischines zu ihm sagte: ,Ich bin arm und habe
sonst nichts, aber mich selbst iibergebe ich dir‘, da antwortete Sokrates: ,Merkst
du nicht, daBl es das Grofite ist, was du mir gibst ¢‘» Dasselbe steht bei Seneca,
Benef. I, 8, der sachlich nichts Neues bringt, aber richtig deutet, dal diese Haltung
des Aischines offenbar kontrastiert ist mit der Haltung der reichen Jiinglinge, die
dem Sokrates Geschenke anbieten, um sich seine Freundschaft zu erkaufen. Es
liegt nahe, beim Gegenstiick vor allem an Alkibiades zu denken, von dessen Ge-
schenken an Sokrates eine ganze Reihe von Geschichten erzahlen. Die zweite Anek-
dote in Diog. Laert. 2, 60 bezieht sich offenbar auch auf den Kontrast zwischen den




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 11

reichen, aber unverstindigen Freunden und dem einen armen, aber allein wahrhaft
wiirdigen Genossen. Es ist ein Ausspruch des Sokrates: «Nur der Sohn des Wurst-
machers weill mich wirklich zu schétzen.» Der Gegensatz zwischen der licherlich
banausischen Herkunft und der philosophischen Gesinnung ist da scharf heraus-
gearbeitet. Aischines ist der Kleinbiirger, der voll Angst sich dem Meister und
dessen vornehmen Jiingern naht, und der sich nun als der einzig Wiirdige erweist.

Klar einzuordnen ist die Geschichte, die von Xenophon berichtet wird. Diog.
Laert. 2, 48 erzihlt: Sokrates sei ihm einmal in einer engen Gasse begegnet und
habe ihm seinen Stock so vorgehalten, daf er nicht an ihm habe vorbeigehen
konnen. Darauf habe ihn Sokrates gefragt, wo man die verschiedenen Nahrungs-
mittel einkaufen konne. Nach erhaltener Antwort habe er ihn weiter gefragt, wo
die Menschen edel und tiichtig wiirden. Als jener dariiber nicht Auskunft geben
konnte, soll ihm Sokrates gesagt haben: «So folge mir denn und lerne es.» Und von
da an sei er Schiiler des Sokrates geworden.

Im allgemeinen sind die Mitteilungen iiber das Leben Xenophons grenzenlos
diirftig (vgl. die Analyse des Berichts von Diog. Laert. bei Wilamowitz, Antigonos
3301f., der aber unsere Geschichte nicht beriicksichtigt). Aber er kam als Dialog-
figur in der Aspasia des Aischines vor, wie Dittmar Aischines 32 ff. ausgefiihrt hat.
Auch unser Stiick ist ein kleiner sokratischer Dialog genau derselben Art, wie wir
sie immer wieder in Xenophons eigenen sokratischen Schriften finden. Das Original
war jedenfalls um einiges ausfiihrlicher als unser Auszug. Der Ort war wohl
genannt, die Frage des Sokrates nach den Lebensmittelgeschaften wohl motiviert
und die prizise Antwort in diesem Falle wirkungsvoll kontrastiert mit der Ver-
legenheit im zweiten Fall. Das gedankliche Motiv ist eins von denen, die in der
sokratischen Literatur hdufig wiederkehren. Die Menschen wissen genau Bescheid,
wo sie die Nahrung fiir den Leib holen miissen, nicht aber das unendlich viel Wich-
tigere, wo sie die Nahrung fiir die Seele finden kénnen. Es ist ein Grundgedanke
der ethischen Protreptik, der etwa im Platonischen Protagoras 313 Aff., in der
Apologie 29DE, bei Aristipp (Diog. Laert. 2, 78) oder im aristotelischen Protrepti-
kos Frg. 5 Walzer, wiederkehrt. :

Es ist an dieser Gteschichte auch besonders deutlich, wie sie an sich nur als
Exemplum protreptischen Wirkens des Sokrates erfunden ist, aber dann sekundir
umorientiert wurde, um als Ausgangspunkt der Biographie des Philosophen
Xenophon dienen zu kénnen. Man mochte sie gerne irgendeinem Sokratiker zu-
schreiben.

Mit Sicherheit auf einen Sokratiker, niamlich Aischines, zuriickzufiihren ist die
Erzahlung, wie der reiche Aristippos von Kyrene Sokratiker wurde. Hier haben
wir die beiden einander erginzenden Texte Diog. Laert. 2, 65 und Plutarch, Mora-
lia 516 C (dazu Dittmar, Aischines 60ff.). Aristippos traf in Olympia den Ischo-
machos, einen treuen Freund des Sokrates, und fragte ihn, durch welche Mittel
denn Sokrates die jungen Leute so tief zu beeinflussen vermdchte. Ischomachos
berichtete ihm einiges von den Gesprichen des Sokrates und machte auf den




12 Olof Gigon

reichen jungen Herrn einen solchen Eindruck, dal er vor lauter Sehnsucht nach
Sokrates ganz bleich und schwach wurde. Er fuhr eilends nach Athen, kam zu
Sokrates und wurde von diesem zur Einsicht in seine eigene seelische Nichtsnutzig-
keit und zur Philosophie gefiihrt.

Auch hier haben wir nur ein Résumé. Wie es zur ersten Frage des Aristippos
nach Sokrates iiberhaupt kommt, erfahren wir nicht. Es war vielleicht auch heraus-
gearbeitet, wie die Absicht, mit der Aristipp aus dem iippigen Kyrene, das nament-
lich den hocharistokratischen Wagenrennsport liebte, nach Olympia gekommen
war, aufs grellste kontrastierte mit der Geistesverfassung, in der Aristipp Olympia
verlief}, um nach Athen zu reisen. Das Motiv des Auftretens oder der Begegnung
berithmter Méanner bei den Spielen in Olympia ist im iibrigen weit verbreitet, vom
Dichter Simonides bis hinab auf Platon; es ist meist sehr schwer auszumachen,
welche Fille historisch sind. Ob ferner das Gesprich des Ischomachos mit dem
Bildhauer Pheidias, das Libanios, Apologie des Sokrates § 88 andeutet, in dasselbe
Werk gehort, st hier nicht zu untersuchen.

Hier haben wir das besondere Motiv der Berufung aus der Ferne. In fernem
Lande hort ein Mensch plotzlich vom Ruhm eines Philosophen und wird dadurch
so betroffen, dall er sein bisheriges Leben aufgibt, alle Hindernisse iiberwindet
und zu dem Philosophen eilt. Es ist die konkrete Illustration eines Gedankens, auf
den wir im Zusammenhang der Xenophon-(Geschichte schon angespielt haben.
Die Protreptik verweilt besonders gerne bei der Mahnung, es sei téricht, um Geld-
gewinnes willen iiber Land und Meer zu reisen, sich Gefahren auszusetzen, aber
fiir die Seele nichts zu wagen. Hier haben wir das Gegenbild : Menschen, die in der
Tat um der Seele willen grofle und gefahrvolle Reisen unternehmen und die abson-
derlichsten Schwierigkeiten iiberwinden.

Dittmar hat im Anhang zur Besprechung der Aristipp-Erzihlung (Aischines 62 ff.)
auf einige Geschichten dieser Art hingewiesen. Wir heben das fiir unsere Frage-
stellung Wichtige heraus und ergéinzen. So sei zunichst beildufig hingewiesen auf
die Geschichte vom Sokratiker Eukleides von Megara, der mitten im peloponne-
sischen Kriege, als den Megarern der Zutritt in Athen bei Todesstrafe verboten
war, bel Nacht und in Frauenkleidung nach Athen schlich, um Sokrates zu horen
(Gellius N. A. 7, 10). Zum Teil ein Gegenstiick ist die Notiz von Diog. Laert. 6, 2,
wonach Antisthenes Tag fiir Tag vom Pirdus nach Athen 40 Stadien Weges machte,
nur um mit Sokrates zusammensein zu konnen.

Néher unserm eigentlichen Thema steht die Geschichte der Axiothea von
Phleius, die wir hier anschlieen. Sie wird zuerst bei Dikaiarchos Frg. 44 Wehrli
(s. d. Kommentar) bezeugt, wozu, letzten Endes gewil aus derselben Quelle,
Themistios Sophistes 295 C zu nehmen ist. Axiothea hatin Phleius das Buch Platons
iiber den Staat gelesen und ist davon so gepackt, daB sie nach Athen wandert und
heirlich, in Mannerkleidung versteckt, in die Akademie kommt. In der urspriing-
lichen KErzihlung war jedenfalls begriindet, wieso gerade die Politeia den Ansto3
zur Philosophie gegeben habe; am ehesten wird an das 5. Buch mit den Aus-




Antike Erziahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 13

fithrungen iiber die prinzipielle Ebenbiirtigkeit der Frau in geistiger Hinsicht
gedacht gewesen sein. Wenn dies tatsachlich der Sinn der Geschichte war, riickt sie
einigermalen in die Nihe des Aspasia-Dialoges des Aischines, dessen Inhalt Ditt-
mar a. 0.17 ff. gut rekonstruiert hatte. Wieweit es eine besondere Bedeutung hatte,
dall Axiothea gerade aus Phleius stammte, jenem alten und sehr eigentiimlichen
Zentrum der Pythagoras- und Pythagoreerlegende, liflt sich nicht mehr sagen.

An einer Reihe von Stellen wird neben Axiothea auch Lastheneia von Mantinea
genannt, so etwa an der angefiihrten Dikaiarchstelle. Immerhin braucht diese
Zusammenstellung keine innere Verwaudtschaft der beiden Gestalten auszu-
driicken. Die Uberlieferung macht Lastheneia ausdriicklich zur Pythagoreerin und
bringt sie vor allem mit Speusippos zusammen. In fiktiven Briefen des jiingeren
Dionysios wurde ihr Verhéltnis zu Speusippos duflerst gehissig ausgedeutet (Diog.
Laert. 4, 2; Athen. 279ETF, 546D), doch kennen wir weder die Gesamttendenz
dieser Briefe, noch wissen wir, wer hinter dieser Polemik steht. Das Pythagoreer-
tum der Lastheneia mul wohl mit demjenigen des Speusippos selber in Verbin-
dung stehen — was freilich eher darauf fithren wiirde, dal sie die Lehrmeisterin
und nicht die Schiilerin Speusipps gewesen wire. Aber das ist nicht zu entscheiden.
Auch Mantinea ist ja ein Ort von eigenartigster philosophischer Bedeutung. Dort-
her stammt bekanntlich Diotima und dort soll Aristoxenos Philosoph geworden
sein (Frg. 1 Wehrli), eine Angabe, die trotz ihrer Knappheit den Eindruck macht,
auf eine Dialogsituation zuriickzugehen.

Endlich wird in Frg. 64 Rose des Aristoteles die Geschichte eines korinthischen
Bauern erzihlt, den die Lektiire des platonischen Gorgias so ergriffen hatte, dafl er
alles verlie3, sich nach Athen aufmachte und Platon seine Seele anvertraute. Die
SchluBbemerkung des Textes ist nicht ganz klar. Entweder heil3t es, dal der Bauer
als Entgelt fiir seine Aufnahme in die Akademie nun den Garten der Akademie
bestellte — oder es soll gesagt sein, dal er statt seines Ackers in Korinth nun den
Acker seiner Seele pflegte ; eine Wendung, die dann fiir die Geschichte des Begriffs
der «cultura animi» nicht unwichtig wire.

Wir schlieBen in kurzem Uberblick zwei besondere Abwandlungen dieses Motivs
an. Nach der einen wird erzihlt, wie Fremde von weither nach Athen kommen, um
Sokrates aufzusuchen, aber erst eintreffen, nachdem er schon hingerichtet ist. Sie
lassen sich sein Grab zeigen, und dort erscheint ihnen der heroisierte Sokrates.
Diese Geschichte ist uns in drei nur geringfiigig abweichenden Brechungen erhalten
bei Suidas s. v. Sokrates, Epist. Socr. 17 und Libanius Apol.Socr. 174. Wilamo-
witz, Platon II. 27, hat gezeigt, da die Fassung des Suidas die urspriingliche ist
und zuriickgeht auf das Buch «Kyrsas», das als Schrift des Antisthenes bei Cic.
Att. XII. 38 erscheint. Es ist eine enkomiastische Heroisierung des Getoteten,
allerdings auch eine wirkungsvolle Darstellung der tragischen Situation, daf
die eigene Stadt denjenigen titet, den die Menschen aus fernen Léndern (bei
Antisthenes war es ein Chier) als ihren Lehrer aufsuchen. Methodisch ist
es wohl zuldssig, auch die Stelle Diog. Laert. 6, 10 dazuzunehmen, die




14 Olof Gigon

Wilamowitz nicht beriicksichtigt hatte: « Antisthenes war es wahrscheinlich auch,
der die Verbannung des Anytos und den Tod des Meletos veranlate. Als er nim-
lich mit Jiinglingen aus dem Pontos zusammentraf, die der Name des Sokrates
nach Athen gelockt hatte, fithrte er sie zu Anytos mit der ironischen Bemerkung,
dieser sei weiser als Sokrates; dariiber gerieten die Umstehenden in solchen Un-
willen, daB sie ihn aus der Stadt jagten.» Dal3 es sich hier um Jiinglinge aus dem
Pontos haundelt, besagt um so weniger, als dieser Name aus den vorangehenden §§ 3
und 9, wo ein pontischer Jiingling, aber in ganz anderer Situation, auftritt, einfach
iibertragen sein wird. Esist ja beinahe notwendig, daB3 der Fremde, der aus Chios zu
Sokrates kam und ihn tot fand, zuerst nach den Umsténden seines Todes sich er-
kundigte. Wieweit das von Dittmar a.O. 91 {f. scharfsinnig erschlossene Anytos-So-
krates-Gespriich, das die Uberlieferung als Ursache des Zornes des Anytos auf Sokra-
tes bezeichnet, auch hierher gehort, wird nicht zu bestimmen sein. Fiir unsern Zu-
sammenhang interessant ist an der Notiz des Diog. Laert. 6, 10, dal der Fremde
offenbar nach Athen gekommen war, weil er vernommen hatte, dal Sokrates der
weiseste der Menschen sei. Nur dann wird die Bemerkung, da Anytos noch weiser
sel, richtig ironisch sinnvoll. Eine volle Wirkung erzielt die Stelle also erst, wenn
wir das spéttische Lob iiber Anytos abheben von der Huldigung des delphischen
Gottes im Chairephon-Orakel. Das kann im iibrigen recht anders erzéhlt gewesen
sein als bei Platon und Xenophon. Aber die Moglichkeit einer Beziehung besteht. In
Epist.Socrat.17 ist der Besucher des Sokratesgrabes ein junger Spartaner. Das hingt
mit der Erfindung des ganzen Briefes zusammen. Als Adressat gilt kein anderer
als eben jener Jiingling aus Chios, der bei Antisthenes das Erlebnis selber gehabt
hat. Der Verfasser wollte in dem Briefe das Erlebnis erzihlen, hat aber, um einer
psychologischen Absurditit zu entgehen, die Person gespalten und (was von
andern Erzihlungen her nahelag) einen Spartaner zum Triger des dem Chier
berichteten Erlebnisses gemacht. Es kann sich nun der ganze Brief auf das Werk
des Antisthenes stiitzen. So konnte man die Frage aufwerfen, ob nicht etwa die An-
deutungen vom Anfang des Briefes auch einen Teil desselben Werkes resiimieren:
dem Chier werden Gespriche in Erinnerung gerufen, in denen Sokrates gegen ihn
und gegen Prodikos und Protagoras iiber die Tugend, 7 dv yévoiro xai émws dv
yévoro, xai 6te yon tadtye mdvrag éplecdar disputiert habe. Ich habe nicht
den Eindruck, daf sich der Verfasser das einfach aus den Fingern gesogen hat.
Wir wissen ja auch gar nicht, wie weit sokratische Logoi anderer Sokratiker im
Unterschied zu Platon eine Vielheit locker verbundener Szenen umfassen konnten.
Der junge Chier konnte zuerst Gegner des Sokrates gewesen sein, sich zu Sokrates
bekehrt haben, weggefahren und dann — zu spét — wieder zu Sokrates nach Athen
zuriickgekehrt sein.

Nur nebenbei sei auf die merkwiirdige Tatsache hingewiesen, die von Wilamo-
witz durch die Gleichung des Suidasberichts mit dem Titel bei Cicero festgestellt,
aber bisher wohl zu wenig beachtet wurde, daB3 nimlich die heroisierende Verherr-
lichung des Sokrates schon in der #ltesten sokratischen Literatur auftritt. Histo-




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 15

risch ist das ja an sich nicht auffallend, wenn man bedenkt, in welchem Umfange
Ahnliches wenige Jahrzehnte spater mit Platon geschah. Aber die moderne For-
schung zeigte keine Neigung, dies anzuerkennen angesichts der auffallenden
Zuriickhaltung Platons allen solchen Dingen gegeniiber. Doch diese Zuriickhaltung
bedeutet keineswegs, daf nicht schon zur Zeit Platons alle moglichen Legenden,
vor allem etwa gruppiert um das Daimonion, ausgebildet waren. Es ist hier
nicht der Ort, dies weiter zu verfolgen. Von einem Jiingling, der von weither aus
dem Pontosgebiet zu Antisthenes kommt, um Philosoph zu werden, ist, wie schon
bemerkt, bei Diog. Laert. an zwei Stellen (6, 3 und 9) die Rede. Hier handelt es
sich aber um das Motiv des reichen jungen Auslinders, der neugierig génnerhaft
sich um die Philosophie bemiiht, ohne wirklich berufen zu sein. Die erste Geschichte
lehrt mit einem Wortspiel, daB8 es nicht auf Biicher und Schreibzeug, sondern auf
die Gesinnung ankomme, in der zweiten fertigt Antisthenes den jungen Herrn ab,
der ihn mit einer snobistischen Ausrede um seinen Lohn bringen will. Im Gegen-
satz zwischen Antisthenes und dem Pontiker wirkt leise das Motiv nach, das in
unzihligen Varianten den Kontrast zwischen dem sachlich harten Spartanertum
und den weichlich oberflichlichen Ioniern herausarbeitet (vgl. auch Diog.
Laert. 7, 22 und vor allem Isokrates, Antidosis 224; sollten die Stellen bei Anti-
sthenes und Isokrates in irgendeiner Beziehung zu einander stehen? s. endlich
noch Epist. Socr. 28, 11).

Eine der berithmtesten Geschichten von der Berufung eines Menschen aus nied-
rigsten Verhaltnissen zur Philosophie ist die Geschichte des Phaidon von Elis. Sie
ist in allem Wesentlichen einheitlich iiberliefert. Phaidon stammte aus Elis, wurde
im peloponnesischen Kriege Gefangener der Athener und in die Sklaverei verkauft
und muBte sich dem schindlichsten Gewerbe zur Verfiigung stellen. Dabei ent-
deckte ihn Sokrates und veranlaBte seinen Freikauf, worauf er einer der treuesten
Schiiler des Sokrates wurde. Die Varianten betreffen nur den Namen dessen, der
ihn auf die Bitte des Sokrates freikauft. Nach Diog. Laert. ist es der eine oder
der andere der beiden reichen Freunde des Sokrates, Kriton oder Alkibiades. Nach
Gellius N. A. 2, 18 ist es Kebes von Theben, der nach Platon Kriton 45B auch
einer der reichen Gefihrten des Sokrates war; ob seine Erwihnung etwa mit der
Phaidon-Situation bei Platon zusammenhéngt, 148t sich nicht sagen.

Bemerkenswert ist jedenfalls, da8 Platon auf diese Geschichte nirgends anspielt ;
dagegen wird Cic. nat. deor. 1, 93 auf sie zielen und besagen, dal Epikur, wie es
Ja naheliegen muflte, sie in gemeiner Weise umgedeutet hatte. Dall es der Eros
war, der den Sokrates zum Eingreifen veranlafte, wird schon zu vermuten sein.
Es ist sogar moglich, da (wie bei der Xenophon-Erzéhlung) der Schwerpunkt
der Geschichte gar nicht auf der Berufung lag, sondern auf der Herausarbeitung
des Gegensatzes zwischen den physischen Epithymiai der andern und dem geistigen
Eros des Sokrates, also jenes Gegensatzes, der etwa aus dem Sokrates-Alkibiades-
Verhiltnis bekannt ist. Wenn der letzte Satz der Apologie des Sokrates des Li-
banios (§ 183) nicht nur Rhetorik ist, so 18t er noch auf eine etwas andere Motiv-




16 Olof Gigon

gestaltung schlieBen, der zufolge Phaidon nicht bloB ein unschuldiges Opfer
grausamer Kriegsbriauche, sondern selber innerlich ein 7zdgros gewesen sei, der dann
durch die Begegnung mit Sokrates eine vollkommene innere Wandlung erfahren
habe; man mag dazu die spater zu besprechende Geschichte von Polemon verglei-
chen. Es ist begreiflich oder doch denkbar, daB diese ganz krasse Fassung der
Phaidongeschichte in der Regel vollkommen unterdriickt worden ist. Jedenfalls
ist es etwas unvorsichtig, die ganze Erzahlung als historisch zu nehmen, wie es in
der Grefolgschaft von Wilamowitz (Hermes 14, 476ff.) noch von Fritz (Realency-
clopidie s. v. Phaidon) tut. Ist sie Dichtung, was ich anzunehmen geneigt bin, so
wird sie schwerlich vor dem Tode Phaidons méglich gewesen sein, und dann wird
man sich auch iiber die historische Einordnung jener Eroberung von Elis, die der
duBere Ausgangspunkt der Ereignisse ist, nicht allzuviel Gedanken machen.

Endlich ist von Platon zu reden. Dal3 es gerade iiber seinen Weg zur Philosophie
wie bei Sokrates selber mehrere Geschichten gab, ist nicht merkwiirdig. Es haben
ja schon mehrere Schiiler Platons (Speusippos, Xenokrates, Hermodoros, Philip-
pos von Opus) iiber ihren Meister geschrieben, gewill keine Biographien im spéter
iiblichen Sinne, sondern biographische Enkomia, wie wir sie aus Isokrates und
Xenophon kennen.

Drei charakteristisch verschiedene Darstellungen seien hier angefiihrt, ohne auf
die Nuancen im einzelnen einzugehen.

1. Berithmt ist die Erzdhlung, Platon sei zuerst Dichter gewesen und habe sich
erst spiter auf Grund der Begegnung mit Sokrates zur Philosophie gewandt. Er
soll zuerst Tragodien geschrieben haben und hitte schon eine ganze Tetralogie zur
Auffithrung vorbereitet, als er unmittelbar vor den Dionysien Sokrates begegnete.
Die Wirkung war die, daB er sofort seine Dichtungen verbrannte und dem Sokrates
nachfolgte (Diog. Laert. 3, 5). Die Varianten erweitern meist in dem Sinne, da83
sie ihn vorher noch sich in Epik und Dithyrambik versuchen lassen (etwa Aelian
v.h. 2, 30; Anderes im Apparat zur Basler Ausgabe von Diog. Laert. 3). Hiibsch
ist die Stelle Diog. Laert. 6, 95, vielleicht aus dem Dialoge ,Metrokles* des Stilpon
von Megara: Metrokles verbrennt unter Zitierung desselben Iliasverses wie Platon
seine Nachschriften nach Vorlesungen Theophrasts in dem Augenblick, in dem
er vom Peripatos zum Kynismus iibergeht. Es liegt sehr nahe, dies als bewuGte
boshafte Parodierung der Platon-Erzéhlung zu deuten.

Was mit der Erzahlung gemeint ist, ist nicht ganz leicht zu sagen. Soll damit der
Tatsache Rechnung getragen werden, dal Platon in den Dialogen selber sich als
groffen Dichter verrit, so wie etwa aus der Farbenlehre des Timaios erschlossen
wurde, er habe in seiner Jugend auch Malerei studiert (Diog. Laert. 3, 5 und Vita
Plat. p. 199, 1ff. Herm.)? Oder soll damit der radikale Gegensatz zwischen der
Dichtung (vor allem der Tragodie) und der Philosophie, der in der Politeia ent-
wickelt wird, in biographische Data umgesetzt werden? Wir wissen es nicht.

2. Eine zweite Geschichte ist mit der ersten véllig unvereinbar. Sie hat nicht
eigentlich den Charakter einer Berufungsgeschichte, ist aber darum so wichtig,




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 17

weil sie Sokrates als den zur Philosophie Berufenden ausschaltet. Sie lat Platons
Philosophieren durch drei entscheidende Begegnungen bestimmt werden, zuerst
diejenige mit dem Herakliteer Kratylos, dann diejenige mit Sokrates, endlich die-
jenige mit den Pythagoreern. Sie wird schon von Aristoteles vorausgesetzt
(Metaph. 987a 29ff. und 1078b 12ff.) und ist das klassische Beispiel dafiir, wie
die Antike die systematische Analyse einer Philosophie ins Biographische umsetzt.
Skepsis der Sinneswelt gegeniiber, Eidoslehre und Zahlenlehre sind in aufsteigender
Folge die entscheidenden Bestandteile der spiatplatonischen Philosophie. Sie wer-
den der Reihe nach auf drei Archegeten und Lehrer Platons verteilt, wobei Sokra-
tes keineswegs den Vorrang hat. Diesist fiir die Haltung der Akademie gerade nach
Platons Tod bezeichnend, und wir werden nicht fehlgehen, wenn wir diese Dar-
stellung dem Platonbuche entweder des Speusippos oder des Xenokrates zu-
schreiben. Aus Platons eigenen Schriften ist eine solche Dreistufigkeit seiner philo-
sophischen Entwicklung nicht zu entnehmen.

Wir werden uns auch nicht wundern, daf die Zuriickstellung des Sokrates in
diesem Schema spiater manche Biographen mit Recht gestort hat. Sie haben dann
zu einem Kompromil gegriffen und Platon erst nach dem Tode des Sokrates zu
Kratylos gehen lassen (Diog. Laert. 3, 6).

3. Eine dritte Erzahlung findet sich bei Aelian v. h. 3, 27: Platon war arm und
war im Begriffe, sich als S6ldner im Auslande anwerben zu lassen. Da begegnete
ihm Sokrates gerade als er die Waffen kaufen wollte und gewann ihn fiir die Philo-
sophie. Hiezu haben wir eine offenbare Parallele in dem, was Epikur Frg. 171 Us.
iiber die Vorgeschichte des Aristoteles berichtet hat (siehe unten). Die Quelle
konnte auch hier Epikureische Polemik sein. Die Armut Platons ist dann nicht
unverschuldet gewesen, sondern der junge Herr hat eben das Vermogen seines
Vaters durchgebracht. Dann ist die Geschichte ein wenig dem verwandt, was von
der Jugend des Themistokles erzahlt wurde, wo es sich um eine eigentliche Be-
kehrung handelte.

Wir schlieBen an Platon sogleich Aristoteles. Auch da sind mehrere Varianten
iiberliefert.

An der Spitze steht eine Version, die sich als aus den Briefen des Aristoteles
selber stammend gibt (Frg. 652.653 Rose). In einem Schreiben an Ko6nig Philipp
soll Aristoteles berichtet haben, er habe einst als junger Mensch ein Heiligtum
des pythischen Apollon bei sich zuhause in Stageiros befragt, was er tun solle. Der
Gott habe ihm befohlen, nach Athen zu reisen. Das tat er, trat dort in die Akade-
mie ein und blieb bei Platon zwanzig Jahre bis zu dessen Tod.

Es ist keineswegs undenkbar, daBl Aristoteles in einem Brief an Konig Philipp
iiber sein Leben Rechenschaft gegeben hat, bzw. daf} er ein Schreiben, das im
Zusammenhang mit seiner Einladung an den makedonischen Hof gestanden haben
wird, benutzte, um iiber sich und sein Philosophieren zu sprechen. Was wir fiir
Platon im 7. Brief anzunehmen gelernt haben, darf fiir Aristoteles nicht ausge-
schlossen sein. Wir diirfen uns auch nicht wundern, da3 von der spatern Geschichts-

2 Museum Helveticum




18 Olof Gigon

schreibung diese Selbstzeugnisse oft merkwiirdig vernachlissigt werden. So hat
denn Jaeger Aristoteles 9 den Brief wohl mit Recht als echt genommen. Dann
hétten wir in diesem Falle am Ausgangspunkt einer philosophischen Laufbahn
eine Orakelbefragung, die als historisch anzuerkennen ist. Doch der Unterschied
dieses Orakels, das einfach eine Reise nach Athen befahl, von den pointierten
Formeln, die wir im Zusammenhang des Chairephon-Orakels behandelten, ist nicht
- zu verkennen.

Neben diesem autobiographischen Berichte stehen zwei Geschichten mit offen-
sichtlich polemischer Tendenz.

Epikur Frg. 171 Us. erzahlt, dal Aristoteles in der Jugend das viterliche Ver-
mogen durch liederlichen Lebenswandel verschleudert habe. Arm geworden habe
er sich zuerst als Soldner anwerben lassen, aber es sei ithm dabei schlecht gegangen.
Darauf habe er sich auf den Arzneienhandel verlegt. Schlielich habe er den Zu-
gang zur Schule Platons gefunden, und da er im Reden nicht unbegabt war, so sei
er langsam und mit der Zeit zu einer wissenschaftlichen Haltung gekommen.

Nahe verwandt damit ist die Erzéhlung aus dem Geschichtswerk des Timaios,
die Eusebios Praep. Ev. 15, 2, 2 andeutet: Aristoteles sei zuerst ein kleiner Winkel-
arzt gewesen und erst in vorgeriickten Jahren zur Philosophie gekommen.

Die Beziehung des ersten Teils der Erzihlung Epikurs zu einem der Berichte
iiber Platon war schon bemerkt. Im iibrigen stimmen Epikur und Timaios sichtbar
darin iiberein, daf3 sie beide die Herkunft des Aristoteles aus einer Arztfamilie bos-
haft karikieren, sowie darin, daf} sie 1hn beide erst spit Philosoph werden lassen.
Dieser letzte Vorwurf, dal Aristoteles oyiuadjc gewesen sei, wurde vielleicht
schon von Aristoxenos erhoben. Denn zu den aristoxenischen Mitteilungen der
Vita Aristotelis Marciana gehért nicht nur p. 431, 20-432, 2 Rose (was Wehrli
als Frg. 65 aufgenommen hat), sondern gewifl auch die zusammengehorigen
Stiicke p. 428, 8-11, und 428, 17-429, 1. Aus dem zweiten geht hervor, dafl der
Eintritt des Aristoteles in die Akademie erst in seiu vierzigstes Lebensjahr gelegt
wurde, was der Verfasser der Vita anhand genauer Daten entriistet widerlegt.
oyiuads ist ja bekanntlich auch in der Welt der platonischen Dialoge ein Vorwurf.

Unsere Zusammenstellung erstrebt von vornherein weder Vollstédndigkeit noch
Erschopfung aller Deutungsméglichkeiten des Einzelnen. So sollen denn jenseits
des sokratisch-platonischen Kreises nur noch einige wenige besonders prignante
Geschichten angefiihrt werden.

Ungewdhnlich merkwiirdig ist die Erzidhlung, wie Protagoras durch Demokrit
zur Philosophie berufen wurde. Sie ist es einmal darum, weil feststeht, daf sie aus
chronologischen Griinden unmdéglich ist. In Wirklichkeit ist Demokrit der jiingere
und hat von Protagoras starke Anregungen empfangen, wahrscheinlich bedeutend
stiarkere als es die wenigen direkten Zeugnisse verraten (VS 5. Aufl. 68A § 42;
A 114: B 156). Wir konnen auch einigermaflen die Entstehung der Erzihlung ver-
folgen. Aristoteles in meoi mawdeias (Frg. 63) hat erzahlt, daBl Protagoras eine
bestimmte besonders sinnreiche Art, Lasten zu tragen, erfunden habe. Wie




Antike Erzahlungen iiber die Berufung zur Philosophie 19

Aristoteles auf diese seltsame Angabe kam, kénnen wir nicht erraten. Vielleicht
hat Protagoras etwas derart erwéhnt, als er die Entstehung menschlicher Kunst-
fertigkeiten beschrieb (vgl. etwa Demokrit 68 B 154 und 172); oder es kam als
technisches Exemplum in irgendeinem Protagoras-Dialoge, deren es mehrere
gab, vor. Dann hat Epikur Frg. 172 Us. dies aufgenommen und zu der Geschichte
verarbeitet, da3 Protagoras Lasttriger war; Demokrit sei thm einmal begegnet und
sei auf die Geschicklichkeit aufmerksam geworden, mit der er seine Lasten zusam-
menzubinden verstand. Daraus habe er auf die grofe Klugheit des Mannes ge-
schlossen, habe ihn zu sich genommen und in der Philosophie unterrichtet.

Die Motivverwandtschaft dieser Erzahlung mit manchem oben Behandelten
liegt auf der Hand. Epikurs Absicht bei dieser Erfindungist es offenbar, Protagoras
mehr oder weniger herabsetzend als Schiiler Demokrits hinzustellen. Auf diese
Weise soll ein unbequemer Lehrer Demokrits weggeschafft werden, genau so, wie
er den andern Lehrer, Leukippos, wegschaffte, indem er mit nicht geringerer Ver-
achtung der Tatsachen einfach dessen Existenz leugnete. Dahinter steht das
Bestreben, Demokrit als Autodidakten zu erweisen. Epikur hat ja auch von sich
selber erklirt, daf} er keinen Lehrer gehabt habe (etwa in Frg. 123 Us.). Das Motiv
ist sehr interessant und geht zundchst auf die Sokratik zuriick; Sokrates hat ja
auch seine philosophische Berufung von keinem Menschen, sondern von Apollon;
daneben spielt das schwerverstindliche Heraklitfragment 22B 101 eine Rolle. Fiir
Epikur ist jedenfalls das «keinen I.ehrer gehabt haben» wesentlich fiir das hochste
Philosophentum und ein Attribut, das er sowohl selber fiir sich in Anspruch nimmt
als auch dem einzigen Philosophen, den er gelegentlich neben sich gelten lief3,
Demokrit, zuerkennt. In beiden Fillen geht es nicht ohne die grébsten historischen
Gewaltsamkeiten. Ob die Erzihlung von Demokrit und Diagoras (Suidas s. v.
Diagoras) ahnlich zu beurteilen ist, konnen wir schwer sagen: Diagoras ist ein
Sklave, wird von Demokrit freigekauft und zum Philosophen erzogen. Die Parallele
zur Protagoraserzihlung ist frappant — umso mehr als auch Diagoras sicher alter
ist als Demokrit und als auch zwischen diesen beiden irgendwelche literarischen
Beziehungen bestanden zu haben scheinen. Eine Einzeluntersuchung wiirde hier
zu weit fithren.

Ferner muf als eine der klassischen Berufungsgeschichten diejenige des Akade-
mikers Polemon erwiihnt werden (Diog. Laert. 4, 16 und 6fters. Daf} sie nicht bei
Antigonos von Karystos stand, zeigt Wilamowitz, Antigonos 55f.). Polemon war
in seiner Jugend so ausschweifend als man sich nur denken kann. Einstmals kam
er auf Verabredung mit seinen Freunden bekrénzt und vom Weine berauscht in
die Schule des Xenokrates gestiirmt, der gerade Vorlesung hielt. Dieser liel sich
aber in seinem Vortrag nicht irre machen, sondern fiihrte ihn ruhig zu Ende.
Gegenstand der Vorlesung war die Selbstbeherrschung. Der Jiingling wurde
davon betroffen, horte aufmerksam zu, wurde in kurzer Zeit fiir die Philosophie
gewonnen und widmete sich ihr mit so anhaltendem Fleile, daf} er spater selber
Leiter der Akademie wurde.




20 Olof Gigon

Die Pointe der Geschichte ist in dieser Diogenischen Fassung insofern nicht rein
erhalten, als eigentlich Xenokrates nur durch seine vollkommen unerschiitterliche
Ruhe wirken soll, wie die teilweise parallele Erzahlung von seiner Begegnung mit
Antipater (Diog. Laert. 4, 11) zeigt (vgl. ferner Diog. Laert. 9, 63 iiber Pyrrhon;
auch dies Motiv, daf} ein Logos oder ein Dialogos unter allen Umstéinden zu Ende
gebracht werden mul}, gehort der sokratischen Literatur an). Daf} erst noch der
Inhalt des Vortrags bedeutsam sein soll, ist eine iiberfliissige Steigerung.

Im iibrigen hat schon Wilamowitz, Antigonos 56, gesehen, dall der Kontrast
zwischen den hereinbrechenden Komasten und der ruhigen Gesellschaft im Saale
aus dem SchluBteil des platonischen Symposion iibernommen ist. Nur ist die
Szenerie in die spatern Verhéltnisse der Akademie umgesetzt.

Den AbschluBl mag der Stoiker Zenon machen. Die eine Fassung seiner Beru-
fungsgeschichte wurde schon oben (8. 7f.) behandelt. Die andere lautet (Diog.
Laert. 7, 2/3): Zenon hatte in Phonizien Purpur eingekauft und litt damit nahe
beim Pirdus Schiffbruch. Da ging er nach Athen hinauf und lieB sich bei einem
Buchhiindler nieder, der gerade das zweite Buch der Memorabilien Xenophons las.
Voller Freude erkundigte er sich, wo Manner dieser Art zu finden seien. Ein gliick-
licher Zufall wollte es, dafl gerade Krates voriiberging. Der Buchhiindler wies auf
1hn hin und sagte : «Diesem schlieBe dich an.» Von da an wurde er Horer des Krates.

Wir gehen auf die Varianten nicht ein. Wir bemerken nur, daf} die frither bespro-
chene Orakelgeschichte sachlich wie eine enkomiastische Bearbeitung des Vor-
liegenden wirkt. Das Entscheidende ist hier wie dort dasselbe, dall ndmlich Zenon
auf dem Wege iiber die Lektiire fritherer Philosophen selber Philosoph geworden
ist. Nur ist die Lektiire das eine Mal als Zufall anlédBlich eines Aufenthaltes beim
Buchhéndler, das andere Mal als Ergebnis eines Orakelspruchs gegeben. Was
unserer Stelle erhohte Bedeutung verleiht, ist, dal3 sie allem Anschein nach letzten
Endes aus den «Erinnerungen an Krates» von Zenon selber stammt. Sie diirfte
gewissermaflen die Einleitung gebildet haben, die den dreifachen Zweck erfiillte,
Zenons Eintritt in die Philosophie, Zenons Bekanntschaft mit Krates und Zenons
literarischen Anschlufl an Xenophons «Erinnerungen an Sokrates» zu begriinden.
Wenn diese Hypothese stimmt, so haben wir zum AbschluB unserer Betrachtungen
nochmals wie bei jenem Brief des Aristoteles an Philippos nach der groen Zahl
mehr oder minder freier Dichtungen ein Stiick Selbstzeugnis und damit immerhin
bis zu einem gewissen Grad ein Stiick Geschichte, auch wenn Zenon das ent-
scheidende Ereignis in der Nacherzihlung stilisiert haben wird. Moglicherweise
ist es nicht ganz Zufall, daB die bei Zenon im Mittelpunkt stehende Mahnung zur
«Nachfolge» uns schon in der (freilich géinzlich erfundenen) Erzéhlung von der
Begegnung Xenophons mit Sokrates vorkam. Freilich sind die &dufleren Um-
stinde, in denen das Wort gesprochen wird, so verschieden, daf sich auf diese
Beriihrung nicht bauen laft.

Damit schlieBen wir. Die Aufgabe, die wir uns stellten, war gleichzeitig eine




Antike Erzidhlungen iiber die Berufung zur Philosophie 21

philologische und eine philosophiegeschichtliche. Philologisch sollte eine Reihe
wenig beachteter Texte etwas ans Licht gezogen und auf ihre Eigentiimlichkeiten
wie auf ihr Gemeinsames hin gepriift werden. Im allgemeinen zeigte sich ohne
Zweifel, dal an urspriinglich gemeinsamen Ziigen, nach denen die Gruppen von
Erzahlungen eindeutig zusammengefalt und klassifiziert werden konnten, nicht
viel vorhanden ist. Der Gegensatz zur Welt der Legenden in Christentum und
Islam ist in dieser Hinsicht frappant. Das hangt wohl an drei Dingen: einmal ganz
duBerlich an der unendlich viel geringereren Stoffmasse; dem christlichen Mittel-
alter und dem Islam gegeniiber ist die griechische Antike rein quantitativ ver-
schwindend klein. Sodann hingt es daran, dafl die Biographie als vorgegebene
Betrachtungs- und Darstellungsform iiberhaupt erst am Ende der von uns beriihr-
ten Epoche sich ausbildet. Die Geschichten aus élterer Zeit sind also alle an sich
anders, und zwar unter sich oft recht verschieden orientiert. Die Subsumption
unter einen gemeinsamen Nenner erfolgt erst nachtriglich. Endlich ist wesentlich,
daBl die Philosophie niemals ein derart geschlossenes, eindeutiges, gewissermafen
absolutes Gebilde war, wie es die christliche oder islamische Heiligkeit gewesen ist.
Der Philosoph ist zwar vielfach der zu einer absoluten Existenz Berufene, aber auch
der Wissenschaftler und der Gebildete heien Philosoph. Eine « Wiedergeburt» im
vollen Sinn wird darum der Eintritt in die Philosophie kaum je bedeuten.

Damit stehen wir schon beim philosophiegeschichtlichen Aspekt unseres Pro-
blems. In den behandelten Geschichten spricht sich doch ein auch philosophisch
bedeutsamer Gedanke aus. Wir wissen ja heute, dall die Philosophie doppel-
gesichtig ist. Es gibt Philosophien als Systeme und es gibt philosophierende Men-
schen. Nur beides zusammen ist Philosophie.

Die antike Philosophie ist vorwiegend bekannt als eine Reihe von Systemen, die
sich auseinander entwickeln. Ob und wieweit aber die Antike ein BewufBtsein davon
hatte, da} es neben den Systemen die Philosophen gibt, das ist eine andere Frage.
Man kann sie zu beantworten suchen, indem man sich an die theoretische Erar-
beitung der Gestalt des Philosophen an sich hilt, wie sie reprisentativ zuerst in
Platons Staat und dann in den Lehren Epikurs und der Stoa vollzogen ist. Oder
aber man wendet sich jenen Dichtungen und Berichten zu, die die Philosophen in
dem zeigen, was wir in der Einleitung Grenzsituationen genannt haben. Das haben
wir am Leitfaden einer bestimmten Grenzsituation in der vorstehenden Ubersicht
versucht. Es liee sich dies fiir andere Situationen und zum Teil vielleicht mit
groflerem Erfolg wiederholen.

Denn da liegen Bilder der philosophischen Existenz, die zu ihrer Bedeutung zu
erheben auch eine Aufgabe der Altertumswissenschaft sein kann. Lebt doch in
ihnen heute letzten Endes eine besondere Gegenwirtigkeit der antiken Philosophie.

(Erweiterte Fassung eines am 28. Januar 1946 in Basel gehaltenen Vortrages.)




	Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie

