
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 3 (1946)

Heft: 1

Artikel: Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J/t k o
MUSEUM HELVETICUM v _t*-r$ J u rex 7
Vol. 3 1946 Fase. 1 / / v

Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie

Von Olof Gigon

Für Rudolf Tschudi

Von einem bestimmten Motiv der antiken Philosophenbiographie soll im
folgenden die Rede sein. Es sollen einige Texte analysiert werden, die berichten
wollen, wie die Philosophen zur Philosophie gekommen seien.

Wir müssen aber zuerst wissen, was uns berechtigt, derart eine biographische
Einzelheit herauszulösen und sie als «Motiv» zu behandeln. Dies Vorgehen bedarf
formal und sachlich einer Rechtfertigung. Formal gehen wir von der Tatsache aus,
daß die Biographie als in sich beruhende Darstellung eines einzelnen Lebensablaufs

erst in der nachklassischen Periode der griechischen Literatur überhaupt geschaffen
worden ist. Die griechische Geschichtschreibung bis hinab zum 4. Jahrhundert
bewegt sich in den zwei Polen der an den aktenmäßigen Beamtenlisten orientierten
Staatsgeschichte und der isolierten, von ihrer «Pointe» lebenden Anekdote. Für
die Biographie bleibt kein Raum. Das Leben des Einzelnen ist nicht Ausdruck
einer «Idee», wie es die Gesamtgeschichte eines Staates auf der einen, die sinnvolle

Anekdote auf der andern Seite sein kann. Die «Idee», die die geistige
Möglichkeit einer Biographie überhaupt erst erzeugt, entsteht in der griechischen Welt
erst durch die Ethik der klassischen Philosophie, die den Begriff der typischen
Lebensform schafft. Formal ergibt sich aus diesem Tatbestand, daß die
Überlieferung über die großen Gestalten des 5. und zumeist auch noch des 4.

Jahrhunderts grundsätzlich in zwei Elemente zerfällt: das eine sind die Tatsachen, die
letzten Endes aktenmäßig belegbar die Teilnahme des Einzelnen am Leben des

Staates betreffen; das andere ist die chronologisch kaum je fixierbare Masse der
Anekdoten und Apophthegmata. Sachlich ist unsere Voraussetzung diese, daß die
antike Geschichtsschreibung nur sehr selten ihren Sinn in der Mitteilung des rein
Tatsächlichen gesehen hat. Sie will immer mehr als dies. Sie hat die mannigfaltigsten

Absichten. In der vorphilosophischen Zeit will sie (ganz schematisch

gesagt) loben oder tadeln, ermunternde oder warnende Exempla vor Augen
führen,eindrucksvoll oder witzig charakterisieren oder einfach spannend
unterhalten. In der Zeit der Philosophie will sie, dort wo sie Biographie wird, den
Einzelnen als Repräsentanten eines bestimmten typischen Bios darstellen. Aber jede
Absicht bedeutet Stilisierung, bedeutet zwangsläufig die Aufhebung der Grenzen
zwischen Berichterstattung und Dichtung. Es gibt keine einzige Mitteilung aus der
klassischen griechischen Geschichte, bei der wir nicht zuerst berechtigt und
verpflichtet wären, nach der Absicht des Berichterstatters zu fragen. Dies gibt uns
auch das Recht, die vom Beginn des 3. Jahrhunderts an entstehende Philosophen-

Klassisch- pIii lo leg is ches

Seminar der Universität

Zürich:



2 Olof Gigon \

biographie in ihre anekdotischen Elemente aufzulösen und bei jedem Einzelzug
nach seinem typischen Sinn zu suchen. Damit wird er zum Motiv.

Der Anteil des Anekdotischen ist in der uns vorliegenden Philosophenbiographie
um so größer, als sich das Leben der meisten Philosophen durchaus abseits von
der Politik bewegte, also nur ein Minimum von Tatsachen aufzuweisen hatte, die
in die Geschichte der Polis eingingen und aus den Urkunden der Staatsarchive
nachzuweisen waren. Die Überlieferung über die Philosophen konzentrierte sich

demgegenüber auf diejenigen Situationen, in denen sich der Besitz oder der Mangel
einer philosophischen Haltung am sichtbarsten und typischsten manifestierte. Wir
dürfen diese Situationen, in denen uns die Philosophen immer wieder gezeigt
werden, einem Sprachgebrauch der modernen Philosophie folgend mit einigem
Recht als « Grenzsituationen » bezeichnen. Es ist das Verhältnis zu Schmerz und
Tod, zu den Gütern und Mächten der «Welt» und schließlich der Weg zur
Philosophie. Wie vollständig sich eine äußerlich umfangreiche Biographie aus der hellsten

Zeit der griechischen Geschichte in solche Elemente auflösen läßt, derart,
daß an aktenmäßig festlegbaren Tatsachen so gut wie nichts übrig bleibt, mag
etwa die Darstellung des Sokratikers Aristippos von Kyrene im zweiten Buche des

Diogenes Laertius zeigen.
Damit sind wir bei unserm Gegenstand. Der Eintritt in das philosophische

Leben ist eine der Grenzsituationen, an denen sich enthüllt, wer ein echter Philosoph

ist und wer nicht. Allerdings entsteht die Grenzsituation erst in dem Augenblick,

in dem der Eintritt in die philosophische Lebensform eine wirkliche
Entscheidung wird. Und dies ist erst der Fall von der Zeit an, da die Philosophie nicht
mehr eine der vielen vorhandenen Betätigungen des Menschen ist und nicht mehr
für die praktischen Zwecke und Bedürfnisse der Gemeinschaft arbeitet, sondern

jene Eine ausgezeichnete Möglichkeit darstellt, aus dem Kreis der immanenten
Bindungen und Zwecke herauszutreten und allein «von außen» durch das Absolute
bestimmt zu sein. Dieser Begriff der Berufung in eine Welt jenseits des Gewöhnlichen

ist freilich an sich schon in ältester Zeit vorbereitet. Man könnte älteste Sagen

heranziehen, in denen Sterbliche unverdient und unerwartet des Umgangs mit den

Göttern gewürdigt wurden. Man könnte dann vor allem jener Gestalten gedenken,
die am Ursprung der Philosophie stehen und die ihr Wissen von der Wahrheit
über die Götter auch nur durch eine Berufung empfangen haben. Hesiod ist für
uns die einzig faßbare und unzweifelhaft bedeutendste unter ihnen. Aber es kann
unter den mehr oder weniger anonymen Theologen, die neben und nach ihm ihre
Theogonien schrieben, mehr als einen gegeben haben, der von sich Ähnliches
erzählte wie Hesiod in den Versen über die Musenweihe. Die Philosophie der Mile-
sier ist dann allerdings ausschließlich das Werk menschlicher Forschung.

Die philosophische Lebensform als ein Ganzes und als ein «ganz Anderes» wird
erst geschildert von der Sokratik an. Erst von da an ist der Eintritt in die
Philosophie ein entscheidendes und zumeist paradoxes Ereignis. Und es wird dann zu
einem derjenigen Ereignisse, die über den innern Rang eines Philosophen am



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 3

sichersten Auskunft zu gehen versprechen. Daran, wie sich der Eintritt in die

Philosophie vollzieht, verrät sich, ob der Eintretende ein Berufener ist oder als

ein Unberufener sich bloß eindrängt.
Das Eintreten in die neue philosophische Lebensform kann im übrigen noch

sehr verschieden verstanden werden. Der Gegensatz, aus dem die Grenzsituation
herauswächst, kann vor allem in zwei Grundformen beschrieben werden. Es kann
sich handeln entweder um den ausschließlich ethischen Gegensatz zwischen dem

Begehren nach den äußern Gütern und der Bekümmerung um die eigene Seele,

oder um den metaphysisch verankerten Gegensatz zwischen dem praktischen
Handeln in der Welt und dem reinen Erkennen der Wahrheit. Zusätzlich kann der
auf archaische Wurzeln zurückgehende Gedanke eine Rolle spielen, daß die scheinbar

untüchtigste und unbegabteste Natur unerwartet zu edelster Entfaltung
kommen kann. Durch die Berufung eines Sklaven oder banausischen Handwerkers

zur Philosophie kann die altaristokratische Meinung widerlegt werden, die etwa

Theognis 535ff. in den Versen ausspricht: «Niemals ist das Haupt eines Knechtes
gerade aufgerichtet, sondern stets gebeugt auf krummem Nacken. Niemals
erwachsen aus Zwiebeln Rosen und Hyazinthen und niemals aus einer Magd ein
freies Kind.»

Gemeinsam ist allen diesen Geschichten das Moment des Unerwarteten. Das

Ereignis, das den Menschen aus unscheinbarstem oder weltlich zerstreutestem
Leben zur Philosophie bringt, kommt völlig überraschend und bringt unter den
absonderlichsten Umständen die Entscheidung. Dies erlaubt uns auch, das Wort
«Berufung» zu verwenden in dem Sinne, in dem es der modernen Philosophie seit

Kierkegaard wichtig geworden ist.
Bemerkt sei nun nur noch um der Klarheit willen das eine, daß es geraten ist,

die Mehrzahl der nun zu besprechenden Erzählungen a priori als Erfindungen
aufzufassen. Ebenso ist nochmals darauf aufmerksam zu machen, daß diese Erzählungen

fast alle von Haus aus gar keinen biographischen Zweck im engern Sinne
haben. Ihre primäre Absicht ist, den Gedanken zu illustrieren, auf welchen Wegen
der Mensch zum Philosophen werden kann. Erst sekundär, als sich das Aufbauschema

der antiken Biographie herausgebildet hatte, sind die Geschichten an
ihrem Ort in die einzelnen Philosophenbiographien eingereiht worden. Am Anfang
steht so gut wie immer nicht das Interesse an der geschichtlichen Person, sondern

an dem bedeutungsvollen Motiv.
An erster Stelle muß von Sokrates selber die Rede sein. Er ist ja durch die sokra-

tische Literatur zum vollkommensten Repräsentanten der philosophischen Lebensform

bei den Griechen geworden. Daß die Geschichten von seinem Eintreten in
die Philosophie besonders zahlreich und bekannt sind, ist nicht verwunderlich.

In erster Linie ist die vielberühmte Geschichte vom Chairephon-Orakel zu
erwähnen, die Piaton in der Apologie 20Dff. erzählt. Sie muß kurz und ohne Begründung

des Einzelnen, die an anderer Stelle gegeben werden soll, analysiert werden.
Sokrates hat den Richtern erklärt, er habe durch eine gewisse Weisheit jenen

/



4 Olof Gigon

üblen Ruf erworben, der ihn nun ins Verderben bringe. Auf die Frage, um was

für eine Weisheit es sich handle, antwortet er zunächst mit Nachdruck, es sei eine

menschliche Weisheit im Gegensatz zu der übermenschlichen Weisheit, die die

Naturphilosophen vielleicht beanspruchen dürfen - denn daß in 20 E nicht etwa
die Erzieher, sondern die Meteorologen von 19C gemeint sind, kann Xenophon,
Mem. I. 1, 12 f. zeigen. Diese sokratische Weisheit ist auch sachlich das vollkommene

Gegenteil vom Wissen der Naturphilosophen, sofern jene über alles Bescheid

zu wissen beanspruchen, Sokrates aber nur weiß, daß er nichts weiß (21Bff.). Die

problemgeschichtliche Wurzel dieser Antithese dürfte in erster Linie in einer elea-

tisch-ontologisch bestimmten Skepsis liegen, wie sie etwa Metrodor von Chios (VS
5. Aufl. 70 B 1 in einer etwas spätem Generation theoretisch übersteigert formuliert
hat: «Keiner von uns weiß etwas, nicht einmal eben das, ob wir wissen oder nicht
wissen, noch wissen wir vom Wissen und Nichtwissen, daß es ist, noch überhaupt,
ob etwas ist oder nicht ist.» Piaton hat diesen theoretischen Gedankengang in lebendigste

Bewegung übersetzt. Er hat das Nichtwissen indirekt aus einem Ausspruch
des delphischen Gottes hervorgehen lassen. Daraus konnte er den Gedanken ableiten,

daß das ganze Tun des Sokrates, der nun der Asebie angeklagt war, auf einem

Auftrage Gottes beruhe. Anderseits hat er durch die Deutung des Orakels auf das

Nicht wissen hin jenes äußerste Übermaß von fieyaXrfyoQia vermieden, das

herausgekommen wäre, wenn Sokrates selbst dem Orakel den nächstliegenden Sinn einer

überschwenglichen Huldigung gegeben hätte.
Diese Andeutungen sollen nur spürbar machen, daß bei Piaton das Chairephon-

Orakel zwar mit dem Kontext meisterhaft verknüpft ist, aber nicht ursprünglich
mit ihm zusammengehört. Bekanntlich kommt es auch in Xenophons Apologie 14f.

vor. Xenophon (den ich trotz v. Fritz, Rh. Mus. 80, 36 ff. für den Verfasser halte)
ordnet es aber ganz anders ein. Sokrates hatte vom Daimonion gesprochen und es

als einen besonderen Gunstbeweis der Götter dargestellt. Als weiteres Zeugnis
seiner Gottgeliebtheit nennt er das Chairephon-Orakel. Hier ist er aber nicht der
weiseste der Menschen, sondern der unabhängigste, gerechteste und beherrschteste.
In § 16 werden der Reihe nach die drei Eigenschaften im einzelnen begründet,
zuerst die Selbstbeherrschung, dann die Unabhängigkeit, dann die Gerechtigkeit;
und dann schließt sich die Weisheit an, die im Orakel selber nicht genannt war.
Großes Gewicht braucht man auf diese Unstimmigkeit nicht zu legen; sie kann,
wie so vieles bei Xenophon, reine Flüchtigkeit sein. Die Weisheit des Sokrates
wird damit begründet, daß er seit frühester Jugend im Lernen unermüdlich gewesen
sei, also eine Art Gegenstück zu dem bis ins Alter lernenden Solon.

Welche der beiden Versionen ist die ursprünglichere Wir können nur sagen, daß
keine wirklich ursprünglich ist. Bei Piaton ist die Verklammerung mit dem Nichtwissen

sicher nur platonisch, bei Xenophon ist der Katalog der drei bzw. vier
Tugenden dem Orakelstil kaum gemäß und nur eine Ausweitung, die ihm erlaubte,
eine Reihe von Charakterzügen, die ihm im Sokratesbild wesentlich waren,
hereinzubringen.



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 5

Wenn wir das Ursprüngliche fassen wollen, müssen wir einen ganz anderen

motivgeschichtlichen Zusammenhang aufsuchen. Angedeutet hat ihn zuerst
R. Herzog bei Horneffer, der junge Piaton (1922), 149ff., doch ohne die

Konsequenzen ganz zu ziehen; ebenso später F. WehrIi, AA0E BIQEAE 41 ff.
Die Chairephon-Erzählung ist die Variante eines, wie es scheint, «delphischen »

Motives, dessen früheste faßbare Gestaltungen noch ins 6. Jahrhundert zurückreichen.
Der letzte Sinn des Motives ist der, daß gerade nicht derjenige der Glücklichste,
Reichste oder Weiseste ist, der sich dafür hält oder den die Welt dafür hält, sondern

vielmehr irgendein anderer, an den kein Mensch gedacht hätte. AVenn wir so formulieren,

so springt die Verwandtschaft mit dem Motiv der unerwarteten Berufung
in die Augen. Wie die Berufung den Menschen trifft, der sie nie erwartet hätte, so

trifft das Lob Apollons den Menschen, von dem keiner gerade dies erwartet hätte.
Zur Frage nach dem glücklichsten Menschen haben wir die sicherlich sehr alte

Geschichte, die Valerius Maximus VII. 1, 2 erzählt. Der reiche König Gygcs hat
in Delphi anfragen lassen, ob jemand glücklicher sein könne als er. Zu seinem

Staunen bejaht es die Pytliia. Der Glücklichste ist Aglaos, ein bescheidenes Bäuer-
lein aus Psophis in Arkadien, das sein Lebtag lang nie über die Grenzen seines

Gütchens hinausgekommen ist und von dem kein Mensch je Notiz genommen hat.
Die bekannte Stelle im Solon-Kroisos-Gespräch bei Herodot I. 30 (vgl. Pohlenz,

Herodot, 112) ist nichts als die Transposition dieser Geschichte in eine spätere
Generation. An die Stelle des Gyges ist sein Nachkomme Kroisos, an die Stelle
des Arkaders Aglaos ist der Athener Tellos getreten. Der Sinn ist derselbe geblieben.
Tellos ist letzten Endes genau derselbe ganz Unbekannte und Beliebige, der
paradoxerweise viel glücklicher ist als der reiche asiatische König. Auch die Frage nach

dem Weisesten ist alt. Der delphische Apollon hat als den Weisesten erklärt den

Bauern Myson aus dem Dorfe Chen am Oitagebirge. So hat schon der Iambendichter
Hipponax erzählt (Frg. 61 Diehl). Die Pointe ist auch hier die, daß es gerade ein

völlig unscheinbarer, ungelehrter Mann aus dem Volke ist, der in Wahrheit weiser

ist als alle AA'eisen. Die Einzelheiten der Myson-Geschichte, in der bald der
wissensdurstige Skythe Anacharsis, bald der Spartaner Cheilon als der Fragende auftritt,
sind hier nicht zu behandeln.

Und ist nicht Sokrates selber in den Erzählungen der Sokratiker ebenfalls jener
Mann aus dem Arolke, der, aller Bücherweisheit fremd, die Sophisten und Politiker
zuschanden macht Wie er bei Piaton den eitlen Redner Gorgias oder den einfältig
selbstsicheren Euthyphron klein macht, so hat er bei Aischines den stolzen jungen
Herrn Alkibiades bis zu Tränen gedemütigt. Diese Paradoxie, die die gesamte
sokratische Literatur beherrscht, daß der unwissende Sohn des Steinmetzen und
der Hebamme mit den Größen Athens spielen kann wie die Katze mit der Maus,
ist offensichtlich auch der Ausgangspunkt der Übertragung des alten Motivs auf
Sokrates. Gerade er ist der AVeiseste, er, dem es keiner ansehen würde. AVer diese

sehr schöne Übertragung zum ersten Male vorgenommen hat, wage ich nicht zu
vermuten. Es scheint weder Platon noch Xenophon gewesen zu sein - aber damit



6 Olof Gigon

geraten wir in das Dornengestrüpp der Chronologie der sokratischen Schriften, vor
dem wir uns hier hüten wollen.

Es sind aber nicht nur innere Gründe, die dazu zwingen, das Chairephon-Orakel
als Dichtung anzusehen. Zwei äußere Gründe kommen dazu. Da ist zunächst die

Tradition, die schon in der Antike die Historizität des Orakel-Berichts bestritt.
Es ist in erster Linie Kolotes bei Plut. adv. Col. 1116E, dann Herodikos der Krate-
teer bei Athen. 218EF, endlich eine anonyme Stelle in den Schob Aristoph.
Nub. 144, die I. Düring, Herodikos 62, nicht ohne Wahrscheinlichkeit der berühmten

Hede des Demochares gegen die Philosophen (306 v. Chr.) zuschreiben möchte.
Es handelt sich natürlich überall um ausdrücklich platonfeindliche Traditionen.
Man braucht ihnen also nicht unbedingt Glauben zu schenken. Man wird aber

sagen dürfen, daß sie wohl nicht hätten aufkommen können, wenn das Faktum
der Orakelbefragung durch Chairephon hinlänglich sicher und einhellig bezeugt

gewesen wäre.

Gewichtiger ist ein anderes Moment. Piaton hat aus dem an sich anders
orientierten Orakelmotiv die Geschichte der Berufung des Sokrates zur Philosophie
gemacht. Es hat aber noch andere Darstellungen dieser Berufung gegeben, die
mit dem Chairephon-Orakel unvereinbar sind.

Die bedeutendste Fassung ist diejenige des Aristoteles. Auch er hat ja von
Sokrates gesprochen, wenn auch nicht aus erster Hand, sondern auf Grund
vorhandener Überlieferung bzw. Literatur. Er scheint es insbesondere im ersten Buch
seines Werkes über die Philosophie getan zu haben. Hier finden sich zwei
Fragmente, die die Berufung des Sokrates zur Philosophie ganz anders erzählen als

Platon (Frg. 1 und 2 ed. Walzer). Sokrates sei nämlich selber einmal nach Delphi
gereist und habe dort am Tempel Apollons den Spruch der Pythia: «Erkenne dich
selbst» gelesen. Und dies sei ihm der Anstoß zum Philosophieren geworden.
Aristoteles hat darüber hinaus ausdrücklich bemerkt, daß der Spruch nicht etwa von
einem der sieben Weisen stamme, sondern von der Pythia selber; vielleicht hat er

sogar den Namen der Pythia genannt, die ihn verkündigt hatte (Frg. 3 Walzer).
Auch diese Erzählung ist Dichtung. Obwohl sie durch eine Autorität ersten

Hanges gedeckt wird, hat sie gewiß noch niemand für historisch gehalten. Man
darf aber feststellen, daß sie nicht nur in sich klar ist, sondern im Grunde erheblich
einleuchtender als die Chairephon-Erzählung. Denn hier ist der Ursprung des
sokratischen Philosophierens das « Erkenne dich selbst », was bei Aristoteles offenbar
besagen will: Forsche nicht nach dem, was im Himmel und unter der Erde ist und
dich nichts angeht, sondern nur nach dem, was der Mensch ist - was du selber
bist. Die Geschichte steht also im Zusammenhang mit der Interpretation des
Sokrates als Begründers der philosophischen Ethik; Aristoteles scheint ja in jenem
ersten Buche «über die Philosophie» eine Übersicht über die Ansatzpunkte und
die stufenweise Entfaltung der philosophischen Probleme gegeben zu haben. Das
schließt nicht aus, daß auch hier wie bei der Chairephon-Erzählung der Akzent
ursprünglich keineswegs auf der biographischen Bedeutsamkeit des Ereignisses lag,



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 7

sondern auf der lebendig veranschaulichten philosophischen Idee. Zu ihr mag das

in doppelter Brechung hei Xenophon, Mem. IV. 2, 23 ff. und im Großen Alkibiades
128E ff. erhaltene sokratische Gespräch über den delphischen Spruch den Weg
weisen. Sich selbst zu kennen ist der Ursprung aller Paideia; wer nicht sich selber

erkennt, wird weder fähig sein zu handeln, noch sich anmaßen dürfen, Anderes zu
kennen. Sokrates erfährt in Delphi die Mahnung, sich um nichts eher zu bekümmern
als um die eigene Seele, und so gibt er die Mahnung weiter. Ursprünglich genügte
diese Erzählung sich selber wie die Erzählung vom Chairephon-Orakel. Sekundär
wurde sie zum Angelpunkt der Biographie des Philosophen Sokrates.

Was diesem Motiv möglicherweise ein besonderes Interesse verleihen kann, ist
seine unverkennbare Verwandtschaft mit einem Stück der Pythagorasgeschichte.
Aristoxenos hat erzählt, daß Pythagoras die Mehrzahl seiner ethischen Lehren in
Delphi von der Pythia Themistokleia empfangen habe (Frg. 15 Wehrli; ob die
ebenso kurze Notiz bei Porphyrios vita Pyth. 11 mit dem Namen Aristokleia eine
echte Parallelüberlieferung ist, mag man bezweifeln). Viel ist aus der magern
Uberlieferung nicht zu gewinnen. Am nächsten liegt die Hypothese, daß Aristoxenos

in Zarathustra den Lehrer des Pythagoras in der Physik (Frg. 13 Wehrli), in
der Pythia die Lehrerin in der Ethik gesehen habe. Alles Einzelne seines Besuches
in Delphi und der Lehren, die er dort vernommen habe, bleibt uns völlig unfaßbar.
Aber daß der Pythagorasbios des Aristoxenos bestrebt war, wirkungsvolle Züge
des Sokratesbios zu übernehmen, paßt zu dem, was wir sonst von Aristoxenos
wissen, ausgezeichnet. Genauere Prüfung der Überlieferung wird vielleicht mehr
entdecken.

Noch an einer andern Stelle finden wir die Berufung eines Philosophen durch
den delphischen Gott. Es ist bei Diogenes von Sinope, dessen Biographie
offenkundig die Absicht verrät, ihn zu einem zweiten noch gesteigerten Sokrates zu
machen. Diog. Laert. 6, 20f. erzählt eine Geschichte in zwar arg verstümmelter
Form, aber doch soweit kenntlich, daß schon ältern Forschern die Verwandtschaft
mit der Berufungsgeschichte des Sokrates aufgefallen ist (s. von Fritz, Philol.
Suppl. XVIII, 2, 19f.). Zwei ganz verschiedene Motive scheinen bei Diog. Laert.
zusammengeflossen zu sein. Das eine könnte man parallelisieren mit der Erzählung
des Bion bei Diog. Laert. 4, 46f. und es auffassen als eine Demonstration der
kynischen Schamlosigkeit, die sich nicht scheut, sich mit der Herkunft aus dem
gemeinsten Milieu zu brüsten. Es könnte Diogenes selber gewesen sein, der berichtete,

wie er zuerst mit seinem Vater zusammen Falschmünzerei getrieben habe,
bis beide vor Gericht gezogen wurden, sein Vater verurteilt wurde, er aber
durchbrannte und aus Sinope nach Griechenland kam. Das andere Motiv ist das der
Orakelbefragung. Diogenes geht nach Delphi und fragt, was er tun solle. Die
Pythia antwortet, er solle Geld umprägen. Er versteht diesen Rätselspruch richtig
und widmet sich fortan als Philosoph der Aufgabe, durch sein Philosophieren alle
geltende Sitte umzuwerten.

Ein vollkommenes Gegenstück dieser zweiten Erzählung haben wir bei Zenon



8 Olof Gigon

von Kition. Über seine Berufung zur Philosophie gibt es zwei Geschichten, deren
eine später zu besprechen sein wird. Die andere lautet (Diog. Laert. 7, 2) : Zenon

fragte das Orakel, was er tun müsse, um das beste Leben zu erlangen. Das Orakel
erwiderte, er solle sich mit den Toten paaren. Er verstand dies sofort richtig,
verlegte sich aufs Studium der Bücher der alten Philosophen und wurde Schöpfer der
stoischen Philosophie.

Hier wie bei Diogenes haben wir einen Spruch, der nicht nur im klassischen
Orakelstil vieldeutig ist, sondern der an sich einen durchaus kraß anstößigen Sinn
hat, an dem sich das Verstehen des zur Philosophie Berufenen zuerst einmal
bewähren muß.

Bei Epiktet, Diss. III. 21, 19, werden nebeneinander Sokrates, Diogenes und
Zenon genannt als die Philosophen, die ihren Auftrag von der Gottheit selber
erhalten hätten. In der Tat finden wir die Berufung durch die Gottheit sonst kaum
mehr. Die Erzählung des Aristoxenos von Pythagoras hat keine größere Wirkung
gehabt und erweist sich vielleicht gerade dadurch als eine künstliche Erfindung,

um Pythagoras auch in diesem Stück als größeren Vorläufer des Sokrates
erscheinen zu lassen. Merkwürdiger ist, daß ein Bericht über Aristoteles fast
unbeachtet geblieben ist, obwohl er sich als Selbstdarstellung gibt und es vielleicht

sogar wirklich ist ; auch die Berufung des Aristoteles wird darin auf einen göttlichen
Befehl zurückgeführt. Wir werden darüber noch zu sprechen haben. Das Urbild
aller dieser Erzählungen ist unstreitig die Berufung des Sokrates. Ihr ist alles

übrige nachgebildet. Die Berufung durch die Gottheit besagt natürlich in irgendeiner

Weise, daß der derart Berufene als Philosoph nicht bloß Erkenntnisse zu
vermitteln haben wird, sondern den Auftrag hat, als Mahner und Richter dem

Menschengeschlecht insgesamt gegenüberzutreten.
Doch kehren wir nochmals zu Sokrates zurück. Neben den beiden angeführten

Erzählungen gibt es noch eine dritte von einem ganz anderen Typus. Ihre
Herkunft ist leider nicht mit Sicherheit zu bestimmen. Ihr Ausgangspunkt ist die
Angabe, daß Sophroniskos, der Vater des Sokrates, ein Steinmetz gewesen sei, jedenfalls

ein Mann bescheidensten Standes; darauf beruht der Witz der Stelle im
Großen Alkibiades 121A, während bei Piaton selber in der bekannten Stelle des

Euthyphron IIB Sokrates nur in neutraler und recht unbestimmter Weise als

Daidalide bezeichnet wird. Daraus ergab sich das zweite, bei Piaton selber nirgends
Gesagte, daß Sokrates selbst die Kunst seines Vaters ausgeübt habe, wozu als

Beweis die Statuen der Chariten auf der Akropolis angeführt wurden (vgl. etwa
dazu, was Antigonos von Karystos bei Diog. Laert. 9, 62 über Pyrrhon berichtet
hat). Dieser Bericht wurde dann gesteigert in dem Sinne, daß Sokrates die
Steinmetzkunst als Sklave ausgeübt habe. So hat nach unserer Kenntnis zuerst der

Theophrastschüler Duris von Samos (FGrHist 76 F 78) berichtet. Die Absicht
dieser Erfindung durchschauen wir nicht ganz. Soll Sokrates damit einfach
herabgesetzt werden oder soll der von Anfang an in seiner Gestalt (auch in seinem

körperlichen Aussehen) liegende Kontrast zwischen seiner äußeren banausischen



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 9

Gewöhnlichkeit und seinem geistigen Range grell unterstrichen werden? Wie
dem auch sei, jedenfalls zieht sein Sklavenstand als notwendige Ergänzung den
Namen eines Mannes nach sich, der ihn aus diesem Stande freikauft. Wen hat
Duris genannt? Auch das wissen wTir nicht. Ein gleich zu nennender späterer
Autor nennt hier den reichen Kriton, aber hypothetisch könnte man sich fragen,
ob Duris nicht den Alkibiades angeführt hat. Denn Duris gab sich selber als

Nachkommen des Alkibiades und hat in seinen Werken keine Gelegenheit
versäumt, seinen Vorfahren ins günstigste Licht zu setzen. Alkibiades als der, der
Sokrates die Freiheit gab - wirkungsvoller konnte die Verbundenheit der beiden
kaum geschildert werden. In der Parallelerzählung vom Freikauf des Phaidon
(siehe unten) haben wir gerade die beiden Varianten, daß es entweder Kriton oder
Alkibiades ist, der ihn auszahlt.

Dies bleibt hypothetisch. Aber nun schließt sich als letztes der in Diog. Laert. 2,
20 erhaltene Bericht des Demetrios von Byzanz an, wonach Kriton den Sokrates

aus seiner Werkstatt weggenommen und ihn habe ausbilden lassen, weil er sich
in die Charis seiner Seele verliebt habe.

Demetrios von Byzanz wird gleichgesetzt mit dem Peripatetiker dieses Namens,
den Diog. Laert. 5, 83 erwähnt und mit dem Peripatetiker ebenfalls gleichen
Namens, der nach Plutarch, Cato min. 65. 67 ff. ein Freund des Cato Uticensis war.
Damit kommen wir in recht späte Zeit. Die Geschichte kann aber erheblich älter
sein.

Motivisch am nächsten steht ihr die Erzählung von der Berufung Phaidons, die
wir gleich zu überblicken haben werden. Grundgedanke ist hier wrie dort der
Umschlag aus niedrigstem Stande und gemeinster Arbeit in philosophisches Leben.
Nur ist dies bei Phaidon im höchsten Grade positiv gewartet, während es hier
negativ gewandt scheint. Denn die Absicht dieser Erzählung scheint polemisch

gewiesen zu sein. Man hat den Eindruck, es sei ursprünglich insinuiert gewesen, daß

Kriton einer erotischen Beziehung zuliebe den Sokrates aus seiner Steinhauerarbeit

herausgeholt habe; Demetrios von Byzanz hätte dann diesen Eros ins
Seelische umgedeutet. Wie dem auch sei, klar ist, daß eine solche Darstellung mit
der Berufung durch das Orakel unvereinbar ist.

Dasselbe gilt, nebenbei gesagt, auch für jenen Bericht, der den Sokrates zum
Schüler des Archelaos macht. Und zwar hat der älteste Gewährsmann, Aristoxenos

Frg. 52 Wehrli, auch da den Eros hereinspielen lassen : Sokrates sei Tzaiôixa des

Archelaos gewesen und so zur Philosophie gekommen. Epikur, der ja sicherlich
wie seine Jünger die Orakelerzählung durchaus ablehnte, scheint diese Version
übernommen zu haben (Frg. 240 Us.). Für Aristoxenos kommt das bezeichnende

Resultat heraus, daß er die Orakelerzählung mindestens implicite dem Sokrates

genommen, aber, wie wir gesehen haben, sie wahrscheinlich in etwas veränderter
Form dafür dem Pythagoras gegeben hat.

Eine Frage, die hier nicht zu erörtern ist, wäre in diesem Zusammenhang die,
ob etwa auf Aristoxenos auch die etwas unorganisch anmutenden Angaben über



10 Olof Gigon

ethische Lehren des Archelaos zurückgehen, die wir bei einzelnen Doxographen
haben (VS 60 A 1. 2. 6). Es wäre ihm zuzutrauen, daß er dem Archelaos eigens
ethische Lehren angedichtet hätte, um ihn etwas plausibler als Lehrer des Sokrates
erscheinen zu lassen. Sokrates wäre dadurch nicht nur um die göttliche Berufung,
sondern auch um die Ehre gekommen, der erste Ethiker gewesen zu sein (vgl. Diog.
Laert. 2, 16: UcoxQarrjg... evqeïv vji£?,rj(pûr)!).

Hier haben wir nun von den Berufungen zu sprechen, die von Sokrates
ausgehen. Seine Aufgabe ist ja die Protreptik, das Hinführen zur Philosophie, und
so konzentrieren sich denn um ihn die meisten Berufungsgeschichten, die uns aus
der Antike erzählt werden. Es dürfte kaum einen Sokratiker geben, von dem nicht
irgendwo berichtet wurde, unter welchen Umständen er zum ersten Male die
Wirkung des Sokrates spürte. Von den meisten sind derartige Berichte noch in Resten
erkennbar. Aber man darf sie nicht isolieren. Die Begegnungen der Sokratiker mit
Sokrates sind nur Sonderfälle der viel zahlreicheren Geschichten, in denen junge
Menschen überhaupt durch Sokrates aus unwürdigem oder weltlichem Leben zur
Philosophie gebracht werden. Zwei Typen solcher Begegnungen sind damit schon

angedeutet : es kann sich darum handeln, daß Menschen aus niedrigsten Lebensverhältnissen

zur Philosophie emporgehoben werden, so daß sich an ihnen zeigt, wie
auf die äußere Evyévsia nichts ankommt. Oder es werden selbstsichere junge
Herren zur Einsicht in ihre Nichtigkeit und damit zu philosophischer
Selbsterkenntnis gedemütigt. Das Urbild des zweiten Typus ist Alkibiades, so wie ihn
Aischines geschildert hatte; daneben mag der xenophontische Euthydemos
genannt werden und als eine Abwandlung des Motivs kann man etwa auch die

flüchtig resümierenden Andeutungen über Apollodoros in Piatons Symposion
172C/173A verstehen. Der erste Typ ist bei Piaton eigentlich kaum vertreten,
es sei denn, man verstünde die Sklavenepisode des Menon als einen Ansatz dazu.

In den Erzählungen von den Sokratikern finden sich beide Typen. Als Vertreter
des Alkibiades-Typus kann man Aristippos und Xenophon bezeichnen, als
Vertreter des entgegengesetzten Typus Aischines und Phaidon, während von Anti-
sthenes und Eukleides Berufungsgeschichten nicht erhalten sind und Piaton nicht

ganz einfach eingeordnet werden kann.
Von Aischines sind nur zwei kurze Anekdoten heranzuziehen, die Hirzel, Dialog

I, 110, ganz hypothetisch auf den Aischines-Dialog des Eukleides bezieht. Die
eine steht Diog. Laert. 2, 34: «Als Aischines zu ihm sagte: ,Ich bin arm und habe

sonst nichts, aber mich selbst übergebe ich dir', da antwortete Sokrates: ,Merkst
du nicht, daß es das Größte ist, was du mir gibst?'» Dasselbe steht bei Seneca,

Benef. 1,8, der sachlich nichts Neues bringt, aber richtig deutet, daß diese Haltung
des Aischines offenbar kontrastiert ist mit der Haltung der reichen Jünglinge, die
dem Sokrates Geschenke anbieten, um sich seine Freundschaft zu erkaufen. Es

liegt nahe, beim Gegenstück vor allem an Alkibiades zu denken, von dessen

Geschenken an Sokrates eine ganze Reihe von Geschichten erzählen. Die zweite Anekdote

in Diog. Laert. 2, 60 bezieht sich offenbar auch auf den Kontrast zwischen den



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 11

reichen, aber unverständigen Freunden und dem einen armen, aber allein wahrhaft
würdigen Genossen. Es ist ein Ausspruch des Sokrates: «Nur der Sohn des

Wurstmachers weiß mich wirklich zu schätzen.» Der Gegensatz zwischen der lächerlich
banausischen Herkunft und der philosophischen Gesinnung ist da scharf
herausgearbeitet. Aischines ist der Kleinbürger, der voll Angst sich dem Meister und
dessen vornehmen Jüngern naht, und der sich nun als der einzig Würdige erweist.

Klar einzuordnen ist die Geschichte, die von Xenophon berichtet wird. Diog.
Laert. 2, 48 erzählt: Sokrates sei ihm einmal in einer engen Gasse begegnet und
habe ihm seinen Stock so vorgehalten, daß er nicht an ihm habe vorbeigehen
können. Darauf habe ihn Sokrates gefragt, wo man die verschiedenen Nahrungsmittel

einkaufen könne. Nach erhaltener Antwort habe er ihn weiter gefragt, wo
die Menschen edel und tüchtig würden. Als jener darüber nicht Auskunft geben

konnte, soll ihm Sokrates gesagt haben : « So folge mir denn und lerne es.» Und von
da an sei er Schüler des Sokrates geworden.

Im allgemeinen sind die Mitteilungen über das Leben Xenophons grenzenlos

dürftig (vgl. die Analyse des Berichts von Diog. Laert. bei Wilamowitz, Antigonos
330ff., der aber unsere Geschichte nicht berücksichtigt). Aber er kam als Dialogfigur

in der Aspasia des Aischines vor, wie Dittmar Aischines 32 ff. ausgeführt hat.
Auch unser Stück ist ein kleiner sokratischer Dialog genau derselben Art, wie wir
sie immer wieder in Xenophons eigenen sokratischen Schriften finden. Das Original
war jedenfalls um einiges ausführlicher als unser Auszug. Der Ort war wohl

genannt, die Frage des Sokrates nach den Lebensmittelgeschäften wohl motiviert
und die präzise Antwort in diesem Falle wirkungsvoll kontrastiert mit der
Verlegenheit im zweiten Fall. Das gedankliche Motiv ist eins von denen, die in der
sokratischen Literatur häufig wiederkehren. Die Menschen wissen genau Bescheid,

wo sie die Nahrung für den Leib holen müssen, nicht aber das unendlich viel
Wichtigere, wo sie die Nahrung für die Seele finden können. Es ist ein Grundgedanke
der ethischen Protreptik, der etwa im Platonischen Protagoras 313Äff., in der

Apologie 29DE, bei Aristipp (Diog. Laert. 2, 78) oder im aristotelischen Protrepti-
kos Frg. 5 Walzer, wiederkehrt.

Es ist an dieser Geschichte auch besonders deutlich, wie sie an sich nur als

Exemplum protreptischen Wirkens des Sokrates erfunden ist, aber dann sekundär
umorientiert wurde, um als Ausgangspunkt der Biographie des Philosophen
Xenophon dienen zu können. Man möchte sie gerne irgendeinem Sokratiker
zuschreiben.

Mit Sicherheit auf einen Sokratiker, nämlich Aischines, zurückzuführen ist die

Erzähluug, wie der reiche Aristippos von Kyrene Sokratiker wurde. Hier haben

wir die beiden einander ergänzenden Texte Diog. Laert. 2, 65 und Plutarch, Mora-
lia 516C (dazu Dittmar, Aischines 60ff.). Aristippos traf in Olympia den Ischo-
machos, einen treuen Freund des Sokrates, und fragte ihn, durch welche Mittel
denn Sokrates die jungen Leute so tief zu beeinflussen vermöchte. Ischomachos
berichtete ihm einiges von den Gesprächen des Sokrates und machte auf den



12 Olof Gigon

reichen jungen Herrn einen solchen Eindruck, daß er vor lauter Sehnsucht nach

Sokrates ganz bleich und schwach wurde. Er fuhr eilends nach Athen, kam zu
Sokrates und wurde von diesem zur Einsicht in seine eigene seelische Nichtsnutzigkeit

und zur Philosophie geführt.
Auch hier haben wir nur ein Résumé. Wie es zur ersten Frage des Aristippos

nach Sokrates überhaupt kommt, erfahren wir nicht. Es war vielleicht auch

herausgearbeitet, wie die Absicht, mit der Aristipp aus dem üppigen Kyrene, das namentlich

den hocharistokratischen Wagenrennsport liebte, nach Olympia gekommen

war, aufs grellste kontrastierte mit der Geistesverfassung, in der Aristipp Olympia
verließ, um nach Athen zu reisen. Das Motiv des Auftretens oder der Begegnung
berühmter Männer bei den Spielen in Olympia ist im übrigen weit verbreitet, vom
Dichter Simonides bis hinab auf Piaton; es ist meist sehr schwer auszumachen,
welche Fälle historisch sind. Ob ferner das Gespräch des Ischomachos mit dem

Bildhauer Pheidias, das Libanios, Apologie des Sokrates § 88 andeutet, in dasselbe

Werk gehört, ist hier nicht zu untersuchen.
Hier haben wir das besondere Motiv der Berufung aus der Ferne. In fernem

Lande hört ein Mensch plötzlich vom Ruhm eines Philosophen und wird dadurch
so betroffen, daß er sein bisheriges Leben aufgibt, alle Hindernisse überwindet
und zu dem Philosophen eilt. Es ist die konkrete Illustration eines Gedankens, auf
den wir im Zusammenhang der Xenophon-Geschichte schon angespielt haben.
Die Protreptik verweilt besonders gerne bei der Mahnung, es sei töricht, um
Geldgewinnes willen über Land und Meer zu reisen, sich Gefahren auszusetzen, aber
für die Seele nichts zu wagen. Hier haben wir das Gegenbikl : Menschen, die in der
Tat um der Seele willen große und gefahrvolle Reisen unternehmen und die
absonderlichsten Schwierigkeiten überwinden.

Dittmar hat im Anhang zur Besprechung der Aristipp-Erzählung Aischines62 f f.

auf einige Geschichten dieser Art hingewiesen. Wir heben das für unsere
Fragestellung Wichtige heraus und ergänzen. So sei zunächst beiläufig hingewiesen auf
die Geschichte vom Sokratiker Eukleides von Megara, der mitten im peloponne-
sischen Kriege, als den Megarern der Zutritt in Athen bei Todesstrafe verboten

war, bei Nacht und in Frauenkleidung nach Athen schlich, um Sokrates zu hören
(Gellius N. A. 7, 10). Zum Teil ein Gegenstück ist die Notiz von Diog. Laert. 6, 2,
wonach Antisthenes Tag für Tag vom Piräus nach Athen 40 Stadien Weges machte,
nur um mit Sokrates Zusammensein zu können.

Näher unserm eigentlichen Thema steht die Geschichte der Axiothea von
Phleius, die wir hier anschließen. Sie wird zuerst bei Dikaiarchos Frg. 44 Wehrli
(s. d. Kommentar) bezeugt, wozu, letzten Endes gewiß aus derselben Quelle,
Themistios Sophistes 295 C zu nehmen ist. Axiothea hat in Phleius das Buch Piatons
über den Staat gelesen und ist davon so gepackt, daß sie nach Athen wandert und
heimlich, in Männerkleidung versteckt, in die Akademie kommt. In der ursprünglichen

Erzählung war jedenfalls begründet, wieso gerade die Politeia den Anstoß
zur Philosophie gegeben habe; am ehesten wird an das 5. Buch mit den Aus-



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 13

führungen über die prinzipielle Ebenbürtigkeit der Frau in geistiger Hinsicht
gedacht gewesen sein. Wenn dies tatsächlich der Sinn der Geschichte war, rückt sie

einigermaßen in die Nähe des Aspasia-Dialoges des Aischines, dessen Inhalt Ditt-
mar a. 0.17 ff. gut rekonstruiert hatte. Wieweit es eine besondere Bedeutung hatte,
daß Axiothea gerade aus Phleius stammte, jenem alten und sehr eigentümlichen
Zentrum der Pythagoras- und Pythagoreerlegende, läßt sich nicht mehr sagen.

An einer Reihe von Stellen wird neben Axiothea auch Lastheneia von Mantinea

genannt, so etwa an der angeführten Dikaiarchstelle. Immerhin braucht diese

Zusammenstellung keine innere Verwandtschaft der beiden Gestalten
auszudrücken. Die Überlieferung macht Lastheneia ausdrücklich zur Pythagoreerin und

bringt sie vor allem mit Speusippos zusammen. In fiktiven Briefen des jüngeren
Dionysios wurde ihr Verhältnis zu Speusippos äußerst gehässig ausgedeutet (Diog.
Laert. 4, 2; Athen. 279EF, 546D), doch kennen wir weder die Gesamttendenz
dieser Briefe, noch wissen wir, wer hinter dieser Polemik steht. Das Pythagoreer-
tum der Lastheneia muß wohl mit demjenigen des Speusippos selber in Verbindung

stehen - was freilich eher darauf führen würde, daß sie die Lehrmeisterin
und nicht die Schülerin Speusipps gewesen wäre. Aber das ist nicht zu entscheiden.
Auch Mantinea ist ja ein Ort von eigenartigster philosophischer Bedeutung. Dorther

stammt bekanntlich Diotima und dort soll Aristoxenos Philosoph geworden
sein (Frg. 1 Wehrli), eine Angabe, die trotz ihrer Knappheit den Eindruck macht,
auf eine Dialogsituation zurückzugehen.

Endlich wird in Frg. 64 Rose des Aristoteles die Geschichte eines korinthischen
Bauern erzählt, den die Lektüre des platonischen Gorgias so ergriffen hatte, daß er
alles verließ, sich nach Athen aufmachte und Piaton seine Seele anvertraute. Die
Schlußbemerkung des Textes ist nicht ganz klar. Entweder heißt es, daß der Bauer
als Entgelt für seine Aufnahme in die Akademie nun den Garten der Akademie
bestellte - oder es soll gesagt sein, daß er statt seines Ackers in Korinth nun den

Acker seiner Seele pflegte ; eine Wendung, die dann für die Geschichte des Begriffs
der «cultura animi» nicht unwichtig wäre.

Wir schließen in kurzem Überblick zwei besondere Abwandlungen dieses Motivs
an. Nach der einen wird erzählt, wie Fremde von weither nach Athen kommen, um
Sokrates aufzusuchen, aber erst eintreffen, nachdem er schon hingerichtet ist. Sie

lassen sich sein Grab zeigen, und dort erscheint ihnen der heroisierte Sokrates.
Diese Geschichte ist uns in drei nur geringfügig abweichenden Brechungen erhalten
bei Suidas s. v. Sokrates, Epist. Socr. 17 und Libanius Apol.Socr. 174. Wilamo-
witz, Platon II. 27, hat gezeigt, daß die Fassung des Suidas die ursprüngliche ist
und zurückgeht auf das Buch «Kyrsas», das als Schrift des Antisthenes bei Cic.

Att. XII. 38 erscheint. Es ist eine enkomiastische Heroisierung des Getöteten,
allerdings auch eine wirkungsvolle Darstellung der tragischen Situation, daß
die eigene Stadt denjenigen tötet, den die Menschen aus fernen Ländern (bei
Antisthenes war es ein Chier) als ihren Lehrer aufsuchen. Methodisch ist
es wohl zulässig, auch die Stelle Diog. Laert. 6, 10 dazuzunehmen, die



14 Olof Gigon

Wilamowitz nicht berücksichtigt hatte: «Antisthenes war es wahrscheinlich auch,
der die Verbannung des Anytos und den Tod des Meietos veranlaßte. Als er nämlich

mit Jünglingen aus dem Pontos zusammentraf, die der Name des Sokrates
nach Athen gelockt hatte, führte er sie zu Anytos mit der ironischen Bemerkung,
dieser sei weiser als Sokrates; darüber gerieten die Umstehenden in solchen

Unwillen, daß sie ihn aus der Stadt jagten.» Daß es sich hier um Jünglinge aus dem

Pontos handelt, besagt um so weniger, als dieser Name aus den vorangehenden §§ 3

und 9, wo ein pontischer Jüngling, aber in ganz anderer Situation, auftritt, einfach

übertragen sein wird. Es ist ja beinahe notwendig, daß der Premde, der aus Chios zu
Sokrates kam und ihn tot fand, zuerst nach den Umständen seines Todes sich

erkundigte. Wieweit das von Dittmar a.0.91 ff. scharfsinnig erschlossene Anytos-So-
krates-Gespräch, das die Überlieferung als Ursache des Zornes desAnytos auf Sokrates

bezeichnet, auch hierher gehört, wird nicht zu bestimmen sein. Für unsern
Zusammenhang interessant ist an der Notiz des Diog. Laert. 6, 10, daß der Fremde
offenbar nach Athen gekommen war, weil er vernommen hatte, daß Sokrates der
weiseste der Menschen sei. Nur dann wird die Bemerkung, daß Anytos noch weiser
sei, richtig ironisch sinnvoll. Eine volle Wirkung erzielt die Stelle also erst, wenn
wir das spöttische Lob über Anytos abheben von der Huldigung des delphischen
Gottes im Chairephon-Orakel. Das kann im übrigen recht anders erzählt gewesen
sein als bei Piaton und Xenophon. Aber die Möglichkeit einer Beziehung besteht. In
Epist. Socrat. 17 ist derBesucher des Sokratesgrabes ein junger Spartaner. Das hängt
mit der Erfindung des ganzen Briefes zusammen. Als Adressat gilt kein anderer
als eben jener Jüngling aus Chios, der bei Antisthenes das Erlebnis selber gehabt
hat. Der Verfasser wollte in dem Briefe das Erlebnis erzählen, hat aber, um einer
psychologischen Absurdität zu entgehen, die Person gespalten und (was von
andern Erzählungen her nahelag) einen Spartaner zum Träger des dem Chier
berichteten Erlebnisses gemacht. Es kann sich nun der ganze Brief auf das Werk
des Antisthenes stützen. So könnte man die Frage aufwerfen, ob nicht etwa die
Andeutungen vom Anfang des Briefes auch einen Teil desselben Werkes resümieren:
dem Chier werden Gespräche in Erinnerung gerufen, in denen Sokrates gegen ihn
und gegen Prodikos und Protagoras über die Tugend, fj äv yévoiro xai öjiwq äv

yévoizo, y.al ort %(j>) ravrrjç Jimtag ècpiea&ai disputiert habe. Ich habe nicht
den Eindruck, daß sich der Verfasser das einfach aus den Fingern gesogen hat.
Wir wissen ja auch gar nicht, wie weit sokratische Logoi anderer Sokratiker im
Unterschied zu Piaton eine Vielheit locker verbundener Szenen umfassen konnten.
Der junge Chier konnte zuerst Gegner des Sokrates gewesen sein, sich zu Sokrates
bekehrt haben, weggefahren und dann - zu spät - wieder zu Sokrates nach Athen
zurückgekehrt sein.

Nur nebenbei sei auf die merkwürdige Tatsache hingewiesen, die von Wilamowitz

durch die Gleichung des Suidasberichts mit dem Titel bei Cicero festgestellt,
aber bisher wohl zu wenig beachtet wurde, daß nämlich die heroisierende Verherrlichung

des Sokrates schon in der ältesten sokratischen Literatur auftritt. Histo-



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 15

risch ist das ja an sich nicht auffallend, wenn man bedenkt, in welchem Umfange
Ähnliches wenige Jahrzehnte später mit Piaton geschah. Aber die moderne

Forschung zeigte keine Neigung, dies anzuerkennen angesichts der auffallenden

Zurückhaltung Piatons allen solchen Dingen gegenüber. Doch diese Zurückhaltung
bedeutet keineswegs, daß nicht schon zur Zeit Piatons alle möglichen Legenden,

vor allem etwa gruppiert um das Daimonion, ausgebildet waren. Es ist hier
nicht der Ort, dies weiter zu verfolgen. Von einem Jüngling, der von weither aus

dem Pontosgebiet zu Antisthenes kommt, um Philosoph zu werden, ist, wie schon

bemerkt, bei Diog. Laert. an zwei Stellen (6, 3 und 9) die Rede. Hier handelt es

sich aber um das Motiv des reichen jungen Ausländers, der neugierig gönnerhaft
sich um die Philosophie bemüht, ohne wirklich berufen zu sein. Die erste Geschichte

lehrt mit einem Wortspiel, daß es nicht auf Bücher und Schreibzeug, sondern auf
die Gesinnung ankomme, in der zweiten fertigt Antisthenes den jungen Herrn ab,
der ihn mit einer snobistischen Ausrede um seinen Lohn bringen will. Im Gegensatz

zwischen Antisthenes und dem Pontiker wirkt leise das Motiv nach, das in
unzähligen Varianten den Kontrast zwischen dem sachlich harten Spartanertum
und den weichlich oberflächlichen Ioniern herausarbeitet (vgl. auch Diog.
Laert. 7, 22 und vor allem Isokrates, Antidosis 224; sollten die Stellen bei
Antisthenes und Isokrates in irgendeiner Beziehung zu einander stehen? s. endlich
noch Epist. Socr. 28, 11).

Eine der berühmtesten Geschichten von der Berufung eines Menschen aus
niedrigsten Verhältnissen zur Philosophie ist die Geschichte des Phaidon von Elis. Sie

ist in allem Wesentlichen einheitlich überliefert. Phaidon stammte aus Elis, wurde
im peloponnesischen Kriege Gefangener der Athener und in die Sklaverei verkauft
und mußte sich dem schändlichsten Gewerbe zur Verfügung stellen. Dabei
entdeckte ihn Sokrates und veranlaßte seinen Freikauf, worauf er einer der treuesten
Schüler des Sokrates wurde. Die Varianten betreffen nur den Namen dessen, der
ihn auf die Bitte des Sokrates freikauft. Nach Diog. Laert. ist es der eine oder
der andere der beiden reichen Freunde des Sokrates, Kriton oder Alkibiades. Nach
Gellius N. A. 2, 18 ist es Kebes von Theben, der nach Piaton Kriton 45B auch
einer der reichen Gefährten des Sokrates war; ob seine Erwähnung etwa mit der
Phaidon-Situation bei Piaton zusammenhängt, läßt sich nicht sagen.

Bemerkenswert ist jedenfalls, daß Piaton auf diese Geschichte nirgends anspielt;
dagegen wird Cic. nat. deor. 1, 93 auf sie zielen und besagen, daß Epikur, wie es

ja naheliegen mußte, sie in gemeiner Weise umgedeutet hatte. Daß es der Eros

war, der den Sokrates zum Eingreifen veranlaßte, wird schon zu vermuten sein.
Es ist sogar möglich, daß (wie bei der Xenophon-Erzählung) der Schwerpunkt
der Geschichte gar nicht auf der Berufung lag, sondern auf der Herausarbeitung
des Gegensatzes zwischen den physischen Epithymiai der andern und dem geistigen
Eros des Sokrates, also jenes Gegensatzes, der etwa aus dem Sokrates-Alkibiades-
Verhältnis bekannt ist. Wenn der letzte Satz der Apologie des Sokrates des Li-
banios (§ 183) nicht nur Rhetorik ist, so läßt er noch auf eine etwas andere Motiv-



16 Olof Gigon

gestaltung schließen, der zufolge Phaidon nicht bloß ein unschuldiges Opfer
grausamer Kriegsbräuche, sondern selber innerlich ein nôovoç gewesen sei, der dann
durch die Begegnung mit Sokrates eine vollkommene innere Wandlung erfahren
habe ; man mag dazu die später zu besprechende Geschichte von Polemon vergleichen.

Es ist begreiflich oder doch denkbar, daß diese ganz krasse Passung der

Phaidongeschichte in der Regel vollkommen unterdrückt worden ist. Jedenfalls
ist es etwas unvorsichtig, die ganze Erzählung als historisch zu nehmen, wie es in
der Gefolgschaft von Wilamowitz (Hermes 14, 476ff.) noch von Fritz (Realency-
clopädie s. v. Phaidon) tut. Ist sie Dichtung, was ich anzunehmen geneigt bin, so

wird sie schwerlich vor dem Tode Phaidons möglich gewesen sein, und dann wird
man sich auch über die historische Einordnung jener Eroberung von Elis, die der
äußere Ausgangspunkt der Ereignisse ist, nicht allzuviel Gedanken machen.

Endlich ist von Piaton zu reden. Daß es gerade über seinen Weg zur Philosophie
wie bei Sokrates selber mehrere Geschichten gab, ist nicht merkwürdig. Es haben

ja schon mehrere Schüler Piatons (Speusippos, Xenokrates, Hermodoros, Philippos

von Opus) über ihren Meister geschrieben, gewiß keine Biographien im später
üblichen Sinne, sondern biographische Enkomia, wie wir sie aus Isokrates und
Xenophon kennen.

Drei charakteristisch verschiedene Darstellungen seien hier angeführt, ohne auf
die Nuancen im einzelnen einzugehen.

1. Berühmt ist die Erzählung, Piaton sei zuerst Dichter gewesen und habe sich
erst später auf Grund der Begegnung mit Sokrates zur Philosophie gewandt. Er
soll zuerst Tragödien geschrieben haben und hätte schon eine ganze Tetralogie zur
Aufführung vorbereitet, als er unmittelbar vor den Dionysien Sokrates begegnete.
Die Wirkung war die, daß er sofort seine Dichtungen verbrannte und dem Sokrates

nachfolgte (Diog. Laert. 3, 5). Die Varianten erweitern meist in dem Sinne, daß
sie ihn vorher noch sich in Epik und Dithyrambik versuchen lassen (etwa Aelian
v. h. 2, 30; Anderes im Apparat zur Basler Ausgabe von Diog. Laert. 3). Hübsch
ist die Stelle Diog. Laert. 6, 95, vielleicht aus dem Dialoge ,Metrokies' des Stilpon
von Megara : Metrokies verbrennt unter Zitierung desselben Iliasverses wie Piaton
seine Nachschriften nach Vorlesungen Theophrasts in dem Augenblick, in dem

er vom Peripatos zum Kynismus übergeht. Es liegt sehr nahe, dies als bewußte
boshafte Parodierung der Platon-Erzählung zu deuten.

Was mit der Erzählung gemeint ist, ist nicht ganz leicht zu sagen. Soll damit der
Tatsache Rechnung getragen werden, daß Piaton in den Dialogen selber sich als

großen Dichter verrät, so wie etwa aus der Farbenlehre des Timaios erschlossen

wurde, er habe in seiner Jugend auch Malerei studiert (Diog. Laert. 3, 5 und Vita
Plat. p. 199, Iff. Herrn.)? Oder soll damit der radikale Gegensatz zwischen der

Dichtung (vor allem der Tragödie) und der Philosophie, der in der Politeia
entwickelt wird, in biographische Data umgesetzt werden Wir wissen es nicht.

2. Eine zweite Geschichte ist mit der ersten völlig unvereinbar. Sie hat nicht
eigentlich den Charakter einer Berufungsgeschich te, ist aber darum so wichtig,



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 17

weil sie Sokrates als den zur Philosophie Berufenden ausschaltet. Sie läßt Piatons

Philosophieren durch drei entscheidende Begegnungen bestimmt werden, zuerst

diejenige mit dem Herakliteer Kratylos, dann diejenige mit Sokrates, endlich
diejenige mit den Pythagoreern. Sie wird schon von Aristoteles vorausgesetzt
(Metaph. 987a 29ff. und 1078b 12ff.) und ist das klassische Beispiel dafür, wie
die Antike die systematische Analyse einer Philosophie ins Biographische umsetzt.

Skepsis der Sinneswelt gegenüber, Eidoslehre und Zahlenlehre sind in aufsteigender
Folge die entscheidenden Bestandteile der spätplatonischen Philosophie. Sie werden

der Reihe nach auf drei Archegeten und Lehrer Piatons verteilt, wobei Sokrates

keineswegs den Vorrang hat. Dies ist für die Haltung der Akademie gerade nach
Platons Tod bezeichnend, und wir werden nicht fehlgehen, wenn wir diese

Darstellung dem Piatonbuche entweder des Speusippos oder des Xenokrates
zuschreiben. Aus Platons eigenen Schriften ist eine solche Dreistufigkeit seiner

philosophischen Entwicklung nicht zu entnehmen.

Wir werden uns auch nicht wundern, daß die Zurückstellung des Sokrates in
diesem Schema später manche Biographen mit Recht gestört hat. Sie haben dann

zu einem Kompromiß gegriffen und Piaton erst nach dem Tode des Sokrates zu

Kratylos gehen lassen (Diog. Laert. 3, 6).
3. Eine dritte Erzählung findet sich bei Aelian v. h. 3, 27 : Piaton war arm und

war im Begriffe, sich als Söldner im Auslande anwerben zu lassen. Da begegnete
ihm Sokrates gerade als er die Waffen kaufen wollte und gewann ihn für die
Philosophie. Hiezu haben wir eine offenbare Parallele in dem, was Epikur Frg. 171 Us.
über die Vorgeschichte des Aristoteles berichtet hat (siehe unten). Die Quelle
könnte auch hier Epikureische Polemik sein. Die Armut Platons ist dann nicht
unverschuldet gewesen, sondern der junge Herr hat eben das Vermögen seines

Vaters durchgebracht. Dann ist die Geschichte ein wenig dem verwandt, was von
der Jugend des Themistokles erzählt wurde, wo es sich um eine eigentliche
Bekehrung handelte.

Wir schließen an Piaton sogleich Aristoteles. Auch da sind mehrere Varianten
überliefert.

An der Spitze steht eine Version, die sich als aus den Briefen des Aristoteles
selber stammend gibt (Frg. 652.653 Rose). In einem Schreiben an König Philipp
soll Aristoteles berichtet haben, er habe einst als junger Mensch ein Heiligtum
des pythischen Apollon bei sich zuhause in Stageiros befragt, was er tun solle. Der
Gott habe ihm befohlen, nach Athen zu reisen. Das tat er, trat dort in die Akademie

ein und blieb bei Piaton zwanzig Jahre bis zu dessen Tod.

Es ist keineswegs undenkbar, daß Aristoteles in einem Brief an König Philipp
über sein Leben Rechenschaft gegeben hat, bzw. daß er ein Schreiben, das im
Zusammenhang mit seiner Einladung an den makedonischen Hof gestanden haben

wird, benutzte, um über sich und sein Philosophieren zu sprechen. Was wir für
Piaton im 7. Brief anzunehmen gelernt haben, darf für Aristoteles nicht
ausgeschlossen sein. Wir dürfen uns auch nicht wundern, daß von der spätem Geschichts-

2 Museum Helveticum



18 Olof Gigon

Schreibung diese Selbstzeugnisse oft merkwürdig vernachlässigt werden. So hat
denn Jaeger Aristoteles 9 den Brief wohl mit Recht als echt genommen. Dann
hätten wir in diesem Falle am Ausgangspunkt einer philosophischen Laufbahn
eine Orakelbefragung, die als historisch anzuerkennen ist. Doch der Unterschied
dieses Orakels, das einfach eine Reise nach Athen befahl, von den pointierten
Formeln, die wir im Zusammenhang des Chairephon-Orakels behandelten, ist nicht
zu verkennen.

Neben diesem autobiographischen Berichte stehen zwei Geschichten mit
offensichtlich polemischer Tendenz.

Epikur Frg. 171 Us. erzählt, daß Aristoteles in der Jugend das väterliche
Vermögen durch liederlichen Lebenswandel verschleudert habe. Arm geworden habe

er sich zuerst als Söldner anwerben lassen, aber es sei ihm dabei schlecht gegangen.
Darauf habe er sich auf den Arzneienhandel verlegt. Schließlich habe er den

Zugang zur Schule Piatons gefunden, und da er im Reden nicht unbegabt war, so sei

er langsam und mit der Zeit zu einer wissenschaftlichen Haltung gekommen.
Nahe verwandt damit ist die Erzählung aus dem Geschichtswerk des Timaios,

die Eusebios Praep. Ev. 15, 2, 2 andeutet: Aristoteles sei zuerst ein kleiner Winkelarzt

gewesen und erst in vorgerückten Jahren zur Philosophie gekommen.
Die Beziehung des ersten Teils der Erzählung Epikurs zu einem der Berichte

liber Piaton war schon bemerkt. Im übrigen stimmen Epikur und Timaios sichtbar
darin überein, daß sie beide die Herkunft des Aristoteles aus einer Arztfamilie boshaft

karikieren, sowie darin, daß sie ihn beide erst spät Philosoph werden lassen.

Dieser letzte Vorwurf, daß Aristoteles ôrpiuaûrjç gewesen sei, wurde vielleicht
schon von Aristoxenos erhoben. Denn zu den aristoxenischen Mitteilungen der
Vita Aristotelis Marciana gehört nicht nur p. 431, 20-432, 2 Rose (was Wehrli
als Frg. 65 aufgenommen hat), sondern gewiß auch die zusammengehörigen
Stücke p. 428, 8-11, und 428, 17-429, 1. Aus dem zweiten geht hervor, daß der

Eintritt des Aristoteles in die Akademie erst in sein vierzigstes Lebensjahr gelegt
wurde, was der Verfasser der Vita anhand genauer Daten entrüstet widerlegt.
oipi/Lia&r'jÇ ist ja bekanntlich auch in der Welt der platonischen Dialoge ein Vorwurf.

LTnsere Zusammenstellung erstrebt von vornherein weder Vollständigkeit noch

Erschöpfung aller Deutungsmöglichkeiten des Einzelnen. So sollen denn jenseits
des sokratisch-platonischen Kreises nur noch einige wenige besonders prägnante
Geschichten angeführt werden.

Ungewöhnlich merkwürdig ist die Erzählung, wie Protagoras durch Demokrit
zur Philosophie berufen wurde. Sie ist es einmal darum, weil feststeht, daß sie aus

chronologischen Gründen unmöglich ist. In Wirklichkeit ist Demokrit der jüngere
und hat von Protagoras starke Anregungen empfangen, wahrscheinlich bedeutend
stärkere als es die wenigen direkten Zeugnisse verraten (VS 5. Aufl. 68 A § 42;
A 114: B 156). Wir können auch einigermaßen die Entstehung der Erzählung
verfolgen. Aristoteles in tieoI naiôeiaç (Frg. 63) hat erzählt, daß Protagoras eine

bestimmte besonders sinnreiche Art, Lasten zu tragen, erfunden habe. Wie



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 19

Aristoteles auf diese seltsame Angabe kam, können wir nicht erraten. Vielleicht
hat Protagoras etwas derart erwähnt, als er die Entstehung menschlicher

Kunstfertigkeiten beschrieb (vgl. etwa Demokrit 68B 154 und 172); oder es kam als

technisches Exemplum in irgendeinem Protagoras-Dialoge, deren es mehrere

gab, vor. Dann hat Epikur Frg. 172 Us. dies aufgenommen und zu der Geschichte

verarbeitet, daß Protagoras Lastträger war ; Demokrit sei ihm einmal begegnet und
sei auf die Geschicklichkeit aufmerksam geworden, mit der er seine Lasten
zusammenzubinden verstand. Daraus habe er auf die große Klugheit des Mannes

geschlossen, habe ihn zu sich genommen und in der Philosophie unterrichtet.
Die Motivverwandtschaft dieser Erzählung mit manchem oben Behandelten

liegt auf der Hand. Epikurs Absicht bei dieser Erfindung ist es offenbar, Protagoras
mehr oder weniger herabsetzend als Schüler Demokrits hinzustellen. Auf diese

Weise soll ein unbequemer Lehrer Demokrits weggeschafft werden, genau so, wie

er den andern Lehrer, Leukippos, wegschaffte, indem er mit nicht geringerer
Verachtung der Tatsachen einfach dessen Existenz leugnete. Dahinter steht das

Bestreben, Demokrit als Autodidakten zu erweisen. Epikur hat ja auch von sich
selber erklärt, daß er keinen Lehrer gehabt habe (etwa in Frg. 123 Us.). Das Motiv
ist sehr interessant und geht zunächst auf die Sokratik zurück; Sokrates hat ja
auch seine philosophische Berufung von keinem Menschen, sondern von Apollon;
daneben spielt das schwerverständliche Heraklitfragment 22 B101 eine Rolle. Für
Epikur ist jedenfalls das «(keinen Lehrer gehabt haben» wesentlich für das höchste

Philosophentum und ein Attribut, das er sowohl selber für sich in Anspruch nimmt
als auch dem einzigen Philosophen, den er gelegentlich neben sich gelten ließ,
Demokrit, zuerkennt. In beiden Fällen geht es nicht ohne die gröbsten historischen
Gewaltsamkeiten. Ob die Erzählung von Demokrit und Diagoras (Suidas s. v.
Diagoras) ähnlich zu beurteilen ist, können wir schwer sagen: Diagoras ist ein

Sklave, wird von Demokrit freigekauft und zum Philosophen erzogen. Die Parallele

zur Protagoraserzählung ist frappant - umso mehr als auch Diagoras sicher älter
ist als Demokrit und als auch zwischen diesen beiden irgendwelche literarischen

Beziehungen bestanden zu haben scheinen. Eine Einzeluntersuchung würde hier

zu weit führen.
Ferner muß als eine der klassischen Berufungsgeschichten diejenige des Akademikers

Polemon erwähnt werden (Diog. Laert 4, 16 und öfters. Daß sie nicht bei

Antigonos von Karystos stand, zeigt Wilamowitz, Antigonos 55f.). Polemon war
in seiner Jugend so ausschweifend als man sich nur denken kann. Einstmals kam

er auf Verabredung mit seinen Freunden bekränzt und vom Weine berauscht in
die Schule des Xenokrates gestürmt, der gerade Vorlesung hielt. Dieser ließ sich
aber in seinem Vortrag nicht irre machen, sondern führte ihn ruhig zu Ende.

Gegenstand der Vorlesung war die Selbstbeherrschung. Der Jüngling wurde
davon betroffen, hörte aufmerksam zu, wurde in kurzer Zeit für die Philosophie
gewonnen und widmete sich ihr mit so anhaltendem Fleiße, daß er später selber

Leiter der Akademie wurde.



20 Olof Gigon

Die Pointe der Geschichte ist in dieser Diogenischen Fassung insofern nicht rein
erhalten, als eigentlich Xenokrates nur durch seine vollkommen unerschütterliche
Ruhe wirken soll, wie die teilweise parallele Erzählung von seiner Begegnung mit
Antipater (Diog. Laert. 4, 11) zeigt (vgl. ferner Diog. Laert. 9, 63 über Pyrrhon;
auch dies Motiv, daß ein Logos oder ein Dialogos unter allen Umständen zu Ende
gebracht werden muß, gehört der sokratischen Literatur an). Daß erst noch der
Inhalt des Vortrags bedeutsam sein soll, ist eine überflüssige Steigerung.

Im übrigen hat schon Wilamowitz, Antigonos 56, gesehen, daß der Kontrast
zwischen den hereinbrechenden Komasten und der ruhigen Gesellschaft im Saale

aus dem Schlußteil des platonischen Symposion übernommen ist. Nur ist die
Szenerie in die spätem Verhältnisse der Akademie umgesetzt.

Den Abschluß mag der Stoiker Zenon machen. Die eine Fassung seiner

Berufungsgeschichte wurde schon oben (S. 7f.) behandelt. Die andere lautet (Diog.
Laert. 7, 2/3): Zenon hatte in Phönizien Purpur eingekauft und litt damit nahe

beim Piräus Schiffbruch. Da ging er nach Athen hinauf und ließ sich bei einem

Buchhändler nieder, der gerade das zweite Buch der Memorabilien Xenophons las.

Voller Freude erkundigte er sich, wo Männer dieser Art zu finden seien. Ein glücklicher

Zufall wollte es, daß gerade Krates vorüberging. Der Buchhändler wies auf
ihn hin und sagte : «Diesem schließe dich an.» Von da an wurde er Hörer des Krates.

Wir gehen auf die Varianten nicht ein. Wir bemerken nur, daß die früher besprochene

Orakelgeschichte sachlich wie eine enkomiastische Bearbeitung des

Vorliegenden wirkt. Das Entscheidende ist hier wie dort dasselbe, daß nämlich Zenon
auf dem Wege über die Lektüre früherer Philosophen selber Philosoph geworden
ist. Nur ist die Lektüre das eine Mal als Zufall anläßlich eines Aufenthaltes beim
Buchhändler, das andere Mal als Ergebnis eines Orakelspruchs gegeben. Was

unserer Stelle erhöhte Bedeutung verleiht, ist, daß sie allem Anschein nach letzten
Endes aus den «Erinnerungen an Krates» von Zenon selber stammt. Sie dürfte
gewissermaßen die Einleitung gebildet haben, die den dreifachen Zweck erfüllte,
Zenons Eintritt in die Philosophie, Zenons Bekanntschaft mit Krates und Zenons

literarischen Anschluß an Xenophons «Erinnerungen an Sokrates» zu begründen.
Wenn diese Hypothese stimmt, so haben wir zum Abschluß unserer Betrachtungen
nochmals wie bei jenem Brief des Aristoteles an Philippos nach der großen Zahl
mehr oder minder freier Dichtungen ein Stück Selbstzeugnis und damit immerhin
bis zu einem gewissen Grad ein Stück Geschichte, auch wenn Zenon das
entscheidende Ereignis in der Nacherzählung stilisiert haben wird. Möglicherweise
ist es nicht ganz Zufall, daß die bei Zenon im Mittelpunkt stehende Mahnung zur
«Nachfolge» uns schon in der (freilich gänzlich erfundenen) Erzählung von der

Begegnung Xenophons mit Sokrates vorkam. Freilich sind die äußeren
Umstände, in denen das Wort gesprochen wird, so verschieden, daß sich auf diese

Berührung nicht bauen läßt.

Damit schließen wir. Die Aufgabe, die wir uns stellten, war gleichzeitig eine



Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie 21

philologische und eine philosophiegeschichtliche. Philologisch sollte eine Reihe

wenig beachteter Texte etwas ans Licht gezogen und auf ihre Eigentümlichkeiten
wie auf ihr Gemeinsames hin geprüft werden. Im allgemeinen zeigte sich ohne

Zweifel, daß an ursprünglich gemeinsamen Zügen, nach denen die Gruppen von
Erzählungen eindeutig zusammengefaßt und klassifiziert werden könnten, nicht
viel vorhanden ist. Der Gegensatz zur Welt der Legenden in Christentum und
Islam ist in dieser Hinsicht frappant. Das hängt wohl an drei Dingen : einmal ganz
äußerlich an der unendlich viel geringereren Stoffmasse ; dem christlichen Mittelalter

und dem Islam gegenüber ist die griechische Antike rein quantitativ
verschwindend klein. Sodann hängt es daran, daß die Biographie als vorgegebene

Betrachtungs- und Darstellungsform überhaupt erst am Ende der von uns berührten

Epoche sich ausbildet. Die Geschichten aus älterer Zeit sind also alle an sich

anders, und zwar unter sich oft recht verschieden orientiert. Die Subsumption
unter einen gemeinsamen Nenner erfolgt erst nachträglich. Endlich ist wesentlich,
daß die Philosophie niemals ein derart geschlossenes, eindeutiges, gewissermaßen
absolutes Gebilde war, wie es die christliche oder islamische Heiligkeit gewesen ist.
Der Philosoph ist zwar vielfach der zu einer absoluten Existenz Berufene, aber auch
der Wissenschaftler und der Gebildete heißen Philosoph. Eine «Wiedergeburt» im
vollen Sinn wird darum der Eintritt in die Philosophie kaum je bedeuten.

Damit stehen wir schon beim philosophiegeschichtlichen Aspekt unseres
Problems. In den behandelten Geschichten spricht sich doch ein auch philosophisch
bedeutsamer Gedanke aus. Wir wissen ja heute, daß die Philosophie
doppelgesichtig ist. Es gibt Philosophien als Systeme und es gibt philosophierende
Menschen. Nur beides zusammen ist Philosophie.

Die antike Philosophie ist vorwiegend bekannt als eine Reihe von Systemen, die
sich auseinander entwickeln. Ob und wieweit aber die Antike ein Bewußtsein davon
hatte, daß es neben den Systemen die Philosophen gibt, das ist eine andere Frage.
Man kann sie zu beantworten suchen, indem man sich an die theoretische
Erarbeitung der Gestalt des Philosophen an sich hält, wie sie repräsentativ zuerst in
Piatons Staat und dann in den Lehren Epikurs und der Stoa vollzogen ist. Oder
aber man wendet sich jenen Dichtungen und Berichten zu, die die Philosophen in
dem zeigen, was wir in der Einleitung Grenzsituationen genannt haben. Das haben
wir am Leitfaden einer bestimmten Grenzsituation in der vorstehenden Übersicht
versucht. Es ließe sich dies für andere Situationen und zum Teil vielleicht mit
größerem Erfolg wiederholen.

Denn da liegen Bilder der philosophischen Existenz, die zu ihrer Bedeutung zu
erheben auch eine Aufgabe der Altertumswissenschaft sein kann. Lebt doch in
ihnen heute letzten Endes eine besondere Gegenwärtigkeit der antiken Philosophie.

(Erweiterte Fassung eines am 28. Januar 1946 in Basel gehaltenen Vortrages.)


	Antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie

