Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 2 (1945)

Heft: 2

Artikel: Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie
Autor: Tumarkin, Anna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-4319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-4319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

Von Anna Tumarkin

Als Schiller nach der langen von philosophischen und dsthetischen Studien aus-
gefiillten Pause in seinem kiinstlerischen Schaffen wieder zur dichterischen Praxis
iiberging, schrieb er an W. v. Humboldt: «Ich erfahre tiglich, wie wenig der Poet
durch allgemevne reine Begriffe bei der Ausiibung gefordert wird, und wére in dieser
Stimmung zuweilen unphilosophisch genug, alles, was ich selbst und andere von
der Elementarésthetik wissen, fiir einen einzigen empirischen Vorteil, fiir einen
Kunstgriff des Handwerks hinzugeben» (1796). So spricht der Kiinstler. Denn
wenn dieser daran geht, seine kiinstlerische Konzeption in ein Kunstwerk umzu-
setzen, muB} die philosophische Besinnung, wie sie gerade bei einem Schiller, und
zwar in der Jugend so gut wie in der Reifezeit, seine Konzeption ausgelost haben
mag, bereits hinter ihm liegen. Jetzt braucht er, um sie zur Darstellung zu bringen,
die Kunstgriffe des Handwerks. Auch der Kunstkritiker mufl zwar die eventuellen
philosophischen Voraussetzungen des Kiinstlers verstehen konnen, aber seine
Kritik hat es nicht mit der wie immer entstandenen und beschaffenen Lebensauf-
fassung des Kiinstlers zu tun, sondern nur mit der Art, wie dieser sie in seinem
Werk zur Darstellung bringt.

Das Interesse des Philosophen aber gilt nicht dem Kunstwerk, nicht dem zu
schaffenden, noch dem zu beurteilenden, sondern der Kunst selbst, als Erzeugnis
des menschlichen Geistes, der schon an der reinen Kontemplation des Lebens seine
Befriedigung findet. Die beiden Verhaltungsweisen, die des Kiinstlers und die des
Kritikers resp. Betrachters der Kunst, in ihrer Bezogenheit aufeinander, das
Phianomen der Kunst als einer eigenen Sprache, in welcher der Kiinstler sagt und
der Betrachter versteht, was kein allgemeiner Begriff zu erschopfen vermag, und
was dennoch von allgemeinerer, objektiverer Bedeutung ist als der momentane, zur
Mitteilung dringende Zustand eines Kiinstlers oder die seelische Wirkung des
Kunstwerks auf einen einzelnen Betrachter, das ist das philosophische Problem
der Kunst: Was will die Kunst sagen, und was kann sie mit ihren Mitteln besser
sagen als jedes andere Erzeugnis des menschlichen Geistes? Es ist ein Teil des all-
gemeinen philosophischen Problems: Was ist iiberhaupt wert gesagt zu werden,
was ist die Wahrheit, die alles geistige Leben sucht, und deren Wesen in einen
Begriff zu fassen das Ziel aller Philosophie ist.

Dieses philosophische Teilproblem stellt Aristoteles in seiner Schrift «mepl
mouprinfion. Der Titel bedeutet nicht «Poetik», wie er gewohnlich iibersetzt wird,
sondern eine philosophische Untersuchung «iiber die mouyrixny téyvy», die Kunst




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 109

der Dichtung. Dafl ein Philosoph von der Grofle eines Aristoteles auch von der
Dichtung nicht anders sprechen wird als vom Standpunkt seiner Philosophie,
konnen wir von vornherein erwarten. Und i~ dieser Erwartung werden wir
bestirkt, wenn wir bedenken, wieviel Verwirrung die Schrift des Aristoteles, als
bloBe Poetik aufgefalt, sowohl in der Geschichte als in der Theorie der Dichtkunst
angerichtet hat. Und so ist denn bereits Goethe, von dem eigenen dichterischen
Schaffen ausgehend, zu der Uberzeugung gekommen, «daB man sich vor allen
Dingen mit der philosophischen Denkart des Mannes bekannt machen miifite, um
zu begreifen, wie er diese Kunsterscheinung (die Tragodie) angesehen habe; auler-
dem verwirrt er unser Studium nur, wie denn die moderne Poetik das AllerduBer-
lichste seiner Lehre nur zu ihrem Verderben anwendet und angewendet hat.»

Zu der gleichen Uberzeugung, daB man die Schrift «Uber die Dichtkunst» nur
- verstehen kann aus dem allgemeinen Zusammenhang der Aristotelischen Philo-
sophie, bin auch ich gekommen, da ich aus dem Studium des Gesamtwerkes von
Aristoteles den Eindruck gewann, daB sein ganzes Denken nichts anderes ist als
eine bestindige Auseinandersetzung mit Plato, von dessen Ideenlehre der groBe
philosophische Realist trotz alles inneren Widerstandes nie loskommt?!).

Zwei prinzipiell verschiedene philosophische Standpunkte, verschiedene
Lésungen der ewigen philosophischen Frage, was ist Wahrheit; und daraus sich
ergebend zwei verschiedene Beurteilungen des Wahrheitswertes der Kunst. Denn
auch Plato hatte bereits vor Aristoteles das philosophische Problem der Kunst auf-
geworfen und es vom Standpunkt seiner Philosophie aus beantwortet. Und als
Erwiderung darauf 148t sich auch unsere Schrift am besten verstehen: nicht, wie
wohl angenommen wird, als ein liickenhaftes und unzuverléssiges Kollegheft, das
einer stark eingreifenden Korrektur bedarf, um iiberhaupt irgendwie verstanden zu
werden, sondern als eine planmaige Untersuchung, so einheitlich und folgerichtig,
wie es kaum ein anderes Werk von Aristoteles ist. Und nirgends vielleicht kommt
uns der prinzipielle philosophische Gegensatz Aristoteles-Plato in seiner innersten
Motivierung se eindringlich zum BewuBtsein, nirgends haben wir so das Gefiihl,
als waren wir selber anwesend bei der einzigartigen Diskussion der beiden grofiten
griechischen Philosophen, wie bei dieser scheinbar an der Peripherie der Philosophie
liegenden Schrift, wenn wir sie Schritt fiir Schritt mit den entsprechenden AuBe-
rungen von Plato vergleichen.

Die Wahrheit, von der Platos ganzes Denken erfiillt und bewegt ist, ist seine
Idee des Guten selbst: es ist sein groBer philosophischer Glaube, daB nicht nur der
Mensch in seinem selbstlosen Streben nach dem, was gerecht sei, auch selber im ge-
wissen Sinne ein Gerechter und Guter werden kénne, und so das #<iov im Menschen,
das Sokrates gelebrt und durch sein ganzes Leben als wirklich erwiesen habe, in
Erscheinung trete, sondern dafl es auch ein Gutes an sich gebe, das nicht nur uns

1y Meinen Kollegen Edouard Tiéche und Albert Debrunner, mit denen ich die Schrift des
Aristoteles in gemeinsam abgehaltenen Ubungen durchinterpretieren und meine Auffassung
der Kunsttheorie von Aristoteles bis ins einzelnste besprechen konnte, bin ich fiir ihre
Anregungen vielen Dank schuldig.




110 : Anna Tumarkin

so scheint, sondern an sich ist: 6 ddg, der selber gut und Ursache von allem Guten
ist; Urgrund und Kriterium aller Wirklichkeit zugleich; das, was macht, daB wir
ein Vermogen der Erkenntnis, d. h. eine Vernunft haben, deren Ideen keine bloBen
Illusionen sind, und ‘daB die Dinge erkennbar sind, d. h. die Wirklichkeit selbst
vernunftgemiB, also auch unseren Ideen entsprechend ist: es ist Platos Glaube
an eine Wahrheit, die, als Sein schlechthin und absolutes Ma8 zugleich, nicht Wirk-
lichkeit und auch nicht blof Ursache der Wirklichkeit ist, sondern ihr Wesens-
grund ; nicht Demiurg, bloBer Handwerker, der nach den Ideen eines Einsichtigeren
arbeitet, sondern dieser Einsichtigere selbst, der Urheber der Ideen, Fiiturg.

An dieser philosophischen Wahrheit, an der Idee des Guten selbst, priift Plato
alle bei den Menschen geltenden Werte. Und das ergibt, auf die Kunst angewandt,
nicht nur eine Kritik der Idealgestalten der griechischen Dichtung, die das Erbe
des griechischen Gotterglaubens iibernommen hat, ohne sich aber immer ihrer
sittlich erzieherischen Aufgabe bewullt zu bleiben; das ergibt vor allem — was fiir
den Philosophen wesentlich ist — eine Kritik der Dichtung und im weiteren der
Kunst als solchen, die, an jener Idee des Guten selbst gemessen, als das Dritte
von der Wahrheit erscheint: uiunoig, bloBes Abbild, Schattenbild der Wirklich-
keit, die selber, mit der Wahrheit verglichen, ein Schatten sei; die Dichtung als
Schatten vom Schatten. Und da die Wahrheit fiir Plato die philosophische Idee
des Guten an sich bedeutet, erscheint ihm das Spiel der Kunst mit ihren Schein-
werten als bloBer Schatten des ernsten Glaubens an wirkliche Werte, Schatten des
griechischen Gotterglaubens, der von Anfang an der Erzieher und Gesetzgeber des
griechischen Volkes gewesen, selber aber eine Vorstufe des philosophischen
Glaubens sei. Die Kunst — ein Schattenreich, das mit seiner alles verklirenden
Formschénheit das Urteil des Menschen iiber die wirklich geltenden und die in
Wahrheit giiltigen Lebenswerte verwirrt und, statt ihn, wie die Philosophie, iiber
seinen unmittelbar erstrebten Zielen das Gute an sich suchen zu lehren, ihn
gewohnt, sich mit dem blo8en Schein eines Wertes zu begniigen. Daher Platos,
des gottbegnadeten Dichters, vernichtende Kritik der Dicbtung, die er trotz seiner
leidenschaftlichen Liebe zu ihr als das Gegenspiel der Philosophie aus seinem
Philosophenstaat ausweist. Platos Urteil iiber den kiinstlerischen Schein ist der
iiberzeugendste Ausdruck fiir seinen Glauben an eine alle erkllchkelt an Wert
und Realitdt iibersteigende Wahrheit.

Und so schlieit auch der «Staat», das Hauptwerk von ' Plato, in dem er seinen
philosophischen Glauben an das Gute an sich systematisch begriindet, mit jenem
Urteil iiber die Dichtung, die trotz ihrer begliickenden Schonheit vor der Wahrheit
des philosophischen Glaubens zu weichen habe. Und zwar trifft hier, im X. Buch
des «Staates», Platos Kritik vor allem die Tragodie, d. h. die Dichtung, die den
Menschen in seiner Abhéngigkeit von dem Schicksal (tdyn) darstellt, ungliicklich
und unwillig, wenn dieses Schicksal sein auf die Verbesserung seiner &uleren Lage
gerichtetes Tun vereitelt, und durch sein Klagen und Jammern nicht nur den
Beifall des gewohnlichen Theaterpublikums, der moAdol, patio: erweckend, son-




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 111

dern auch die Besten unter den Zuschauern, die wohl wissen, daf8 all das dullere
Geschehen des wahren Eifers eines philosophisch gesinnten Menschen nicht wert
und jenes unwillige Verhalten seiner nicht wiirdig sei zum Mitleiden (ovusvdoyee)
ung damit zur unphilosophischen Haltung dem Schicksal gegeniiber verleitend.
Denn trotz der Einsicht in das, was des Menschen wiirdig ist, empfinde der
Mensch, wenn er nicht vollendeter Philosoph im wahren Sinne dieses Wortes sei,
das natiirliche Bediirfnis, seinen Schmerz iiber die Unbill des Schicksals auszu-
klagen, und dieses Bediirfnis sei es, was beim Anla} des Mitleidens mit den klagen-
den Helden der Tragodie befriedigt werde und dem Mitleidenden und Mitklagen-
den eine — unphilosophische — Freude bereite.

Wie aber der wahre Philosoph sich dem Schicksal gegeniiber verhalten sollte,
zeigt Plato in seinem «Phédon», dem philosophischen Gegenstiick zu aller tragi-
schen Dichtung: Sokrates, der darin, selbst in den Hades gehend, als ein gliick-
seliger (eddaiuwr ), unter gottlicher Fiigung stehender Mann erscheint, so daBl auch
seine bei seinem Tode anwesenden Schiiler kein Mitleid mit ihm fithlen kénnen.

Und nun, als Erwiderung auf Platos Beurteilung der tragischen Dichtung, des
Aristoteles Schrift iiber die Dichtkunst. Sie betrifft, so gut wie jenes Urteil von
Plato, vor allem die tragische Dichtung, d. h. die Dichtung, die die Macht des
Schicksals darstellt, durch welches das wirkliche Verhalten des Menschen be-
stimmt werde ; die Dichtung, welche in diesem Sinne allerdings ulunois des wirk-
lichen Lebens sei: nicht nur iiberhaupt nachahmend, wie es alle Kunst ist, und
zwar — im Unterschied von der bildenden Kunst und der Musik — mit dem Dar-
stellungsmittel aller Dichtung, nicht durch Formen, Farben und Tone, sondern
durch die Sprache; auch nicht — im Unterschied von der erzéihlenden Dichtung —
nachahmend in dem engeren Sinne der uiunoig, als Verbindung der Sprache mit
der mimischen Darstellung; sondern vor allem nachahmend in dem besonderen
Sinne, in dem Aristoteles innerhalb des Dramas die Tragodie von der Komodie
unterscheidet : die Tragodie uns den Ernst des Schicksals und seine Bedeutung fiir
das wirkliche Leben von allen Dichtarten am eindriicklichsten zum Bewufitsein
bringend ; und zwar nicht nur, weil sie, wie Plato sagt, die vom Schicksal Getrof-
fenen selber sprechen und in ihren Klagereden und Gebérden ihren schmerzlichen
Gefiihlen Ausdruck geben liBt, was ja auch Homer, der genialste uuuntrc des
Lebens getan habe, sondern vor allem, weil sie das Schicksal selbst sich vor unseren
Augen, in Handlung und Gegenhandlung abspielen und uns so seine Macht un-
mittelbar erleben liBt: nicht nur im Mitleiden mit denen, die ihren Schmerz nicht
beherrschen kénnen, sondern im eigenen Ergriffensein von der Macht, welche die
Menschen wirklich leiden li8t, und welcher auch wir uns nicht entziehen kénnen.
Denn so gut wie die Personen der Tragodie sind auch wir, die Zuschauer der Tra-
godie, wirkliche Menschen, denen weder das Mitleid mit fremdem noch die Furcht
vor eigenem Schicksal fremd ist.

Als lieblos (dgtdor) empfindet Aristoteles solche Gleichgiiltigkeit fremdem
Schicksal gegeniiber, derer sich im «Phéddon» die Schiiler des Sokrates dem ster-




112 Anna Tumarkin

benden Philosophen gegeniiber rithmen. Und als ein unwirkliches Idealgebilde
muBte ihm der Platonische Sokrates selbst erscheinen, der den eigenen Tod weniger
fiirchtet als den Tod seiner Philosophie.

Denn das war es, was Aristoteles als Philosophen von Plato trennte, da8 er die
Wahrheit in der Wirklichkeit selbst suchte. Wohl muf} ihn Platos groBer philoso-
phischer Glaube, dessen Idee eines Guten an sich, als des Urgrundes aller Wirk-
lichkeit und Urbildes aller Werte, in seinen Bann gezogen haben. Was hitte ihn,
den geborenen Realisten, sonst so lange in der Schule von Plato festhalten konnen ?
Aber schon damals wird er, Platos eigenem Worte folgend, da8 der Philosophie-
rende die Wahrheit mehr lieben miisse als den Philosophen, seine kritischen
Bedenken gegen die «Ideenlehre», die er sein Leben lang immer von neuem formu-
lieren und begriinden sollte, nicht zuriickgehalten haben.

Denn wohl ist fiir den Philosophen vielleicht nichts so begliickend wie dieser
Platonische Glaube an ein Gutes an sich, das Urgrund und Urbild aller Wirklich-
keit, Sein schlechthin und absolutes MaBl zugleich sein soll und so eine eindeutige,
alle philosophischen Sonderfragen auf einmal l6sende Antwort gibt auf die philo-
sophische Grundfrage nach der Wahrheit: die Wahrheit, Evne Wahrheit, die der
Philosoph, dessen ganzes eigenes Streben sich in ihr vollendet, sich nicht anders
denken kann denn als das Gute selbst. Aber ist es nicht eine von der Frage
selbst suggerierte Antwort? Ist es nicht ein philosophischer Bediirfnisglaube ?
Ein Postulat der Vernunft, die doch nach einer Wahrheit verlangt, welche der
Vernunft gegeniiber primir wire ?

Das waren die Fragen, deren Ernst sich auch Plato selbst nicht verschliefen
konnte, und die zu losen er in allen seinen auf den «Staat» folgenden Werken .
immer von neuem unternahm. Seinen groBen Schiiler aber, in dem der kritisch-
analytische Geist stirker war als der synthetisch-konstruktive, bestimmten diese
Fragen, dem Idealismus Platos seinen philosophischen Realismus entgegenzu-
halten, der, statt aus der Idee heraus die Wirklichkeit zu verstehen und zu beur-
teilen, in der Wirklichkeit selbst, in dem in ihr herrschenden Gesetz und den in
ihr selber wirkenden Zwecken die einzige philosophische: Wahrheit, suchte. Und
lebendig treten uns die Motive dieser philosophischen Umstellung des Aristoteles
von der Idee des Guten zu seiner eigenen, philosophisch unvoreingenommenen
Betrachtung der Wirklichkeit entgegen aus seiner Theorie der Tragodie.

Darin, da8 Plato in der Dichtung eine Nachahmung der Wirklichkeit erblickt,
folgt ihm Aristoteles; aber wihrend Plato darauf seine philosophische Kritik aller
Dichtung griindet, sucht Aristoteles daraus den Ursprung der wirklichen Dich-
tung zu erklaren. Der dem Menschen angeborene und schon in der Kindheit sich
duBernde Nachahmungstrieb sei die natiirliche Ursache, durch die sich schon die
ersten dichterischen Stegreifversuche erkliren lassen. Und wie der Mensch durch
eigenes Nachahmen (uiunoigc) und Deuten fremder Nachahmungen (uiunua)
die Wirklichkeit kennenlerne (vi{ &xactov), so werde die Freude an dieser
Erkenntnis des Wirklichen, die nicht nur fiir den Philosophen, sondern fiir alle




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 113

Menschen das Allersiileste sei (7jdtoTov ), auch die Ursache der weiteren Entwicke-
lung der dichterischen Mimesis. Nur darum kénne auch die kiinstlerische Dar-
stellung von an sich Unerfreulichem allen Menschen Freude bereiten, kénne es
also auch eine Kunst des Tragischen geben, weil die Kunst uns die Wirklichkeit
des Lebens und nicht bloB Forderungen einer iiber alle Wirklichkeit sich erheben-
den Philosophie kennen lehrt.

Und was Plato insbesondere der tragischen Mimesis zum Vorwurf macht, da
sie die handelnden Menschen (7wodr7ortes) in ihrem Kampf mit dem Schicksal und
damit auch in ihrer Abhéngigkeit vom Schicksal (7dyn) darstellt, erscheint dem
eine Erkenntnis des wirklichen, und das heiflt praktischen Lebens suchenden
Aristoteles als der bedeutsame Gehalt der tragischen Mimesis, der allein schon
ihr Dasein rechtfertigt. In diesem Sinne definiert er die Tragédie als uiunois
modéews, mpatic in dem weiteren Sinne alles duBleren Geschehens verstanden, von
dem das Gliick und Ungliick (eddatuovie und xaxodaiuovie) des menschlichen
Lebens nicht unabhingig sei.

Und Darstellung dieses Geschehens in seiner inneren Notwendigkeit, Aufbau
der Begebenheiten (ovotacic moayudrwy) als eines in sich geschlossenen, einheit-
lichen Ursachenzusammenhanges (0" @AAnAa) ist es, was Aristoteles als tragische
Fabel (u¥doc) bezeichnet, und worin er das Wesen und gleichsam die Seele der
Tragodie (Goyn xai olov yvyn tijc Teaywdies 50 a) erblickt.

Hinter diesem wichtigsten Bestandteil der tragischen Kunst treten fiir Aristo-
teles deren iibrige Bestandteile, hinter der Darstellung der Handlung tritt die
Darstellung der Menschen in ihrem Erkennen und Wollen an Bedeutung zuriick:
7 yag toeywdia piunoi dotwy odx dvdpewmwv Grla medfews xai Piov (50 a).
Und nur um diese Handlung glaubhaft erscheinen zu lassen, stelle die Tragodie
auch die Menschen in der ihnen natiirlichen Beschaffenheit (motdrng) dar; also
* nicht wie sie nach der Forderung Platos sein sollen, sondern wie sie wirklich sind;
nicht ihre auf der Idee des Guten ruhende philosophische Gesinnung und nicht
ihre nur durch stlche Gesinnung gewihrleistete vorbildliche Sittlichkeit — was
Plato als dedvoie und 770 des Menschen bezeichnete —, sondern — wie Aristoteles
diese beiden Platonischen Begriffe umdeutet — das natiirliche, auf die Ziele des
praktischen Lebens gerichtete Denken und Wollen des wirklichen Menschen.
~ Denn nicht der Philosoph, der wie der Sokrates des «Phéidon» ein vorbildlicher
Ausnahmemensch sein soll, unangreifbar fiir das Schicksal, weil sein wahrer Ernst
nicht seinem #uBeren Geschick, sondern nur seiner Ideenwelt gilt, ist es, was die
wirkliche Tragidie sehen 148t, sondern einzelne Reprasentanten von den vielen,
dem Schicksal Unterworfenen, die Plato deswegen fiir minderwertig halt (padlot),
wihrend Aristoteles auch sich selber dazu gerechnet haben mag. Und es ist nicht
jene ansteckende Wirkung des fremden Klagens und Jammerns, nicht jenes Mit-
leiden (ovundoyeww) und jene unbegriindete Angst vor der eigenen Bedrohtheit,
die Plato als die verderblichste Wirkung der Tragidie beklagt, was nach Aristo-
teles die Tragddie durch die Darstellung der allgemein menschlichen Abhéngigkeit

8 Museum Helveticum




114 Anna Tumarkin

vom Schicksal bewirkt: es ist in Wahrheit des Mitleids wert und an sich furcht-
bar, daB der Mensch iiberhaupt nicht Herr ist iiber sein Schicksal, sondern es, ohne
sich davor sichern zu konnen, erleiden muBl. DaB es iiberhaupt fiir den Menschen
ein Schicksal gibt, daB er nicht, wie es Plato von der yuvyy sagt, ein sich selbst
Bewegendes, Selbstbestimmendes, reine Tétigkeit ist — das ist das in Wahrheit
des Mitleids Werte und Furchtbare, dessen Mimesis nach Aristoteles die Tragodie
sein soll: uiunoic gofepiv xai éAceviv (52 a). Das ist des Aristoteles Erwide-
rung auf Platos Erklarung, daB nichts von all den «menschlichen Dingen», iiber
die der tragische Dichter seine Helden klagen lasse, dadurch auch die Zuschauer
zum Mitleiden und zur Uberschitzung des Schicksals verleitend, des wahren
Ernstes wert sel. Wir glauben die Seele Achills, des Lieblings von Aristoteles,
dem Odysseus, der sie aus dem Hades heraufbeschworen hat und sie iiber Achills
Schicksal eines friihzeitigen Todes trstet — auch im Hades bleibe er Herrscher
iiber die Seelen der Abgeschiedenen — antworten zu horen: «uz 6] pot ddvardy ye
rdoavday, «wolle mir doch den Tod nicht ausreden ..

Worin besteht aber die Kunst, welche die Mlmesns von S0 Furchtbarem, wie es
das Schicksal des Menschen ist, zum Quell eines so groBen kiinstlerischen Genusses
macht, dem, nach Platos eigenem Gestidndnis, «auch die besten unter uns»,
die also von der Philosophie gelernt haben, dafl das duBBere Geschick des wahren
Ernstes des Menschen nicht wert sei, nicht widerstehen konnen ? Das ist das eigent-
liche Problem der Aristotelischen Kunsttheorie, das Problem, das er mit seiner
Definition der Tragodie nicht endgiiltig gelost, sondern vorerst aufgestellt hat:
die Tragodie ist piunoic modfews ... 6 éAéov xai @dfov mepaivovoa THY TAHY
ToovTaw madudrwy xddagow. Ich gebe eine Ubersetzung, die allerdings bereits
eine aus dem Vorausgegangenen sich ergebende Interpretation der Stelle ent-
hilt: «Die Tragodie ist die Darstellung des Schicksals, die durch Mitleid und
Furcht eine Katharsis solcher Leiden am Schicksal bewirkt.»

Der Katharsisbegriff ist das groBe Rétsel der Aristotelischen Poetik, dessen bis
jetzt versuchte Losungen simtlich auf berechtigten Widerspruch gestoflen sind.
Ein erneuerter Deutungsversuch mag unter diesen Umstianden als ein Wagnis er-
scheinen. Wie uns aber alle AuBerungen von Aristoteles verstindlicher werden im
Rahmen seiner allgemeinen philosophischen Auseinandersetzung mit Plato, so
versuchen wir in diesem Rahmen auch seinen Katharsisbegriff zu verstehen.

Katharsis ist ein von Plato in der Darstellung seiner Philosophie viel gebrauch-
ter Ausdruck. Vor allem gebraucht er diesen von ihm aus dem Mysterienkult iiber-
nommenen Ausdruck in seinem «Phédon» als Bild fiir das philosophische Streben
nach einer reinen, nicht auf die tiuschende Wahrnehmung angewiesenen Vernunft-
erkenntnis, wie sie in dem wirklichen Leben dem Menschen nie ganz zuteil werde
und daher von dem Philosophen, als das hochste Ziel alles Philosophierens, in den
Hades verlegt werde, zu dem sein ganzes philosophisches Leben eine Vorbereitung
sein soll. Wie die korperlichen Reinigungen eine Vorbereitung sind fiir die Weihen
der Mysterien, so denkt sich Sokrates, der sterbende Philosoph, im «Phédon» die




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 115

Philosophie als eine geistige Reinigung, durch die er sich vorbereitet auf den
Hades oder, wie er auf den Ursprung dieses Wortes anspielend, sagt, den Haides
im wahren Sinne dieses Wortes, als das Reich des Unsichtbaren, nur Denkbaren,
das Reich der Ideen, deren hochste, die Idee des Guten an sich, dem Philosophen
in ihrer vollkommenen Reinheit nach der Loslésung der Seele vom Leib sich
zeigen wiirde. Das wire die reine Wahrheit, an die der Philosoph nicht aufhéren
kann zu glauben und die er in all’ seinem Philosophieren, seiner philosophischen
Reinigung erstrebt. Unter dem Bilde einer philosophischen xdfagoig bringt so
Plato seinen philosophischen Glauben an ein Gutes an sich zum Ausdruck, das
macht, daB wir ein Vermogen der Erkenntnis haben, und das daher folgerichtiger
Weise von diesem unserem Vermogen auch mull erkannt werden kénnen.
Dieser philosophische Glaube an ein Gutes an sich, das nach Plato die Vernunft
des Philosophen als die Ursache alles Guten erkennen soll, schlieft fiir diesen jede
Hiirte des Schicksals aus. In seinem Glauben an das Gute an sich ist er iiber allen
Zwang der Wirklichkeit erhaben; es gibt fiir ihn kein Schicksal mehr.
Aristoteles aber, der aus eigener Erfahrung und aus allgemeiner Erkenntnis des
menschlichen Lebens die Macht des Schicksals kennt und nicht, wie Plato, die
Augen wegwenden kann von den wirklichen Leiden der Menschheit, stellt daher
auch jenen philosophischen Glauben an ein Gutes an sich, der jede Hérte und
jede Ungerechtigkeit des Schicksals von vornherein ausschlieBen miifite, in Frage.
An dessen Stelle tritt fiir ihn der dem Menschen natiirliche Glaube, dafl es trotz
aller Hiarten des Schicksals doch eine in der Wirklichkeit selbst waltende, wenn
auch nicht immer fiir den Menschen sichtbar werdende Gerechtigkeit gibt, ein
Glaube, den Aristoteles nicht philosophisch zu rechtfertigen versucht, sondern als
Erfahrungstatsache hinnimmt und aus der wirklichen Ohnmacht des Menschen
dem Schicksal gegeniiber psychologisch verstehen kann. Und der Sieg dieses
Glaubens iiber das Mitleid mit den vom Schicksal getroffenen Personen der Tra-
godie und iiber die dadurch geweckte eigene Furcht vor dem Schicksal scheint es
mir zu sein, worin Aristoteles die eigentiimliche kiinstlerische Wirkung der Tra-
godie erblickt (to tijc téyvne &oyov 62b), und was er in bewuBter Erwiderung auf
Platos Begriff einer philosophischen Katharsis die Katharsis der Tragodie nennt.
Und wenn Plato im «Phédon», dieser seiner philosophischen Dichtung, die er der
wirklichen Tragodie entgegenbilt, die philosophische Katharsis als die Selbst-
befreiung der Seele des Philosophen von allen ihr durch die Verbindung mit dem
Leibe anhaftenden «Leiden ... von Lust und Furcht und allem Derartigen» preist,
so erklirt Aristoteles im bewuBten Gegensatz dazu die tragische Katharsis selbst
fiir die eigentiimliche Lust, welche die Tragodie dem wirklichen, nicht blo8 den-
kenden, sondern auch fithlenden Menschen bereitet, wenn sie ihn von seinem durch-
aus begriindeten Leiden am Schicksal befreit. Sie mu8 ihn in Mitleid und Furcht
den vollen Ernst des Schicksals fiihlen lassen, um ihn empfinglich zu machen
fiir den begliickenden Glauben an einim Grunde nicht menschenfeindliches Schick-
sal; in diesem Sinne bewirkt die Tragédie «durch Mitleid und Furcht» eine




116 Anna Tumarkin

Befreiung von diesen allgemein menschlichen, ohne solchen Glauben nicht zu
ertragenden Leiden. Noch deutlicher tritt dieser Gedanke in der Betrachtung iiber
die Bindung und Lésung des tragischen Schicksals (déoic und Adoic) hervor, die
Aristoteles fiir integrierende Bestandteile jeder Tragodie erklirt: dote 6¢ mdang
Toaydiag o uév déoic To 8¢ Ao (55Db). Jede echte Tragodie 146t uns den vollen
Ernst des Schicksals fiihlen, aber sie versohnt uns auch irgendwie mit dieser
Tragik des Lebens: wie kénnte uns sonst eine Dichtung, die durch Darstellung des
menschlichen Leidens die schmerzlichen Gefiihle von Mitleid und Furcht erweckt,
dennoch Freude bereiten, was doch allein die Entstehung und Weiterentwicklung
der Tragodie erkliren kann. Aber wie jene «Bindung» dann am furchtbarsten er-
scheint, wenn das dargestellte Schicksal nicht durch bloBen Zufall herbeigefiihrt
wird, sondern sich mit innerer Notwendigkeit aus dem Charakter und dem Han-
deln des Menschen selbst ergibt (d¢’ GAinAe) und dadurch reprisentativ wird fiir
das menschliche Leben iiberhaupt, so ist auch die «Losung» der Tragik nach
Aristoteles dann am kunstvollsten, wenn sie uns nicht nur mit dem dargestellten
Einzelschicksal, sondern mit der Notwendigkeit des Schicksals als solchem ver-
sohnt. Und das soll dann der Fall sein, wenn uns auf der einen Seite durch einen
unerwarteten Schicksalsumschlag (wega d6éav), den diehandelnden Personen selbst,
ohne zu wissen, was sie tun, mitbewirken, die ganze Ohnmacht des Menschen dem
Schicksal gegeniiber zum BewuBtsein gebracht wird, wihrend auf der anderen
Seite uns der Glaube gelassen wird, dal dieses fiir den Menschen unberechenbare
Schicksal selbst nicht ungerecht zu sein braucht.

Erschiitternd der Eindruck einer Wiedererkennung von Menschen, die gegen
ihre Nichsten, ohne sie zu erkennen, Furchtbares begangen habén oder im Begriffe
waren zu begehen; erschiitternd die Erkenntnis, da8 der Mensch, wie es beim
Odipus der Fall ist, ohne sein Wissen sich selbst das furchtbarste Schicksal bereiten
kann, gegen seine Nichsten Furchtbares begangen zu haben. Am kunstvollsten
aber ist nach Aristoteles eine solche Tragodie, in welcher die Wiedererkennung
vor der furchtbaren Tat, die die handelnden Personen zu begehen im Begriffe sind,
stattfindet und daher die Tat unterbleibt. Denn schon die blofe Erwartung der
Tat wirke in diesem Falle tragisch, wihrend das Unertrigliche des offenbaren
Widerspruchs zwischen dem Wissen und Wollen des Menschen und seinem Tun
und Leiden, gegen das unser Gefiihl sich striubt, uns erspart bleibt: die Fabel,
die uns die Moglichkeit des Furchtbaren zeigt, ohne es wirklich werden zu lassen,
ist tragisch und menschenfreundlich (@iddydowmor) zugleich. Als Musterbeispiel
einer solchen den Forderungen der tragischen Kunst am meisten entsprechenden
Fabel fiihrt Aristoteles die «Iphigenie» von Euripides an, deren Adyog, deren all-
gemeinen objektiven Gehalt er unter Abstraktion von allem Unwesentlichen kurz
zusammenfaft: eine Jungfrau, selber dem blinden Schicksal der Menschenopferung
entronnen, wird als Priesterin eines fremden Volkes durch die Wiedererkennung
davor bewahrt, ihren eigenen Bruder opfern zu miissen.

Dasist nach Aristoteles die schonste Form der Tragodie (¢idog), die die Bindung




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 117

und die Losung der Tragik am kunstvollsten vollzieht, indem sie dem Menschen
zum BewuBtsein bringt, daB er selbst in dem, was er fiir seine eigene Tat hilt, und
sogar in seiner Erkenntnis nicht unabhéngig ist vom Schicksal?), aber ihm zugleich
den Glauben ld8t, daB dieses Schicksal auch in seiner den Menschen bindenden
Macht gerecht und sinnvoll sein kénne. Im Hinblick auf diese, nach Aristoteles
kunstvollste Form der Tragiodie verstehen wir es auch, was Aristoteles von dem
Schicksalsumschlag und der Wiedererkennung sagt, daB sie diejenigen Bestand-
teile der tragischen Fabel sind, durch welche die Tragédie am -ehesten ihre seelen-
bildende Wirkung ausiibe (yvyaywyei 50a), jene Wirkung also, welche Plato der
Tragodie iiberhaupt abspricht.
Die kunstvollste Tragddie ist also — das ist das Resultat der Aristotelischen
Analyse der tragischen Kunst — der Ausdruck des dem Menschen natiirlichen
Glaubens an ein in all seiner Notwendigkeit nicht sinnloses Schicksal. Und die
gleiche Auffassung der tragischen Kunst tritt uns auch aus dem auf die Analyse
der Tragodie folgenden Vergleich der Tragodie mit der epischen Dichtung ent-
gegen: was die Tragodie wesentlich von der epischen Dichtung unterscheidet und
sie als dichterische Gattung vor dieser auszeichnet, ist nach Aristoteles ihre Kunst
der Bindung und Losung des tragischen Schicksals. Das Epos sei so gut wie die
Tragédie die Nachahmung einer Handlung; und zwar einer Handlung, die ein-
heitlicher und zusammenhingender ist als das bloBe Nacheinander und Neben-
elnander geschichtlicher Ereignisse, aber doch nicht von einer so strengen Einheit-
lichkeit und von einem so engen kausalen Zusammenhang zwischen den dargestell-
ten Ereignissen wie die Tragodie. Die Form der erzihlenden Dichtung erlaube die
Aufnahme von Episoden, lasse auch viel eher die Darstellung des Wunderbaren
und sogar des Widersinnigen zu, das in der Erzihlung weniger auffalle als in der
dramatischen Darstellung. Die Notwendigkeit des menschlichen Schicksals, die
uns die Tragodie so eindriicklich zum BewuBtsein bringt, fithlen wir also dem Epos
gegeniiber weniger.

Die Art, wie Homer das Leben darstellt in dem Schicksal der Menschen mehr
den Zufall als die strenge GesetzmiBigkeit walten lassend («Es stehen zwei Fasser
im Saale Kronions», aus denen den Menschen ihre Lose von Gliick und Ungliick
zugewiesen werden), gibt Aristoteles in dieser seiner Unterscheidung des Epos von
der Tragodie recht: im Unterschied zu der Tragddie, die uns am dargestellten
Schicksal innigen Anteil nehmen liat, weil es unser allgemeines menschliches
Schicksal ist, das aus der Notwendigkeit des dargestellten Einzelschicksals zu uns
spricht, 148t uns die Dichtung Homers dem Spiel des menschlichen Schicksals
mit der gleichen Gleichmiitigkeit folgen wie seine ewig lachenden Gétter, die,
selber sorglos, den Menschen ihre Lose bereiten. Und wie das Epos uns den furcht-
baren Ernst des Schicksals, die Tragik des Lebens nicht so tief empfinden 1a8t wie
die Tragodie, so besteht fiir das Epos auch keine Notwendigkeit, diese Tragik zu

%) Ob nicht der Ausdruck dvayvdoiois als Erw1derung auf Platos in reiner Selbsttatigkeit
bestehende dvduynois zu verstehen ist ? ;




118 Anna Tumarkin

l6sen. Darum verstehen wir es, daB Aristoteles dem Schicksalsumschlag und der
Wiedererkennung, den beiden kiinstlerischen Mitteln, durch welche die Tragodie
die Bindung und die Losung der Tragik des Lebens zur Darstellung bringen soll,
im Epos nicht die gleiche kiinstlerische Bedeutung zuerkennt: die « Odyssee», die
auch einen Umschlag vom Millgeschick (dvotvyia) zum Glick (edrvyin) dar-
stelle und ganz voll von Wiedererkennungen sei, wird als mwoinue 79uwdv bezeich-
net, d. h. als Darstellung nicht eines Schicksals, sondern eines Menschen, der das
Schicksal meistert; denn sowohl jener Umschlag als die verschiedenen ‘Wieder-
erkennungen erscheinen hier als von Odysseus selbst beabsichtigt und bewirkt: er
gibt sich zu erkennen und nimmt selber sein Schicksal in die Hand (55b, 21-22).
Und in diesem Unterschied in der Darstellung des Schicksals und der Stellung des
Menschen zum Schicksal sieht Aristoteles den kiinstlerischen Vorzug der Tragidie
vor dem Epos.

Aristoteles, der an die Dichtung nicht mit philosophischen Forderungen heran-
tritt, sondern sie als gegebene Tatsache hinnimmt, die, wie alles Wirkliche, in
ihrem Werden verstanden werden will, und der auch das Wesen der Tragodie nicht
aus allgemeinen Begriffen ableitet, sondern aus ihrer historisch nachweisbaren
Entwicklung zu erkennen sucht, was ihr wirkliches, natiirliches Wesen sei (7 adtijs
@datg), iiberblickt eine lange aufsteigende Entwickelung, von den ersten Stegreif-
versuchen iiber die Dichtung Homers, dem das Schicksal noch nicht zum Problem
geworden ist, der vielmehr das Geschehen in seinen typischen Formen mit epischer
Breite zur Darstellung bringt, ohne sich ethisch damit auseinanderzusetzen,
zur griechischen Tragodie, in der das Problem des Schicksals und dessen Gerechtig-
keit im Mittelpunkt des Interesses steht. Und in der Geschichte der Tragodie
erblickt Aristoteles wieder eine Entwickelung, die in der «Iphigenie» des Euripides
ihre Vollendung findet und dariiber hinaus keinen weiteren Fortschritt mehr
erwarten laft.

An dieses Werk seines Lieblingsdichters denkt er offenbar, wenn er sagt:
«modAag perafolas uperafaltotoa 1) Toaywdic émaboeto, gmel Eoxe TNV avTAS
@vowy (49a, 14-15). Und an diesem Werk bildet er seinen empirischen, historisch
und psychologisch begriindeten Begriff der Tragodie als der Darstellung eines in
all seiner Notwendigkeit menschenfreundlichen, d. h., vom Menschen aus gesehen,
nicht ungerechten Schicksals. In dieser Darstellung besteht nach Aristoteles die
besondere Kunst der Tragddie, und auf ihr ruht die ihr eigentiimliche kiinstlerische
Wirkung (7jdov1]), hinter der alle anderen, formal dsthetischen Wirkungen (7jddo-
uete) an Bedeutung zuriicktreten. Dieser begliickende Glaube, daBl das Schick-
sal, so furchtbar uns seine bindende Macht erscheinen mag, nicht ungerecht zu
sein braucht, ist es, was nach Aristoteles die der kunstvollen Tragodie allein eigen-
tiimliche Lust ausmacht.

Es ist nicht Schillers stolzer Glaube an «das grofe, gigantische Schicksal, welches
den Menschen erhebt, indem es den Menschen zermalmt», weil es ihm seine geistige
Freiheit zum BewuBtsein bringt, der keine duere Macht etwas anhaben kann, nicht




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 119

der Glaube an ein Schicksal, welches nach Schillers eigenem Urteil eher erhebend als
erhaben zu nennen wire; es ist vielmehr der sich in den « Grenzen der Menschheit»
haltende Glaube an ein an sich erhabenes Schicksal, welches Goethe in seinem tief-
sinnigen Worte meint: «Das schonste Gliick des denkenden Menschen ist das
Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren.»
Ruhig verehren: ohne es begreifen und seine Wirkungen berechnen zu wollen.

Zwei verschiedene Wege sind es, auf denen der Idealist Plato und der Realist
Aristoteles den griechischen Volksglauben an ein menschenfeindliches Schicksal,
an neidische oder doch gegeniiber den menschlichen Leiden gleichgiiltige Gotter
zu iiberwinden suchen: Platos Glaube an ein Gutes an sich, dessen Idee den Philo-
sophen unangreifbar macht fiir das Schicksal, und des Aristoteles Glaube an die
Wirklichkeit, innerhalb deren der Mensch leben und leiden muf3, und deren Druck
nicht zu ertragen wire, wenn sie dem Menschen nicht erlaubte, an ihren verbor-
genen Sinn zu glauben. Jener — philosophische — Glaube treibt Plato dazu, die
tragische Dichtung, als uiunoic der Wirklichkeit, preiszugeben, um in seiner
Ideenlehre den einzigen Schutz gegen alle Unbill des Schicksals zu finden; dieser
— den Menschen natiirliche, weil nicht aus reinem Denken, sondern aus der Totali-
tat des Lebens entsprungene — Glaube lehrt Aristoteles in der tragischen uiunoig
der Wirklichkeit den Trost suchen, den ihm sein philosophischer Realismus ver-
sagt. An Stelle der philosophischen Katharsis, dieses addquatesten Ausdrucks des
Platonischen Idealismus, 148t Aristoteles, im kritischen BewuBtsein der Grenzen
seiner eigenen Philosophie, die Katharsis der Tragodie, die befreiende Wirkung der
Trosterin Dichtung treten. '

Mochte Aristoteles den Plato um dessen hochgesinnten Idealismus, dessen philo-
sophischen Glauben an die Macht der Idee, der ihn innerlich frei machte gegen-
iiber allem Schicksal, beneiden, diesen Glauben zu teilen erlaubte dem kritischen
Schiiler von Plato seine Selbsterkenntnis, sein BewuBltsein der eigenen Abhéngig-
keit vom Schicksal nicht. Daher der Zwiespalt in seiner Stellung zu Plato, der in

ergreifender Weise in jener Elegie zum Ausdruck kommt, in der Aristoteles in Ver-
ehrung des Mannes gedenkt,

dc uovog 1} medtog Yvnrdw xatédebev évagyds
oixciey 1€ Piw xai uedsdowt Adyww,

- L 5 ’ \ 3 Id (14 Id > rd
w¢ ayadds te xai eddaiuwv dua yivetar aro.
ob viv & &t Aafeiv 0ddevi TaidTd mote

— «der, als einziger oder jedenfalls als erster unter den Sterblichen, durch eigenes
Leben wie durch Lehre erwiesen hat, daB innerer Wert des Menschen und ‘wahre
Gliickseligkeit Eines sein konnen. Nach ihm gelingt es keinem mehr.» Also auch
Aristoteles nicht: ein ergreifendes Selbstbekenntnis.

Und die gleiche innere Wahrhaftigkeit, der gleiche unbeirrbare Wirklichkeits-
sinn, mit dem Aristoteles iiber das Verhiltnis seiner und der Platonischen Philo-
sophie urteilt, tritt auch in seiner Fassung des Katharsisbegriffs in Erscheinung:




120 : Anna Tumarkin

Wirklichkeit, der Rechnung getragen werden muf}, unmittelbar erlebte Wirklich-
keit ist fiir ihn die Katharsis, die befreiende Wirkung, die er selber bei der «Iphi-
genie» von Euripides erfahrt, und die er bei den meisten, nicht ganz ungebildeten
Betrachtern der Tragodie glaubt annehmen zu konnen.

Aber Wirklichkeit ist auch jene philosophische Katharsis, der Plato in der phllo—
sophischen Dichtung seines «Phidon» so beredten Ausdruck gegeben hat, aller-
dings die Wirklichkeit eines seltenen, auserlesenen Lebens.

Und Wirklichkeit ist auch jene Wirkung, aus der Plato der Tragodie iiberhaupt
den schwersten Vorwurf glaubte machen zu miissen, jenes den Menschen erleich-
ternde Abreagieren der verdringten eigenen Leidenschaften, das Aristoteles in der
«Politik» (1342a), wohl als Parodie der Platonischen Anspielung auf die symbo-
lische Bedeutung der Katharsis des Mysterienkultes, mit der korperlichen Wirkung
der medizinischen Katharsis vergleicht. Freilich habe eine solche Wirkung auf das
Theaterpublikum mit der Kunst nichts mehr zu tun und sei des freien Mannes
unwiirdig und fiir die Erziehung, die Seelenleitung also gar nicht zu gebrauchen;
aber fiir die verrenkten, an Verdringungen leidenden Seelen der ungebildeten
Banausen bedeute sie eine unschidliche Lust und sei als solche ihnen auch zu
gonnen.

Und Wirklichkeit ist endlich auch die Wirkung der Tragodie auf den Philo-
sophen, der, wie Aristoteles, das Leben sehen will, wie es wirklich ist, ohne an den
dem Schicksal gegeniiber so ohnmichtigen Menschen einen absoluten MaBstab
anzulegen, und dem die dichterische uiunoic der Wirklichkeit, wenn sie nur
den Blick iiber das dargestellte Einzelgeschehen hinaus auf das Allgemeine (7a
xaddiov), das Wahrscheinliche, das geschehen konnte (oie dv yévorro), lenkt, darin
philosophischer als die historische Darstellung des Einzelgeschehens, auch eine
rein theoretische Freude bereitet.

Das wiiren also vier Arten der Katharsis, an die Aristoteles nicht blo§ als philo-
sophisch geforderte, sondern als wirkliche Befreiung von dem Druck des mensch-
lichen Schicksals bei seiner Definition der Tragodie gedacht haben mag. Sie ent-
sprechen den vier Arten der Losung der Tragik, nach denen Aristoteles die Formen
(€ién) der Tragodie unterscheidet (Cap. XVIII): neben der als die kunstvollste
bezeichneten Form der Tragodie (¥ memAeyuérn), welche, wie die «Iphigenie»,
die Tragik des Lebens durch die rechtzeitige Wiedererkennung sich losen 1a8t im
Glauben an ein menschenfreundliches Schicksal, steht, an zweiter Stelle, die
«pathetische» Tragodie, die das Leiden als das allgemeine Schicksal des Menschen
erkennen und, fiigen wir hinzu, uns in diese Allgemeinheit fiigen lehrt; es folgt,
an dritter Stelle, die «ethische» Tragodie, die uns also das Platonische Ideal der
Unabhingigkeit des Menschen vom Schicksal vorhilt; und endlich, viertens,
die kunstloseste Tragodie, die uns ein leidvolles Einzelschicksal vor die Augen
fiihrt und uns mitleiden laBt, ohne daBl der Schmerz dieses Mitleidens durch eine
andere Lust aufgewogen wiirde als die schon von Plato als eines gebildeten
Mannes unwiirdig bezeichnete Entladung der Leidenschaften.




Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 121

- Unsere Schrift ist ein Fragment. Es fehlt die (49b) versprochene Untersuchung
iiber die Komédie. Soviel ist aber schon aus dem Vorhandenen ersichtlich, daB bei
der Komédie, deren historische Entwickelung von dem Spott iiber Einzelpersonen
zum Licherlichen (yeloior) der harmlosen allgemein menschlichen Verfehlungen
(oudornua) und des ertriaglichen MiBgeschicks fiihrt, das Hauptgewicht auf die
unvoreingenommene Darstellung der Wirklichkeit selbst féllt ohne jede wertende
Stellungnahme des Dichters oder des Betrachters zu dem Dargestellten. Daher die
in der Komédie durchwegs herrschende ungetriibte Lust (7dov1). Ist das nicht
die Lust jener reinen ¥ewgia, in welcher Aristoteles das hochste Ziel alles Philo-
sophierens sucht ? Und wére darnach nicht fiir Aristoteles die Komddie die philo-
sophischste Dichtart, die das allgemeine Ziel aller Dichtung, die unvoreingenom-
mene uiunoic der Wirklichkeit, am vollkommensten erfiillt 2 Auch das im Gegen-
satz zu Plato, der die Komddie, als das Gegenstiick zur echten Philosophie, am
entschiedensten ablehnt, am deutlichsten im « Symposion», wo des Sokrates philo-
sophisches Bekenntnis zum Glauben an die Idee die Erwiderung bildet auf die
bekannte Spottrede des Aristophanes auf die Licherlichkeit und Halbheit alles
idealen Strebens.

Wie es sich aber auch mit der exgentumhchen kiinstlerischen Wirkung (dexeia
7j60v7}) der Komédie in threm Unterschied von der Tragodie verhalten mag, sicher
ist, daB fiir Aristoteles der philosophische Wahrheitswert aller Dichtung, und somit
der Tragiodie so gut wie der Komddie, in der Nachahmung der Wirklichkeit
besteht und um so hoher anzuschlagen ist, je mehr die Wirklichkeit in ihrer all-
gemeinen GesetzmaBigkeit erfalt wird.

Und im Hinblick auf diese seine phelosophische Beurteilung der Tragodie er-
scheint uns auch eine Textvariante seiner Definition der Tragodie verstéandlich,
die bis jetzt, wie mir scheint mit Unrecht, ganz auBer acht gelassen worden ist.
In unserem besten Text, dem Codex Parisianus, heiBt es nimlich: «d¢ éAdov xai
@ofov mepaivovae TRy Towbtwy padnudtwv xddegowy. Als sinnlos ist aber dieser
Text schon friih korrigiert worden (in madtnudrowr) und wird allgemein gar nicht
in Erwigung gezogen. So sinnlos aber erscheint er im Hinblick auf des Aristoteles
Beurteilung des Wahrheitswertes der Tragédie, wie der Dichtung iiberhaupt,
nicht: an Stelle jener philosophischen Katharsis, die Plato in dem Aufstieg zu dem
uéyrotov uddnua, der Idee des Guten an sich, erblickt, konnte Aristoteles sehr
gut eine Katharsis, eine Lauterung t@» towdtwy padnudrov, solcher auf das
wirkliche Schicksal des Menschen sich beziehenden Erkenntnisse, setzen, eine
Léauterung, die, seinem allgemeinen philosophischen Standpunkt entsprechend,
in dem Aufstieg von der Gegebenheit eines Einzelschicksals zur Notwendigkeit
alles menschlichen Schicksals iiberhaupt besténde.

DaB aber Aristoteles wirklich uadnudrorund nicht madyudrwr geschrieben habe,
wage ich dennoch, da die rein theoretische Lust an der Erkenntnis der Wirklich-
keit der Tragédie nicht als solcher, sondern nur als einer von den vielen Formen
der dichterischen Mimesis eigen ist, nicht mit Sicherheit zu behaupten. Nur dal

9 Museum Helveticum




122  Anna Tumarkin: Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

der Gedanke einer solchen philosophischen Liuterung, als einer der verschiedenen
moglichen Arten der Katharsis, Aristoteles bei seiner Definition der Tragidie auch
vorgeschwebt haben mag und in diesem Sinne auch von dem Urheber des Codex
Parisianus verstanden werden konnte, glaube ich, ohne damit alle anderen Bedeu-
tungen des Katharsisbegriffs auszuschlieBen, annehmen zu diirfen.

Der Begriff der Katharsis der Tragodie ist vieldeutig; wohl grade darum, weil
er nicht, wie Platos Katharsisbegriff, eine philosophische Forderung, sondern eine
Umschreibung der Wirklichkeit bedeutet, der verschiedenen Formen der wirk-
lichen Tragodie und ihrer verschiedenen Wirkungen auf verschiedene wirkliche
Menschen. Thnen allen mag der groBe Realist Aristoteles Rechnung getragen
haben. Und so mag denn auch jeder aus seiner Definition der Tragdodie dasjenige
nehmen, was ihm selbst am nichsten liegt.




	Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

