
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 2 (1945)

Heft: 2

Artikel: Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

Autor: Tumarkin, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-4319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-4319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

Von Anna Tumarkin

Als Schiller nach der langen von philosophischen und ästhetischen Studien
ausgefüllten Pause in seinem künstlerischen Schaffen wieder zur dichterischen Praxis
überging, schrieb er an W. v. Humboldt: «Ich erfahre täglich, wie wenig der Poet
durch allgemeine reine Begriffe bei der Ausübung gefördert wird, und wäre in dieser

Stimmung zuweilen unphilosophisch genug, alles, was ich selbst und andere von
der Elementarästhetik wissen, für einen einzigen empirischen Vorteil, für einen

Kunstgriff des Handwerks hinzugeben» (1796). So spricht der Künstler. Denn

wenn dieser daran geht, seine künstlerische Konzeption in ein Kunstwerk
umzusetzen, muß die philosophische Besinnung, wie sie gerade bei einem Schiller, und

zwar in der Jugend so gut wie in der Eeifezeit, seine Konzeption ausgelöst haben

mag, bereits hinter ihm liegen. Jetzt braucht er, um sie zur Darstellung zu bringen,
die Kunstgriffe des Handwerks. Auch der Kunstkritiker muß zwar die eventuellen

philosophischen Voraussetzungen des Künstlers verstehen können, aber seine

Kritik hat es nicht mit der wie immer entstandenen und beschaffenen Lebensauffassung

des Künstlers zu tun, sondern nur mit der Art, wie dieser sie in seinem

Werk zur Darstellung bringt.
Das Interesse des Philosophen aber gilt nicht dem Kunstwerk, nicht dem zu

schaffenden, noch dem zu beurteilenden, sondern der Kunst selbst, als Erzeugnis
des menschlichen Geistes, der schon an der reinen Kontemplation des Lebens seine

Befriedigung findet. Die beiden Verhaltungsweisen, die des Künstlers und die des

Kritikers resp. Betrachters der Kunst, in ihrer Bezogenheit aufeinander, das

Phänomen der Kunst als einer eigenen Sprache, in welcher der Künstler sagt und
der Betrachter versteht, was kein allgemeiner Begriff zu erschöpfen vermag, und

was dennoch von allgemeinerer, objektiverer Bedeutung ist als der momentane, zur
Mitteilung drängende Zustand eines Künstlers oder die seelische Wirkung des

Kunstwerks auf einen einzelnen Betrachter, das ist das philosophische Problem
der Kunst: Was will die Kunst sagen, und was kann sie mit ihren Mitteln besser

sagen als jedes andere Erzeugnis des menschlichen Geistes Es ist ein Teil des

allgemeinen philosophischen Problems: Was ist überhaupt wert gesagt zu werden,

was ist die Wahrheit, die alles geistige Leben sucht, und deren Wesen in einen

Begriff zu fassen das Ziel aller Philosophie ist.
Dieses philosophische Teilproblem stellt Aristoteles in seiner Schrift vneql

noirjTixfjg». Der Titel bedeutet nicht «Poetik», wie er gewöhnlich übersetzt wird,
sondern eine philosophische Untersuchung «über die Ttonjtixrj rexvr)», die Kunst



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 109

der Dichtung. Daß ein Philosoph von der Größe eines Aristoteles auch von der

Dichtung nicht anders sprechen wird als vom Standpunkt seiner Philosophie,
können wir von vornherein erwarten. Und ir dieser Erwartung werden wir
bestärkt, wenn wir bedenken, wieviel Verwirrung die Schrift des Aristoteles, als

bloße Poetik aufgefaßt, sowohl in der Geschichte als in der Theorie der Dichtkunst
angerichtet hat. Und so ist denn bereits Goethe, von dem eigenen dichterischen
Schaffen ausgehend, zu der Überzeugung gekommen, «daß man sich vor allen
Dingen mit der philosophischen Denkart des Mannes bekannt machen müßte, um
zu begreifen, wie er diese Kunsterscheinung (die Tragödie) angesehen habe; außerdem

verwirrt er unser Studium nur, wie denn die moderne Poetik das Alleräußer-
lichste seiner Lehre nur zu ihrem Verderben anwendet und angewendet hat.»

Zu der gleichen Überzeugung, daß man die Schrift «Über die Dichtkunst» nur
verstehen kann aus dem allgemeinen Zusammenhang der Aristotelischen
Philosophie, bin auch ich gekommen, da ich aus dem Studium des Gesamtwerkes von
Aristoteles den Eindruck gewann, daß sein ganzes Denken nichts anderes ist als
eine beständige Auseinandersetzung mit Plato, von dessen Ideenlehre der große

philosophische Bealist trotz alles inneren Widerstandes nie loskommt1).
Zwei prinzipiell verschiedene philosophische Standpunkte, verschiedene

Lösungen der ewigen philosophischen Frage, was ist Wahrheit; und daraus sich

ergebend zwei verschiedene Beurteilungen des Wahrheitswertes der Kunst. Denn
auch Plato hatte bereits vor Aristoteles das philosophische Problem der Kunst
aufgeworfen und es vom Standpunkt seiner Philosophie aus beantwortet. Und als

Erwiderung darauf läßt sich auch unsere Schrift am besten verstehen: nicht, wie
wohl angenommen wird, als ein lückenhaftes und unzuverlässiges Kollegheft, das

einer stark eingreifenden Korrektur bedarf, um überhaupt irgendwie verstanden zu
werden, sondern als eine planmäßige Untersuchung, so einheitlich und folgerichtig,
wie es kaum ein anderes Werk von Aristoteles ist. Und nirgends vielleicht kommt
uns der prinzipielle philosophische Gegensatz Aristoteles-Plato in seiner innersten

Motivierung s® eindringlich zum Bewußtsein, nirgends haben wir so das Gefühl,
als wären wir selber anwesend bei der einzigartigen Diskussion der beiden größten
griechischen Philosophen, wie bei dieser scheinbar an der Peripherie der Philosophie
liegenden Schrift, wenn wir sie Schritt für Schritt mit den entsprechenden
Äußerungen von Plato vergleichen.

Die Wahrheit, von der Piatos ganzes Denken erfüllt und bewegt ist, ist seine

Idee des Guten selbst: es ist sein großer philosophischer Glaube, daß nicht nur der
Mensch in seinem selbstlosen Streben nach dem, was gerecht sei, auch selber im
gewissen Sinne ein Gerechter und Guter werden könne, und so das fielov im Menschen,
das Sokrates gelehrt und durch sein ganzes Leben als wirklich erwiesen habe, in
Erscheinung trete, sondern daß es auch ein Gutes an sich gebe, das nicht nur uns

r) Meinen Kollegen Edouard Tische und Albert Debrunner, mit denen ich die Schrift des
Aristoteles in gemeinsam abgehaltenen Übungen durchinterpretieren und meine Auffassung
der Kunsttheorie von Aristoteles bis ins einzelnste besprechen konnte, bin ich für ihre
Anregungen vielen Dank schuldig.



110 Anna Tumarkin

so scheint, sondern an sich ist: o fteog, der selber gut und Ursache von allem Guten

ist; Urgrund und Kriterium aller Wirklichkeit zugleich; das, was macht, daß wir
ein Vermögen der Erkenntnis, d. h. eine Vernunft haben, deren Ideen keine bloßen
Illusionen sind, und daß die Dinge erkennbar sind, d. h. die Wirklichkeit selbst

vernunftgemäß, also auch unseren Ideen entsprechend ist: es ist Piatos Glaube

an eine Wahrheit, die, als Sein schlechthin und absolutes Maß zugleich, nicht
Wirklichkeit und auch nicht bloß Ursache der Wirklichkeit ist, sondern ihr Wesensgrund

; nicht Demiurg, bloßer Handwerker, der nach den Ideen eines Einsichtigeren
arbeitet, sondern dieser Einsichtigere selbst, der Urheber der Ideen, Füturg.

An dieser philosophischen Wahrheit, an der Idee des Guten selbst, prüft Plato
alle bei den Menschen geltenden Werte. Und das ergibt, auf die Kunst angewandt,
nicht nur eine Kritik der Idealgestalten der griechischen Dichtung, die das Erbe
des griechischen Götterglaubens übernommen hat, ohne sich aber immer ihrer
sittlich erzieherischen Aufgabe bewußt zu bleiben; das ergibt vor allem - was für
den Philosophen wesentlich ist - eine Kritik der Dichtung und im weiteren der
Kunst als solchen, die, an jener Idee des Guten selbst gemessen, als das Dritte
von der Wahrheit erscheint: jut/urjoig, bloßes Abbild, Schattenbild der Wirklichkeit,

die selber, mit der Wahrheit verglichen, ein Schatten sei; die Dichtung als
Schatten vom Schatten. Und da die Wahrheit für Plato die philosophische Idee
des Guten an sich bedeutet, erscheint ihm das Spiel der Kunst mit ihren Scheinwerten

als bloßer Schatten des ernsten Glaubens an wirkliche Werte, Schatten des

griechischen Götterglaubens, der von Anfang an der Erzieher und Gesetzgeber des

griechischen Volkes gewesen, selber aber eine Vorstufe des philosophischen
Glaubens sei. Die Kunst - ein Schattenreich, das mit seiner alles verklärenden
Formschönheit das Urteil des Menschen über die wirklich geltenden und die in
Wahrheit gültigen Lebenswerte verwirrt und, statt ihn, wie die Philosophie, über
seinen unmittelbar erstrebten Zielen das Gute an sich suchen zu lehren, ihn
gewöhnt, sich mit dem bloßen Schein eines Wertes zu begnügen. Daher Piatos,
des gottbegnadeten Dichters, vernichtende Kritik der Dichtung, die er trotz seiner

leidenschaftlichen Liebe zu ihr als das Gegenspiel der Philosophie aus seinem

Philosophenstaat ausweist. Piatos Urteil über den künstlerischen Schein ist der

überzeugendste Ausdruck für seinen Glauben an eine alle Wirklichkeit an Wert
und Realität übersteigende Wahrheit.

Und so schließt auch der «Staat», das Hauptwerk von Plato, in dem er seinen

philosophischen Glauben an das Gute an sich systematisch begründet, mit jenem
Urteil über die Dichtung, die trotz ihrer beglückenden Schönheit vor der Wahrheit
des philosophischen Glaubens zu weichen habe. Und zwar trifft hier, im X. Buch
des «Staates», Piatos Kritik vor allem die Tragödie, d. h. die Dichtung, die den
Menschen in seiner Abhängigkeit von dem Schicksal (tv%7]) darstellt, unglücklich
und unwillig, wenn dieses Schicksal sein auf die Verbesserung seiner äußeren Lage
gerichtetes Tun vereitelt, und durch sein Klagen und Jammern nicht nur den
Beifall des gewöhnlichen Theaterpublikums, der tzoAAoi, <pavAoi erweckend, son-



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 111

dem auch die Besten unter den Zuschauern, die wohl wissen, daß all das äußere
Geschehen des wahren Eifers eines philosophisch gesinnten Menschen nicht wert
und jenes unwillige Verhalten seiner nicht würdig sei zum Mitleiden (ov/mäaxstv)
une) damit zur unphilosophischen Haltung dem Schicksal gegenüber verleitend.
Denn trotz der Einsicht in das, was des Menschen würdig ist, empfinde der
Mensch, wenn er nicht vollendeter Philosoph im wahren Sinne dieses Wortes sei,

das natürliche Bedürfnis, seinen Schmerz über die Unbill des Schicksals
auszuklagen, und dieses Bedürfnis sei es, was beim Anlaß des Mitleidens mit den klagenden

Helden der Tragödie befriedigt werde und dem Mitleidenden und Mitklagenden

eine - unphilosophische - Freude bereite.
Wie aber der wahre Philosoph sich dem Schicksal gegenüber verhalten sollte,

zeigt Plato in seinem «Phädon», dem philosophischen Gegenstück zu aller
tragischen Dichtung: Sokrates, der darin, selbst in den Hades gehend, als ein
glückseliger (evdatjucov), unter göttlicher Fügung stehender Mann erscheint, so daß auch
seine bei seinem Tode anwesenden Schüler kein Mitleid mit ihm fühlen können.

Und nun, als Erwiderung auf Piatos Beurteilung der tragischen Dichtung, des

Aristoteles Schrift über die Dichtkunst. Sie betrifft, so gut wie jenes Urteil von
Plato, vor allem die tragische Dichtung, d. h. die Dichtung, die die Macht des

Schicksals darstellt, durch welches das wirkliche Verhalten des Menschen
bestimmt werde; die Dichtung, welche in diesem Sinne allerdings uifirpig des

wirklichen Lebens sei: nicht nur überhaupt nachahmend, wie es alle Kunst ist, und

zwar - im Unterschied von der bildenden Kunst und der Musik - mit dem

Darstellungsmittel aller Dichtung, nicht durch Formen, Farben und Töne, sondern

durch die Sprache; auch nicht - im Unterschied von der erzählenden Dichtung -
nachahmend in dem engeren Sinne der fiipirjaig, als Verbindung der Sprache mit
der mimischen Darstellung; sondern vor allem nachahmend in dem besonderen

Sinne, in dem Aristoteles innerhalb des Dramas die Tragödie von der Komödie
unterscheidet: die Tragödie uns den Ernst des Schicksals und seine Bedeutung für
das wirkliche Leben von allen Dichtarten am eindrücklichsten zum Bewußtsein

bringend; und zwar nicht nur, weil sie, wie Plato sagt, die vom Schicksal Getroffenen

selber sprechen und in ihren Klagereden und Gebärden ihren schmerzlichen
Gefühlen Ausdruck geben läßt, was ja auch Homer, der genialste fxiiir\xr\g des

Lebens getan habe, sondern vor allem, weil sie das Schicksal selbst sich vor unseren
Augen, in Handlung und Gegenhandlung abspielen und uns so seine Macht
unmittelbar erleben läßt: nicht nur im Mitleiden mit denen, die ihren Schmerz nicht
beherrschen können, sondern im eigenen Ergriffensein von der Macht, welche die
Menschen wirklich leiden läßt, und welcher auch wir uns nicht entziehen können.

Denn so gut wie die Personen der Tragödie sind auch wir, die Zuschauer der
Tragödie, wirkliche Menschen, denen weder das Mitleid mit fremdem noch die Furcht
vor eigenem Schicksal fremd ist.

Als lieblos (ayiXov) empfindet Aristoteles solche Gleichgültigkeit fremdem
Schicksal gegenüber, derer sich im «Phädon» die Schüler des Sokrates dem ster-



112 Anna Tumarkin

benden Philosophen gegenüber rühmen. Und als ein unwirkliches Idealgebilde
mußte ihm der Platonische Sokrates selbst erscheinen, der den eigenen Tod weniger
fürchtet als den Tod seiner Philosophie.

Denn das war es, was Aristoteles als Philosophen von Plato trennte, daß er die
Wahrheit in der Wirklichkeit selbst suchte. Wohl muß ihn Piatos großer
philosophischer Glaube, dessen Idee eines Guten an sich, als des Urgrundes aller
Wirklichkeit und Urbildes aller Werte, in seinen Bann gezogen haben. Was hätte ihn,
den geborenen Realisten, sonst so lange in der Schule von Plato festhalten können
Aber schon damals wird er, Piatos eigenem Worte folgend, daß der Philosophierende

die Wahrheit mehr lieben müsse als den Philosophen, seine kritischen
Bedenken gegen die «Ideenlehre», die er sein Leben lang immer von neuem formulieren

und begründen sollte, nicht zurückgehalten haben.
Denn wohl ist für den Philosophen vielleicht nichts so beglückend wie dieser

Platonische Glaube an ein Gutes an sich, das Urgrund und Urbild aller Wirklichkeit,

Sein schlechthin und absolutes Maß zugleich sein soll und so eine eindeutige,
alle philosophischen Sonderfragen auf einmal lösende Antwort gibt auf die
philosophische Grundfrage nach der Wahrheit: die Wahrheit, Eine Wahrheit, die der
Philosoph, dessen ganzes eigenes Streben sich in ihr vollendet, sich nicht anders
denken kann denn als das Gute selbst. Aber ist es nicht eine von der Frage
selbst suggerierte Antwort? Ist es nicht ein philosophischer Bedürfnisglaube?
Ein Postulat der Vernunft, die doch nach einer Wahrheit verlangt, welche der
Vernunft gegenüber primär wäre

Das waren die Fragen, deren Ernst sich auch Plato selbst nicht verschließen

konnte, und die zu lösen er in allen seinen auf den «Staat» folgenden Werken.
immer von neuem unternahm. Seinen großen Schüler aber, in dem der
kritischanalytische Geist stärker war als der synthetisch-konstruktive, bestimmten diese

Fragen, dem Idealismus Piatos seinen philosophischen Realismus entgegenzuhalten,

der, statt aus der Idee heraus die Wirklichkeit zu verstehen und zu
beurteilen, in der Wirklichkeit selbst, in dem in ihr herrschenden Gesetz und den in
ihr selber wirkenden Zwecken die einzige philosophische Wahrheit suchte. Und
lebendig treten uns die Motive dieser philosophischen Umstellung des Aristoteles
von der Idee des Guten zu seiner eigenen, philosophisch unvoreingenommenen
Betrachtung der Wirklichkeit entgegen aus seiner Theorie der Tragödie.

Darin, daß Plato in der Dichtung eine Nachahmung der Wirklichkeit erbückt,
folgt ihm Aristoteles; aber während Plato darauf seine philosophische Kritik aller
Dichtung gründet, sucht Aristoteles daraus den Ursprung der wirklichen Dichtung

zu erklären. Der dem Menschen angeborene und schon in der Kindheit sich
äußernde Nachahmungstrieb sei die natürliche Ursache, durch die sich schon die
ersten dichterischen Stegreifversuche erklären lassen. Und wie der Mensch durch
eigenes Nachahmen (juiuqoig) und Deuten fremder Nachahmungen (jui/urj/na)
die Wirklichkeit kennenlerne (xi exaorov), so werde die Freude an dieser
Erkenntnis des Wirklichen, die nicht nur für den Philosophen, sondern für alle



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 113

Menschen das Allersüßeste sei (fjöiorov), auch die Ursache der weiteren Entwicke-
lung der dichterischen Mimesis. Nur darum könne auch die künstlerische
Darstellung von an sich Unerfreulichem allen Menschen Freude bereiten, könne es

also auch eine Kunst des Tragischen geben, weil die Kunst uns die Wirklichkeit
des Lebens und nicht bloß Forderungen einer über alle Wirklichkeit sich erhebenden

Philosophie kennen lehrt.
Und was Plato insbesondere der tragischen Mimesis zum Vorwurf macht, daß

sie die handelnden Menschen (Tigärrovrag) in ihrem Kampf mit dem Schicksal und
damit auch in ihrer Abhängigkeit vom Schicksal (rv%r}) darstellt, erscheint dem
eine Erkenntnis des wirklichen, und das heißt praktischen Lebens suchenden
Aristoteles als der bedeutsame Gehalt der tragischen Mimesis, der allein schon

ihr Dasein rechtfertigt. In diesem Sinne definiert er die Tragödie als fii/urjoig
Ttodiecog, agdgig in dem weiteren Sinne alles äußeren Geschehens verstanden, von
dem das Glück und Unglück (evöaiftovia und xaxodaijuovia) des menschlichen
Lebens nicht unabhängig sei.

Und Darstellung dieses Geschehens in seiner inneren Notwendigkeit, Aufbau
der Begebenheiten (avoraaig Tzgay/udrcov) als eines in sich geschlossenen, einheitlichen

Ursachenzusammenhanges (öi' äXh}Xa) ist es, was Aristoteles als tragische
Fabel (juv&og) bezeichnet, und worin er das Wesen und gleichsam die Seele der
Tragödie {doxy xal olov yvx'h TVG roaywdiag 50 a) erblickt.

Hinter diesem wichtigsten Bestandteil der tragischen Kunst treten für Aristoteles

deren übrige Bestandteile, hinter der Darstellung der Handlung tritt die

Darstellung der Menschen in ihrem Erkennen und Wollen an Bedeutung zurück:
ri yäg rgayatdia juijurjoig eariv ovx är&QCöTtojv aXXa Tioai-eoig xal ßiov (50 a).
Und nur um diese Handlung glaubhaft erscheinen zu lassen, stelle die Tragödie
auch die Menschen in der ihnen natürlichen Beschaffenheit (jcoioxrjg) dar; also
nicht wie sie nach der Forderung Piatos sein sollen, sondern wie sie wirklich sind;
nicht ihre auf der Idee des Guten ruhende philosophische Gesinnung und nicht
ihre nur durch solche Gesinnung gewährleistete vorbildliche Sittlichkeit - was
Plato als didvota und iföog des Menschen bezeichnete -, sondern - wie Aristoteles
diese beiden Platonischen Begriffe umdeutet - das natürliche, auf die Ziele des

praktischen Lebens gerichtete Denken und Wollen des wirklichen Menschen.

Denn nicht der Philosoph, der wie der Sokrates des «Phädon» ein vorbildlicher
Ausnahmemensch sein soll, unangreifbar für das Schicksal, weil sein wahrer Ernst
nicht seinem äußeren Geschick, sondern nur seiner Ideenwelt gilt, ist es, was die
wirkliche Tragödie sehen läßt, sondern einzelne Repräsentanten von den vielen,
dem Schicksal Unterworfenen, die Plato deswegen für minderwertig hält (<pavXoi),
während Aristoteles auch sich selber dazu gerechnet haben mag. Und es ist nicht
jene ansteckende Wirkung des fremden Klagens und Jammerns, nicht jenes
Mitleiden (ovfxndaxeiv) und jene unbegründete Angst vor der eigenen Bedrohtheit,
die Plato als die verderblichste Wirkung der Tragödie beklagt, was nach Aristoteles

die Tragödie durch die Darstellung der allgemein menschlichen Abhängigkeit

8 Museum Helveticum



114 Anna Tumarkin

vom Schicksal bewirkt: es ist in Wahrheit des Mitleids wert und an sich furchtbar,

daß der Mensch überhaupt nicht Herr ist über sein Schicksal, sondern es, ohne
sich davor sichern zu können, erleiden muß. Daß es überhaupt für den Menschen
ein Schicksal gibt, daß er nicht, wie es Plato von der •yvx'h 8a£& ein sich selbst

Bewegendes, Selbstbestimmendes, reine Tätigkeit ist - das ist das in Wahrheit
des Mitleids Werte und Furchtbare, dessen Mimesis nach Aristoteles die Tragödie
sein soll: ui/urjoig (poßeocöv xal iAeeivcöv (52 a). Das ist des Aristoteles Erwiderung

auf Piatos Erklärung, daß nichts von all den «menschlichen Dingen», über
die der tragische Dichter seine Helden klagen lasse, dadurch auch die Zuschauer

zum Mitleiden und zur Überschätzung des Schicksals verleitend, des wahren
Ernstes wert sei. Wir glauben die Seele Achills, des Lieblings von Aristoteles,
dem Odysseus, der sie aus dem Hades heraufbeschworen hat und sie über Achills
Schicksal eines frühzeitigen Todes tröstet - auch im Hades bleibe er Herrscher
über die Seelen der Abgeschiedenen - antworten zu hören: «/«) örj fioi ftdvaxov ye
Tidgavöa», «wolle mir doch den Tod nicht ausreden ...»

Worin besteht aber die Kunst, welche die Mimesis von so Furchtbarem, wie es

das Schicksal des Menschen ist, zum Quell eines so großen künstlerischen Genusses

macht, dem, nach Piatos eigenem Geständnis, «auch die besten unter uns»,
die also von der Philosophie gelernt haben, daß das äußere Geschick des wahren
Ernstes des Menschen nicht wert sei, nicht widerstehen können Das ist das eigentliche

Problem der Aristotelischen Kunsttheorie, das Problem, das er mit seiner

Definition der Tragödie nicht endgültig gelöst, sondern vorerst aufgestellt hat:
die Tragödie ist fiijurjoig Tiod^scog öi} eMov xal <poßov neoaivovaa xrjv xä>v

Toiovxoiv TtaJhjftdxcov xa&aoaiv. Ich gebe eine Übersetzung, die allerdings bereits
eine aus dem Vorausgegangenen sich ergebende Interpretation der Stelle
enthält: «Die Tragödie ist die Darstellung des Schicksals, die durch Mitleid und
Furcht eine Katharsis solcher Leiden am Schicksal bewirkt.»

Der Katharsisbegriff ist das große Rätsel der Aristotelischen Poetik, dessen bis

jetzt versuchte Lösungen sämtlich auf berechtigten Widerspruch gestoßen sind.

Ein erneuerter Deutungsversuch mag unter diesen Umständen als ein Wagnis
erscheinen. Wie uns aber alle Äußerungen von Aristoteles verständlicher werden im
Rahmen seiner allgemeinen philosophischen Auseinandersetzung mit Plato, so

versuchen wir in diesem Rahmen auch seinen Katharsisbegriff zu verstehen.
Katharsis ist ein von Plato in der Darstellung seiner Philosophie viel gebrauchter

Ausdruck. Vor allem gebraucht er diesen von ihm aus dem Mysterienkult
übernommenen Ausdruck in seinem «Phädon» als Bild für das philosophische Streben
nach einer reinen, nicht auf die täuschende Wahrnehmung angewiesenen
Vernunfterkenntnis, wie sie in dem wirklichen Leben dem Menschen nie ganz zuteil werde
und daher von dem Philosophen, als das höchste Ziel alles Philosophierens, in den

Hades verlegt werde, zu dem sein ganzes philosophisches Leben eine Vorbereitung
sein soll. Wie die körperlichen Reinigungen eine Vorbereitung sind für die Weihen
der Mysterien, so denkt sich Sokrates, der sterbende Philosoph, im «Phädon» die



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 115

Philosophie als eine geistige Reinigung, durch die er sich vorbereitet auf den

Hades oder, wie er auf den Ursprung dieses Wortes anspielend, sagt, den Haides

im wahren Sinne dieses Wortes, als das Reich des Unsichtbaren, nur Denkbaren,
das Reich der Ideen, deren höchste, die Idee des Guten an sich, dem Philosophen
in ihrer vollkommenen Reinheit nach der Loslösung der Seele vom Leib sich

zeigen würde. Das wäre die reine Wahrheit, an die der Philosoph nicht aufhören
kann zu glauben und die er in all' seinem Philosophieren, seiner philosophischen
Reinigung erstrebt. Unter dem Bilde einer philosophischen xdftaaoig bringt so

Plato seinen philosophischen Glauben an ein Gutes an sich zum Ausdruck, das

macht, daß wir ein Vermögen der Erkenntnis haben, und das daher folgerichtiger
Weise von diesem unserem Vermögen auch muß erkannt werden können.

Dieser philosophische Glaube an ein Gutes an sich, das nach Plato die Vernunft
des Philosophen als die Ursache alles Guten erkennen soll, schließt für diesen jede
Härte des Schicksals aus. In seinem Glauben an das Gute an sich ist er über allen

Zwang der Wirklichkeit erhaben; es gibt für ihn kein Schicksal mehr.
Aristoteles aber, der aus eigener Erfahrung und aus allgemeiner Erkenntnis des

menschlichen Lebens die Macht des Schicksals kennt und nicht, wie Plato, die

Augen wegwenden kann von den wirklichen Leiden der Menschheit, stellt daher
auch jenen philosophischen Glauben an ein Gutes an sich, der jede Härte und
jede Ungerechtigkeit des Schicksals von vornherein ausschließen müßte, in Frage.
An dessen Stelle tritt für ihn der dem Menschen natürliche Glaube, daß es trotz
aller Härten des Schicksals doch eine in der Wirklichkeit selbst waltende, wenn
auch nicht immer für den Menschen sichtbar werdende Gerechtigkeit gibt, ein
Glaube, den Aristoteles nicht philosophisch zu rechtfertigen versucht, sondern als

Erfahrungstatsache hinnimmt und aus der wirklichen Ohnmacht des Menschen
dem Schicksal gegenüber psychologisch verstehen kann. Und der Sieg dieses

Glaubens über das Mitleid mit den vom Schicksal getroffenen Personen der
Tragödie und über die dadurch geweckte eigene Furcht vor dem Schicksal scheint es

mir zu sein, worin Aristoteles die eigentümliche künstlerische Wirkung der
Tragödie erblickt (xo xfjg xexvrjg eoyov 62 b), und was er in bewußter Erwiderung auf
Piatos Begriff einer philosophischen Katharsis die Katharsis der Tragödie nennt.
Und wenn Plato im «Phädon», dieser seiner philosophischen Dichtung, die er der
wirklichen Tragödie entgegenhält, die philosophische Katharsis als die
Selbstbefreiung der Seele des Philosophen von allen ihr durch die Verbindung mit dem
Leibe anhaftenden «Leiden... von Lust und Furcht und allem Derartigen» preist,
so erklärt Aristoteles im bewußten Gegensatz dazu die tragische Katharsis selbst
für die eigentümliche Lust, welche die Tragödie dem wirklichen, nicht bloß
denkenden, sondern auch fühlenden Menschen bereitet, wenn sie ihn von seinem durchaus

begründeten Leiden am Schicksal befreit. Sie muß ihn in Mitleid und Furcht
den vollen Ernst des Schicksals fühlen lassen, um ihn empfänglich zu machen
für den beglückenden Glauben an ein im Grunde nicht menschenfeindliches Schicksal;

in diesem Sinne bewirkt die Tragödie «durch Mitleid und Furcht» eine



116 Anna Tumarkin

Befreiung von diesen allgemein menschlichen, ohne solchen Glauben nicht zu
ertragenden Leiden. Noch deutlicher tritt dieser Gedanke in der Betrachtung über
die Bindung und Lösung des tragischen Schicksals (deoig und Moig) hervor, die

Aristoteles für integrierende Bestandteile jeder Tragödie erklärt: eaxi de ndar\g
xoayq)diag xo fxkv deoig xö de Xvoig (55b). Jede echte Tragödie läßt uns den vollen
Ernst des Schicksals fühlen, aber sie versöhnt uns auch irgendwie mit dieser

Tragik des Lebens: wie könnte uns sonst eine Dichtung, die durch Darstellung des

menschlichen Leidens die schmerzlichen Gefühle von Mitleid und Furcht erweckt,
dennoch Freude bereiten, was doch allein die Entstehung und Weiterentwicklung
der Tragödie erklären kann. Aber wie jene «Bindung» dann am furchtbarsten
erscheint, wenn das dargestellte Schicksal nicht durch bloßen Zufall herbeigeführt
wird, sondern sich mit innerer Notwendigkeit aus dem Charakter und dem Handeln

des Menschen selbst ergibt (öl akh\ka) und dadurch repräsentativ wird für
das menschliche Leben überhaupt, so ist auch die «Lösung» der Tragik nach
Aristoteles dann am kunstvollsten, wenn sie uns nicht nur mit dem dargestellten
Einzelschicksal, sondern mit der Notwendigkeit des Schicksals als solchem
versöhnt. Und das soll dann der Fall sein, wenn uns auf der einen Seite durch einen

unerwarteten Schicksalsumschlag (naqa dot-av), dendiehandelndenPersonenselbst,
ohne zu wissen, was sie tun, mitbewirken, die ganze Ohnmacht des Menschen dem

Schicksal gegenüber zum Bewußtsein gebracht wird, während auf der anderen
Seite uns der Glaube gelassen wird, daß dieses für den Menschen unberechenbare
Schicksal selbst nicht ungerecht zu sein braucht.

Erschütternd der Eindruck einer Wiedererkennung von Menschen, die gegen
ihre Nächsten, ohne sie zu erkennen, Furchtbares begangen haben oder im Begriffe
waren zu begehen; erschütternd die Erkenntnis, daß der Mensch, wie es beim
Ödipus der Fall ist, ohne sein Wissen sich selbst das furchtbarste Schicksal bereiten
kann, gegen seine Nächsten Furchtbares begangen zu haben. Am kunstvollsten
aber ist nach Aristoteles eine solche Tragödie, in welcher die Wiedererkennung
vor der furchtbaren Tat, die die handelnden Personen zu begehen im Begriffe sind,

stattfindet und daher die Tat unterbleibt. Denn schon die bloße Erwartung der

Tat wirke in diesem Falle tragisch, während das Unerträgliche des offenbaren

Widerspruchs zwischen dem Wissen und Wollen des Menschen und seinem Tun
und Leiden, gegen das unser Gefühl sich sträubt, uns erspart bleibt: die Fabel,
die uns die Möglichkeit des Furchtbaren zeigt, ohne es wirklich werden zu lassen,

ist tragisch und menschenfreundlich ((pikav^oontov) zugleich. Als Musterbeispiel
einer solchen den Forderungen der tragischen Kunst am meisten entsprechenden
Fabel führt Aristoteles die «Iphigenie» von Euripides an, deren Xoyog, deren

allgemeinen objektiven Gehalt er unter Abstraktion von allem Unwesentlichen kurz
zusammenfaßt: eine Jungfrau, selber dem blinden Schicksal der Menschenopferung
entronnen, wird als Priesterin eines fremden Volkes durch die Wiedererkennung
davor bewahrt, ihren eigenen Bruder opfern zu müssen.

Das ist nach Aristoteles die schönste Form der Tragödie (elöog), die die Bindung



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 117

und die Lösung der Tragik am kunstvollsten vollzieht, indem sie dem Menschen

zum Bewußtsein bringt, daß er selbst in dem, was er für seine eigene Tat hält, und

sogar in seiner Erkenntnis nicht unabhängig ist vom Schicksal2), aber ihm zugleich
den Glauben läßt, daß dieses Schicksal auch in seiner den Menschen bindenden
Macht gerecht und sinnvoll sein könne. Im Hinblick auf diese, nach Aristoteles
kunstvollste Form der Tragödie verstehen wir es auch, was Aristoteles von dem

Schicksalsumschlag und der Wiedererkennung sagt, daß sie diejenigen Bestandteile

der tragischen Fabel sind, durch welche die Tragödie am ehesten ihre
seelenbildende Wirkung ausübe (yrvxayaryel 50a), jene Wirkung also, welche Plato der

Tragödie überhaupt abspricht.
Die kunstvollste Tragödie ist also - das ist das Resultat der Aristotelischen

Analyse der tragischen Kunst - der Ausdruck des dem Menschen natürlichen
Glaubens an ein in all seiner Notwendigkeit nicht sinnloses Schicksal. Und die
gleiche Auffassung der tragischen Kunst tritt uns auch aus dem auf die Analyse
der Tragödie folgenden Vergleich der Tragödie mit der epischen Dichtung
entgegen: was die Tragödie wesentlich von der epischen Dichtung unterscheidet und
sie als dichterische Gattung vor dieser auszeichnet, ist nach Aristoteles ihre Kunst
der Bindung und Lösung des tragischen Schicksals. Das Epos sei so gut wie die

Tragödie die Nachahmung einer Handlung; und zwar einer Handlung, die
einheitlicher und zusammenhängender ist als das bloße Nacheinander und
Nebeneinander geschichtlicher Ereignisse, aber doch nicht von einer so strengen Einheitlichkeit

und von einem so engen kausalen Zusammenhang zwischen den dargestellten

Ereignissen wie die Tragödie. Die Form der erzählenden Dichtung erlaube die
Aufnahme von Episoden, lasse auch viel eher die Darstellung des Wunderbaren
und sogar des Widersinnigen zu, das in der Erzählung weniger auffalle als in der
dramatischen Darstellung. Die Notwendigkeit des menschlichen Schicksals, die
uns die Tragödie so eindrücklich zum Bewußtsein bringt, fühlen wir also dem Epos
gegenüber weniger.

Die Art, wie Homer das Leben darstellt, in dem Schicksal der Menschen mehr
den Zufall als die strenge Gesetzmäßigkeit walten lassend («Es stehen zwei Fässer

im Saale Kronions», aus denen den Menschen ihre Lose von Glück und Unglück
zugewiesen werden), gibt Aristoteles in dieser seiner Unterscheidung des Epos von
der Tragödie recht: im Unterschied zu der Tragödie, die uns am dargestellten
Schicksal innigen Anteil nehmen läßt, weil es unser allgemeines menschliches
Schicksal ist, das aus der Notwendigkeit des dargestellten Einzelschicksals zu uns
spricht, läßt uns die Dichtung Homers dem Spiel des menschlichen Schicksals

mit der gleichen Gleichmütigkeit folgen wie seine ewig lachenden Götter, die,
selber sorglos, den Menschen ihre Lose bereiten. Und wie das Epos uns den furchtbaren

Ernst des Schicksals, die Tragik des Lebens nicht so tief empfinden läßt wie
die Tragödie, so besteht für das Epos auch keine Notwendigkeit, diese Tragik zu

2) Ob nicht der Ausdruck dvayvwgioig als Erwiderung auf Piatos in reiner Selbsttätigkeit
bestehende dvd/uvrjaig zu verstehen ist



118 Anna Tumarkin

lösen. Darum verstehen wir es, daß Aristoteles dem Schicksalsumschlag und der

Wiedererkennung, den beiden künstlerischen Mitteln, durch welche die Tragödie
die Bindung und die Lösung der Tragik des Lebens zur Darstellung bringen soll,
im Epos nicht die gleiche künstlerische Bedeutung zuerkennt: die «Odyssee», die
auch einen Umschlag vom Mißgeschick (dvoxvxia) zum Glück (evxvxia)
darstelle und ganz voll von Wiedererkennungen sei, wird als noirjua vföixov bezeichnet,

d. h. als Darstellung nicht eines Schicksals, sondern eines Menschen, der das

Schicksal meistert; denn sowohl jener Umschlag als die verschiedenen
Wiedererkennungen erscheinen hier als von Odysseus selbst beabsichtigt und bewirkt: er

gibt sich zu erkennen und nimmt selber sein Schicksal in die Hand (55 b, 21-22).
Und in diesem Unterschied in der Darstellung des Schicksals und der Stellung des

Menschen zum Schicksal sieht Aristoteles den künstlerischen Vorzug der Tragödie
vor dem Epos.

Aristoteles, der an die Dichtung nicht mit philosophischen Forderungen herantritt,

sondern sie als gegebene Tatsache hinnimmt, die, wie alles Wirkliche, in
ihrem Werden verstanden werden will, und der auch das Wesen der Tragödie nicht
aus allgemeinen Begriffen ableitet, sondern aus ihrer historisch nachweisbaren

Entwicklung zu erkennen sucht, was ihr wirkliches, natürliches Wesen sei (rj avzf\g

(pvaig), überblickt eine lange aufsteigende Entwickelung, von den ersten
Stegreifversuchen über die Dichtung Homers, dem das Schicksal noch nicht zum Problem

geworden ist, der vielmehr das Geschehen in seinen typischen Formen mit epischer
Breite zur Darstellung bringt, ohne sich ethisch damit auseinanderzusetzen,

zur griechischen Tragödie, in der das Problem des Schicksals und dessen Gerechtigkeit

im Mittelpunkt des Interesses steht. Und in der Geschichte der Tragödie
erblickt Aristoteles wieder eine Entwickelung, die in der «Iphigenie» des Euripides
ihre Vollendung findet und darüber hinaus keinen weiteren Fortschritt mehr
erwarten läßt.

An dieses Werk seines Lieblingsdichters denkt er offenbar, wenn er sagt:
«noAXäg fxexaßokäg /jexaßaXovoa rj xoayq>dia enavaaxo, stceI eoxe XVV «^ijfc
q/üoiv)) (49a, 14-15). Und an diesem Werk bildet er seinen empirischen, historisch
und psychologisch begründeten Begriff der Tragödie als der Darstellung eines in
all seiner Notwendigkeit menschenfreundlichen, d. h., vom Menschen aus gesehen,

nicht ungerechten Schicksals. In dieser Darstellung besteht nach Aristoteles die
besondere Kunst der Tragödie, und auf ihr ruht die ihr eigentümliche künstlerische

Wirkung (r)domj), hinter der alle anderen, formal ästhetischen Wirkungen (r)dva-

juaxa) an Bedeutung zurücktreten. Dieser beglückende Glaube, daß das Schicksal,

so furchtbar uns seine bindende Macht erscheinen mag, nicht ungerecht zu
sein braucht, ist es, was nach Aristoteles die der kunstvollen Tragödie allein
eigentümliche Lust ausmacht.

Es ist nicht Schillers stolzer Glaube an «das große, gigantische Schicksal, welches

den Menschen erhebt, indem es den Menschen zermalmt», weil es ihm seine geistige
Freiheit zum Bewußtsein bringt, der keine äußere Macht etwas anhaben kann, nicht



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 119

der Glaube an ein Schicksal, welches nach Schillers eigenem Urteil eher erhebend als
erhaben zu nennen wäre; es ist vielmehr der sich in den « Grenzen der Menschheit»
haltende Glaube an ein an sich erhabenes Schicksal, welches Goethe in seinem

tiefsinnigen Worte meint: «Das schönste Glück des denkenden Menschen ist das

Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren.»

Ruhig verehren: ohne es begreifen und seine Wirkungen berechnen zu wollen.
Zwei verschiedene Wege sind es, auf denen der Idealist Plato und der Realist

Aristoteles den griechischen Volksglauben an ein menschenfeindliches Schicksal,

an neidische oder doch gegenüber den menschlichen Leiden gleichgültige Götter
zu überwinden suchen: Piatos Glaube an ein Gutes an sich, dessen Idee den
Philosophen unangreifbar macht für das Schicksal, und des Aristoteles Glaube an die

Wirklichkeit, innerhalb deren der Mensch leben und leiden muß, und deren Druck
nicht zu ertragen wäre, wenn sie dem Menschen nicht erlaubte, an ihren verborgenen

Sinn zu glauben. Jener - philosophische - Glaube treibt Plato dazu, die

tragische Dichtung, als fiijurjoig der Wirklichkeit, preiszugeben, um in seiner

Ideenlehre den einzigen Schutz gegen alle Unbill des Schicksals zu finden; dieser

- den Menschen natürliche, weil nicht aus reinem Denken, sondern aus der Totalität

des Lebens entsprungene - Glaube lehrt Aristoteles in der tragischen /j,i/xrjOig
der Wirklichkeit den Trost suchen, den ihm sein philosophischer Realismus
versagt. An Stelle der philosophischen Katharsis, dieses adäquatesten Ausdrucks des

Platonischen Idealismus, läßt Aristoteles, im kritischen Bewußtsein der Grenzen
seiner eigenen Philosophie, die Katharsis der Tragödie, die befreiende Wirkung der
Trösterin Dichtung treten.

Mochte Aristoteles den Plato um dessen hochgesinnten Idealismus, dessen

philosophischen Glauben an die Macht der Idee, der ihn innerlich frei machte gegenüber

allem Schicksal, beneiden, diesen Glauben zu teilen erlaubte dem kritischen
Schüler von Plato seine Selbsterkenntnis, sein Bewußtsein der eigenen Abhängigkeit

vom Schicksal nicht. Daher der Zwiespalt in seiner Stellung zu Plato, der in
ergreifender Ameise in jener Elegie zum Ausdruck kommt, in der Aristoteles in
Verehrung des Mannes gedenkt,

6g ftovog rj nqcöxog dvrjxäjv xaxedeitjev evaoywg
olxeiqj xe ßuo xal fieftodoioi Xöycov,

<hg äya&og xe xal evdai/uojv äfia yivexai ävrjQ.

ov vvv d' eoxi Xaßelv ovdevi xavxd noxe

- «der, als einziger oder jedenfalls als erster unter den Sterblichen, durch eigenes
Leben wie durch Lehre erwiesen hat, daß innerer Wert des Menschen und wahre

Glückseligkeit Eines sein können. Nach ihm gelingt es keinem mehr.» Also auch
Aristoteles nicht: ein ergreifendes Selbstbekenntnis.

Und die gleiche innere Wahrhaftigkeit, der gleiche unbeirrbare Wirklichkeitssinn,

mit dem Aristoteles über das Verhältnis seiner und der Platonischen
Philosophie urteilt, tritt auch in seiner Fassung des Katharsisbegriffs in Erscheinung:



120 Anna Tumarkin

Wirklichkeit, der Rechnung getragen werden muß, unmittelbar erlebte Wirklichkeit

ist für ihn die Katharsis, die befreiende Wirkung, die er selber bei der
«Iphigenie» von Euripides erfährt, und die er bei den meisten, nicht ganz ungebildeten
Betrachtern der Tragödie glaubt annehmen zu können.

Aber Wirklichkeit ist auch jene philosophische Katharsis, der Plato in der
philosophischen Dichtung seines «Phädon» so beredten Ausdruck gegeben hat, allerdings

die Wirklichkeit eines seltenen, auserlesenen Lebens.

Und Wirklichkeit ist auch jene Wirkung, aus der Plato der Tragödie überhaupt
den schwersten Vorwurf glaubte machen zu müssen, jenes den Menschen erleichternde

Abreagieren der verdrängten eigenen Leidenschaften, das Aristoteles in der
«Politik» (1342 a), wohl als Parodie der Platonischen Anspielung auf die symbolische

Bedeutung der Katharsis des Mysterienkultes, mit der körperlichen Wirkung
der medizinischen Katharsis vergleicht. Freilich habe eine solche Wirkung auf das

Theaterpublikum mit der Kunst nichts mehr zu tun und sei des freien Mannes

unwürdig und für die Erziehung, die Seelenleitung also gar nicht zu gebrauchen;
aber für die verrenkten, an Verdrängungen leidenden Seelen der ungebildeten
Banausen bedeute sie eine unschädliche Lust und sei als solche ihnen auch zu
gönnen.

Und Wirklichkeit ist endlich auch die Wirkung der Tragödie auf den

Philosophen, der, wie Aristoteles, das Leben sehen will, wie es wirklich ist, ohne an den
dem Schicksal gegenüber so ohnmächtigen Menschen einen absoluten Maßstab

anzulegen, und dem die dichterische fiifirjoig der Wirklichkeit, wenn sie nur
den Blick über das dargestellte Einzelgeschehen hinaus auf das Allgemeine (xä
xa§6kov), das Wahrscheinliche, das geschehen könnte (olaävyevoixo), lenkt, darin
philosophischer als die historische Darstellung des Einzelgeschehens, auch eine

rein theoretische Freude bereitet.
Das wären also vier Arten der Katharsis, an die Aristoteles nicht bloß als

philosophisch geforderte, sondern als wirkliche Befreiung von dem Druck des menschlichen

Schicksals bei seiner Definition der Tragödie gedacht haben mag. Sie

entsprechen den vier Arten der Lösung der Tragik, nach denen Aristoteles die Formen

(eidrj) der Tragödie unterscheidet (Cap. XVIII): neben der als die kunstvollste
bezeichneten Form der Tragödie (rj nenhyiievr]), welche, wie die «Iphigenie»,
die Tragik des Lebens durch die rechtzeitige Wiedererkennung sich lösen läßt im
Glauben an ein menschenfreundliches Schicksal, steht, an zweiter Stelle, die

«pathetische» Tragödie, die das Leiden als das allgemeine Schicksal des Menschen

erkennen und, fügen wir hinzu, uns in diese Allgemeinheit fügen lehrt; es folgt,
an dritter Stelle, die «ethische» Tragödie, die uns also das Platonische Ideal der

Unabhängigkeit des Menschen vom Schicksal vorhält; und endlich, viertens,
die kunstloseste Tragödie, die uns ein leidvolles Einzelschicksal vor die Augen
führt und uns mitleiden läßt, ohne daß der Schmerz dieses Mitleidens durch eine

andere Lust aufgewogen würde als die schon von Plato als eines gebildeten
Mannes unwürdig bezeichnete Entladung der Leidenschaften.



Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie 121

Unsere Schrift ist ein Fragment. Es fehlt die (49 b) versprochene Untersuchung
über die Komödie. Soviel ist aber schon aus dem Vorhandenen ersichtlich, daß bei

der Komödie, deren historische Entwickelung von dem Spott über Einzelpersonen
zum Lächerlichen (yeXoiov) der harmlosen allgemein menschlichen Verfehlungen
(ä/naQxrjfm) und des erträglichen Mißgeschicks führt, das Hauptgewicht auf die

unvoreingenommene Darstellung der Wirklichkeit selbst fällt ohne jede wertende

Stellungnahme des Dichters oder des Betrachters zu dem Dargestellten. Daher die

in der Komödie durchwegs herrschende ungetrübte Lust (rjdovrj). Ist das nicht
die Lust jener reinen fteojQia, in welcher Aristoteles das höchste Ziel alles

Philosophierens sucht Und wäre darnach nicht für Aristoteles die Komödie die
philosophischste Dichtart, die das allgemeine Ziel aller Dichtung, die unvoreingenommene

fzi/irjotg der Wirklichkeit, am vollkommensten erfüllt Auch das im Gegensatz

zu Plato, der die Komödie, als das Gegenstück zur echten Philosophie, am
entschiedensten ablehnt, am deutlichsten im«Symposion», wo des Sokrates
philosophisches Bekenntnis zum Glauben an die Idee die Erwiderung bildet auf die
bekannte Spottrede des Aristophanes auf die Lächerlichkeit und Halbheit alles

idealen Strebens.

Wie es sich aber auch mit der eigentümlichen künstlerischen Wirkung (öixela
fjdovrj) der Komödie in ihrem Unterschied von der Tragödie verhalten mag, sicher

ist, daß für Aristoteles der philosophische Wahrheitswert aller Dichtung, und somit
der Tragödie so gut wie der Komödie, in der Nachahmung der Wirklichkeit
besteht und um so höher anzuschlagen ist, je mehr die Wirklichkeit in ihrer
allgemeinen Gesetzmäßigkeit erfaßt wird.

Und im Hinblick auf diese seine philosophische Beurteilung der Tragödie
erscheint uns auch eine Textvariante seiner Definition der Tragödie verständlich,
die bis jetzt, wie mir scheint mit Unrecht, ganz außer acht gelassen worden ist.
In unserem besten Text, dem Codex Parisianus, heißt es nämlich: «<5«' eMov xal
(poßov Tieoaivovoa xr)v xoiovxojv fia-dr]fidxojv xd&aooivy>. Als sinnlos ist aber dieser

Text schon früh korrigiert worden (in Ttadrifidxaw) und wird allgemein gar nicht
in Erwägung gezogen. So sinnlos aber erscheint er im Hinblick auf des Aristoteles

Beurteilung des Wahrheitswertes der Tragödie, wie der Dichtung überhaupt,
nicht: an Stelle jener philosophischen Katharsis, die Plato in dem Aufstieg zu dem

fieyioxov fiddrjfia, der Idee des Guten an sich, erblickt, konnte Aristoteles sehr

gut eine Katharsis, eine Läuterung xa>v xoiovxaw piaih\fidxwv, solcher auf das

wirkliche Schicksal des Menschen sich beziehenden Erkenntnisse, setzen, eine

Läuterung, die, seinem allgemeinen philosophischen Standpunkt entsprechend,
in dem Aufstieg von der Gegebenheit eines Einzelschicksals zur Notwendigkeit
alles menschlichen Schicksals überhaupt bestände.

Daß aber Aristoteles wirklich /m&rj/Mxxaiv und nicht na&r)fidxa>v geschrieben habe,

wage ich dennoch, da die rein theoretische Lust an der Erkenntnis der Wirklichkeit

der Tragödie nicht als solcher, sondern nur als einer von den vielen Formen
der dichterischen Mimesis eigen ist, nicht mit Sicherheit zu behaupten. Nur daß

9 Museum Helveticum



122 Anna Tumarkin: Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

der Gedanke einer solchen philosophischen Läuterung, als einer der verschiedenen

möglichen Arten der Katharsis, Aristoteles bei seiner Definition der Tragödie auch

vorgeschwebt haben mag und in diesem Sinne auch von dem Urheber des Codex
Parisianus verstanden werden konnte, glaube ich, ohne damit alle anderen
Bedeutungen des Katharsisbegriffs auszuschließen, annehmen zu dürfen.

Der Begriff der Katharsis der Tragödie ist vieldeutig; wohl grade darum, weil
er nicht, wie Piatos Katharsisbegriff, eine philosophische Forderung, sondern eine

Umschreibung der Wirklichkeit bedeutet, der verschiedenen Formen der
wirklichen Tragödie und ihrer verschiedenen Wirkungen auf verschiedene wirkliche
Menschen. Ihnen allen mag der große Realist Aristoteles Rechnung getragen
haben. Und so mag denn auch jeder aus seiner Definition der Tragödie dasjenige
nehmen, was ihm selbst am nächsten liegt.


	Die Kunsttheorie von Aristoteles im Rahmen seiner Philosophie

