
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 2

Artikel: Horaz und Kallimachos

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELYETICUM ~

kjiJXi.
Vol. 1 1944 Fasc.2

Horaz und Kallimachos

Yon Fritz Wehrli

Die Bestätigung seines Dichtertunis findet Horaz im Bewußtsein, daß auf ihn
mit Händen gewiesen wird als Komanae fidicen lyrae (C. IV 3, 22f.), und dem
römischen Sänger überträgt Octavian, für die staatliche Sühnfeier des Jahres
17 a. Chr. das carmen saeculare zu schaffen.

Sein römisches Bewußtsein steht in keinerlei Widerspruch damit, daß Horaz
künstlerisch nur den Anspruch macht, seinen Mitbürgern griechische Dichtung
in lateinischer Sprache zu schenken (C. II 16, 38; C. III 30, 13; Epist. I 19, 23ff.),
daß er allen Dichtern aufs eindringlichste das Studium der exemplaria Graeca ans
Herz legt (A P 268; vgl. Serm. I 10, 66 u. a.), daß mit einem Wort für ihn der
Begriff des künstlerisch Vollendeten mit dem des Griechischen zusammenzufallen
scheint. Wo er Namen von Vorbildern nennt, sind es zwar überwiegend diejenigen
der alten Lyriker, und die einzige Erwähnung des Kallimachos (Epist. II 2, 100)

verrät, daß dieser getreu klassizistischem Urteil wenigstens für den späten Horaz
hinter die «Alten» zu stehen kommt. Wie vieles Horaz dennoch auch in den Oden

trotz prinzipieller Orientierung an klassischen Vorbildern der hellenistischen Kunst
verdankt, haben auf dem motivischen Gebiet am umfassendsten Giorgio Pasqualis
Studien1) gezeigt. Auf den folgenden Seiten sollen die theoretischen Voraussetzungen

dieser Anlehnung untersucht werden, wie eine verwandte, obwohl in wesentlichem

auch wieder abweichende dichterische und menschliche Gesamthaltung
Horaz dazu bringt, sich besonders kallimacheische Bekenntnisse oder Forderungen
oft fast wörtlich anzueignen. Die Frage des unmittelbaren und bewußten
Anschlusses soll nicht für jeden Einzelfall gestellt werden; oft genügt es, sich daran

zu erinnern, daß Horaz als Freund des Asinius Pollio (Serm. I 10, 85; C. II 1)

Beziehungen zum neoterischen Kreis haben mußte, welcher sich an Kallimachos
wie an einem Klassiker orientierte, ja daß über diese Gruppe von Dichtern hinaus
Kallimachos in der Jugend des Horaz zu den einflußreichsten Dichtern überhaupt
gehörte.

Vom jungen Dichter, den Quirinus im Traum davor warnte, mit griechischen
Versen Holz in den Wald zu tragen (Serm. I 10, 31 ff.), bis zum Schöpfer von
Römeroden und Carmen saeculare ist ein weiter Weg, in dessen Verlauf Horaz den

engen Kreis der hellenistischen Kunst durch Anschluß an die griechischen Klassiker
und Ausbildung eines eigenen lyrischen Stiles erweitert hat. So wenig er aber in

*) Orazio lirico, Firenze, Le Monnier, 1920.

5 Museum Helveticum



70 Fritz Wehrli

der ältesten noch belegten Phase reiner Neoteiiker ist (s. p. 74), ebensowenig
unterwirft er sich später bedingungslos dem klassizistischen Ideal der Größe. Für
die Zeit der erhaltenen Werke ist die Frage einer Entwicklung jedenfalls behutsam
anzufassen, denn die gegensätzlichen Stilformen, über die er gleichzeitig verfügt,
sind Ausdruck gegensätzlicher Möglichkeiten seines Wesens. So ist es auch nicht
zu verwundern, daß Horaz sich in der Theorie ebenfalls nicht schulmäßig
festlegen läßt; klassizistische Elemente sind in derselben zwar festgestellt2), sie
verbinden sich aber mit Hellenistischem zu einem eigenwilligen Ganzen, das getreuer
Spiegel des dichterischen Schaffens ist. Die Zeugnisse, welche uns auf den
vorliegenden Seiten zu beschäftigen haben, reichen vom ersten Satirenbuch bis zu
den jüngsten Dichtungen; da in der Zwischenzeit grundlegende Aenderungen der
künstlerischen Anschauungen sich nicht nachweisen lassen, dürfen wir diese

Aeußerungen ohne Berücksichtigung ihres verschiedenen Alters benützen, zumal
uns hauptsächlich das Kallimacheische als das von allem Anfang an feststehende
Element interessiert.

Kalimacheisch ist die Exklusivität, welche sich (C. III 1) in die kultische Form
des Ausschlusses Profaner kleidet. Sie meint weniger die Merge der gegen alle

Dichtung Gleichgültigen als jene Kunstbeflissenen, welche für die Besonderheit

von Horazens Leistung blind sind oder sie mißgünstig herabsetzen. Von diesen

Gegnern, welche ihre Ahnungslosigkeit z. T. schon mit der bedingungslosen
Bewunderung des Ennius, Plautus oder Lucilius verraten, ist oft die Rede (Serm. II
1, 75; C. II 20, 4; IV 3, 16; Epist. I 19, 35f. usw.): Horaz will sich nicht um sie

kümmern (Serm. I 10, 78; C. II 16, 40; Epist. I 19, 37ff.), sondern sich an das

Urteil von wenigen Sachverständigen halten, die als Angehörige eines
gleichgestimmten Kreises (Serm. I 10, 81 ff.) mit Namen aufgezählt werden (vgl. Epist. I
20, 4ff.). Der Ton der Polemik erinnert oft an die Auseinandersetzung des Kalli-
machos mit den «Teichinen» (Hermes 70 1935 p. 32), hinter denen sich die Vertreter

einer gegensätzlichen Richtung in noch viel schulmäßigerem Sinne verbergen.
Mit seinen Verehrern wird unter den Alten hauptsächlich Lucilius aufs Korn

genommen: er habe pro Stunde 200 Verse produziert stans pede in uno (Serm. I
4, 9) oder mit dieser Beschäftigung die Zeit vor und nach der Mahlzeit vertrieben
(Serm. I 10, 60ff.), fast so fruchtbar wie jener Cassius Etruscus, der seinen
Scheiterhaufen aus eigenen Büchern aufschichten konnte (ib.). Ein solcher Vielschreiber

der Gegenwart, Fannius (Serm. I 4, 21), ist identisch mit dem Kritiker von
Horaz' Kunst (Serm. 110, 80); zu ihm gesellt sich der Stoiker Crispinus (Serm. I
3, 139), der philosophische Lehrepen verfaßt zu haben scheint, und von welchem
sich Horaz zum Wettkampf aufgefordert sein läßt, uter plus scribere possit. Das
Ansinnen wird unter ironischer Berufung auf die eigene Unfähigkeit abgewehrt
(inopis - pusilli animi), er schreibe selten und dann nur wenige Zeilen, während des

Crispinus Dichtung dröhne wie der Wind aus Blasebälgen (Serm. I 4, 14ff.). Daß
niemand größere Versmergen und dazu noch rascher als er zu schreiben verstehe,

2) O. Immisch, Horazens Epistel über die Dichtkunst, 1932, S. 41 ff.



Horaz und Kallimachos 71

hält der Zudringliche (Serm. 19,23ff.) für die beste Empfehlung bei Maecenas: er
und Crispinus stehen also auf dem gleichen Standpunkt wie der Sklave, der seinem

Herrn in der Saturnalienpredigt als erste Sünde sein seltenes Schreiben vorhält
und das Wiederaufdröseln von Versen nur als Folge von Wein und Schläfrigkeit
verstehen kann (Serm. II 3, Iff.). Horaz läßt hier den Sklaven bei seiner Meinung,
aber dort, wo es ihm um die Sache geht, erklärt er, daß niemand ohne wiederholtes
Ausstreichen des schon Geschriebenen und ohne neues Ansetzen mit seinen Versen

vor Kennern bestehen könne (Serm. I 10, 72ff.). Der massenhaften Produktion
wird damit als oberstes Gesetz Sorgfalt der Form entgegengehalten, bei der die
Zahl der Verse notwendig bescheiden bleibt.

An dieser Forderung wird die ganze römische Literatur gemessen : nur weil sie

das geduldige Feilen scheuen, haben es die Römer, welche sonst dazu reich begabt
wären, in der Poesie zu keinen höheren Leistungen gebracht (AP 289ff. ; Epist. II
1, 164ff.). Mochten die Alten sich von solcher Mühe noch dispensiert halten, so sind

mit der Schulung an den Griechen seither die Anforderungen gestiegen (AP 270ff.),
und heute würde selbst ein Lucilius sich beim Versemachen im Haar kratzen und
seine Nägel kauen (Serm. I 10, 70).

So hohe Anforderungen an die Form haben in der römischen Literatur zum
ersten Mal die Neoteriker gestellt, und darin bleibt Horaz trotz böser Worte über
Nachäffer des Catull und Calvus (Serm. I 10, 19) ihr Schüler, auch nachdem er
sich über die neoterische Kleinkunst erhoben hat. Wie er hatte den Kampf gegen
das massenhafte Verseschreiben Catull geführt, der im eleganten Suffenus nur
noch einen caprimulgus und fossor sah, nachdem er dessen 10 000 oder mehr Verse

gelesen hatte (C. 22; vgl. C. 14, 19 und 23). Schlimmer noch als Suffenus kommt
bei Catull Volusius weg, dessen Annales, cacata carta, in Erfüllung eines Gelübdes
als pessimi poetae scripta verbrannt werden sollen (C. 36). Im 95. Gedicht werden
dieselben der gefeierten Zmyrna Cinnas gegenübergestellt und dabei wie es scheint
als unförmig langes Machwerk mit der Lyde des tumidus Antimachus gleichgesetzt :

die Menge möge an ihnen ihr Vergnügen finden.
Mit dem Urteil über Antimachos spielt Catull den orthodoxen Kallimacheer,

den der Ausspruch des Meisters verpflichtet, die Lyde sei nayv ygä/j/bia xal ov

toqov (Kallimachos fr. 74 b Sehn.). Nicht weniger sind aber Catulls und Horazens
Ausfälle gegen jene umfangreichen Dichtungen jüngeren Datums durch
Kallimachos gedeckt, der sich in der Telchinenelegie Vs. 9 als ofayöonxog zu bekennen
scheint und in Vs. 17f. seinen hämischen Widersachern einschärft, Gedichte seien

an ihrer Kunst und nicht am persischen Landmaß zu messen. Wie Horaz kämpft
auch er für das Recht einer Dichtung, die bei geringem Umfang desto höhere
Vollendung bis ins Einzelne sucht; wie jener wappnet er sich gegen die urteilslosen
Anbeter einer überlebten Kunst durch Verachtung des Gemeinen.

Daß diese allgemeine Aehnlichkeit im Sinne literaturgeschichtlicher Kontinuität

zu verstehen ist, beweist, wenn es überhaupt eines Beweises bedarf, die
Verwendung einzelner Prägungen des Kallimachos durch Horaz. So vergleicht jener



72 Fritz Wehrli

das große, aber an künstlerischen Mängeln reiche Epos der «Kykliker» mit dem

«assyrischen» Strom, der gerade wegen seiner bewunderten Größe viel Erde und
Unrat mitschleppt (Hymn. Apoll. 108ff.), und danach heißt es beiHoraz (Serm. I
4,11) in abgekürztem Vergleich vonLucilius, er fließe schmutzig (cum flueret lutu-
lentus, erat quod tollere velles; vgl. Serm. I 10, 50), oder es wird (Serm. I 10, 62)
des schon erwähnten Cassius Etruscus ingenium als rapido ferventius amni
geschildert. Wenn ferner Horaz (Serm. II 6, 14f.) zu Mercurius betet, er möge ihm
die Herdentiere und alles übrige fett machen außer dem ingenium, so ist das Spiel
mit der Erfindung des Kallimachos, bei seinen ersten Versen habe Apoll ihn
gemahnt, das Opfer solle wohl on nà%ioTov sein, die Muse aber (Telchinen-
elegie Vs. 21)3).

Von Apoll, der ähnlich wie hier seinen Jünger von falschen Wegen in der Kunst
zurückhält, spricht die 15. Ode im 4. Buche des Horaz (vgl. auch Kallimachos Hymn.
Apoll. 105ff.). AejirakéoQ oder Xejitvç, womit er Apollon scherzen läßt, ist für
Kallimachos fester ästhetischer Begriff (vgl. Epigr. 27, 3 ; Artemishymn. 243) und Stichwort

für die eigene künstlerische Richtung4) ; im gleichen Sinne rühmt sich Horaz
(C. II 16, 38) seines spiritus Graiae tenius Camenae oder lehnt er es (C. 16,9) ab, als

tenuis grandia zu besingen. Umgekehrt heißt (Epist. II 1,76) das, was künstlerische
Feinheit vermissen läßt, crassum entsprechend dem zitierten kallimacheischenUrteil

über die Lyde des Antimachos : von -fivjujua Tiâxiorov redet der Kyreneer nur,
weil er auch juovoa 7ia%eïa kennt. Im Sinne dieser Wertungen wird der homerische

Zikadenvergleich (Ilias 3, 150) abgewandelt (Telchinenelegie 29ff.), und noch

programmatischer muß das Bild der Biene (Apollonhymnus llOff.) die vollkommene
Reinheit der kallimacheischen Kunst ausdrücken, die auf alle Monumentalität
verzichtet: der Tropfen reinen Wassers, den die Biene Demeter aus heiliger Quelle

zuträgt, ist nämlich Gegensatz zum schmutzigen Strom. Horaz gebraucht den
Vergleich im Sinne bescheidenen Verzichtes, denn das emsige Honigsuchen, von
welchem er spricht, meint das eigene Schaffen gegenüber Pindar, den sein Flug als
dirkäischen Schwan hoch in die Wolken trägt (C. IV 2, 25ff.) : labor, sonst als erste

Bedingung des Gelingens gefordert, wirkt hier resigniert fast wie Ersatz für
versagte mächtigere Inspiration5).

3) Vgl. Vergil Eclog. VI 3ff. und R. Pfeiffer Hermes 63, 1928, S. 322.
4) Vgl. E. Reitzenstein, Zur Stiltheorie des Kallimachos; Festschrift für R. Reitzenstein,

Teubner 1931, S. 25 ff.
5) Die Bienenmetapher war beiden Dichtern aus der altgriechischen Poesie geläufig. Sie

verdankt ihre Entstehung wohl dem Vergleich von süßem Gesang mit Honig: Pindar 01.
X 98; Nem. III 77 ; Isthm. V 53; Bacchyl. III 97 ; Aristoph. Aves 908 /nekiyXwaawv ènéoiv
avôdv u. a. ; vgl. das Bienenwunder in Pindars Jugend, Pausanias IX 23, 2. In der Ilias I 249
ist süßer als Honig das gesprochene Wort Nestors; vgl. Aischylos Prometheus 172 über
Tiei&dj. Aus dem einfachen Vergleich wächst das Bild Aristophanes Aves 748 heraus: Phry-
nichos, der wie eine Biene ä/ußnoniojv fieMiov xagnôv sammelt, àei cpégojv y/.vxeïav ibôàv,
vgl. Platon Ion 534b u. a. Die Gleichung Dichter Biene, einmal vollzogen (z. B. Bacchyl.
X 10), konnte dann in verschiedenstem Sinne gedeutet werden (vgl. Pindar Pvth. X 54). Von
Aristophanes gelangt man geradewegs zu Horaz, sobald der Akzent auf den Gedanken der
Geringfügigkeit beim Tun der Biene gelegt ist, während Kallimachos bezeichnenderweise mit
der klassischen Metapher freier umgeht. Da aber auch er wie Horaz mit ihr den Verzicht auf
Monumentalität ausspricht, ist eine Bezugnahme des Römers auf ihn nicht ausgeschlossen.



Horaz und Kallimachos 73

Die Kontrastierung des Bienenflugs mit dem Schwan an Stelle des Stromes verrät

also eine neuartige Bewertung dichterischen Schaffens, mit der Horaz von
Kallimachos in gewissem Sinne Abstand nimmt. Jener tritt mit einem eigentlichen
dichterischen Programm einer bestimmten Tradition, nämlich der kyklischen,
entgegen, und kann darum in seiner polemischen Auseinandersetzimg andere Möglichkeiten

außer der eigenen nicht erwägen: die gesuchte Vollkommenheit der Form
ist für ihn an die wenigen Gattungen gebunden, welche er selber pflegt. Horaz

dagegen kann neben seiner Kunst eine andere, stolzere anerkennen, weil auch seine

Kritik künstlerischer Sorglosigkeit allgemeiner ist und sich weniger ausschließlich

gegen eine schulmäßig geschlossene Gruppe wendet als die kallimacheische. Schon

unter den Dichtern, denen er in den Satiren am Zeug flickt, sind nämlich nicht
bloß Epiker, sondern ebenso sehr die Vertreter der alten Bühne und anderer
Gattungen, ja selbst schlechte Neoteriker (Serm. 110,19). Mag vollends in AP 135 die

Warnung vor großsprecherischer Ankündigung des kyklischen Dichters als
kallimacheische Reminiszenz gemeint sein, so ist sie doch nie und nimmer eine

Verpflichtung auf das Programm des Kyreneers, da bloß das Mißverhältnis zwischen

Versprechung und Erfüllung, nicht das Thema selber gerügt wird. Wenn also nach

der Meinung des Horaz auf allen Gebieten gegen die strengen Formgesetze
verstoßen werden kann, so ist umgekehrt auch Vollendung prinzipiell überall möglich,
und die eigene dichterische Bemühung schließt die Anerkennung eines großen
Stiles bei anderen nicht aus. Vor dem Fluge des dirkäischen Schwanes wird nur
gewarnt, weil keiner dessen Flügelkraft hat (C. IV 2, Iff.), denn davon hält Horaz
den Empfänger des Gedichtes Julius Antonius nicht zurück, wenigstens maiore

plectro als er selber Caesar zu besingen6), und die eigene schwache Stimme soll
in den Jubel einfallen, wenn der Herrscher von seinem siegreichen Feldzuge
heimkehrt. Den Gesinnungswandel gegenüber Kallimachos veranschaulicht der
veränderte Sinn der Flußmetapher, die neben dem Vergleich mit dem Schwan auf
Pindar angewandt nicht mehr die Unreinheit, sondern allein die unwiderstehliche
Gewalt ausdrückt :

Vs. 5ff. Monte decurrens velut amnis, imbres
Quem super notas aluere ripas,
Fervet immensusque ruit profundo
Pindarus ore.

In diesem Sinne hatte schon Kratinos (fr. 186 K), und andere7), mit ihm das

Bild gebraucht, an die Horaz denken mochte. Den Einwand des Kallimachos,
große Ströme seien aber unrein, weist er in offensichtlich direkter Polemik mit
der Schilderung des vorbildlichen lateinischen Dichters zurück:

6) Vgl. Ed. Fraenkel, Das Pindargedicht des Horaz, Sitzungsberichte d. Heidelberger
Akad. 1932/33, 2. Abh., S. 12, 1.

7) Z. B. Aristophanes Ritter 526 ff. über Kratinos. Auch der jüngeren dichterisch-rhetorischen

Stilkritik ist die Flußmetapher geläufig.



74 Fritz Wehrli

Ep«st. II 2, 120 f. Vemens et liquidus puroque simillimus amni
Fundet opes Latimque beabit divite lingua.

Die kallimacheische Alternative ist hier überwunden mit der ausdrücklichen

Feststellung, daß hinreißende Gewalt und Reinheit, das heißt vollkommene Form,
sich nicht gegenseitig ausschließen : Horaz bekennt sich also zu einer monumentalen

Dichtung als dem Höchsten. Bezeichnend ist dabei, daß nach seinen Worten
(a. a. 0. Vs. 115 ff.) neben anderen Mitteln eine sorgfältige Auswahl von Archaismen
dem gehobenen Ausdruck dient: die Kraft der altrömischen Dichtimg bleibt trotz
aller Kritik an ihren Unvollkommenheiten unbestritten.

Für eine solche Kunst großen Stils hatte das augusteische Rom Möglichkeiten
und Aufgaben, die für den alexandrinischen Dichter ausgeschlossen gewesen.
Durch das Restaurationswerk Octavians erhielt die staatlich-sakrale Oeffentlich-
keit, auf die ohnehin von jeher alles ausgerichtet gewesen war, eine ethisch
gesteigerte Würde ; Rom und seinen Imperator zu feiern mußte als die vornehmste

Aufgabe aller Dichtung erscheinen. In ihrer Erfüllung vollendet sich das Lebenswerk

Vergils, dessen Jugend ganz neoterische Stimmung beherrscht hatte8), und
Horaz stellt neben seine hellenistischen nugae Römeroden und Carmen saeculare.

Im Spiel der Neoteriker war Horaz freilich nie aufgegangen: zu seinen frühesten

Dichtungen gehören die politisch leidenschaftlichen Epoden 7 und 16, und selbst
nach dem Schiffbruch von Philippi ist für ihn das Vaterland nur sollicitum tae-
dium (C. I 14, 17) ; die Verwahrung gegen pindarischen Flug bedeutet also nicht
bloß kein absolutes Veto für andere, sondern sie muß auch Horaz selber eine solche

Behandlung römischer Themen offenlassen, die über sein Maß nicht hinausgeht.
Daß dieses ihm in Wahrheit mehr erlaubt, als die Bescheidenheit der recusatio
(C. IV2) zugibt, lehrt der Tonfall der Oden IV 4 und 14 sowie der damit verwandten
Gedichte; im Laufe der Jahre ist Horaz mit der Anerkennung dichterischer
Möglichkeiten auch die Kraft gewachsen, diese zu verwirklichen.

Wenn er nicht mit den Ansprüchen eines Gesetzgebers wie Kallimachos auftritt,
sondern im Sinn eines persönlichen Bekenntnisses redet, so wird hinter der künstlerischen

Entscheidung als deren Voraussetzung eine philosophisch-ethische
Lebensanschauung sichtbar. Bei der Feier für Caesar will er bloß unauffällig mitsingen,
und trotz den 10 Stieren und Kühen, welche der Mächtige darbringt, das seinem

eigenen Besitz angemessene kleine Dankopfer vollziehen (C. IV 2, 53ff.). Wie der
Preis der geringfügigen Opfergabe (C. III 23) enthalten diese Worte nichts anderes

als die sakrale Form jenes epikureischen Bekenntnisses zu Armut und Bedürfnis-

8) Schon der junge Vergil ist aber Römer genug, um «Könige und Schlachten» als
vornehmsten Gegenstand eines Dichters zu ergreifen, bis Apoll ihn davon zurückhält, weil
solches einem «Hirten» nicht anstehe (Eel. VI 2ff.). Auch nach Eel. VIII 6ff. und Georg.
III 4 ff. will Vergil bei der ländlichen Dichtung nur so lange bleiben, als seine Kräfte für
Größeres zu schwach sind. Horaz müssen diese Bekenntnisse des Freundes gegenwärtig
gewesen sein, als er C. IV 2 dichtete. Im Banne der gleichen Wertungen steht sogar der
Kallimacheer Properz so sehr, daß er eigene Lebenswahl und Dichtung mehr oder weniger
ausdrücklich entschuldigend der hohen Epik gegenüberstellt und mit seiner SchwTäche

rechtfertigt (I 7; II 1, 17ff.; III 3 nach Vergil Eel. VI 2; III 9 u. a.).



Horaz und Kallimachos 75

losigkeit, welches das ganze Werk des Horaz durchzieht: die Haltung des Dichters,
der vor Großem zurückschreckt, spiegelt also diejenige des Menschen. Mehr als

dies : Horaz vollzieht eine eigentliche Gleichsetzung, indem er sich gerne als Dichter

zu einer bestimmten Lebenshaltung bekennt. Die Gaben, für welche er (C. II 16,

37) dankt:

Mihi parva rura et
Spiritum Graiae tenuem Camenae

Parca non mendax dedit,

gehören zusammen, da die Musen nicht bloß Ersatz sind für äußere Güter, sondern
auch lehren, diese gering zu achten. In gleichem Sinn und noch ausdrücklicher wird
(C. 131) die Frage, um was der Dichter vor dem neugeweihten Apollontempel bete,
mit dem Wunsch nicht nach Reichtum beantwortet, sondern nach Zufriedenheit
mit seinem Los und im Alter die Leier nicht entbehren zu müssen. Die letzten
Worte spielen an Bekenntnisse zum Dichterberuf bei Autoren des 5. Jahrhunderts
(Pindar Isthm. VII 39ff.; Eurip. Herakles 673ff.) und vielleicht bei Kallimachos
(Telchinenelegie 37ff.) an; für seine Kunst des Umdeutens und alten Formen einen
vertieften Sinn zu geben ist es aber bezeichnend, daß trotz der äußeren Aehnlich-
keit kein Dichter vor Horaz seine Kunst wie er als Lebensäußerung in einem
bestimmten philosophischen Sinne verstanden hat.

Aehnlich wie in C. II 16 fühlt sich Horaz in der Götter Schutz, weil diese seine

pietas und musa lieben (C. I 17, 13), und in C. I 22 feiert er das Sängertum als

Ausdruck jener integritas vitae, die vor allen Gefahren schützt, so daß auch der
Wolf im Sabinerwald dem Dichter nichts antut, der seine Lalage besingt. Wie die
Musen ihren Liebling beschützen, erzählt (C. III 4, 9) die fromme Kindheitslegende,

und ihnen will Horaz hier seine Rettung bei Philippi, in Seenot und anderer
Gefahr verdanken9).

Weisheit und Frömmigkeit gehören zusammen als verschiedene Aspekte
epikureischen Maßhaltens. Horaz konnte sich für diese Gleichsetzung auf die Schule
selber berufen, die trotz prinzipiellem Atheismus in Uebereinstimmung mit einer

vergeistigten Laienfrömmigkeit Opfer und Gebet als Zeugnis inneren Friedens
gelten ließ (Epicurea fr. 386/87 Usener; Lukrez VI 75):

Einen ähnlich symbolischen Ausdruckswert wie das Kultische hat für Horaz
wieder als Epikureer die ländliche Idylle. Den hellenistischen Dichtern hatte jene
Neigimg zum Einfach-Natürlichen, welche die klassisch-heroische Stimmung ab-

9) Zu einer allgemeineren Verherrlichung der Musenkunst gehört es, wenn Horaz im
gleichen Gedicht die Camenae Caesar lene consilium geben läßt, daß er die Gewalten des
Aufruhrs bezwingt wie Zeus die Titanen. Da diese Ode überhaupt pindarisch ist, mag Horaz
der Eingang des 1. pythischen Gedichts vorgeschwebt haben, wo die mit magischem Zauber
bindende Gewalt der Musik gefeiert wird. Gedanklich geht Horaz aber wieder seine eigenen
Wege, denn die Bändigung wilder Gewalten erwartet er von Maß und Xôyoç. Die von W.
Theiler, Das Musengedicht des Horaz, Schriften der Königsberger Gel. Ges. 1935, S. 12 ff.
zusammengestellten Belege führen in das Gebiet pythagoreisch-platonischer Musikethik
und damit weg vom Thema unseres Aufsatzes, schon weil in der eigenen Kunst des Horaz
die Musik keinen Platz hat.



76 Fritz Wehrli

löste, die Welt der Bauern und Hirten erschlossen ; Kallimachos, der mit dem großen
Stil ebenfalls die altberühmten Sagenstoffe preisgab, bekannte etwa in der
Schilderung von Theseus' Bewirtung durch die arme Hekale seine Liebe zum schlichten
Leben10). Obwohl diese durchaus den ethischen Forderungen der zeitgenössischen
Philosophen entspricht, finden sich aber weder bei Kallimachos noch bei Theokrit
Spuren einer persönlichen Annäherung an jene, vielmehr wird mit Vorliebe statt
des Gemeinsamen zwischen Philosophie und Dichtung das Trennende unterstrichen11).

Ob umgekehrt auf Seiten der Philosophie schon Epikur das Landleben als

angemessenen Rahmen des naturgemäßen Lebens preist, ist sehr zweifelhaft.
Lukrez, der (II 23ff.) in diesem Sinne das Ruhen im Baumschatten am Bach dem
reichen Mahl im fackelerleuchteten Palast gegenüberstellt, ist zwar kaum selber

Schöpfer dieser beiden dichterischen Bilder, verdankt sie aber wie anderes dieser

Art wohl eher einem Dichter als Epikur. Die Travestierung des unredlichen
Wunsches in der Alfiusepode (Horaz Epod. II 23ff.), am plätschernden Wasser

unter einer Steineiche oder im Grase zu liegen, beweist jedenfalls, daß das Motiv
als Ausdruck begnügsamen Glückes schon vor Horaz in der römischen Literatur
heimisch ist; Horaz selbst greift später gelegentlich in diesem Sinne darauf
zurück (C. I 1, 21ff. ; II 3, 6ff. ; vgl. I 17, 17 u. a.). Wenn dann bei ihm selbst wie bei
anderen Augusteern die Durchdringung der ländlichen Idylle mit epikureischem
Geist vollzogen ist, so hat daraD ohne Zweifel der jugendliche Umgang mit den

Epikureern Siro und Philodem12) einen Hauptanteil. So wie Vergil Siros villula
bei Neapel als Wohnsitz kauft (Catalepton VIII) und sich damit die äußere

Bedingung für ein Leben im Sinne des Meisters schafft13), so wird für Horaz das von
Maecenas geschenkte Sabinum Zufluchtstätte vor aller Unrast. Wie sehr ihm dessen

Besitz Erfüllung eines philosophisch-ethischen Bedürfnisses bedeutet, zeigen die
Satiren II 2 und 6 sowie die Episteln 110 und 14. So haben sich Dichtung und
Philosophie, die sich in kallimacheischer Zeit trotz teilweise ähnlicher Orientierung
gegenseitig ausgeschlossen, in Rom zur Formung und Selbstdarstellung eines

Menschentypus vereinigt, der unvergängliches Vermächtnis der Antike ist14).

10) M. Pohlenz, Charités für Friedr. Leo, Weidmann, 1911, S. 83.
11) Pohlenz a. a. 0., S. 92ff.
12) A. Koerte, Rhein. Mus. 1890, S. 172.
13) Für Vergil Georg. II 475ff. wäre das epikureische Lehrepos, welches dem Herzen

Ruhe schafft, höchstes Ziel ; die gleiche Ruhe findet der Dichter, dem eine so große Leistung
versagt bleibt, aber auch in der Schilderung des ländlichen Lebens. Von Tibull gehört in
diesen Zusammenhang hauptsächlich I 1.

14 Die vorliegenden Betrachtungen wollen nicht Schlüssel für das ganze Werk des
Horaz sein. Auch er kennt im Sinne der hellenistischen Dichter Poesie, besonders
Liebesdichtung, und Philosophie als sich ausschließende Mächte. Mit der Verabschiedung der
Camenae bei Vergil Catalepton V 11 ff. oder Properz III 5, 19ff. ist der Entschluß Epist.
I 1, lOff. zu vergleichen (dazu C. IV 1); eine Parallele aus dem Leben gibt die Vergilvita
des Donat-Sueton 35. Von der bedingungslosen Hingabe des Elegikers an seine Empfindung
unterscheidet Horaz immerhin jene ironische Reserve, die seinen Liebesgedichten das
Gepräge gibt und hinter der, näher oder ferner, die philosophische Forderung der
Selbstbeherrschung steht.


	Horaz und Kallimachos

