
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 4

Artikel: Plotin und die antike Philosophie

Autor: Theiler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSEUM HELVETICUM
Vol.1 1944 Fase. 4

Plotin und die antike Philosophie

Von Willy Theiler1)

Der Philologe, der mit diesem Thema ein Stück seiner Hörsaalarbeit vor einem

größeren Publikum ausbreitet, setzt sich zwei Einwürfen aus. Der eine lautet:
Plotin hat uns nichts mehr zu sagen, würdig der Behandlung sind aber Gegenstände

nicht, weil sie antik sind, sondern weil'sie gültig sind, mit zwingender
Gewalt uns packen, weil durch sie verschüttete Möglichkeiten unserer eigenen Seele

aufsteigen. Aber indem dagegen eine Verteidigung gesucht wird, etwa auch darin,
daß der Gedankenbau Plotins die Zuendeführung alles antiken Philosophierens
ist und von ihm aus auch dieses besser begriffen wird, wirft sich das zweite
Bedenken ein: In einem kurzen Vortrag ist es gar nicht möglich, ein Werk antiken
Geistes ruhig abtastend vorzuführen, eine sich über Jahrhunderte hinziehende
Denklinie langsam über die entscheidenden Punkte zu verfolgen. Wir können
mittels einiger scheinbar zufällig herausgegriffener Einzelheiten nur einen Schatten
des großen Problems der Philosophie, an das wir rühren, beschwören.

Ein bekanntes Wort Ciceros2) sagt aus, daß Sokrates die Philosophie vom
Himmel heruntergeholt habe - eine rhetorisch glänzende Wendung. Er hebt ihn
dabei von den «Vorsokratikern» ab, die sich in kosmischen Spekulationen verloren,
die den Urstoff für unsere Welt im Wasser oder Feuer oder wo immer suchten.
Es handelte sich dabei nicht so sehr um ein rasches Hinausschauen in die Welt,
um empirische Fakta zu registrieren, es handelte sich, wie bekannt, um ein Befriedigen

logischer Überlegungen: Wie steht Eines zu Vielem? Grenze, Maß, Zahl
des eigenen Geistes bewältigt das Unmäßige. Der Geist scheint - in naiv-groß-
artiger Weise - der Natur die Gesetze vorzuschreiben. Die folgenschwerste
Reduktion vollzog Parmenides: «Dasselbe kann sein und kann gedacht werden»3),
und da das Nichtsein nicht gedacht werden kann, bleibt der eine Seinskomplex
ohne Differenzierung; denn es gibt kein Mehr- und Anderssein. Die Buntheit
der Welt ist ausgelöscht. Aber die logische Idee war die Mutter des ob seines

Materialismus gepriesenen oder verdammten, staunenswert ausgeführten Systems des

Demokrit, das über Epikur in Lucrezens unsterbliches Naturgedicht eingegangen
ist. Hier war das Nichtseiende, das Leere dekretiert, «das Nichts ist ebenso wie
das Ichts»4), und es vervielfachten sich die Seinskomplexe des Parmenides in

*) Antrittsvorlesung an der Universität Bern vom 28. Oktober 1944.
2) Tusc. 5, 10.
3) to yào avro voeïv eotiv re xal elvai, fr. 3 (5) Diels-Kranz.
4) fir/ fiäXkov ro ôèv rj ro /irjôèv elvat, fr. 156.

14 Museum Helveticum



210 Willy Theiler

Millionen, die Atome. Selbst der alte Plato war von diesem Gedanken gepackt,
spielt mit ihm in seinem Dialog Timaios.

In seinen früheren Jahren, wo er Sokrates zum Hauptsprecher seiner Dialoge
einführt, ist es die ältere NaturSpekulation, der er folgt, um sie abzulehnen, um
Naturforschung überhaupt von sich zu weisen. Er vermißt die Größe, die er, die
Sokrates zuerst philosophisch gefaßt hatte: die praktische Vernunft, den Geist,
der in der Sicherheit praktischen Handelns entdeckt wird. Gegenüber dem Reich
der fließenden Natur mit ihren materiellen Kräften eröffnet sich dem Sokrates-
schüler das Gebiet der freien Tatentscheidung innerhalb der menschlichen
Gemeinschaft5), in der tiefer als in der Natur der Mensch eingebettet liegt6). Was

trägt unser Dasein in Familie und Staat, worin liegt die Erhaltung, die «Rettung
des Lebens»7) ist also die Hauptfrage. Die Antwort des Sokrates lautet: Im
richtigen Handeln8). Richtiges Handeln bedeutet richtigen Gebrauch9) der natürlichen
Güter: Gesundheit, Stärke, Reichtum, der aktiven und passiven Leistungen10)
der Seele, der Mitmenschen11). Richtiger Gebrauch ist nur möglich auf Grund einer
richtigen Einsicht ((pgovrjoig, aocpLa, £7iiar7]/irj, ré/vrj), sie muß vorangehn12);

nur dann ist ein Handeln nicht der Gefahr der Schädlichkeit ausgesetzt13), nur
dann besitzt der Mensch âgerrj, wie der Grieche sagt: Tugend, Tüchtigkeit14).
Wie ein Gerät seine Aufgabe erfüllt kraft seiner Richtigkeit, Ordnungsgemäßheit
oder eben âgerij, wie das Auge durch Sehkraft und überhaupt der Körper durch
die Ordnung des Körpers, die àgerr/ des Körpers, ihre Aufgabe erfüllen15), so auch
die Seele durch ihre spezielle Tugend16). Also Betreuung seiner selbst17), der Seele

ist wichtig. Neben dem Körperarzt braucht es den Seelenarzt oder in der Gemeinschaft

den richtigen Politiker (oder: Rhetor, mit dem Namen des demokratischen
Athens)18), der zusammenfällt mit dem richtigen Philosophen18®). Wie der Arzt
um die Gesundheit, so muß der Politiker um die Tüchtigkeit der Bürger besorgt
sein, auf sie hinschauen. Der Ausdruck19) ist vom Handwerker genommen, bei dem

5) Phaed. 98 b ff.
6) rà /xèv ovv yojgîa xai rà ôévÔQa ovôév fi'è&éXei ôiôdoxeiv, oi ô'êv rw äorei av&gu>Jioi,

Phaedr. 230 d.
7) acorrjoia rov ßiov, Prot. 356 d 3.
8) Charm. 171 b 9, e 4, Euthyd. 291 c 10.
9) ôo&ûç, xaXôiç ygfjo&ai, Euthyd. 280 e f., vgl. Crat. 388 c ff.
10) Men. 88 a 4, c 2. Vgl. auch Anm. 43.
u) Vgl. Xenophon Mem. I 2, 48, IV 1, 2.
12) Euthyd. 281 b 1, Men. 88 a 3, c 2, d 6, e 1. 3; vgl. Charm. 172 a 1, d 4 (i)yeïofrcu).
13) Men. 88 b 5.
14) Hauptstellen Prot. 361 b, Euthyd. 282 c, Men. 87 d, 88 a; danach Aristoteles

Eth. Nie. 1144 b 18; vgl. Xenophon Mem. III 9, 5.
16) Staat 601 d mit 353 b c (vgl. Xenophon conv. 5, 4), Gorg. 506 d und 504 c 9 mit

Lach. 190 a; ëgyov dnegyd^ea&ai auch Euthyd. 291 e 1, Charm. 165 d 2, Euthyphr. 13 d 10.
16) oixeia dgerf\, Staat 353 c 1, e 2.
17) Apol. 36"c, Ale. I (nicht von Plato) 127 e ff., Xen. Mem. I 2, 2 u. a. ; Ps. plato Clitoph.

408 b.
18) Gorg. 504 d 5 nach Staat 342 c ff., Lach. 190 a b; vgl. auch Ale. I 126 b.
181) Der sokratische Gedanke großartig gefaßt Staat 473 eil.
19) Gorg. 504 d 5, 50 e 1, Staat 342 e 9; zu ëgyov (dafür ygeia Staat 601 d, Xen. Mem.

VI 2, 25) vgl. Anm. 15.



Plotin und die antike Philosophie 211

Sokrates gern die Vergleiche für die ethisch-praktische Sachlage holte; der
Handwerker schaut auf die Sachgerechtheit seines Werkes; es soll die richtige Form20)
haben. Das Weberschiffchen muß eine Form haben, die für die bestimmte
Aufgabe, das Weben eines dicken Wollgewandes, geeignet ist21). Eine Form geht durch
die Mannigfaltigkeit gleicher Dinge hindurch22) und ist zugleich ideales Vorbild
dieser Mannigfaltigkeit23). Mit diesem Formbegriff hängt die platonische Idee

zusammen, und wie wohl schon Sokrates von der Tüchtigkeit, der agerrj spricht, die

zu einer Sache, einem Körper, einer Seele hinzutritt24), so Plato von dem Hinzutritt

der Idee25). Ihm schienen die Sachgerechtheit und Sacheinsicht des Haltes an
einer objektiven ewigen Größe zu bedürfen. Die Seele ist insofern im Zustand der

Einsicht, als sie dem Ewigen sich hinwendet26).
Über allen Einsichts- und Wissensbereichen steht in Piatos Staat das höchste

Wissen vom Guten. Zweifellos hat schon Sokrates nach dem einen, alle
lebensfördernde Tateinsicht leitenden Wissen gesucht26®). Für Plato hat es sein Objekt
in der Idee des Guten, die der Sonne im sinnlichen Bereich vergleichbar, die Sehen

und Werden ermöglicht, im geistigen Bereich Intellekt und wahres Sein schafft27).
Von der nach vielen Erörterungen über die Ideen wie ein Licht aufgehenden
höchsten Erkenntnis, der des Guten, spricht er noch in einem späten Briefe;
die Stelle hat wegen ihrer Schwärmerei Kants Mißfallen erregt28). - Weit über den

sokratischen Ausgangspunkt des praktischen Handelns scheint Plato hinauszuschreiten.

Und doch ist von ihm aus begreiflich, wie Piatos zentrales philosophisches
Anliegen die Ordnung des Staates ist und er vor allem ausgeht auf das Bereitmachen
der Seele für die richtige Tatentscheidung, also auf Erziehung, körperliche wie
seelische Erziehung29). Gegenüber den tugendgefährdenden Trieben sorgen unbewußt

Gymnastik und Musik für Maß und Zucht, bereiten das Kommen der Vernunft
vor30). Da bietet sich nun die Möglichkeit, vom praktischen Bereich zu einem
umfassenderen aufzusteigen. Schon im Gastmahl des Plato31) führt der pädagogische

Aufstiegsweg über die schönen Körper, wie sie sich in der Palästra dar-

20) eîôog ëxeiv> Gorg. 503 e 4.
21) Crat. 389 b 10, d 1.
22) eiôoç ravrov syeiv, Men. 72 c 7, vgl. Hipp. mai. 300 a 9.
23) Crat. 389 b 5.
24) Jtanayiyveaûai u. ä. Lach. 189 e 4 ff., Gorg. 506 d 1, 504 e 1 ; danach Ale. I 126 b und

auch Hipp. mai. 289 d 4, 292 d 1, 293 eil.
25) Phaed. 100 d 6 (nooayevofisvov?); über den Zusammenhang von Aoerij und eîôoç

J. Stenzel, Studien z. Entwickl. der plat. Dialektik, Leipzig 1931, 8 f.
26) Phaed. 79 d.
2#a) Über die Sokrates nahe Gefahr der Gleichung âya&âv qpgovrjoig (pçâvrjoiç rov

âyaêov (der wohl die Megariker verfielen, Diog. Laert. 2. 106) spottet Plato Staat 505 b 9.
Vgl. schon Lach. 192 e 1 eîç ri <poôvi/xoç, Charm. 173 d 8, 174 c 1. Nachwirkung noch bei
Aristoteles Eth. Nie. 1144 b 31.

27) Staat 508 b ff. Der Sinn und Zweck des Einzelnen (die Einzelidee) ist immer nur vom
Gesamtsinn und -zweck, eben dem Guten, verständlich.

28) ep. 7, 341 c ; Kant, von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Philosophie.
Er hält den Brief für unecht.

29) Staat 376 e ff., 410 c ff.
30) Staat 441 e; 401 e f. und Gesetze 653 a b.
31) Symp. 210 a ff.



212 Willy Theiler

bieten, zu den schönen Seelen und zu ihren Betätigungen; schon da steht darüber
das Wissen, die Vorbedingung, wie wir hörten, der Betätigung, als höhere Stufe,
aber darüber noch steht das Wissen von dem einen Schönen (schön im ästhetischen
und ethischen Sinne), das alles umfaßt. Es ist höchstes beseligendes Schauen, wenn
es plötzlich vor die Seele tritt : die Theoria als beglückende Lebensform ist entdeckt.

Da war nun das Tor geöffnet, daß Plato die pythagoreischen Zahlentheorien

würdigen lernte, mit Pythagoreern, die in Tarent politische Leitung mit
wissenschaftlicher Arbeit verbanden, kam er auf den Reisen nach Sizilien zusammen.
Noch wichtiger wurde, daß wohl auch nach dem Vorgang der Pythagoreer, die
die Astronomie in Verbindung mit Arithmetik, Geometrie und Musik trieben -
die Sphärenharmonie ist die Urform unserer Musik-, der Kosmos, das Weltgebäude,
in die Theoria eingeschlossen wurde. Die Philosophie wurde vom Menschen weg
an den Himmel hinauf getragen. Doch nun war es ein Himmel, in dem das moralische
Gesetz (um Kant zu variieren) herrschte, ein Himmel, dessen Bewegung von der
Einsicht und vom Wissen eines Geistes, einer Seele geleitet war. Die
«Himmelsbetätigung», die ordnungs- und seinsbewahrende Sternbewegung ist ein Abbild der
innern Denkbewegung, die im letzten Werk, den Gesetzen32), mit allen möglichen
Ausdrücken der Überlegung bezeichnet wird. Nun war das Reich der Natur und
der Zwecke (wieder kantisch gesprochen) vereinigt. Die Ordnung des Himmels
stand unter demselben Geistgesetz wie die tapfere oder gerechte Tat. Schönheit
umfaßte beides. Nur wo der ordnende Geist, den Plato im Mythus auch als

Weltschöpfer, Demiurg, einführte, gehemmt schien, wo Unmaß herrschte, war es nötig,
ein Gegenprinzip zu postulieren, die Materie (in der aber wieder gemäß der
mathematischen Atomlehre die geordnete Bestimmtheit weit reicht)33). Die Materie ist
vergleichbar den geistfeindlichen Mächten in der Menschenseele, Leidenschaften
und Begierden, die im Dialog Phaidros wunderbar im Bilde der unzureichenden
Seelenrosse dargestellt sind, im selben Dialog, der die Theorie des Geistes wegen
ihrer lebensbeglückenden Macht der Erhebimg göttlichen Wahnsinnes vergleicht34).

- Es kann nicht dargestellt werden, wie der alte Plato in zwei Richtungen die
Ideenlehre ausbaut, indem er ein allumfassendes Sein (Parmenides gibt den
Ausdruck) in Geschlechter und Arten unterteilt, wobei es, wenn es Leben und Geist

umfaßt, selber lebendig und geistig sein muß35) - oder wie er zuletzt36) die Ideen
als Zahlen faßt und über der Vielzahl das Eine ansetzt, den Urgrund jenseits
der Vielheit, dem Guten gleich : Sokrates und Pythagoras reichen sich die Hände.

Freilich, bis zum Schluß blieb ihm der Gedanke praktisch-staatlicher Neuschöpfung
lebendig, selbst nach dem Mißerfolg, den seine Pläne am Hof des jungen Dionysios
von Syrakus hatten, wie das Alterswerk der Gesetze bezeugt.

32) 897 a.
33 Tim. 53 c ff.
34) Phaedr. 246 a, 253 c 7, 249 d.
35) Soph. 248 e.
36) In der Vorlesung tifqI rov dya&ov, vgl. Aristoxenos harm. 30, 16 ff. Nachhall z. B.

bei Aristot. Eth. Eud. 1218a 19ff.



Plotin und die antike Philosophie 213

Bei Piatos Schülern ist dieser gesellschaftsumformende Wille verloren gegangen.
Aristoteles, der später Erzieher Alexanders des Großen war, zeigt in der im ganzen
verlorenen frühen Mahnrede zur Philosophie, wie ihm die Theoria glückhafte
Erfüllung des Lebens bedeutet37). Die Betätigung des betrachtenden Geistes ist
Endzweck, die Betätigung, êvégysux, ist in sich vollendet38). Die Erfahrung der
Überlegenheit dieserBetätigung, dieAristoteles in einem reichen, fastallen Wissensgebieten

hingegebenen Leben übte, kann nach ihm nur aus der göttlichen Lebensform

genährt sein. Für Gott gilt zuerst, daß Betätigung des Geistes Leben ist39),

ewiges Wirken (denn Gott ist nicht durch Materielles gehemmt) und glückseliges.
Sein Denken richtet sich auf sich selbst, ist Denken des Denkens, wie der
Ausdruck lautet, Denken und Gedachtes fällt in ihm zusammen40). Daß Gott zugleich
als höchstes Schönes41) die Liebe der Welt auf sich zieht, daß der Bewegungsprozeß

der Welt verglichen ist der Tatbewegung eines ethisch Handelnden, der durch
eine Schönes42) zur Willenswahl und so zum Handeln gelangt, sei nur angemerkt.
Es vereinigt sich so merkwürdig praktische und theoretische Betätigung gegenüber
Gott bezw. in Gott. Da, wo Aristoteles über das sittliche Tun handelt, freilich mehr
beschreibend a ls werbend, am Anfang derNikomachischen Ethik, knüpft er wieder

an die sokratische Frage nach einem leitenden Wissen an, das alle Aufgaben,
Werke der untergeordneten Einsichten einem obersten Ziele dienstbar macht43).

Wieder eine Etappe weiter sind wir in der Philosophie der Stoa. Die Weltseele,
Weltvernunft, die Aristoteles durch die zweckvoll formende Natur ersetzt hatte
(um nur jenseits von ihr den absoluten göttlichen Geist walten zulassen), spielt
noch eine Rolle (sie ist wie alles Seelische materiell, insofern schließt sich die Stoa
der vorsokratischen Anschauung an) ; im spätstoischen System des Poseidonios

gestattet sie die großartige Konzeption des einheitlichen lebendurchfluteten
Weltorganismus44). Wichtiger ist hier noch der Begriff des Logos, in dem Maß, Ordnung
und Geist ohne Bedürfnis nach moderner Scheidung zusammen gesehen werden.
Der Mensch soll ordnungsgemäß und harmonisch leben, seine ethische Tat liegt
im richtigen Wählen und Gebrauchen der der Nutzung freigegebenen weder guten
noch schlechten Dinge. Sehr deutlich ist hier die Übernahme von sokratischen

37) Benutzt von Jamblich protrept. 7; nachwirkend Eth. Nie. 1177 a 13 ff., 1178 b 3 ff.
38) Met. 1050 a 21 to ëoyov téXoç, r\ ô'êvégyeia (a 24 ygi)aiç) rà ëoyov. Sokratisch-pla-

tonische Formulierungen (vgl. Euthyd. 280 d e %giio&ai-xexTfjo&ai) bereiten auch die wichtige

aristotelische Unterscheidung von Akt und Potenz vor, zuerst im Protreptikos nach
Jambï. protr. 11, S. 56, 20 Pist. Vgl. W. Jaeger, Gnomon 1928, 633 f.

39) Met. 1072 b 27 r\ yào vov êvéçyeia Ccorf.
40) Met. 1074 b 34; 1075 a 3; 1072 b 21.
41) Met. 1072 a 28.
42) Eth. Eud. 1230 a 29 (Eth. Nie. 1115 b 23, 1119 b 16). Es gibt bei Aristoteles keinen

selbstschöpferischen Willen, sondern ein objektives «Schönes» wird gleichzeitig erkannt und
erstrebt.

43) Zur Stufenfolge der èmoxf^iai bis zur xooifiévr] xaïç XooiaXq (Eth. Nie. 1094 b 4)
Plato Euthyd. 291 c 8, 290 d 2 und innerhalb bestimmter Gebiete Gorg. 517 e, Grat. 390 b;
ferner Charm. 174 d e, Polit. 305 e. Das Problem der obersten emortf/ir] mit dem der
Evôatfiovla wie im protreptischen Euthydem auch in der Epinomis des Philipp von Opus
verbunden (Gnomon 1931, 349), aber nun mit ganz theoretischer Spitze.

44) Darüber vor allem K.Reinhardt, Kosmos und Sympathie, München 1926, 115 ff.



214 Willy Theiler

Motiven45). Aber nicht der Erfolg entscheidet; die Dinge sind Materie46) für die
freiwählende Betätigung. Sittlich wertvoll ist nicht das Ding, sondern die
sinnbewußte Betätigung47), sozusagen also etwas Ideelles, und eine Tat ist im Falle
und kraft der Richtigkeit auch immer vollendet. Schon drei Akte, sagt am Schluß

der Selbstbetrachtungen der Kaiser Mark Aurel48), sind das ganze Lebensdrama.

Anerkennt auch die Stoa die nach außen gerichtete politische Tätigkeit,
Hauptanliegen muß ihr, wie schon antiken Beobachtern auffiel49), die Ordnung des

Gemütes sein. Die Forderung geht immer mehr auf ein nach innen gerichtetes Leben50).
Dabei hatte die Stoa kein Bedürfnis, diese Sammlung nach innen, die Erfahrung
einer Lebensfenergie, die sich nicht nach außen verzettelt, an ein jenseitiges
Seelengeschick zu knüpfen. Das Handeln als solches, das sich nicht von äußern
Blendwerken, Ehre, Reichtum, Lust leiten läßt, nicht die seelische Quelle zieht die
Aufmerksamkeit auf sich. - Es fehlt das Schwelgen in psychologischen Spekulationen,

die Frage der Unsterblichkeit der Seele verrät keine Leidenschaft der

Beantwortung, wenn wenigstens die spätem Stoiker wie Mark Aurel auf die
Gleichgültigkeit bei den Gründern der Lehre schließen lassen.

Das wird nun anders im Neuplatonismus ; ihm wenden wir uns zu. Wir haben
schon die wichtigsten Fäden in der Hand, die in ihm zusammenlaufen: die
platonische Lehre von den Ideen und der Seele und vom Aufstieg zum höchsten
Schönen und Guten, dazu in platonischer Interpretation den parmenideïschen
Seinssatz, Identität von Sein und Denken aussagend, ferner den aristotelischen
Preis des tätigen, sich selbst denkenden, höchstes Leben erfüllenden Geistes, die
stoische Mahnung zur Innenrichtung des Lebens neben ihrem Dogma von der

organischen Einheit der Welt. Nicht nur philologische Ableitungssucht führt zu
dieser Zusammenstellung, Plotin selber bezeichnet einmal seine Lehre als bloße

Interpretation Piatos51), und die Dogmen der alten griechischen Philosophen,
der göttlichen, der glückseligen Männer - so tituliert er sie52) mit romantischem
Rückwärtsblick - sind für ihn verbindlich, höchstens sind sie manchmal nicht
genügend explizit, damit die Nachwelt auch noch zu arbeiten hat53). Dazu gibt
der Schüler Plotins, der bekannte Christenfeind Porphyrios, in dessen Ausgabe,
in 6 X 9 Schriften geteilt, wir Plotin lesen, in der die Ausgabe einleitenden Lebens-

45) Mit dem Stoikerbericht bei Sext.Emp.adv.math.il, 61 oder Epiktet 2, 5, 3 ff.
vgl. Plato Euthyd. 281 a 8, e 3. Gut darüber E. Grumach, Physis und Agathon in der
alten Stoa, Berlin 1932, 28 ff.

46) Mark Aurel 7, 68, 3; Epiktet 1, 4, 20; 1, 29, 2 u. a. Die Jigoaîgemg èXev&éga 1, 4, 18:
Mensch sein heißt, sich nicht vom Stoff zwingen lassen.

47) êvégyeta Epikt. 2, 16, 15 ff. Am interessantesten über die actio und ihre concordia
Cicero fin. 3, 21 f., 24.

48) èv T<îj ßup rd rota ökov to ögäfid êon vgl. 11, 1, 2.
49) Seneca tranq. 1, 10; Dio v. Prusa 47, 2; Plutarch Stoic, rep. 1033 b.
50) Seneca tranq. 14, 2, vit. beat. 8, 4; ep. 7, 8; Mark Aurel 4, 3, 2; 7, 59 u. a. ; Epikt. 1,

4, 18 ânooràç tü>v èxtoç êm rf)v nooaioeaiv ETieaToaJiTai.
61) VI, 8, 12 (Zeilen nach Bréhier) [150, 23] (in eckigen Klammern Seiten und Zeilen

von Müller); vgl. H.-R. Schwyzer, diese Zeitschr. oben S. 87.
52) III 7, 1, 14 [244, 21], III 7, 7,12 [251, 31], II 9, 6, 36 [140, 1] ; die Welt verschlechtert

sich allmählich, II 3, 16, 27 [101, 7].
53) V 8, 4, 53 [208, 9], IV 8, 1, 16 [124, 24] (nag' avrw).



Plotin und die antike Philosophie 215

beschreibung seines Lehrers das ausdrückliche Zeugnis, daß in seinen Schriften
auch verborgen stoische und aristotelische Lehren liegen, und er nennt namentlich
eine große Zahl von Kommentaren, z. B. die des Numenios, die Plotins
Vorlesungen zugrunde gelegt wurden54). Überaus lebendig tritt uns überhaupt in der

Lebensbeschreibung der Lehrbetrieb entgegen, Lektüre der Klassiker und
Erklärungen des Meisters. Hübsche Einzelzüge, wie etwa, daß ins Kolleg ein Maler
hineingeschmuggelt wurde, weil Plotin nicht einem Maler sitzen, kein Abbild
eines Abbildes gestatten wollte55), müssen wir natürlich hier beiseite lassen. Neben
dem fast nüchternen Vorlesungstrieb läßt Porphyrios auch die religiös exaltierte
Stimmung des Kreises, von der allem nach freilich die Schüler mehr ergriffen
sind als der Meister, vor Augen treten; Orakel, Traum, Geisterbeschwörung,
Zeugen metapsychischer Erfahrungen, scheinen den Schülerkreis in Rom mit einer

magischen Mauer von der bewegten politischen Umwelt abzuschließen. Es ist die
Zeit des Kaisers Valerian, der in persischer Gefangenschaft endigte, und seines

Sohnes Gallien, dunkelste Epoche des Reiches, bevor Diocletian und dann
Constantin noch einmal die Reichsherrschaft zusammenraffen. Politik war den Pla-
tonikern, wie sie sich nannten, das Feld des Unrechtes, von dem sie sich zurückzogen

und vornehme Römer abhielten56). Und wenn es einen Augenblick schien,
als ob Plotin und seine Genossen dank der Freundschaft mit Kaiser Gallien und
seiner Gemahlin Salonina eine Philosophenstadt - vielleicht auf dem Boden des

früher zerstörten Pompeji - gründen könnten57), so wäre wohl eher ein antikes
Herrenhut als ein Gebilde praktischer Herrschaft daraus geworden. Von der Sorge
Plotins um verwaiste Kinder berichtet Porphyrios58), wie die Eltern im Sterben
sie ihm, dem heiligen Wächter, übergaben und so sein Haus mit Zöglingen füllten.
Aber nach dem Tod des dem Senat verhaßten Gallien zerstoben die Freunde59),
zwei Jahre darauf, 270 nach Christus, starb Plotin verlassen. Einer seiner Freunde
und Mitschüler schon beim Lehrer Ammonios Sakkas, Longin, brachte es zum
Minister bei der Königin Zenobia von Palmyra (hat also doch einen Funken
aktiver Politik Piatos bewahrt) und wurde von Kaiser Aurelian mit der Königin
gefangen und verlor im Jahre 273 das Leben.

Ammonios nannten wir vorhin, den Lehrer Plotins und Longins in Alexandria,
Lehrer auch des großen christlichen Gelehrten Origenes60). Er ist für uns ein großer
Schatten. Als Plotin unbefriedigt von einem zum andern Philosophielehrer ging,
kam er auch einmal mit Ammonios zusammen, und es blitzte in ihm auf : den hab
ich gesucht, und er blieb 11 Jahre bei ihm wohl bis zum Tode des Ammonios ; dann

M) Vit. Plot. 14. — Die Vita sucht mehr noch als die Kaiserbiographie Suetons äußere
Dokumentierung durch zeitgenössische Aussprüche, Gedicht- und Briefstellen, ferner
Schriftenkataloge usw.

") V. Plot. 1.
56) V. Plot. 7.
57) V. Plot. 12; vgl. F. Heinemann, Plotin, Leipzig 1921, 121.
68) V. Plot. 9.
B9) M. Wundt, Plotin, Leipzig 1919, 43 ff., Alföldi, 25 Jahre Röm.-Germ. Kommission,

Berlin 1930, 29 ff.
60) RE. 18, 1039.



216 Willy Theiler

schloß er sich 244 einem Zug des Kaisers Gordian III. nach dem Osten an, um die
indische Philosophie kennenzulernen: es fehlten also verstiegene Gedanken
nicht. Nach dem Mißglücken des Unternehmens konnte er gerade noch fliehen,
und er ging nach Rom61). Ammonios hat gewiß dem Ausgleich platonischer,
aristotelischer, stoischer Lehre vorgearbeitet, sein Bemühn um die Verbindung der

platonischen und aristotelischen Lehre ist uns bezeugt62) (geschrieben hat er nichts).
Er setzte damit nur ein Unternehmen fort, das wir in der vorneuplatonischen
Schultradition seit Ciceros Lehrer Antiochos von Askalon verfolgen können.
Numenios aus dem syrischen Apamea, dessen Namen Porphyrios unter den
Kommentatoren nannte, auf die Plotin in seinen Vorlesungen zurückging, steht
im Zusammenhang dieser Tradition, 100 Jahre vor Plotin. Er hat aus eigenem
übernatürlichem Erleben63) Anregungen zu tiefenpsychologischen Allegoresen
geschöpft, Orientalisches und Griechisches vermischend (Plato war ihm ein
attisch redender Moses). Aber sein Buch über das Gute, von dem uns der Kirchenvater

Euseb Auszüge gibt, ist durchaus eine philosophische Leistung. Im Guten
sah er den obersten Gott, den unbekannten, in Untätigkeit verharrenden, dem er
den Demiurgen unterordnete64). Das hatte bis dahin niemand gewagt, so nahe es

lag, die Lehre aus Plato herauszulesen. Nur stoische Allegorese konnte etwa Hermes

als Schöpferkraft dem Allgott Zeus zur Seite stellen65), und Philo von
Alexandria bezeichnete in Weiterbildung zugleich von jüdischen Spekulationen den

Logos-Weltschöpfer als den zweiten Gott66). Numenios kannte Philo, vielleicht
kannte er auch Gnostiker, die den Demiurgen weit unter den Urgrund setzten,
kannte er Markion, bei dem der gerechte, strafende Gott, der Judengott, der
Schöpfer, neben dem Guten Gott stand67). Es drängen sich in der Zeit Mark
Aurels ähnliche Lösungen zusammen, daß Abhängigkeitsverhältnisse hinüber und
herüber schwer festzustellen sind68). Die Stellung Plotins ist interessant. Scheinbar

konnte er gern Numenios beistimmen. Er setzte an die Spitze auch das

unaussprechliche, untätige Gute69), darunter den Geist. Aber Numenios hatte die

Unvorsichtigkeit, die, wie es scheint, erst von Plotin (oder Ammonios endgültig
überwunden wurde, sein oberstes Prinzip schon Geist, ersten Geist70) zu nennen.
Also stand es eigentlich parallel Plotins zweitem Prinzip (das aber gerade nicht

#1) V. Plot. 3.
®2) Hierokles bei Photios 461 a 31 ff.
®3) Makrob in Somn. Scip. I 2. 19. Zu Numenios R. Beutler, RE. Suppl. 7, 664 ff. ;

Puech, Mél. Bidez 1934, 760 ff.
64) Euseb pr. ev. 11, 18.
®5) Wenn Mercurius ratio penes deum (Seneca ben. 4, 8, 1) der ratio faciens (Sen. ep

65, 12; vgl. Tertull. apol. 21, 10), dem /.ovo; noimixoi; (Porphyrios bei Euseb. pr. ev. 3,
11, 27), geglichen wurde.

®6) Fr. bei Euseb pr. ev. 7, 13, 1.
®7) Vgl. besonders Epiphanias panar. 42, 3, 1 f. und Tertull. adv. Marc. 1, 15.
®8) Jedenfalls steht das System der Peraten (Hippolyt refut. 5, 17, 2. 7) dem des

Numenios nahe.
®9) âvevÉQyrjroç V 6, 6, 3 [198, 24] zusammen mit III 8, 11, 8 [275, 23], VI 7, 40, 24

[412, 31]. Hebes deus Markions ironisiert von Tertull. adv. Marc. 5, 19, S. 645, 17 Kr.
70) Wie Aristoteles, gegen den ausdrücklich Plotin polemisiert V 1, 9, 7 [151, 14].



Plotin und die antike Philosophie 217

tätigkeitslos war, sondern wie bei Aristoteles vollendete Tätigkeit), und das

folgende Prinzip bei Numenios, der zweite, demiurgische Geist, war überflüssig.
Die Heftigkeit der Polemik in Plotins Schrift gegen die Gnostiker71) erklärt sich
wohl aus dem Bestreben, an einem einfachen Fall gegen den gnostischen Unfug

zahlreicher Zwischenglieder, der Äonen, Stellung zu nehmen. Zugleich wollte
er dem ersten und einzigen Geistprinzip die Schöpfung der Welt zuweisen, um
damit der gnostischen Abwertung der sichtbaren Welt einen Riegel vorzuschieben.

Er meinte auch, so in Ubereinstimmung mit Plato zu sein, kein unwesentlicher
Punkt, der erst im Neuplatonismus auftritt, daß freiem Denken durch sozusagen
ein heiliges Buch Schranken gesetzt sind72). - Schönheit und Ordnung der Welt
scheinen Plotin geistnahe zu sein. Da bricht in ihm abgeklärtes griechisches
Naturempfinden hervor. So kann er in einer Abhandlung73), die der Gnostiker-
schrift kurz vorangeht -Porphyrios hat uns die zeitliche Reihenfolge verzeichnet -,
die wunderbare Lebensfülle unserer Welt schildern, so kann die Gnostikerschrift
grimmig gegen die sich wenden, «denen es beliebt, auch die Geringsten ihre Brüder
zu nennen, die aber die Sonne und die Gestirne am Himmel nicht wollen Brüder

nennen, auch nicht die Weltseele, mit rasendem Munde»74), grimmig sich wenden

gegen die Rufer: Du bist besser als der Himmel, ohne einen Finger zu rühren75).
Und so ist die Schrift z. T. eine Vorbereitung der Sonderabhandlung über die
Providenz, die der Verteidigung des Werkes des Demiurgen und der Erklärung
der Ungleichmäßigkeiten des Lebens dient. Stoische Gründe treten auf: Armut,
Tod usw. sind keine Übel für den, der ein höheres Leben kennt, gehören höchstens

zu einem Übungsspiel mit Siegen und Niederlagen76). Wo aber eine Schuld im
Menschen liegt, ist nachfolgende Strafe nicht als Übel zu bemängeln, so wenig wie
Polizeibuße in einer Stadt77). Richtig ist es, heißt es78), daß ein Gesetzgeber es

zuläßt, daß faule Knaben durch tüchtige zu Schaden kommen zur Strafe für ihre
Faulheit. Gesund altgriechisch klingt es: Sich zu retten aus Krieg gebietet das

Gesetz mittels Tapferkeit, nicht mittels Gebet, sowenig man Früchte erntet mittels
Gebet statt durch Landanbau. Und: Schlechte herrschen bloß dank der Feigheit
der Beherrschten, und das ist gerecht79). - Markion hatte nicht so sehr die unzu-

71) II 9, 1, 27 [134, 7]. Diese Gnostiker stehen insofern Numenios nahe, als sie (nach
Plotin II 9, 6, 16 [139, 12] von Plato Tim. 39 e 7 ausgehen wie Numenios bei Proklos in
Tim. III 103, 28 Diehl.

72) Insofern die Seele die intellegible Form in unserer Welt abbildet, lag es nahe, ihr das
ôrjfiiovQysïv zuzuschreiben, wie es Plotin ohne Arg selbst in der Gnostikerschrift II 9, 18, 16
[157, 14] tut. Vgl. Porphyrios bei Proklos in Tim. III 306, 32.

73) IV 4, 36, 7 ff. [79, 9 ff.].
74) 119, 18, 17 [157, 14], ähnlich II 9, 5, 8 [137, 28].
75) II 9, 9, 58 [145, 14].
76) II 9, 9, 14 [143, 33], III 2, 15, 39 ff. [186, 23 ff.] ; da im Zusammenhang andere

Bilder: Waffentanz- und Theaterspiel. Selbst Städteeroberungen sind bloß
Kulissenänderungen mit Klageszenen (dazu: ov% f) ëvôov yn>%ri, âk/.' rj âv&na'jjiov axià xai oifiûjÇei
xai ôôvQsrai). Zur Städtezerstörung vgl. den Spruch (I 4, 7, 21 [31, 39] den Augustin
nach der Vita des Possidius 27 hochhielt.

771 TT Q Q 18 ri44 41

78) VIII 2,' 8, 21. 37. 51 [179, 26; 180, 10. 25].
79) Es folgt eine Polemik gegen den zu weitgehenden christlichen .-rpövoia-Begriff.



218 Willy Theiler

reichende Schöpfung als gerade das Problem der strafenden Gerechtigkeit,
Zeichen gestörter Weltordnung, zur Abtrennung des Demiurgen geführt, des

Gesetzgebers, den der Gnostiker in seinem Antistrafkomplex besonders beargwöhnt80) :

Der Grieche sieht gerade im Gesetz81), in einem freilich die Natur erfüllenden
Gesetz die Ordnung verwirklicht ; Gesetzmäßigkeit ist Ausdruck des ordnenden
Geistes, nicht der Knechtschaft wie beim Gnostiker, bei dem die geschichtsphilo-
sophische Schau: jüdische Hörigkeit unter dem Gesetz gegenüber christlicher
Freiheit in Rechung zu stellen ist82).

Für Plotin umfaßt das Gesetz alle Kausalreihen unserer Welt. Auch die Tat des

Menschen, der selber dank der Freiheit der Entscheidung Prinzip einer Reihe

ist, ordnet sich mit ihrer Folge dem gesetzmäßigen Zusammenhang ein83). «Keiner
entflieht dem, was er auf Grund ungerechter Taten leiden muß ; unausweichlich
ist das göttliche Gesetz»84), und «mit lautlosem Tritt geht alles nach dem Recht,
dem niemand entfliehen kann, auf das der Schlechte nicht merkt, er wird aber

geführt und weiß es nicht, wohin er im All gebracht werden muß»85). Altgriechische

ethische Weisheit, daß leiden muß, wer getan hat86), verbindet sich mit
dem Bestreben, die Einheit der Welt zugleich mit ihrer vollen Harmonie zu
wahren. Harmonie ist Bewältigung des Gegensätzlichen87). Wenn der
Weltdichter, der Weltregisseur einen Logos, ein Textbuch, abspielen läßt, das viele

Kämpfe in Harmonie auflöst, so können doch die Schauspieler gut oder schlecht

spielen (sind nicht bloß Marionetten), und Ehre oder Ehrentziehung ergeben sich

von selbst88). Freiheit89) und Weltnotwendigkeit, Moral und Natur sind von ein
und demselben Logos, Ordnungsgesetz zusammengehalten. Auf neuem Plan er-

80) Das gnostische Problem und die gnostische Gefahr waren innerlich endgültig
überwunden durch Augustin civ. dei 19, 13: bonum dei, quod illi (dem Teufel, dem Repräsentanten

des Schlechten) est in natura, non eum subtrahit iustitiae dei, qua ordinatur in
poena.

81) Plot. V 9, 5, 28 [221, 30] o vovç oîov vofio&érrjç ngœroç, fiäXXov ôè vôfioç avroç
rov eîvat. Der Name vo/uo&érrjç für das zweite Prinzip auch bei Numenios nach Euseb pr.
ev. 11, 18, 17.

82) Nach Adamantios dial. 4, 26 v. d. Sande Bakh. rj âya&fj ào%rj riäv Xgiariavwv ägyei,
fj ôè ôrjfiiovoyixt] râ>v 'Iovôauov, rj ôè novrjoà rcôv èfhixâyv, vgl. 4, 16.

83) III 2, 10, 17 [182, 20], III 1, 8, 4 ff. [168, 30 ff.]. Die Seele als dgxv auch II 3, 15, 20
[100, 4], III 3,4, 13 [195, 31] ; davor über eine zeugende und eine zurechtrückende ngovoia;
hübsch dann III 3, 5, 29 ff. [198, 1 ff.] olov iv évi odifiari, vyieîaç Ôo&eîorjç xarà noôvoiav roiJ
Çiôov, yevofiévrjç rofifjç t] ôAco; rgavjuaroç tkD.lv èrpe^fjç ô Xôyoç 6 Ôiolxojv (die zweite noô-
voia) awaTiroi xai owdyoi xai icöro xai ôioo&oïro ro novrjaav c. 5 ist sonst wichtig.

M) IV 3, 24, 8 [33, 5].
85) IV 4, 45, 27 [87, 14].
86) ôgdaavri na&eïv, rgiyégan> fiv&oç rdôe (payvel, Aischylos Choeph. 312.
87) Im vor]To~ xôo^oç ist Harmonie nicht nötig, da es keine Gegensätze gibt, navra ôfiov,

vgl. Plot. III 2, 1, 26 ff. [171, 10 ff.]. Unsere Kriege sind nur Ausdruck der naturnotwendigen,

sozusagen metaphysischen Gegensätzlichkeit unserer Welt, III 2, 16, 32 [188, 11].
88) III 2, 17, 32 ff., 47 f., 57 [190, 4 ff., 20 f., 31].
89) Eigentlich frei ist nur die reine obere Seele, III 1, 9, 9 ff. [169, 18 ff.], wenn auch der

Körper ein Hindernis ist, III 1, 8, 9 [169, 1]; vgl. VI 8, 15, 23 [433, 31]. Das Strafwürdige
ist nicht éxovaiov im eigentlichen Sinn, IV 3, 24, 15 [33, 11], IV 8, 5, 8 [129, 25]; I 8, 4, 10
[60, 6]; III 2, 10, 7 [182, 10]: â/iagria dxovaiov, und trotzdem ort avroi noiovai, ôià rovro
xai avroi äfiaordvovOL. Vgl. Manilius 4, 108 ff. Wenn nur die (untere) Seele sich verfehlt



Plotin und die antike Philosophie 219

scheint der platonische Gedanke der Übereinstimmung der Reiche der Natur und
der ethischen Werte. Freilich, Plato dachte nicht an die Bereiche, die der menschlichen

Störung unterliegen. Indem diese bei Plotin in den Blick treten, gibt er dem
alten Bild vom Gesetz90), das alle Fälle berücksichtigt, ohne daß eine Überlegung
im einzelnen Fall nötig ist91), das Ehre und Ehrentziehung festsetzt, so daß alles

in einem automatischen Gang zur Harmonie strebt92), sozusagen eine natürliche
Fundamentierung durch den stoischen Gedanken der einen Gesamtseele. Er löst
damit auch die Schwierigkeit des Rechts- und Strafproblems, das der sichtbaren,
seelendurchfluteten Welt angehört: alle Störungen rufen wie in einem lebendigen
Organismus nach der passenden Abwehrkraft unbewußter Sympathie der Teile. Es

gibt eine Mitwahrnehmung von allem mit allem93). Die Magie, soweit sie gültig
ist und nicht naturwidriger Trug wie bei den Gnostikern, baut auf der Sympathie
der Weltseele94). Was wir gewöhnlich Sympathie nennen, Mitfreude und Mitleid aus
natürlichem Hang, ist nur ein Sonderfall der Wirkung der einen Seele95). Auf die
innere Wahrnehmung wird auch einmal Gesicht und Gehör zurückgeführt. Der
Wahrnehmungsprozeß geht im Grunde nicht nach außen, sondern vollzieht sich

innerhalb des Gehäuses der Gesamtseele96). Ja, man kann formulieren: Sinnliche
Wahrnehmung gibt es nur, soweit Seele da ist. Und wenn kantisch ausgedrückt
Raum und Zeit die subjektiven Bedingungen der Erscheinungen sind, so heißt
es plotinisch, Raum97) und Zeit98) gibt es nur im Wirkungsbereich der Seele. Mit
dem Raum, nach dem Verlassen des intellegibeln unräumlichen Bereiches, ist auch
die Materie da; sie ist gleichsam der Schatten der Seele99). Eine Wahrnehmung
heraus aus unserem Kosmos d. h. dem seelisch einheitlichen Raum ist so nicht

(II, 9, 9, 13 [143, 33]), so trifft Strafe auch nur die untere Seele, vgl. I 8, 4, 8 [60,4], II 3, 9, 9
[94, 24], II 3, 10, 5 [96, 2]. Nur die untere Seele ist durch die Körperverbundenheit nahe der
bösen Materie. Die Lehre von der Verderbtheit der Seele (bei Christen und Numenios, der
nach Chalcidius 297 eine böse Weltseele annimmt) wird abgewiesen, I 8, 5, 26 [61, 25]. -
Die höhere, reine Seele bleibt eigentlich immer «oben»: IV 8, 8,3.12 [132,22. 32], III 4, 3, 25
[205, 14] u. a. : im Reich Gottes, würde Kant sagen, und damit auch die Freiheit verbinden.

90) [Aristot] 7i. xoof.iov 400 b 13 ff. (danach Maximos Tyrios 71, 22 ff. Hobein), [Plutarch]
de fato 569 e, 570 c d; Philo de prov. 2, 82. Viel bedeutsamer noch ist für Plotins Gedanken
das großartige Mythologem Piatos Gesetze 903 b-904) von Gott, der mühelos wie ein
Brettspieler die Menschen nach den willentlichen Wandlungen ihres moralischen Charakters
an den richtigen Platz setzt, oder sie setzen sich selber hin xarà rrjv rrjç dnaofiévgç vô/iov.
Das wirkt nach z. B. auch in der Providenzschrift III 2, 4, 23 [175, 6], c. 6, 18 [177, 18],
c. 8, 28 [180, 1], c. 13, 27 [184, 12], 17, 23 [189, 29] usw.

91 Gegen einen solchen Xoyiafiôç, eine solche Jiooaigeaiç im Weltlauf wendet sich Plotin
immer. Interessant der Vergleich IV 4, 33, 11 ff. [75, 3 ff.]: Ein Tänzer wählt nicht die
einzelne Figuration eines Gliedes; diese ordnet sich vielmehr zwangsläufig der Gesamtintention

ein.
92) IV 4, 39, 7 [81, 25].
93) IV 4, 45, 8 [86, 28] xai olov owaîo&rjoiç Tiavroç tiqoç 7iâv.
M) IV 4, 40, 1 [82, 13] gegenüber II 9, 14, 2 ff. [150, 22].
95) IV 9, 3, 1 [135, 10].
96) IV 5, 5, 29 [95, 5] mit c. 3, 36 [92, 25].
97) IV 3, 9, 22 [18, 19], II 9, 17, 7 [155, 12].
98) m 7, 11, 27 [258, 12].
99) I 8, 14, 51 [70, 30] (Überlief.), III 9, 2 (3), 12 [278, 30], III 4, 1, 10 [201, 11]; vgl.

auch II 4, 12, 11 [112, 33] tôtioç varegoç rfjç vÀrjç.



220 Willy Theiler

möglich100). Die Zeit aber ist Leben der Seele (im Geist gibt es nur Ewigkeit),
und insofern die Seele eine ist, ist auch die Zeit überall dieselbe101).

Die Seele darf als eigentliche Mitte des plotinischen Systems bezeichnet werden.

Ihre Mittlerstelle, Dolmetscherrolle102) wird oft hervorgehoben. Sie ist Königin
der uns zunächst gegebenen sichtbaren Welt, des mundus sensibilis, und als

solche mit dem bisher behandelten teleologischen Problem - das ein Problem des

mundus sensibilis ist - befaßt ; sie steht am Rand der geistigen Region, die Plotin
in einem Ableitungsbestreben, das Plato noch fernliegt, in drei sog. Hypostasen,
das unaussprechliche Eine oder Gute, die geballte Vielheit des schöpferischen
Geistes, der zugleich sein Objekt, das Sein, ist, und die Seele teilt, in dieser wieder eine

überlegende, wahrnehmende und vitale unterscheidend, abnehmende Helligkeitsstufen103).

Die unterste Stufe erzeugt die körpernahen Leidenschaften ebenso wie
die Formen unserer körperlichen Welt. Die Seele gestaltet die sichtbaren Götterbilder,

die Sterne, wie auch die Menschen und Tiere, weckt auf den regungslos

daliegenden Himmel, wie der Sonnenstrahl am Morgen eine Wolke aufleuchten
läßt104).

Aber die Seele hat nicht nur ein Gesicht nach unten, sie hat auch ein Gesicht
nach oben. Zwar wird mit geradezu pedantischer Strenge immer wieder als

naturgemäß die Stufenfolge der Hypostasen hervorgehoben, wird immer wieder die

Naturnotwendigkeit der absteigenden Linie, um antiteleologische Folgerungen
abzuwenden, unterstrichen: die Kraft des Einen muß sich zuerst im Geist, dann

in der Seele zeigen, schließlich in dem von ihr organisierten mundus sensibilis,
der nach dem Axiom abnehmender Seinserfülltheit des Erzeugnisses gegenüber dem

Erzeuger nicht vollkommen sein kann105) und doch immer noch ein Wunder ist106).

Aber im Grunde geht das ganze philosophische Bemühn Plotins darauf hinaus,
diese Stufung aufzuheben, gebietet Aufsteigen zur Urstufe schon im irdischen

10°) IV 5, 8, 1 [98, 9] nach c. 3, 15 [92, 3].
101) IV 4, 15, 2 [53, 21], III 7, 11, 43 [258, 29], III 7, 13, 65 [263, 14]. - Mit der Zeit

verbunden gibt es auch Gedächtnis und diskursives Denken nur im seelischen Bereich, IV 4,
3, 3 [43, 30], IV 4, 1, 11 ff. [41, 33 ff.].

i°2) iy 3( 19 [21, 8] rpv%rj èQfir^vevTixrj.
103) Herausgehoben sei die Hypostasenbehandlung innerhalb der zusammengehörigen

Schriftfolge (R. Harder, Hermes 71, 1936, 1 ff.) III 8, V 8, V 5, II 9. Aufsteigend von der
tpvaiç als unterer Seite der Seele behandelt III 8 zusammen Seele, Geist, Eines (oder Gutes,
gemäß Piatos Altersvorlesung, vgl. Anm. 36); V 8 das Geistreich des Schönen (davon unten),
V, 5 das Eine, II 9, ausgehend von der Ablehnung einer größeren Zahl von Hypostasen
(oben S. 8 f.), hauptsächlich den Bereich der Seele. Porphyrios riß die Stücke auseinander
und paßte sie, so gut es ging, seiner Schriftenanordnung nach einer traditionellen Folge
Ethik-Physik-Psychologie-Metaphysik (I; II f.; IV; V f.) ein; aber eine solche
Thementrennung anerkannte Plotin nicht.

104) V 1, 2, 1 ff., 16 ff. [142, 11 ff., 26 ff.]. Plotin trennt ausdrücklich den Formungsakt
vom Zeugungsakt des Räumlichen und Körperlichen III 9, 2 (3), 15 [279, 1], IV 3, 9, 26
[18, 23].

105) III 8, 5, 17 ff. [268, 12 ff.], III 8, 9, 42 [273, 32], III 3, 3, 30 [195, 10].
ioe) Xur der letzte Akt, der Abfall der Seele vom Rang der Gesamtseele und der Verlust

der Mitverwaltung des Alls wird dem Naturzwang entzogen und dem Willen der sich zu
ihrem Unheil individuierenden Seele anheimgegeben: V 1, 1, 4 [141, 6], V 1, 5, 2 [146, 4],
IV 4, 3, 1 [43, 28], IV 7, 18 (13) 11 [122, 23], III 7, 11, 20 [258, 5], III 9, 2 (3) 10 [278, 28];
einmal vom vovç III 8, 8, 34 [272, 6].



Plotin und die antike Philosophie 221

Dasein, der kurzen Episode eines jenseitigen Seelendramas mit periodischen
Abstürzen und Erhöhungen107). Wie aber die Seele auch in der Leiblichkeit durch
Hinwendung zum Körperlichen tiefer stürzen kann, so vermag sie umgekehrt auch

aufzusteigen, freilich nicht in einem intellektualistischen Sprung, sie muß sich
selber finden, das physische Herabgeworfensein überwinden. Die Seele muß sich

von der Zerstreuung im «Andern» zurückziehen, darf nicht dem Körper und den
damit verbundenen Leidenschaften folgen, sie muß sich auf die individuelle
Mitte konzentrieren, muß sich reinigen, innerlich die Tugenden üben (die zunächst
der Seele angehören). Damit macht sie sich den Weg frei zu höherem Erkennen.
Es geht nicht auf die Weise der Gnostiker - hier hebt Plotin die Antike vom Orient
ab -, die ein magisches Gottgleichsein proklamieren, aber keine Seelenpflege und
-reinigung kennen, und doch: ohne wahre Tugend ist Gott ein bloßer Name108).

Der Mensch wird durch seelische Erfahrung inne, daß sich hinter der sichtbaren
Welt in ihm ein unendliches Kraftreservoir erschließt; als Seele ist er die Gesamtseele.

Er hat alle Möglichkeiten in sich, und nur die Beschränkung durch den

Körper läßt einen großen Teil ruhen, so wie in einem Lebewesen die einheitliche
Gesamtwahrnehmung durch die Beschaffenheit der Organe zum beschränkten
Hören, Sehen usw. wird109). Ja, die immer wirkenden Energien werden nur nicht
alle apperzipiert110). Die Seele ist der Begriff aller Dinge, und zwar auf Grund der
erwähnten Mittelstellung der letzte von den geistigen Dingen, der erste von den

sinnlichen111), und so ist die Wahrnehmung eigentlich nur das Aktivieren oder,
wie Plotin auch schön sagt112), Aufleuchtenlassen der innewohnenden Formen (so
daß das erkenntnistheoretische Problem, wie äußere Wahrnehmung möglich ist,
auch auf diese Weise gelöst wird) und das Gedächtnis ihre Kräftigung zur steten
Bereitschaft. Daher schreibt Augustin113): Und es gehen die Menschen zu
bewundern die Höhen der Berge und die unendlichen Fluten des Meeres und das

breite Strömen der Flüsse und des Ozeans Umkreis und die Bahnen der Gestirne
und verlassen sich selbst. Petrarca114) schlug, als er an einer Wende der Zeit den
Mont Ventoux bestiegen hatte, zufällig diese Stelle auf, und der forschend nach
außen gerichtete Fernetrieb wurde ihm selber unheimlich.

Indem aber Plotin weitergeht, im Menschen auch die ewigen ideellen Wesenheiten

vorfindet und davon spricht, daß der Mensch selber die höhere geistige Welt,

i°7) jy 3^ 12, 27 [22, 12], VI 2, 16, 3 [333, 27]. Wohl gegen die Christen ist gerichtet
III 6,5, 72 [227, 27] rj ô'âÄrjihvr} êyQrjyoooiç àXrj&ivrj âno au>/iaxoç, ov jinxà odtfxaxoç, âvdaraaiç.
Im übrigen vergleicht auch Augustin conf. 9, 25 in einer neuplatonischen Schilderung des
Aufstiegsweges momentane Gottschau im Diesseits mit der dauernden im Jenseits.

108) II 9, 15, 26 ff. [152, 30 ff.]. Über die Jiaoaoxevrj (vgl. VI 7, 34, 11 [406, 7]) sonst
VI 9, 7, 1 ff. [450, 1 ff.], V 3, 9, 3 ff. [166, 13 ff.], I 6, 9, 2 ff. [53, 5 ff.].

109) IV 3, 3, 17 [11, 31].
no) V 1, 12, 6 [153, 27], IV 8, 8, 5 [132, 24]; über die wahre, oben bleibende Seele

vgl. Anm. 89.
lu) IV 6, 3, 5 [101, 24].
112) IV 6, 2, 6 [101, 1], c. 3, 17 [102, 3]; c. 3, 30 [102, 16].
113 Conf. 10, 15.
114) Wie er in der berühmten Epistel fam. 4, 1 schildert.



222 Willy Theiler

der mundus intellegibilis, ist115), kann er so auch kühn sagen: Sich selbst sehen

heißt das Seiende sehen und umgekehrt116). Damit sind die Ideen Piatos in den

Strom der seelischen Selbsterfahrung hineingelegt. Bei Plato spielt dieser Gedanke

noch keine Rolle117). Die Tugend, die ihn zur Entdeckung des Ideenreiches führte,
ist allerdings an die Seele gebunden, die Seele wird umgekehrt als ewig erwiesen

durch diese Verwandtschaft mit Tugend und Idee, oder im Staat kann die richtige
Seelenverfassung Urbild der Staatsverfassung sein, aber das hat keine Bedeutung
für das philosophierende Ich. Seele wie Idee stehen Piatos innerem Auge objektiv
gegenüber. Mehr kennt, wie wir wissen, die Stoa das Zurückwenden des Blickes

zum eigenen Innern, aber sie sinnt dank einem gewissen Lebensoptimismus118)
nicht dem bittern Sturz der Seele in die Leiblichkeit und einer innerlich erfahrenen

Wiedererhöhung nach, um daraus auf mächtigere Vorgänge außerhalb des

irdischen Daseins zu schließen, sie rekonstruiert sich kein jenseitiges Seelendrama.

Nach Plotin erfährt nun der seelische Strom die Begegnung mit dem Seienden

zugleich als Begegnung mit dem Schönen; der Neuplatoniker fühlt sich dabei in
Ubereinstimmung mit Plato (diese sucht er stets, nötigenfalls durch gezwungene
Ausdeutung) und sieht im früher angeführten Aufstiegsweg des Gastmahls die

Stufe der intellegiblen Welt, des Geistes, gleichgesetzt der des Schönen119). Der
Mensch kann in sich Schönheit finden, soll sich also bemühn, selber schön zu werden.

Wer sich gereinigt hat, wer, schön geworden, das Organ für das Schöne besitzt120),

empfindet vor ihm Staunen, süße Erschütterung, Sehnsucht, Liebe, Unruhe mit
Lust121). Aber freilich, ist die Schau des Schönen und der Wesenheit, wie sich

Plotin nach Plato ausdrückt, auch das Letzte, ist das Schöne nicht Fassade eines

noch dahinter Liegenden122) Wenn alles zum Guten strebt, d. h. im Hinwenden

zum nächst höhern Prinzip Erfüllung findet, die Seele scheint zu etwas Mächtigerem

als dem Schönen und dem Geist gewiesen zu werden, der metaphysische
Trieb123) sie auf ein Höheres (oder Innerlicheres, denn sie hat es in sich) zu leiten, das

Gute an sich. Vom Schönen, sagt Plotin, gibt es ein Erfassen bei Wissenden und
Wachen und ein Erstaunen und Liebeserweckung, das Gute ist auch Schlafenden

gegenwärtig und erstaunt nicht Sehende. Die Liebe zum Schönen bewirkt Schmerz,

115) III 4, 23 [203, 12], IV 7, 15 (10) 35 [120, 22].
116) IV 4, 2, 10 [43, 5], V 3, 6, 5 [162, 10]; emaxQaqriivai nooç to eïoco z. B. auch VI 9, 7, 17

[450, 17].
117) A. Drews, Plotin, Leipzig 1907, 95; K. H. Volkmann-Schluck, Plotin als Interpret

der Ontologie Piatos, Frankfurt a. M. o. J. 62.
118) Seneca ad Polyb. 9, 6 omnis vita supplicium est, ist kein stoischer Gedanke: Ti/nwotav

elvai tov ßiov Krantor bei [Plut.] cons, ad Ap. 115 b.
119) I 6, 6, 21 [50, 24], V 8, 9, 40 [213, 7].
12°) I 6, 9, 7 ff. [53, 10 ff.], c. 9, 31 [54, 3] im berühmten Vergleich mit dem sonnenhaften

Auge.
m) I 6, 4, 16 [48, 2]; vgl. II 9, 16, 46 [154, 29], VI 7, 31, 6 [402, 23].
122) I 6, 9, 38 [54, 10]. Die zeitlich erste Schrift Plotins überlegt noch den Zusammenfall

von xaÂov und âya&ov. Später trennt er bestimmt: VI 9, 4, 10 [445, 24], VI 7, 42, 18
[415, 17], V 8, 8, 5 [211, 11], V 8, 13, 11 [217, 7].

123) ëqjEOtç, das Wort auch bei Numenios, Eus. pr. ev. 11, 18. 12. Plotin stellt fest, daß
das Gute erstrebt (ê<perôv) sei, nicht das Erstrebte das Gute, VI 7, 25, 16 [397, 11] nach
c. 19, 1 [392, 9] und c. 24, 4 [396, 1].



Plotin und die antike Philosophie 223

weil man sehend trachten muß Das Gute ist mild und lieblich das Schöne

aber bewirkt Erstaunen und Erschütterung und mit Schmerzlichem gemischte

Lust, ja es zieht auch ab vom Guten, die davon nicht wissen, wie vom Yater
abzieht das Geliebte124), eine tiefsinnige Betrachtung über die Unheimlichkeit des

Schönen. Eine andere Stelle ergänzt : Untätig ist auch des Geistes Schönheit für
die Seele, bevor sie des Guten Licht empfängt, und sie liegt von sich aus rücklings
da und verhält sich allem gegenüber untätig, und ist auch der Geist bei ihr, so

ist sie ihm gegenüber doch stumpf; wenn aber das Gute wie ein Wärmestrahl von
oben kommt, erhält sie Kraft und wacht auf125). Und: Aus niemandem ist Gott
(das Gute) weg, sondern er ist mit allen und sie wissen es nicht, denn sie fliehen
selber aus ihm weg, vielmehr aus sich selber weg. Auch ein Kind, das außer sich ist
im Wahnsinn, wird den Yater nicht kennen126). Aber der Mensch soll nicht nur
unwissend getragen sein vom Guten, er soll sich ihm tätig zuwenden, d. h. nach

plotinischer Auffassung, er soll in der geistigen Betätigung den Blick nach dem

Höhern (oder Innern) richten, von dem Erfüllung des Wesens kommt127). Und die
letzte Etappe des Aufstiegsweges soll Begegnung mit dem Einen allein, ja
Vereinigung bringen128). Die Sprache versagt, das Tiefste zu bezeichnen. Als ein
Aufgehen in einem Licht wird das Erfahren dessen, was die geistige Welt im innersten
zusammenhält, beschrieben129). Lichtsymbolik, als platonisch von uns schon

gestreift, und Mysteriensprache Piatos und der Spätem spielt hinein, ohne daß
dadurch Plotin gedankenmäßig in die Nähe des spätantiken Mysterienkultes oder

gar indischer Mystik gerückt wird130). - Aus seelischer Erfahrung heraus sah Plotin,

was dialektische Überlegung im Verein mit Plato-Interpretation gefordert
hatte, gesichert, die Existenz des Einen Guten. Schwer freilich ist es zu sagen,
welches Organ es faßt. Höchstens vom Ersten des Geistes oder Prinzip des Geistes

kann Plotin tastend sprechen131) oder vom liebenden Geist gegenüber dem
nüchternen Erfasser der intellegiblen Dinge132), oder auch vom Nichtgeist133), oder

124) V 5, 12, 9 ff. 33 ff. [192, 15 ff. ; 193, 9 ff.]. Es wird unterschieden zwischen einer
àgXaioxéga xal âvaio&rjxoç ëipemç und dem Trachten nach dem Zweiten, dem Schönen:
ëgtoç, c. 16, 15 [192, 22 ff.]. Doch kann es heißen, daß es in den Seelen auch xov xàX/.ovç
ôgeÇiç xal êmyvœoiç xal aiyyéveia xal olxeiôxrjxoç aloyoç ovveaiç gibt, III 5, 1, 17 [207, 14],
und von dem Hingezogenwerden zum Schönen handelt auch I 6, 1, 8. 16 [44, 6. 16], c. 2,
3 ff. [45, 22 ff.].

125) VI 7, 22, 11 [394, 14].
126) VI 9, 7, 28 [450, 28].
127) V 6, 5, 18 [198, 21], VI 7, 15, 12 [387, 24], I 7, 1, 11 [55, 2]: ÔiXœç xo âya&ôv, xal

t(b Jiooç Avxo (das Eine) ib/ioicba&at (vgl. VI 9, 11, 43 [456, 4] neben V 6, 5, 13 [198. 16])
xal tü) ngoç Avro xrjv èvégyeiav noieïoûai.

128) Auch der intellektuelle, ja auch der sensitive Sehakt ist im Grunde Vereinigung von
Sehendem und Gesehenem, V 8, 11, 21 [215, 15], III 8, 6, 16 [269, 17] mit c. 9, 6 [271, 9].
Auf allen Hypostasenstufen, Eines-Geist-Seele, begegnet also eine analoge Vereinigung.

129) VI 7, 36, 20 [409, 3], V 3, 17, 34 [177, 13], V 5, 7, 21 ff. [188, 11 ff.], c. 8, 7 [188, 32].
13°) Unvorsichtig E. Bréhier, La philosophie de Plotin, Paris o. J., 120 ff., E. Seeberg,

Zeitschr. f. Kirchengesch. 61, 1942, 136 (für Ammonios Sakkas).
13M VI 9, 3, 27 [444, 19], V 1, 11, 7 [153, 12].
132) VI 7, 35, 23 [407, 26]. Verglichen wird hier der vovç ègœv ôvvafiiç vov, c. 35,33

[408, 2]), der das Eine fassen will, mit dem noch nicht aktuellen vovç (der zweiten Hypostase),

wenn er noch ungeformt hinblickt zur ersten Hypostase {àxvncdxoç oipiç V 3, 11, 12



224 Willy Theiler

schließlich einfach vom Gottgleichen in der Seele134). Sicher ist, daß kein diskursives

Denken, keine Überlegung, auch kein Lernen unmittelbar hinführt, so sehr
dieses nötig ist als Vorbereitung135). Überlegung gehört hauptsächlich dem
praktischen Handeln an, das Plotin tief unter die Theorie hinunterdrückt (selbst das

Schaffen der Natur ist ihm bis zum äußersten Rande Theoria)136), es macht unfrei,
verstrickt in die Materie137). Frei ist die Seele, die das Gute gefunden hat138),
wie dieses selber frei ist, sich selber setzte, da es nicht wieder ableitbar ist, sein AVille
und seine Subsistenz sind identisch139). Das Bestreben der Ableitung, in der
Hypostasenreihe sichtbar, findet nach oben einen kühn folgerichtigen Abschluß.
Nur den selbstsetzenden Willen140) spricht Plotin Gott zu. Nach unten hat der

neuplatonische Gott keinen Willen, nur wir streben nach ihmui). Um ein Geschöpf
kümmert er sich nicht142).

Nicht senkt sich wie für den Christen ein liebender Gott hinunter, den Menschen
auf Erden das Heil zu bringen. Des Menschen Tat ist es, die Stufen, die der Naturzwang

über die Hypostasen nach unten schuf, zu überspringen und so beseligender
Ruhe143) teilhaft zu werden. Das Vaterland ist da, woher wir gekommen sind, und
der Vater dort... Kein Rosse- noch Meerfahrzeug ist nötig, sondern alles weglassen,
nicht sehen, ein anderes, inneres Auge aufwecken, das alle haben, aber wenige
gebrauchen144). Augustin hat die Parabel vom verlorenen Sohn und seiner Heimkehr
plotinisch vertieft gedeutet145), er setzt sich nach neuplatonischer Vorschrift auf
den Marsch zum innern Aufstieg146), er spricht vom Herzen, das unruhig ist, bis
es in Gott ruht147), aber er blieb Christ. Über der Gleichheit der Formulierungen
stehen andere, wesentlicher das Gesicht von antiker Philosophie und christlicher
Religion bestimmende Züge. Die Menschheit verlangte nach einem Vatergott,
der nicht als schöne Metapher148) einen geistigen Kosmos krönte149) ; sie verlangte
eine Ethik, die sich nicht im innern Aufstieg erschöpfte - denn für den Neupla-

[169, 17] mit einer âvàtjxo;, V 3, 10, 42 [168, 27], einem ßMjteiv âvorjrwç, VI 7, 16, 14
[388, 23]).

133) V 5, 8, 24 [184, 15]; vgl. III 8, 9, 32 [273, 22].
134) III 8, 9, 22 [273, 12], VI 9. 4, 27 [446, 9].
135) VI 7, 36, 3 ff. [408, 18 ff.], VI 9, 4, 15 [445, 29]. VI 9, 10, 5 [454, 10], IV 8, 1, 7

[124, 6] (beim Abstieg), V 3, 17, 24 ff. [177, 2 ff.].
136) III 8, 3, 6 ff. [265, 27 ff.].
137) VI 8, 6, 10 ff. [421, 22 ff.], c. 5, 32 [421, 7].
138) VI 8, 15, 21 [433, 29].
139) VI 8, 13, 7. 53 ff. [430, 9; 431, 20 ff.], c. 15, 8 [433, 16] u. a. Noch ohne die tiefe

Willensproblematik Seneca in exhortationibus (fr. 15 Haase) bei Lact. inst. 1, 7, 13;
vgl. Hermet. 15 (16), 19 (354, 7 Reitz.) &eoç éavrov jioleï, ähnlich Aristides el; Ma 8;
Joseph, ant. 8, 280, der Judengott sgyov avrov.

14°) Über eine Ähnlichkeit mit Fichte M. Wundt, Plotin 71.
141) VI 9, 8, 33 [451, 33], VI 8, 7, 44 [423, 32], VI 8, 16, 11 [434, 24], VI 9, 6, 40 [449, 15].
142) V 5, 12, 43 [193, 20].
143) VI 9, 8, 43 [452, 9] àvdnavXa, vgl. III 9, 3 (9), 3 [280, 9], VI 7, 23, 4 [395, 10].
144) I 6, 8, 21 ff. [52, 30 ff.].
145) Conf. 1, 28 u. a.
146 Conf. 9, 24 f.
147) Conf. 1, 1.
148) Zu den genannten Stellen noch VI 9, 9, 39 [453, 17] und besonders V 1, 1, 1 [141, 2].

Auch sonst widersprach die ästhetisch-allegorische Vielheit des Göttlichen der jetzt gefor-



Plotin und die antike Philosophie 225

toniker führt der Weg selbst über die Tugend, die àqexrj hinaus150), und die Tugenden
sind als innerliche Verhaltungen, nicht als praktische Leistungskräfte wertvoll151).
Es ist die völlige Verkehrung des sokratischen Ausgangspunktes. Für Sokrates
entzündete sich das Problem der praktischen Vernunft gerade an der Bettung
des Lebens in der Gemeinschaft ; Plotin aber sagt : Das Vaterland kann ja von einem
Schlechten gerettet werden152). - Vielmehr in der politischen Erschütterung des

ausgehenden Altertums forderte die Menschheit Leistung, aber auch Demonstration

der Leistung und ihres Gegenteiles in Kirchenorganisation und Bußdisziplin.
Und sie nahm die Zeit ernst und wichtig, nicht als rundes Gefäß, in dem die untern
seelischen Akte sich bewegen, sondern als festes Rückgrat einer äußern
Heilsgeschichte, die in unwiderruflicher Gerichtetheit ein einmaliges Erlösungsziel
verfolgte sowohl wie garantierte.

Und doch ist der Neuplatonismus nicht nur ein würdiger Abschluß denkerischer

Leistung der Antike, er hat sich, wie der antike Humanitätsgedanke überhaupt,
durch die Entzeitlichung auch die Möglichkeit geschaffen, sich mit neuen Zeiten zu
verbinden, neue Geschlechter auf das überzeitliche Reich der Seele zu weisen.

derten ernsten Bestimmtheit. Doch wandte sich Plotin zum voraus gegen den Vorwurf,
II 9, 9, 35 [144, 22] ov yàg to ovoreV.ai eîç ëv, d?J.à to ôeïÇai nokv to &eïov, öoov ëôetÇev
avTÔç, tovtô èoTi ôvva[iiv fteov eiôÔTœv, vgl. Porphyrios c. Christ, fr. 75 Harnack.

149) I 1, 8, 9 [8, 30], V 3, 12, 42 [171, 16], V 5, 3, 4 [183, 26] u. ä.
15°) VI 9, 11, 17 [455, 10]; vgl. c. 11, 46 [456, 6].
151) I 5, 10, 13. 19 [43, 15. 22], VI 8, 6, 20 [421, 32] zusammen mit c. 5, 35 [421,10];

die schon stoische Lehre, daß die Glückseligkeit nicht durch Zeitdauer zunimmt, wird in der
Schrift I 5 auf Grund plotinischer Abwertung von Zeit und - damit verbunden - von Praxis
gesichert; vgl. c. 10, 3 [43, 6].

152) I 5, 10, 15 [43, 18].

15 Museum Ilelvetieum


	Plotin und die antike Philosophie

