Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 3

Artikel: Erotichoi logoi

Autor: Lasserre, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Epwtixot Adyot

Par Frangois Lasserre

Le probléme de 'amour est étudié par Platon principalement dans deux dia-
logues, le Banquet et le Phédre. Ecrits tous deux aprés le deuxiéme voyage en
Sicile — 367 —, le Banquet certainement antérieur au Phédre, ce sont des ceuvres de
la maturité du philosophe, & une époque ou sa pensée, surtout dans le Phédre,
est parvenue 3 son plus haut degré de richesse et de culture, ou pour la premiére
fois elle fait un véritable effort de synthése. Le Banquet se déroule tout entier sur
ce sujet que lui a dévolu Phédre dans le préambule; le Phédre qui entreprend
I’étude de ’'objet et du fondement de la rhétorique consacre a 'amour toute sa
premiére partie, sorte de longue digression provoquée par I’exemple du discours de
Lysias. Mais it faut se souvenir que le discours de Lysias et le premier discours de
Socrate ont plus pour but de servir de pierre de touche ou de point de comparaison
dans I’étude de Platon que d’apporter leur contribution au probléme de ’amour.
La matiére qu’ils traitent n’a qu’une importance secondaire: si Phédre et Socrate
se font prier pour prendre la parole, c’est qu’ils craignent de ne pas étre a la
hauteur sur le plan artistique. Mais I’exemple que Platon a choisi pour illustrer la
bonne et la mauvaise rhétorique, un discours sur 'amour, se trouve atteindre des
proportions telles et dépasser si bien le cadre que lui aurait fixé une composition
plus rigoureuse qu’il finit par devenir comme le second sujet du dialogue. Le
Banquet et le Phedre nous introduisent dans le cercle de cette société de beaux
esprits qui s’épanouit & Athénes dans les deux derniéres décades du Ve siécle: le
Banquet nous raméne fictivement & I’année 416 ou Agathon fétait sa premiére
victoire tragique, le Phédre a quelques années plus tard sans que la fiction permette
de déterminer exactement la date; aussi bien Platon n’a-t-il pas cherché a le
faire!). Dans 'un et I'autre dialogue il s’agit d’'un banquet ou la conversation a
roulé sur ’amour, sujet naturel dans un tel cadre, certes, mais aussi sujet tradi-
tionnel en de telles circonstances et qui faisait souvent I’objet de discours puisque
c’est sous cette forme littéraire que Platon nous le présente et non sous celle de
Pentretien dialogué qui lui est habituelle. Ce sont ces discours traitant de 'amour
qui font ’objet de la présente étude.

Il y a dans le Banguet cinq discours sur 'amour avant celui que Socrate rapporte
de Diotime de Mantinée. Ceux-ci méritent, d’aprés un passage d’Aristote qui y fait

1) Lysias n’arrive pas & Athénes avant 413 ; Phédre, dont les biens ont été confisqués en
413 a la suite du procés des Hermocopides, a dii quitter la ville & peu prés a cette date et
n’y revient pas avant 403. Comme il parait étre encore assez jeune dans le dialogue il faut
supposer que Platon pensait plutét au Phédre de 413/412: il avait alors environ 35 ans.




170 Francgois Lasserre

allusion la dénomination «dpwtixol Adyou» (Pol. I1, 4; 12625, 11). Le méme terme,
dans le récit que Phédre fait & Socrate, qualifie les discours, ou discussions qui
prenaient la forme de discours, tenus chez Epicrate (Phédre 227 ¢). On attribue un
owtixos Adyos a Aristote?) et Athénée et les rhéteurs connaissent sous ce terme,
dont ils font soit un titre complet soit ’épithéte d’un titre, plusieurs ceuvres de
péripatéticiens, en particulier de Théophraste (Athen. X111, 562, e) et de Cléarque
de Soles (id. VI, 255b)3). Pour eux épwtixds est un terminus technicus, probable-
ment qu’il I'est aussi déja pour les péripatéticiens. Mais cet emploi ne semble pas
encore usuel chez Aristote ou le mot ne parait pas signifier davantage que «que
traite de 'amour» comme chez Platon. Si le genre littéraire existait déja, il n’avait
pas encore sa dénomination spéciale. Néanmoins la parenté entre le suffixe = «xd5
et celul des termes de la classification des genres oratoires par Aristote dans le
IITe livre de la Rhétorique au chapitre 13, — wer (A€&is), fait penser que trés tot
aprés lui et dés que ce genre littéraire s’est & la fois généralisé et stéréotypé, au
point que presque tous les philosophes des écoles issues du mouvement sophiste
ont écrit un gpwrixos Adyos, le nom que lui connaissent les rhéteurs de basse
époque a dii, déja a ce moment, lui étre donné.

Dans le Banguet I’épithéte éowtixos qualifie des discours inventés par Platon
et 1l serait vain de chercher a établir leur authenticité ou méme seulement une
source précise, mais la question se présente différemment dans le Phédre pour le
discours de Lysias. Que Lysias soit réellement 'auteur du discours que Phédre lit
a Socrate est un fait qui n’a pas, & notre connaissance, éveillé de doute dans l’anti-
quité: Hermias, au Ve siécle, dans son commentaire du Phédre (p.77) rappelle
qu’il est de Lysias lui-méme et qu’il se trouve dans ses Epitres: «Il faut tenir pour
certain, écrit-1l, que ce discours est de la main méme de Lysias, etc. ...» Sa phrase
n’a pas le tour d’une controverse, elle évoque seulement qu'on connaissait des écrits
qui lul étaient faussement attribués. Comme nous ne connaissons ni la forme ni le
contenu de ces Epitres, nous ne pouvons pas contrdler la derniére indication du
commentateur, mais elle est moins siirement attestée ailleurs; d’autre part Phédre
ne nous dit pas que ce soit une lettre. Mais comme il s’agit d’'un morceau d’apparat,
la question est secondaire. De nos jours par contre le probléme de son authenticité
a été fréquemment soulevé: on en trouvera briévement l’histoire dans I'introduc-
tion de Léon Robin a son édition du Phédre (Belles-Lettres, 1933, pp. LX sqq.)
et I'étude la plus sire dans la thése d’'Heinrich Weinstock (De Erotico Lysiaco,
Diss. Muinch. 1912)%) qui se prononcent tous deux contre ’attribution du discours

%) Athen. XV, 674 b. — Cf. Rose: Arist. Pseudep. p. 105.

3) L’éowrixos apocryphe de Démosthéne doit appartenir a cette production.

4) La theése de Weinstock rassemble un matériel extrémement solide et précis: ce sont
essentiellement des comparaisons de style et de langue qui lui donnent ses arguments les
plus sars. Il reconnait que I’ensemble a I’allure lysianique — p. 27 — mais que le détail dévoile
la main de Platon — p. 51. Il s’attache particuliérement aux trois points suivants: le vocabu-
laire, I'usage grammatical et le nombre oratoire.

Remarquons d’'une maniére générale qu’il est dangereux de tirer des conclusions de la
comparaison de ce discours avec I’ensemble d’une ceuvre dont il ne nous reste pas méme le




’ Eowtixol Adyor 171

a Lysias. Robin Insiste particuliérement sur le fait que ’abondance des détails
qui introduisent la lecture de Phédre est destinée a créer I'illusion de la vérité:
« Procédé littéraire», dit-il, p. LXIV. (’est un argument & double tranchant car
on peut se demander alors comment Platon s’y serait pris pour garantir ’authen-
ticité d’un écrit mineur de Lysias, publié une quinzaine d’années au moins avant
le Pheédre, et vraisemblablement méme au début de la carriére de l'orateur a
Atheénes, c’est-a-dire encore 25 ou 30 ans plus t6t. De plus le premier discours de
Socrate, dans sa seconde partie (Phédre 238dsqq.), est une parodie du discours lu
par Phédre et I'intention parodique est assez visible pour qu’il soit difficile de sup-
poser que ce discours ne soit a son tour qu’un pastiche. Quoique ce ne soit pas un
fleuron a ajouter a la couronne de Lysias je prétends qu’il est juste de lui attribuer
cet dowTixds non seulement globalement mais jusque dans les plus petits détails,
xata Aéfw, selon 'expression de Diogéne Laérce (III, 25), mentionnant la copie
que Platon a faite du discours de Lysias.

On peut supposer que Platon a soigneusement choisi parmi des ceuvres peu
connues de Lysias cette piece de pure rhétorique, sorte de fond de tiroir, pour en
faire le prétexte a son étude sur la rhétorique et ’objet d’une vigoureuse critique
de cet abus de I’art de la parole; en somme comme exemple de ce qu’il ne faut
plus faire. Quoi qu’il en soit nous avons la le témoignage indubitable de I’existence
d’un genre littéraire, genre mineur, qui a di fleurir au cours de la fin du Ve siécle
et dont il nous est possible de retrouver certains caractéres soit directement par
Iéowrinds de Lysias, soit au travers des discours du Banquet.

La signification d’dpwtixog Adyos — discours qui parle de I’amour — est trés impré-
cise: le discours érotique est soit adressé a un dpwuevog par un amoureux, comme
le discours de Lysias, soit un discours sur la nature de 'amour, comme ceux du
Banguet. Les titres d’ouvrages traitant ce sujet que nous retrouvons chez Diogéne

cinquiéme et ou seul I'Olympigque est d'un ton analogue. Or c’est justement le caractére
d’apparat de I'dpwrixds qui justifie la présence insolite de tel mot recherché, par exemple
vmoloyilecdar (Phédre 231 b) ou telle construction hardie, ras diapooas aitidoasdar (vd.
231 b) 14 ou Lysias préfere d’habitude airido®al Twa dans le sens strictement juridique.
Weinstock cite ainsi 8 mots et 14 locutions et métaphores qui seraient dnaf Aeydueva
chez Lysias tandis qu’on les rencontre chez Platon: aucune des expressions qu'’il a relevées
n’est convaincante. En outre il faut remarquer que ces notations d’un style plus aventureux
sont souvent groupées dans le discours en passages auxquels elles impriment par leur densité
un caractére d’opulence verbale. J’en transcris le plus typique en soulignant les termes re-
cueillis par Weinstock: «toic 0é urn éodow obre i T@w oixeiww auéieirav da tovro éoti
noopacilecBar, odte 100c mageinivditas novovs vYmoloyileodar, ofire Tag mos ToOUS
noocxovrag dtagpopas aitidocacdar. “Q0te MEQILNONUEVOY TOCOVTWY XaX DY, 00OV
xtA.» — Phédre 231a; cf. aussi 232c.

En ce qui concerne les rythmes il n’y a matiére a chicane que sur leur proportion car ils
sont tous employés ailleurs par Lysias. Pour la clausule ditrochaique le compte de Wein-
stock, 369, est faux: il y en a 269, (57 sur 221), c’est-a-dire exactement autant que dans
I’Olympique qui sert de point de comparaison. Pour la clausule héroique — 89, contre 219,
dans I’Olymprque — elle se trouve dans la méme infime proportion dans le discours parodique
de Socrate: il saute aux yeux qu’elle est soigneusement évitée dans ce genre littéraire un
peu miévre, plus prés du lyrisme que de I’épopée, tandis que 1'Olympique qui est plus pom-
peux la supporte; preuve en soit aussi le fait que Socrate s’interrompt sitot qu’il s’apergoit
qu’il est tombé dans un rythme épique (Phédre 241d).




172 Frangois Lasserre

Laérce témoignent de cette diversité: pour Antisthéne nous avons la mention d’un
traité portant I’épithéte épwtixdc qui devait contenir des préceptes, c’est le zegi
noudomotias 7] mepl yduov, d’une lecture probablement assez scabreuse. Nous con-
naissons d’autre part le titre d'un ouvrage Kvpog 7} owuevos qui devait étre proche
des premiers discours du Banguet par son contenu, et se présentait vraisemblable-
ment sous la forme d’un exemple historique (il est mélé a d’autres ceuvres intitulées
Hercule, le Cyclope, Ménéxene, Alcibiade, etc. dans lesquelles ces figures incarnent
des qualités ou des défauts humains: la sagesse, I'ivrognerie, la puissance, etc.)5).
Chez Simias de Thébes le mepi &owrog est cité au milieu d’ceuvres de morale®);
chez Euclide de Mégare nous trouvons un ’Epwtixd; a la suite de dialogues portant
comme titre le nom d’un contemporain de 'auteur, il s’agit probablement d’une
déclaration d’amour du goit de celle de Lysias?). La forme primitive et la plus
fréquemment utilisée des owtixol Adyor a di étre celle que nous livre le discours
de Lysias cité au début du Phédre, c’est-a-dire un propos adressé a un étre aimé.
En effet, derriére les louanges de 'amour que s’efforcent de faire Phédre, Pausa-
nias, Eryximaque et Aristophane dans le Banguet, transparait continuellement le
soucl de montrer les avantages que présente ’amour pour ceux qui en sont 1’objet,
c’est-a-dire de tenir un propos amoureux a quelqu’un. C’est méme le premier
reproche que leur adresse Agathon dans son exorde (Banquet 194¢): tous sont partis
de I’éloge — éyxwutov — d’Eros, selon le sujet proposé, mais tous ont parlé de son
action sur nous au lieu d’étudier sa nature, tous ont transposé dans 'application
pratique ce qui devait rester une louange gratuite. Ce caractére personnel, subjectif
est précisément ce qui distingue 'épwtixos Adyos de 'éyxwutov eic “Eowra qu’a
proposé Phédre. Cette remarque ne vaut pas seulement pour ce sujet mais aussi
pour tout ’enseignement sophiste dont 1’objet est essentiellement pratique. Ce
n’est qu’'avec Platon, et non sans peine, que la philosophie cesse d’étre une morale
et se transforme soit en science soit en métaphysique. La réaction d’Agathon,
puis celle de Socrate qui cherchera a définir la nature méme de ’amour sont un
signe précis de cette évolution qui ne trouvera son terme que chez Aristote. Les
dowrtixol Adyot ont di suivre la méme évolution que nous pouvons du reste par-
tiellement fixer par ce qui en est resté: qu’il suffise de comparer entre eux succes-
sivement I'dpwtixds de Lysias, la fin du Bangquet ou neoi épwroc de Platon, la
partie centrale du Phédre, U'dpwtixds ou mepl &pwrogc de Théophraste et I'épwrixde
ajouté a 'cuvre de Démosthéne. Ce dernier marque un retour artificiel a la forme
primitive de la déclaration d’amour mais ’'auteur ne parvient pas a ce que cette
intention domine I’étude objective qu’il fait de la nature de I’'amour.

D’autre part le caractére subjectif de I'dpwtixoc Adyo; dans sa forme originale
le fait dériver directement de la poésie lyrique amoureuse, de ces °Epwtixd, mono-
diques surtout et composés en rythmes éoliens, qui servaient eux aussi d’assaison-

5) Diog. Laert. VI, 15.
8) Diog. Laert. 11, 108.
?) Diog. Laert. II, 124.




’Eowrtuxol Adyou 173

nement aux plaisirs du banquet et n’étaient le plus souvent, comme le discours de
Lysias, que des fantaisies de ’esprit ou des piéces de circonstance sans que le senti-
ment personnel y ait une place importante (cf. Anacréon: Frr. 5, 17, 25, 45, etc.
Dviehl?). Cette poésie nous est trés bien connue et abondamment attestée, je ne cite
que les paroles mémes de Socrate: «C’est trés net, dit-il, j’en az déja entendu quelque
part, maus est-ce chez Sappho, chez Anacréon le Sage, peut-étre chez des prosateurs ?8)»
De ces ’Epwrtixd la définition la plus simple et la plus compléte est celle de Didyme
(ap. Procl. vn Phot. Bibl. 321a, 15sqq.): « Poéme qui chante les circonstances de
Pamour des femmes, des jeunes gargons et des jeunes filles.» De la poésie a la prose
il s’est produit une simple transposition due & I'influence de I’enseignement des
Tisias, Prodicos et Gorgias, en un mot de ’'avénement de la prose artistique dans la
littérature grecque.

Chez Sappho déja, puis surtout avec Anacréon, la forme de 1”Epwtixdv se cristal-
lise en méme temps que son usage devient ’apanage de la poésie symposiaque. Le
cheeur du Rkésos en parle comme d’un genre particuliérement réservé au com-
pagnonnage des banquets (vv. 360sqq.). Mais de la poésie ce n’est pas cela seule-
ment que I’ ’Eowtixis a retenu: outre le genre et le sujet il lui a emprunté sa matiére
et ses thémes. Sa matiére d’abord: il s’agit en définitive d’obtenir par ce Adyos
la faveur de I’étre aimé. Le discours de Lysias n’a pas d’autre contenu, celui de
Socrate, dans sa partie parodique, devient un plaidoyer aprés avoir préalablement
défini I'amour; les premiers discours du Banquet ont cette méme introduction
puis, trés tot, ils passent a la description des effets de ’'amour dans les relations
amoureuses, tant leurs auteurs respectifs sont incapables de demeurer dans une
étude abstraite. Le contenu est partout le méme: c’est I'ensemble des raisonne-
ments par lesquels on espére vaincre la résistance de I’dowuevos. Cette orientation
est moins évidente dans les discours du Banguet que dans ceux du Phedre car dans
le premier de ces dialogues le sujet proposé n’est pas exactement celui d'un’Epwtixdg
mais bien, comme le fait remarquer Socrate, de louer I’Amour; d’autre part Platon
a pris soin de composer des discours qui servissent & construire son étude, laquelle
a pour objet la nature méme de I’Amour. De sorte que nous n’avons pour ainsi dire
chaque fois que la premiére partie d’un ’Epwtix6s, la louange de 'amour, mais nous
avons vu qu’aucun des cinq premiers convives ne parvient a s’affranchir de I'in-
fluence de la forme originale de ce genre de Adyos et que leur éloge penche trés
vite vers le plaidoyer. Du reste la situation méme et le souvenir des relations
amoureuses qui unissaient certains convives et que nous pouvons fixer d’aprés le
Banguet de Xénophon autorisaient les auditeurs 4 suppléer une conclusion dans le
genre de celles qui terminent les raisonnements de Lysias, par exemple la suivante:
«Ainsy tu peux espérer, mon bien aimé, recevoir en partage plutdt Uamitié que la
répulsion.» Nous ne pouvons pas sur des données aussi minces rétablir le plan qui
a peut-étre été celui de ce genre de discours, d’autant plus que la liberté du propos

8) Phédre 235 c.




174 Frangois Lasserre

et du lieu ou on aimait a le tenir permettait toutes les fantaisies, mais il reste
toujours la combinaison de ces deux éléments: parler de son amour ou de I’amour
en général et persuader son interlocuteur, supposé ou réel, de le partager. Ce procédé
de raisonnement est hérité de la poésie lyrique avec cette différence que 14 ou la
prose sophistique s’attache a relier logiquement et le plus étroitement possible
les deux éléments du discours, la poésie, elle, était moins composée, plus «para-
taxiquen. Il suffit de comparer au discours de Lysias un Epwtxév d’ Anacréon chez
qui le genre a atteint sa forme la plus lapidaire et la plus définitive, par exemple
Diehl? 5 qui permettra de mieux saisir a la fois leur différence et leur parenté. Chez
Anacréon nous n’avons apparemment que la simple description d’un état senti-
mental mais c’est en réalité uneinvite, mi-sérieuse, mi-dépitée ; pas de raisonnement,
pas de construction logique, tout doit se comprendre & demi mot et se suppléer
par l'auditeur ou ’auditrice. Diehl*> 91 est beaucoup plus franc, ce doit étre le
dernier vers d'un bref poéme, ainsi que I'indique le métre catalectique, et c’est bien
la conclusion d’un *Epwtixéy. Tout cela est plus léger, plus aéré que la démonstra-
tion embarrassée de Lysias: ce sont cependant les mémes éléments qui en forment
I'armature.

Quant aux thémes et lieux communs que les prosateurs ont pris aux "Eowtixd,
a cOté de leur structure essentielle, ils sont si nombreux que leur énumération
serait a la fois trop longue et trop fastidieuse. Qu’il me suffise d’en donner un
exemple: dans le premier discours du Banquet Phédre fait la supposition qu’une
armée composée d’amants serait certainement invincible car 'amour inspire le
désir de la gloire, et ce théme de la bravoure des amoureux est longuement déve-
loppé (Banquet 178e-179b). Ce méme développement est mentionné par Xénophon
dans son Banquet (VIII, 32) mais 1l le place dans la bouche de Pausanias. Cette
divergence dans la tradition ne permet pas de conjecturer que ce passage aurait
eu effectivement sa place dans un ’Epwtixéc dont Pausanias ou Phédre aurait été
I’auteur?®), mais c’est un indice treés sir de I’'existence de ce théme dans une littéra-
ture érotique contemporaine de la jeunesse de Phédre, celle des dowtixoi Adyo.
On en trouve de nombreuses répliques: dans le discours d’Agathon lorsqu’il exalte
le courage invincible d’Eros (Banguet 196b), dans cette métaphore du discours de
Lysias (Phedre 239¢): v’ Epwtos fjTrdyuevos» ou encore dans le fastidieux déve-
loppement qui occupe plusieurs pages de 1”’Epwtixés du pseudo-Démosthéne
(Dem.Or. LX1, §§ 22-32 Blass 4). Métaphore, image, allégorie, développement
épique, peu importe I'ampleur, il s’agit la d’un théme et ce theme a sa source
dans la poésie amoureuse. Reprenant ce théme dans un exemple historique,
Aristote (ap. Plut. erot. 17), sur le courage de Cléomaque, se référe a une chanson
populaire des Chalcidiens d’Eubée (Diehl? 44). Sous une forme plus simple ce
théme se retrouve dans un cheeur éolien de Sophocle, fameuse glorification de la

%) Ainsi Diimmler, Academica, p. 43 d’aprés Teichmiiller, Literarische Fehden 11, pp.
281sqq.,; plus tard cf. encore Pohlenz qui attribue I'image a Pausanias: Awus Platos
Werdezeit, Berlin 1913, pp. 394sqq.




’Eowtixol Adyou 175

puissance de I’Amour (Antigone v. 780): Epws avixare pdyav, ...» ou plus simple-
ment chez Alcée (Diehl® 8): «Aewérator Oewv.»

Le point culminant de ’étude de I’épws dans le Phedre est la description de la
folie érotique, épwtos uavie, ou Platon a cherché a analyser le processus psycho-
physiologique de la naissance et du développement de I'amour (249d sqq et surtout
251a-252 b). Si le résultat de sa recherche est tout a fait nouveau et original, il
ne faut pas cependant lui attribuer la découverte de tous les éléments qu’il assem-
ble. Pareille recherche avait, semble-t-il, déja été entreprise a la fin du Ve siécle
a Athénes par le fameux médecin Dioclés de Carystos (cf. Fr. 40 Wellmann); mais
surtout I'idée de considérer 'amour comme un délire est issue d’un lieu commun
des discours érotiques et des poémes de la lyrique amoureuse. Platon fait allusion
a ce lieu commun lorsqu’il dit (Phedre 245 b): «undé g fuds Adyos Jopvfeitw
OeOLTTOUEVOS DG TERO TOD REXWVNUEVOV TOY dPoova el poatpeiodat pidov.» Peut-étre
indique-t-il par Agyos le vooetv de Lysias qui s’oppose dans son discours a owggovety
(231d), et cette image d’une maladie, d’'un déséquilibre, est fréquente dans les
dowtixol Adyor: cf. Socrate (Phédre 241a) et Phédre dans le Banquet (évdeos:
179a et 180b), de méme Antisthéne (véoov: Miillach 25). Mais nous la retrouvons
plus souvent encore dans la source commune aux dpwtixol Adyor et & Platon, la
poésie érotique: Théognis v. 1231, Pindare, Nem. XI v. 48, Anacréon 34. Il est
intéressant aussi de suivre de prés la description méme de cette uavia, & partir de
231d: la vue de I'objet désiré produit un frisson, de méme les serviteurs d’Ajax
frissonnent a la vue de leur maitre chéri (Soph. 4j. v. 693): «&poi&’ Eowri1%)», de
meéme Ibycos (fr. 6) et avant lui Sappho (fr. 50) éprouvent I’amour comme un
grand vent (cf. aussi Aristophane: aveuwxeis divar dans Ovseaux v. 702). Les effets
immédiats de ’amour, transpiration et chaleur insolite, rappellent le fameux
poeme de Sappho (Diehl? 2); le flux de la beauté (cf. Aleman 36) provoque en nous
la sensation que des ailes nous emportent, et Platon décrit de trés prés I’origine de
cette sensation, mais 1a encore il est entiérement dominé par une image qui prend
naissance dans la poésie lyrique: telle est la sensation du cheeur saluant Ajax
(v. 693: meptyapns & avemvduay), telle est celle, avant lui d’Anacréon (Diehl? 52)
et d’Alcée (Diehl?68) exprimée dans des dpwtixdl). Plus loin le désir agit comme
un aiguillon sur 'ame (xevtovuéry), image qui rappelle celle des fléches de I’amour :
Sappho parle aussi de cette piqiire (Diehl? 137) et c’est cette sensation qui vaut a
I'amour I'épithéte de muxpds (cf. Plat. Epigr. 8); Platon d’ailleurs développe encore
le fameux yAvxvmxgév de Sappho en étudiant la simultanéité de deux sensations
opposées (251d). A la fin de ce passage Eros est nommé le médecin (252a) de nos
passions comme & la fin du discours d’Aristophane dans le Banguet (193d). De
tels exemples sont nombreux dans les deux dialogues. Ces lieux communs, et
d’autres tels que la mention de la fragilité des serments d’amoureux!?) n’ont pas

10) Idem Esch. Fr. 387. Remarquer le métre éolien en qui nous transporte dans le climat de
la lyrique amoureuse.

11) Cf. aussi Diehl2 Frr. Mel. Monod. adesp. 2.

12) Pausanias dans le Banquet (183b). Cf. Hésiode: Rzach 187.




176 Francois Lasserre

pour seule origine la poésie érotique, ils proviennent aussi de I’'usage populaire, de
la langue amoureuse dont se servaient les Grecs et dont les images, communes
I'ensemble des langues occidentales, sont le produit de I’observation individuelle de
tous les temps et de tous les climats. De caractére léger facile, I’ Epwrixév était trés
proche du parler du peuple et les poétes n’ont fait souvent qu’élever au rang
d’images, parfois d’allégories, des métaphores que leur offraient le langage courant
et la chanson populaire. Critiquant le discours de Lysias Socrate précise que les
thémes traités, car ce n’est en effet qu'une succession a peine ordonnée de thémes
communs, s'imposent au sujet et qu’il convient d’en excuser 'orateur, ’originalité
de ce dernier consistant avant tout dans la maniére de les développer et non dans
son invention ( Phédre 236 a). Un premier aspect de ces discussions amphigouriques
sur 'amour disposant ingénieusement des thémes courants nous a été conservé
dans |’Eloge d’Hélene de Gorgias (Fr. B 11 §§ 18sq.; Diels, Vorsokr.® 11 p. 294).
Ce n’est ic1 qu’une simple énumération de ces Témot de I’8pwTixos Adyos : Aoy
gowroc, avdowmwov véonuea, yoyic ayvénua xtA.» Cest la forme qui est donnée
a cette matiére commune, les artifices dont on la revét, cette maniére de dire,
qui la rendent littéraire et représentaient tout l'attrait des "Epwtixol. C’est du
reste ce que loue Phédre aprés sa lecture: «Ody dmeogpuids, s’exclame-t-il, td e
dAa »ai Toig Gvéuaow eipijodai; 13)y

Il y a dans cette littérature d’apparat, en somme, comme un art trop vite
développé ou la forme, qui est née avec Gorgias au cours des trente années qui
préceédent la scéne du Banquet, s’est rapidement épanouie, a tiré a elle toute la
séve, laissant loin derriére elle la pensée, de sorte que cette derniére est demeurée
un élément secondaire, inutile, obscur & c6té de tant de clinquant. L’équilibre entre
I'expression artistique et la pensée ne sera atteint que plus tard lorsque la pensée
sera assez forte pour diriger la forme: chez Lysias par exemple lorsqu’il aura pour
nourrir son art oratoire une matiére plus substantielle, celle qui alimente ses plai-
doyers et ces discours politiques, une matiére vraiment vivante. Avec Platon
pensée et parole seront enfin maitrisées et leur union créera 1’éclat incomparable
de ses dialogues ou la pensée est toujours assez riche et puissante pour nourrir
et diriger la parole et conserve un sang toujours généreux sous la parure de poésie
dont elle est revétue, ceci particuliérement a 'époque du Phédre ou il a réalisé
le plus magnifique effort de synthése. Ce qui a manqué aux éléves des premiers
sophistes, c¢’est une «épine dorsale»'®); Socrate dit (Phédre 237 c): «Il leur manque la
conscience de ce qu’ils ignorent U'essence des choses ... et qu’a mesure qu’ils progressent
dans leur examen ils n’en livrent que le reflet'5).»

13) Socrate rérétera ironiquement les mémes paroles a la suite de sa Palinodie pour faire
son propre éloge (Phédre 257 a): il est indubitable que 1"’ Eowtixds, ne pouvant exprimer en
prose les fantaisies qui faisaient le charme de la poésie amoureuse, n’a pas cherché autre
chose que la pompe du décor extérieur.

14) Selon I’expression de Friedrich Solmsen, Die Entwicklung der aristotelischen Logik und
Rhetorik, Berlin 1929, p. 273.

18) 70 eixds. La traduction de Robin ne rend pas la pensée de Platon: son erreur explique
son embarras devant damodidéao.




Eowtixol Adyou 177

Nous n’avons pas d’autre exemple que le discours de Lysias des débuts de ce
genre mineur de la prose littéraire qui obtiendra umne certaine faveur chez les
Académiciens et surtout plus tard chez les disciples d’Aristote, mais nous possé-
dons des témoignages certains que ce n’est pas une ceuvre isolée. Que Phédre
prétende au début du Banquet que ni les poétes ni les sophistes n’ont encore écrit
d’hymne & I’Amour n’est pas la preuve qu’il soit, en 416, le créateur des dpwtixoi
Aéyor. C’est d’ailleurs une assertion inexacte puisque nous avons la mention et
méme trois vers de la premiére strophe d’un hymne a Eros d’Alcée (Diehl? 8).
D’autre part Socrate dit, aprés avoir écouté la lecture du discours de Lysias qu’il a
déja entendu quelque chose de ce genre méme chez des prosateurs (Phédre 235¢).
Il semble que 'universel Critias ait traité ce sujet!8); Diogéne Laérce le mentionne
dans la liste des ceuvres du philosophe Antisthéne, qui était né vers 450 (Diog.
Laert. VI, 16 et peut-étre 18). Chez Euclide de Mégare et Simias de Thébes, deux
disciples de Socrate parmi les plus agés (¢id. 11, 108 et 124), enfin chez un certain
Simon, dit le Cordonnier, qui aurait été & peu prés contemporain de Socrate
(¢bnd. I1, 122). Nous avons vu plus haut que le désaccord de Platon et de Xénophon
sur la tradition du théme de ’armée des amoureux était un sir témoignage de
I'existence des épwtixoi A6yor. Tous antérieurs au Banquet de Platon ils paraissent,
au moins certains d’entre eux, avoir été écrits méme avant la date que Platon
donne a sa fiction — 416 — et peut-étre avant 422, date a laquelle Xénophon place
son Banquet, puisque ni I'un ni 'autre ne parait craindre que le sujet des discours
rapportés passe pour un anachronisme a une époque aussi reculée. D’avant 420
datent peut-étre les discours d’Antisthéne, de Critias et d’Euclide de Mégare; c’est
dire qu’ils seraient contemporains de 1’ Eloge d’ Héléne de Gorgias. Ainsi, sans remon-
ter jusqu’a Diotime de Mantinée, c’est déja dans la sophistique ancienne, chez les
éléves de Philolaos par exemple, que ce sujet s’offrait a 'intérét des prosateurs et
passait de la poésie dans la prose artistique.

Cette littérature est perdue pour nous et nous n’avons pas lieu de le regretter car
I'intérét qu’elle présentait est bien mince. Cependant il aurait été utile de pouvoir
suivre de tout prés la maniére dont peu a peu les éléments de la poésie passent
dans la prose, quelle évolution ils subissent et jusqu’a quel point ils perdent leur
caractére poétique une fois assimilés au langage prosaique. Weinstock (op. cit.)
refusait & Lysias une métaphore telle que vooeiv (231d) en parlant des souffrances
de ’amour: ce jugement pose toute la question des audaces de la prose. Or cette
métaphore nous la voyons entrer dans la prose artistique avec Gorgias (avdowmivoy
voonue) et Antisthéne (véoov) de sorte qu’a I'époque de Lysias elle devait étre
déja tout a fait usuelle dans les pwtixol Adyor puisque nous avons vu qu’elle
y donne lieu & de nombreux développements. D’autres images se sont développées

18) Sur la nature et les vertus de ’amour (Fr. B 42, Diels, Vorsokr.5 II p. 395): traité dont
pourrait éventuellement provenir le Fr. B 48 qui est un paradoxe sur la beauté féminine des
hommes et la beauté masculine des femmes, théme voisin de celui que développe sous
forme de mythe I'dpwrixog Adyoc d’Aristophane dans le Banguet (189dsgqq). Cf. a ce sujet
encore Xénophon Memor. I, 2, 29.

12 Museum Helveticum




178 Francois Lasserre: *Egpwtuxol Adyot

d’une maniére analogue ou encore ont été enrichies par des exemples tel celui, cité
plus haut, de Cléomaque gagnant une bataille parce que son amour lui donne du
courage. Mais il est surtout utile de se souvenir que ces dpwtixol Adyot qui auront
tant de vogue dés le I'Ve siécle sont nés comme tant d’autres nouveaux genres dans
cette époque si féconde qu’est la fin du Ve siécle et que c’est d’eux que vient un
certaln nombre des éléments des plus admirables mythes que Platon a élaborés
dans ces ceuvres maitresses que sont le Banquet et le Phedre.




	Erotichoi logoi

