
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 3

Artikel: Das Wort Dialektik bei Platon

Autor: Müri, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wort Dialektik bei Piaton

Von Walter Muri

Die folgenden Feststellungen und Vermutungen gelten der Erklärung einer vorerst

merkwürdig erscheinenden Bezeichnung für die reine Ideenerkenntnis in den
Schriften Piatons. Im Staate kommen zur Bezeichnung der obersten Stufe der
Erkenntnis, deren Objekt die Ideen sind, neben einem mehrdeutigen Ausdruck wie

vôrioiç (sein Umfang wechselt innerhalb zweier Bücher des Staates: 51 ld und
533 d) fünf eindeutige Ausdrücke vor, die entweder den Infinitiv ôiaAêyeadai selbst
oder eine Ableitung dieses Stammes verwenden: ro àiatéyeodai, rj rov ôiaAéyeaêat
ôvvajuiç, Y) ôiaAexuxrj nooeîa oder juéûoôoç, endlich rj diaAexrixtj schlechthin. Die
Bedeutung dieser Ausdrücke ist festgelegt: im 6. Buch durch ihre Stelle in der

systematisch dargelegten Erkenntnistheorie, im 7. Buch durch ihre Einordnung
in die Rekapitulation der gleichen Erkenntnistheorie und durch die Stelle, die
ihnen im Aufbau der Bildung der philosophischen Herrscher zukommt. Sie bedeuten

alle, auch die Infinitive, nicht das, was ihre gewohnte Verwendung zunächst
vermuten ließe, nämlich eine Unterhaltung, ein Gespräch oder etwas, das auf ein

Gespräch Bezug hat. Sie bezeichnen unter den drei Erkenntnisstufen die letzte und
höchste, das reine Denken, das sich nicht an das Wahrnehmbare hält, sondern
allein auf die Ideen - die einzelne Idee und den Zusammenhang der Ideen -
gerichtet ist und darum nach Piaton die Wahrheit gewinnt.

Hier soll untersucht werden, wie Piaton dazu gekommen ist, diese Erkenntnis
mit dem Worte Dialektik zu bezeichnen; es soll auch gezeigt werden, daß es

Piaton gewesen ist, der dieses in der Folgezeit so vielseitig verwendete Wort
geschaffen hat. Die Aufmerksamkeit gilt also der Entstehung einer
Begriffsbezeichnung, nicht etwa der Entwicklung des platonischen Dialoges oder seinem

Verhältnis zum platonischen Gedanken, auch nicht der Überwindung der Dialogform

durch Piaton.
Vor Piaton kommen nur das Verbum ôiaAéyeoûai (im Folgenden abgekürzt: <5A)

und das abgeleitete, substantivierte Adjektiv rj ôiâ?£xroç (Sprache, Sprechweise)
vor. Die Ableitungen ôidAoyo; und ôiahxxixd^ finden sich erst bei Piaton. Das
ist vielleicht für ôiàAoyoç ein Zufall der Überlieferung, kaum jedoch für ôiaAexxixoi;.

Im 5. Jahrhundert kommt das Verbum öA. bei Herodot, Thukydides, Gorgias
und Aristophanes vor1). Es bezeichnet ein Gespräch, einen mündlichen Verkehr

') Es findet sich, soweit ich sehe, sonst nirgends vor Piaton, außer in je einem Fragment
der Sappho (38 D) und des Archilochos (108), außerdem fünfmal in einem homerischen
Formelvers (z. B. II. 11. 407). Die Fragmente sind zu kurz, um über die Bedeutung
zureichende Schlüsse zu erlauben ; bei Homer ist das Verb an seiner Stelle klar, hat aber mit



Das Wort Dialektik bei Piaton 153

zwischen zwei, allenfalls zwischen mehreren Menschen, es setzt Rede und Gegenrede,

den Austausch von Meinungen, Vorschlägen voraus (Hdt. 3. 50-52). Während
der Herrschaft der 400 im Jahre 411 empört sich das Heer, das im Piräus lagert,
und marschiert gegen die Stadt. Einige Delegierte des Rates kommen zu den

Hopliten und âvrjQ âvôçl öiekeyovro. In der Folge läßt sich die Mehrzahl der
Hopliten versöhnlicher stimmen omo Tiokköw xai tiooç jioXXovç Àoycov yiyvojuévcuv :

da von vielen zu vielen Gespräche stattgefunden hatten (Th. 8. 93; vgl. 5.59
und 60). Daß es vorzugsweise zwei Menschen sind, die in gegenseitigen Verkehr
treten, bezeugt auch die übertragene Verwendung bei Aristophanes, der mit ÔX.

auf den geschlechtlichen Verkehr anspielt (Eccl. 890, PI. 1082). In der Verteidigung
des Palamedes von Gorgias wendet sich Palamedes an den Ankläger: «nun will
ich noch mit dem Ankläger ins Gespräch kommen» (ötakex&fjvai), und darauf
folgt gleich eine Frage in der zweiten Person (22). Die Verbindung von Redendem
und Hörendem, Fragendem und Antwortendem, das Zweiseitige wird nur durch
ôX. ausgedrückt. Wo sich Palamedes im Fortgang an die Richter wendet, die er
nicht zu fragen hat und von denen er keine Antwort erwarten dürfte, verwendet er
eiTielv (28) oder Xoyoç (33).

Bevor die Bedeutungsentmcklung von ÔX. bei Piaton dargestellt wird, ist es geboten,

das Bedeutungsfeld des Verbums bei Piaton abzustecken und das Verhältnis zu
möglichen Synonyma zu beleuchten. Wir gehen dabei vom Substantiv aus, von
ôidXoyoç, das zur Bezeichnung des Gespräches sechsmal in der Mehrzahl, dreimal
in der Einzahl vorkommt. Ein Zusammensein, wie es das Gespräch voraussetzt,

heißt awovaia. Dasselbe Wort bezeichnet aber auch das Gespräch selbst :

du mußt nachgeben, damit f/ avvovata zustande kommt; du bist imstande,
in knapper Äußerung owovolaç Ttoieîo&ai: ein Gespräch zu führen; in kurzer
Rede gegen kurze Rede jtoiEÏoêai trjv awovaiav (Prot. 335bc, Soph. 217c-e,
vgl. Prot. 347b-e, Gorg. 461b).

Einmal auch kommt das Wort ofiiXxa, geselliger Verkehr, in der Bedeutung
Gespräch vor àQExfjç ëvExa ràç ofiiXtaç tiolov/ievov (Soph. 223a). Hier konnte
sich Platon an seinen Großoheim Kritias anlehnen, von dem wenigstens der Titel
einer Schrift: ôjuiXiai bezeugt ist.

AiaTQißri, die verweilende Beschäftigung, grenzt nur an an das Gespräch. Daß es

ein Gespräch sei, in dem die Philosophen sich ernsthaft beschäftigen, wird immer

dem «attischen» <5A. keine unmittelbare Berührung («durchzählen, durch — erlesen»).
Für die Bedeutung des ôia- im attischen Gebrauch von ÔK. wäre zu verweisen auf Verben
wie ôicuiivu) einander zutrinken, ôio/no?.oyéonai sich untereinander verständigen, SiaxeXevofxai
einander anfeuern, öiaßoäoftai um die Wette schreien, ôiaôéxofiai voneinander empfangen ;

überhaupt die Affinität des Präfixes ôia- zu Verben des Wetteiferns, des wechselseitigen
Zusammenwirkens und zum Medium. ôiaXéyetv (Xen. Mem. 4. 5. 12) trägt zum Verständnis

von dia/.éyeoâai nichts bei. Vielleicht ist ja die Zusammenrückung der beiden Verben
nicht nur ein Einfall Xenophons, sondern des Sokrates selbst. Aber die Bedeutung des

vorplatonischen und frühplatonischen ôX. ist durch awiovra; xoivfj ßovXeveaüai völlig
ausgeschöpft (Xen. 1. c.). ôiaXéyofiai war immer nur als Deponens da; ôiaXéyoi ist hier
eine Neubildung. Darum erübrigt sich eine Auseinandersetzung mit den Folgerungen, die
aus dieser Xenophonstelle gezogen werden.



154 Walter Mûri

durch einen Zusatz angedeutet : näoa rj ev roioiaôe Xôyotç öiatQißrj (Polit. 285c ;

vgl. Apol. 41b, Gorg. 484c, Rep. 457d). Allerdings wenn Sokrates öiaroißrj auf
sich selbst anwendet, dann muß man «Gespräch» mitdenken.

Aôyoi, seltener die Einzahl, ist das häufigste Wort für Gespräch. Aber es deckt
sich in keiner Weise mit ôiâXoyoi, da es nicht nur die Wechselreden bezeichnen

kann, sondern auch, den Inhalt betonend, die Behauptungen, Argumente,
Meinungen.

Tovç Xôyovç noieïaêat dient geradezu als Synonym zu <5/., von dem es wieder

aufgenommen wird und das es im Fortgang vertreten kann, auch mit dem Zusatz

71QOÇ àXXrjXovç (z.B. Prot. 348 ab, 317cd, 333c; vgl. Symp. 176e, Rep. 588a,
Parm. 126c). Im Staat, 328d, sagt Kephalos, die Freude an den Xoyoi mehre sich

mit dem Alter, und Sokrates erwidert: ich freue mich, mit den Hochbetagten
mich zu unterhalten: %aiQO) ôiaXeyôjusvoç. Der mögliche Unterschied kommt
immerhin darin zum Ausdruck, daß Sokrates das Wort ÔX. braucht, während

Kephalos mit Xoyoi im Allgemeinen bleibt : Gespräch und Zwiegespräch vermag
vielleicht den Unterschied anzudeuten. Aber auch Sokrates sagt von sich selber

tovç Xôyovç noiovfiai (Phaid. 70c). «Sich im Gespräche unterhalten» wird auch

mannigfach umschrieben - und natürlich in jedem solchen Falle abgetönt und in
besonderer Weise bestimmt - durch reden und zuhören (z. B. Prot. 362a),
antwortend sprechen (z. B. Prot. 335b), miteinander sprechend zusammen sein (z. B.
Prot. 336b), fragen und antworten (passim).

Auf frühere Teile eines platonischen Dialoges wird im gleichen Dialog meist mit
dem Ausdruck oi noôoêev Xôyoi verwiesen, oder mit ähnlichen Bezeichnungen
(z. B. Gorg. 460e, 471a, 508e usw.; auch die Einzahl 463a). Die Bedeutung
Gespräch ergibt sich jeweils aus dem Zusammenhang, und oft übersetzen wir Xôyoi

mit Gespräch zu genau; es kann auch nur den Inhalt, die Reihe der sich folgenden
Aussagen rekapitulierend bezeichnen. Die Abgrenzung wird leichter, wenn wir
feststellen, daß Xoyoi oder Xôyovç Tioieïo&ai nie mit fragen und antworten,
zustimmen oder ablehnen erläutert wird. Diese Begriffe lassen sich nur aus dem

Worte ÔX. entfalten. Die besondere Bedeutungsfülle, die das Wort 6X. im
somatischen Kreise gewonnen hat und die es bei Piaton aus bedeutungsnahen
Ausdrücken herausheben kann, ist an das Tun des Sokrates gebunden.

Zunächst ist aber festzustellen, daß sich das Wort ÔX. durch alle platonischen
Dialoge in der gleichen Bedeutung wie bei den attischen Schriftstellern um 400

findet. ÖX. bezeichnet auch hier das Gespräch vorzugsweise zweier, ab und zu einer
Mehrzahl von Menschen, ohne daß diesem Gespräch eine gewichtige, eine besondere

Bedeutung zukäme. «Du und ich sprechen miteinander», heißt es öfters (z. B.
Prot. 339a); besonders bezeichnend der Dual: xolv ôiaXeyo/uévoiv (Prot. 337a).
Der Inhalt und der Gang des Gespräches sind in diesem sozusagen neutralen
Gebrauch vorerst nicht näher bestimmt: wir sprachen über irgendeinen Gegenstand,

heißt es in erzählendem, zusammenfassendem Rückblick (Prot. 314 c; vgl.
Gorg. 485b). Oder der Gerichtsdiener läßt Sokrates sagen, er möge so wenig wie



Das Wort Dialektik bei Piaton 155

möglich sprechen, ÔX.; die Erhitzung, die Folge der Unterhaltung, könnte die

Wirkung des Giftes aufheben (Phaid. 63 d).
In der Nähe des Sokrates kann aber ÔX. zu einer besonderen Form des Gespräches

werden: Sokrates leitet es und schreibt ihm gewisse Bedingungen vor; sonst ist
es nicht mehr das Gespräch, an dem er teilnehmen will. Wir folgen, um das zu
erkennen, eine Strecke weit dem Dialog Protagoras. Er fällt etwa ins Jahr 395.

Für ÔX. - im Zwiegespräch sich unterhalten - konnte ich aus dem 5. Jahrhundert

- Gorgias und Aristophanes eingerechnet - zehn Belege finden ; in Piatons Protagoras

allein kommt das Wort 33mal vor.
Im Hause des Kallias sind die drei großen Lehrer und Sophisten Protagoras,

Prodikos und Hippias abgestiegen. Von einem jungen Freunde dazu gedrängt,
legt Sokrates dem Protagoras die Frage vor, worin der Nutzen bestehe, den der

Jüngling aus dem Umgang mit den Sophisten ziehen könne. Nach einer ersten,

von Sokrates mit kritischen Einwänden angefochtenen Darlegung holt Protagoras
zu einer großen Rede aus, um die Einwände zu widerlegen. Darauf will Sokrates
noch an einem kleinen Punkte einen Zweifel behoben wissen, und es wird, so sagt

er, dem Protagoras leicht fallen, ihn darüber noch völlig zu belehren, da er ja zu
dieser großen, belehrenden Rede fähig war. Wenn man mit einem Volksredner, etwa
Perikles oder einem andern mächtigen Redner, zusammenkommt, kann man leicht
solche Reden hören. Stellt man dann aber eine bestimmte Frage, so wissen sie,

gleich Büchern, nichts zu antworten und nichts zu fragen, sondern halten gleich
wieder eine meilenlange Rede. Protagoras nun ist fähig, lange, schöne Reden zu
halten, er ist aber auch fähig, wenn man ihn fragt, in Kürze zu antworten und,
wenn er selber eine Frage stellt, die Antwort abzuwarten und anzunehmen (328d
bis 329d).

Nachdem Sokrates seinen Anstoß genannt hat, entwickelt sich ein Gespräch,
in welchem er fragt und Protagoras antwortet. An einer bestimmten Stelle will
Protagoras nicht mehr zustimmen : die meisten Menschen behaupten das Erfragte
ja ohnehin, Sokrates mag sich an die Meinung der vielen halten. Und er fordert
nun Sokrates auf, bevor er, Protagoras, sich weiter äußere, möge er zu dieser

Meinung der vielen sjrrechen (ÔX.). Sokrates ist es einerlei, «wenn du nur antwortest»,

gleichgültig, ob es des Protagoras Meinung sei oder nicht. Denn ich - sagt Sokrates

- prüfe die Meinung (Xöyog), jedoch kann es auch dazu kommen, daß ich mich,
den Fragenden, und den Antwortenden prüfe (333c).

Nach wenigen Fragen holt Protagoras wiederum zu einer längeren Antwort aus,
und nun erweist sich eine von der Sache abspringende Auseinandersetzung über
die Methode der Diskussion als unumgänglich. Sokrates weist darauf hin, daß

Protagoras nach eigener Aussage über den gleichen Gegenstand in beliebig langer
Rede sich äußern kann, aber auch so kurz, daß niemand ihn an Kürze zu
übertreffen vermag. «Wenn du dich mit mir unterhalten (ÔX.) willst, so bediene dich
mir gegenüber der zweiten Art, der Kunst der kurzen Rede» (334a-335a).

Da Sokrates daraufhin, des Protagoras Weigerung und Widerstand spürend,



156 Walter Mûri

weggehen will, versuchen die Anwesenden, ihn zurückzuhalten: «Wenn du
weggehst, ist für uns das Gespräch (ôidXoyoi) nicht mehr dasselbe.» Sokrates will
bleiben, wenn Protagoras sich bewegen läßt, in Kürze zu antworten und nur auf
das zu antworten, wonach gefragt wird. Welches soll andernfalls die Art des Gespräches
sein Denn entweder ist man zusammen, indem man sich zusammen unterhält (<U.),

oder man hält Volksreden (335a-c). Alkibiades hilft ihm: in der Kunst der langen
Rede, er gesteht es ja, steht Sokrates hinter Protagoras zurück, aber hinter
keinem, wenn es darum geht ôtaXéyeoàai, darum: Rechenschaft zu geben und zu

empfangen. Und da Protagoras auch darin stark zu sein behauptet, ôuxXeyéoêa)

eqcoxöjv re xal àjioxQivôjaevoç, ohne bei jeder Frage eine lange Antwort
auszuspannen (336bc).

Nach weiteren Vermittlungsversuchen der Anwesenden (Hippias legt Sokrates
nahe, nicht auf dieser peinlich genauen Art des Gespräches - eïôoç rôjv ôiaXôywv -
zu beharren) macht Sokrates einen letzten Vorschlag, dem dann Protagoras
zustimmt: «Will Protagoras nicht antworten, so soll er fragen; ich aber werde
antworten und zugleich will ich ihm zu zeigen versuchen, wie nach meiner Meinung
der Antwortende antworten muß. Wenn ich dann geantwortet habe, so viel wie er
fragen will, soll er wiederum in gleicher Weise mir Rede stehen» (338a-d).

Gegenüber den langen Reden, welche belehren, aber auch die Argumente des

Mitunterredners aus dem Felde spielen, von der Sache ablenken wollen, ergibt sich

allein schon durch die Entgegensetzung, dann auch durch Einzelzüge eine gewisse

Bedeutungsfülle für ÔX. Nur an Sokrates, durch seinen Willen erhält das Wort als

Bezeichnung einer bestimmten Einstellung diese präzise Kraft. ÔX. ist nicht irgendeine

Unterhaltung, sondern setzt sich zusammen aus Fragen und Antworten,
Zustimmen oder Widersprechen. Frage und Antwort sind aufeinander bezogen;
wenn die Antwort nicht der Frage entspricht, zustimmend oder ablehnend, so ist
es kein sokratisches ÔX. mehr. Es geht dabei um einen Xoyoç, eine Behauptung, die

geprüft wird: der Fragende nimmt, der Antwortende gibt Rechenschaft (Xoyov).
Wer antwortet, unterwirft seine Gedanken der Prüfung, er steht Rede.
Sokratisches öX. hebt sich nicht nur in der Form (ßoayvXoyia) von andern Unterhaltungen

ab, sondern auch durch seine Absicht. Die, welche sich unterhalten, sind
dadurch aufeinander angewiesen, daß sie auf etwas Gemeinsames hinblicken, den

Xoyoç, auf etwas, das sie beide interessiert, das aber etwas Drittes ist neben ihnen.
In der subjektiven Äußerung des Meinenden ist ein Übersubjektives enthalten,
dem der Fragende oder Antwortende zustimmen oder widersprechen kann.

Wir müssen noch hinzufügen, daß diese Auffassung des Gespräches, seines

Ganges, Zieles und Gehaltes als eine Sonderart bewußt von anderer Art der
Unterhaltung abgegrenzt wird. Die Anwesenden sagen: wenn du, Sokrates, weggehst,
ist die Art der Dialoge für uns nicht mehr dieselbe, und Sokrates selber will seinem

Partner zu zeigen versuchen, wie nach seiner Meinung der Antwortende antworten
muß. Und welches ist denn der Inhalt, der eigentliche Zielpunkt des Gespräches
Sokrates sagt zu Protagoras: indem ich mich mit dir unterhalte (<5A.), will ich



Das Wort Dialektik bei Piaton 157

nichts anderes als gerade das untersuchen, worüber ich selber jeweils nicht ein
noch aus weiß. Wenn in solcher Aporie einer etwas entdeckt hat, geht er sogleich
umher und sucht, wem er's zeige und mit wem er es sichere, bis er einen findet,
vor dem er den Xöyog, der aus der Aporie heraushilft, prüfen kann (348cd).

In Piatons Dialog Gorgias, etwa sechs bis acht Jahre nach dem Protagoras,
finden wir für das sokratische ÔÂ. neue und deutlichere Züge. Im ök. will Sokrates
das Wesen der Sache erfassen, von der man spricht. Du versuchst mich nach
Rhetorenart zu überführen, sagt Sokrates zu seinem Mitunterredner; denn vor
Gericht glauben die Rhetoren die andern zu widerlegen, indem sie für ihre
Behauptungen Zeugen und Autoritäten anführen. Eine solche Widerlegung aber

taugt nichts im Hinblick auf die Wahrheit. Solange nicht der einzelne, konkrete
Mitunterredner zustimmt, hat der Partner nichts gewonnen, auch wenn er durch
noch so viele falsche Zeugen ihn aus dem Wesen und der Wahrheit zu werfen
versucht.

Man unterhält sich miteinander nicht aus Streitsucht, sondern um zu wissen;
weil man wissen will (453b, 505e). Wenn eine Frage gestellt wird, gilt sie nicht der
Person, sondern der Vollendung des Xoyog. Eine Behauptung, die nichts taugt,
wird der Mitunterredner widerlegen. Aber das Wahre kann nie widerlegt werden;
dieser Wahrheit jagt Sokrates jetzt nach. Jede Antwort enthält eine Bejahung
oder Verneinung; wenn der Mitunterredner zustimmt, ist das, was besprochen
worden ist, gefestigt. Als einmal der Mitunterredner streikt, führt Sokrates, indem
er sich selber fragt und sich selber antwortet, das Gespräch zu Ende: um der
Wahrheit willen. «Du, Sokrates, kannst nicht Xéyeiv, wenn dir nicht einer
antwortet.» (519 d).

Sokrates befürchtet einmal, Gorgias hege den Argwohn, daß er einfach gegen
ihn - Gorgias - als gegen eine Person und nicht zur Sache spreche, damit sie sichtbar

werde. Wäre Gorgias ein Mensch wie Sokrates, so würde Sokrates ihn am
liebsten durch und durch fragen. Denn er gehöre zu denen, die sich gerne widerlegen

lassen, wenn sie etwas nicht der Wahrheit gemäß sagen, und die selber gerne
überführen, wenn ein anderer nicht das Wahre sagt. «<5A. lohnt, wenn du es für
einen Gewinn hältst, widerlegt zu werden» (461a). Sollte Gorgias auch ein solcher
Mensch sein wie Sokrates: «dann wollen wir <3A.» (458b).

Im letzten Teil des Gorgias von Piaton spricht Sokrates mit Kallikles, der mit
seinen Meinungen den weitesten Gegensatz zu Sokrates darstellt. Wenn zwischen

dir und mir Übereinstimmung zustande kommt, bedarf es keines andern Kriteriums
mehr; denn die Übereinstimmung zwischen dir und mir hat schon réXoç xfjg
âXrf&eiaç.

Der Dialog Gorgias ist der letzte der sog. sokratischen Dialoge Piatons und
zugleich der erste, der über die Philosophie des Sokrates hinausführt. Wir halten
daraus fest : öX. ist eine Form der Unterredung, die nicht - gleich der Rhetorik -
gegen Menschen sich richtet, sondern der es um Wahrheit zu tun ist, um einen

richtigen, unwiderlegbaren Tatbestand, der im gemeinsamen Suchen und Prüfen



158 Walter Mûri

sichtbar werden soll. Der Dialog führt nicht mehr in die Aporie, sondern zum
Wissen, zur Findung des Wahren.

Bis jetzt ließen sich die besondere Weise der sokratischen Untersuchung und
Gesprächsführung und ihr Gehalt in den vorhandenen, aber freilich explizierten
Begriffen ÔX. und ôiâXoyoç einfangen. Sokratische öiäXoyoi sind etwas anderes
als die Unterredungen anderer Menschen, etwas grundsätzlich anderes als die
Diskussionen der Sophisten. Ein besonderes Wort schien bis jetzt zur Bezeichnung
der besonderen Art nicht notwendig zu sein: sie wird eben beschrieben, mit
Fragen und Antworten usw. expliziert und liest sich aus dem Gang des Dialoges.
An einer Stelle allerdings ist man fast darauf vorbereitet, eine neue Bezeichnung zu
hören (Gorg. 448d): Polos hat — so sagt Sokrates-, wie aus seiner Rede sichtbar
wird, sich mehr bekümmert um die sogenannte Rhetorik als um 6X. : xijv xaXov/xevr/v

6rjjootxi]v fiäXXov juejueXéxrjxev fj ôiaXéyecr&ai. Die analoge sprachliche Formulierung

für den Gegensatz hieße wohl: rj xrjv ôiaXexrixrjv.
Indem man den Dialog Gorgias noch in einer andern Hinsicht überblickt,

erkennt man es immerhin als begründet, warum das Wort Dialektik noch nicht
notwendig, noch nicht möglich war.

Der Dialog Gorgias kämpft gegen die Sophistik und greift sie in der Rhetorik
an. Die Rhetorik weiß nicht, was Recht und Unrecht ist, sie weiß auch in
denjenigen Gebieten, welche Einzeldisziplinen zugehören, nichts über die
Zweckmäßigkeit und Begründung der einer Einzelwissenschaft eigentümlichen Mittel.
In Fragen der Heilkunde z. B. sucht die Rhetorik den Hörer zu einer bestimmten
Meinung zu überreden, ohne das gegenseitige Verhältnis von Krankheit, Heilmittel
und Gesundheit zu kennen. Über dieses Verhältnis, über die Wirkung eines
Heilmittels kann nur eine xé%vrj Auskunft geben, nicht auf Grund der Erfahrung,
sondern dank der Einsicht in die Ursachen. Die Rhetorik aber ist keine xéxvrj, sie ist
nur Erfahrung und Routine ; sie weiß ja auch über ihre eigenen Mittel keine Rechenschaft

abzulegen, geschweige über die besonderen Mittel einer besonderen xexvrj.
Deshalb heißt die Rhetorik in jenem angezogenen Satze (448d) die sogenannte
Rhetorik: die angebliche Wissenschaft der Rede.

Die «sokratische»1) Methode des ÔX. ist aber ihrerseits ihrer eigenen Grundlagen
auch noch nicht soweit sich bewußt geworden, daß sie xêxvrj des ÔX. heißen könnte,
analog etwa der xéxvrj iaxgixrj oder der x. yvfxvaoxixrj. Es ist kein Zufall, daß von
einer « xéxvrj » öiaXexxixrj in den platonischen Dialogen erst da gesprochen wird, wo
Piaton in seiner über Sokrates hinausführenden Erkenntnistheorie, in den Ideen die

Grundlage zur Sicherung der Wahrheit gefunden hat; diese Wahrheit bedarf zu
ihrer Sicherung nun nicht mehr der Zustimmung des Mitunterredners (vgl. Sokrates
und Kallikles im Gorgias). Diese Erkenntnistheorie wird ausführlich im Staate
dargelegt. Da es hier aber nicht um deren Entwicklung und Darstellung, sondern um
ihre sprachliche Bezeichnung geht, sind noch einige Zwischenstufen zu prüfen.

*) Sokratisch heißt hier und sonst: die in den platonischen Dialogen dem Sokrates
zugeschriebene, an Sokrates entwickelte Methode.



Das Wort Dialektik bei Piaton 159

Bevor das Wort ÔiaXexrixoç als Bezeichnung einer «re^vr/» erscheint, wird es

zweimal als selbständiges Adjektiv verwendet, als Ableitung zu öX., dessen vollen
Gehalt es auffängt, ohne ein neues Moment dem BedeutungstwAa^ hinzuzufügen.
-Freilich darf man aus dem Auftreten der Ableitung ÔiaXexrixoç allein schon

vermuten, es sei der mit dem Worte öX. bezeichnete Sachverhalt so wichtig und vor
allem so selbständig geworden, daß sich das Bedürfnis einstellte, ihn auch in neuen
Beziehungen, d. h. aber auch: mit andern sprachlichen Mitteln als mit den Formen
des Verbums ÔX. auszudrücken. Die Sproßform ôiaXexrixoç gestattete z. B. ohne

Umschreibung den Mann zu bezeichnen, der über das richtig zielende Fragen und
Antworten, Rechenschaftgeben, Zustimmen und Widerlegen, über die Mittel zur
Findung und Sicherung der Wahrheit verfügt.

Im Dialog Menon muß sich Sokrates einmal sagen lassen, daß mit seiner eben

formulierten Antwort nicht viel erreicht sei. Er meint darauf: die eben gegebene

Antwort ist für mich wahr. Wäre der, welcher die Frage gestellt hat, ein Sophist,
einer von den Liebhabern des Streites und Redewettkampfes, dann würde ich ihm
sagen: ich habe meine Sache gesagt; wenn ich's nicht richtig sage, so ist es jetzt an
dir, das Wort zu ergreifen und mich zu widerlegen. «Wollen aber die zwei, so wie
du und ich jetzt, in Freundschaft miteinander diskutieren (dA.), so muß man
weniger schroff und öiaXexnxcörEQov (mehr in der Art des dA.) antworten, ôia-

XexrixüreQov-fährt Sokrates selber fort - heißt aber wohl: nicht nur das Wahre

antworten, sondern auch durch dasjenige antworten, was der Fragende zu wissen

zugesteht» (75cd).
AX. und ôiaXexrixcôç ist hier das philosophische Disputieren, dem es - im Gegensatz

zur Wortkunst der Eristiker - nicht auf das Obsiegen ankommt, sondern auf
die Gewinnung der Wahrheit, und zwar so, daß der andere sie auch erfassen

kann. Die sokratische Weise des dA. - Fortschreiten auf die Wahrheit hin im
Zusammenwirken - ist in dem Worte ôia/xxnxMtegov noch ganz gegenwärtig. Daß
aber diese Methode, dieses Verhalten mit einem Adjektiv benannt, aufgerufen
werden kann, zeigt, wie weit sie schon als eine besondere Methode bewußt geworden
sein muß.

Im Euthydem und Kratylos findet sich das Wort ôiaXexrixoç als Bezeichnung
eines Menschen, aber nun so, daß dasjenige, was wir bis jetzt das Sokratische

genannt haben, zurücktritt.
Sokrates sucht im Dialog Euthydem mit zwei Eristikern zusammen die

allumfassende ETitxjxrjfirj, welche die Menschen die Lebensgüter so gebrauchen lehrt,
daß sie glücklich leben. Sie ist nicht zu finden, auch wenn man von ihr weiß, was
sie leisten müßte : nämlich jedes andere Wissen - die Spezialwissenschaften - hätte
sie zu begründen und hätte - als die königliche sTiiorrjfir} - die Menschen gut zu
machen. Auf der Suche nach dieser höchsten imor-g/xr] zeigt sich immer wieder,
daß die bekannten zahlreichen èniarrjfxai - Künste, Handwerke usw. - zwar produzieren,

aber keine Anweisung geben, wie man das von ihnen Geschaffene gebrauchen

soll. Alle die erwähnten èmorrjfxat sind Jagdkünste, die die Beute erlegen;



160 Walter Mûri

wer macht aber von dieser den richtigen Gebrauch? Solche Jagdkünstler sind
neben den Fischern und Jägern auch die Geometer, Astronomen, Mathematiker.
Da diese ihre Beute nur zu erjagen, aber nicht zu nutzen wissen, übergeben sie

ihren Fund den ôiaXexxixoi, damit diese davon Gebrauch machen.
Die Stelle bliebe dunkel, wenn man dahinter nicht den im Staat entwickelten

Erkenntnisgang sich abzeichnen sähe. Hier sei nur soviel festgehalten: die
ôiaXexxixoi sind den Mathematikern überlegen; denn sie wissen von deren Erkenntnissen

erst den rechten Gebrauch zu zeigen, so daß die Menschen das Gute gewinnen.
Die ÔiaXexxixoi besitzen eine königliche Kunst, die den ihr zudienenden èmoxrj/iai
erst Sinn verleiht (289 d ff.).

Ähnliches im Kratylos. Die Bezeichnungen, ovo[taxa, sind das Werk eines Gesetzgebers.

Gleich einem Werkzeugmacher, der auf das Urbild (eiôoç) der Webernadel
z.B. blickt, wenn er sie in Metall herstellt, muß der Werkzeugmacher der Sprache
verstehen, die jedem Ding von Natur zukommende Bezeichnung zu erschaffen,
indem er auf jenes hinblickt, was der Name ist. Wer entscheidet nun beim Werkzeug,
ob die zweckentsprechende Form im Werkstoffe wiedergegeben ist, Werkzeugmacher

oder Benützer Der zweite. Und wer ist der beste Aufseher über das Werk
des sprachlichen vojuo&éxrjç und kann seine Leistung am besten beurteilen? Ist
das nicht der, welcher zu fragen versteht Und zu antworten «Den aber, der zu
fragen und zu antworten versteht, nennst du doch ôiaXexxixoç » Unter der
Aufsicht des ôiaXexxixoç âvr/Q kommt also die Bezeichnung zustande, die (pvoei ôqûév
ist (389b ff.).

Die Anspielung auf das Fragen und Antworten, jenes vorzügliche Merkmal des

frühplatonischen ôiaXêyeadai, verhüllt nicht die eigentliche Bedeutung von Öia-

Xexxixoç an dieser Stelle. Der ôiaXexxixoç âvrjQ - der zum ÔX. fähige Mann -
kennt das Wesen, das Urbild der Dinge und vermag von ihm aus zu beurteilen,
was an ihm, als an ihrem xéXoç, teilhat.

Blicken wir auf den Protagoras zurück, so dürfte man etwa sagen: Auch dort
war schon im Wechsel von Frage und Antwort, im Entgegennehmen der Antwort
eine Methode der denkenden Untersuchung postuliert, der es nicht um das Rechthaben

ging, sondern um die Prüfung der Aussage, freilich nicht der Behauptung
allein, sondern auch des Menschen, mit dem sich Sokrates unterhielt. Auch dort
gab es schon eine Regel des Denkens, die zwar nicht die Wahrheit erreichte, aber
dazu zwang, eine Behauptung zu prüfen, ihre Tragweite abzugrenzen, das Haltbare

daran zu begründen und dadurch zu sichern1).

Will man einen Ausdruck mit der gebührenden Vorsicht hier anwenden, so

ließe sich etwa sagen: Piaton hat am ôX. des Sokrates erlebt, daß es ein dem Objekt

*) Über die Entwicklung der platonischen Dialektik, als einer philosophischen Methode,
orientiert, ohne auf die Benennung dieser Methode einzugehen, Stenzel in seinen « Studien
zur Entwicklung der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles» 1917. Die Bezeichnung

der sokratischen Philosophie als einer «Dialektik» ist vielleicht praktisch, aber
willkürlich; sie entspricht in keiner Weise platonischem Sprachgebrauch, der nur eine platonische

Dialektik kennt.



Das Wort Dialektik bei Piaton 161

zugewandtes Denken und Erkennen, daß es eine aus dem Wissen sich rechtfertigende

Methode der Untersuchung gibt, im Fragen, Antworten, Rechenschaftablegen.

Weil er diesen ersten Impuls denkender Bemühung um das Objekt im
sokratischen Dialoge erfahren hat und weil gerade dadurch sokratisches öl. sich

von anderer Art philosophischer d. h. sophistischer Diskussion unterschied, ist
von Anfang an im Worte öl. das Merkmal der Bemühung um die Wahrheit, des

Willens zur Erkenntnis da.

Mit der eigenen philosophischen Entwicklung Piatons ändert sich die Bedeutung

des Wortes öl. ; das Dialogische, die Bindung an den Mitunterredner tritt in
den Hintergrund, die tragende Bedeutung ist die im sich sichernden Denken
fortschreitende Erkenntnis des Seienden.

Diese Bedeutungsentwicklung macht das Wort öialoyog nicht mehr mit. Es

bleibt bei der Bedeutung Zwiegespräch, Dialog, bei Piaton natürlich : sokratischer

Dialog. Dagegen zeigt sich ein eigentümhcher Versuch, für das zurückbleibende

öialoyog ein anderes Substantiv heranzuziehen, das imstande wäre, den nunmehr
erreichten Gehalt von öl. substantivisch zu fassen. Im 5. Buche des Staates (454c)

polemisiert Piaton gegen die Eristiker, die Ganzklugen, die in der Diskussion nicht
um die sachgemäße Erfassung des aufgegebenen Problems sich bemühen, sondern

durch logische Täuschung und Unterschiebung recht zu behalten suchen. Sie

untersuchen die Begriffe nicht genau, und indem sie z. B. statt eines konträren einen

kontradiktorischen Gegensatz unterschieben, kommen sie zu ungereimten
Folgerungen. Großartig ist die Macht der Widerspruchskunst (âvriloyixrj), sagt Sokra-

tes in diesem Zusammenhange. Denn viele verfallen ihr auch wider ihren Willen
und sind dabei der Überzeugung, nicht zu streiten, sondern philosophisch zu
diskutieren: ovx èQiÇeiv, âllà ôialéyeo&ai. Denn sie sind nicht imstande, das Behauptete

so zu untersuchen, daß sie nach Artbegriffen trennen. Sondern sie versuchen

zu widerlegen, indem sie sich nur an die Worte halten. « Streit — nicht sachgemäße
Erkenntnis verwenden sie gegeneinander»: egiöi - ov ôialéxrq) tiqoq âll^lovg
XQojjuevoi. Die Antithese ègîÇeiv — öl. wird also substantivisch wiederholt : egig -
ôiâlexroç. Öl. und das entsprechende öia/^xrog sind aber an dieser Stelle nicht
mehr nur Fragen und Antworten, Unterhaltung im Gespräch. Rede und Gespräch
wäre ja auch das Wortgefecht. Sondern innerhalb der Form des Gespräches gibt
es diejenige Erörterung, die auf Erkenntnis zielt und zur Erkenntnis in logisch

richtiger Weise gelangen will.
Indem das Wort ôialexrog hier als Substantiv zu öl. tritt, gewinnt es eine ganz

singuläre Bedeutung. Es vertritt, wenn man so sagen darf, ôiâloyoç auf der neuen

Stufe, die öl. erreicht hat.
Außerhalb der platonischen Schriften heißt fj öidlexxog die Sprache, das

Sprechen schlechthin, oder es bezeichnet die individuelle Sprechweise oder die

Sprache einer Gesellschaftsschicht, später ja auch die landschaftlich gebundene
Mundart. In dieser Bedeutung von öidlexxog wie im zugehörigen öl. ist aber das

Merkmal des Zwiegespräches, der Folge von Rede und Gegenrede, völlig aus-

11 Museum Helveticum



162 Walter Mûri

gelöscht1). In der Stelle Rep. 454c ist ôiaXexroç ganz an den platonischen Begriff
ÔX. gebunden. Was hat Piaton zur Aufnahme dieses Wortes bewogen? Darf man
vermuten, daß etwa der sprachliche Anklang an ein vorschwebendes, aber noch
nicht reifes ôiaXexnxrj diese kühne Verwendung möglich machte ôiaXexxoç ist
ja, rein sprachlich betrachtet, die Mutter des Adjektivs ôiaXexrixoç.

Von den drei andern Stellen, wo ôiaXexroç bei Piaton vorkommt, setzen es zwei
ebenfalls als Synonym zu ôtaXoyoç, wobei es das zweite Mal das «sokratische» öX.

auffängt (Symp. 203a; Theait. 146b); an einer dritten Stelle heißt es: eigentümliche,

besondere Ausdrucksweise (Theait. 183 b). Hier also kennt Platon ôidXexroç
in der zu seiner Zeit üblichen Bedeutung. Um so bemerkenswerter erscheint die

zeitweilige Erhöhung des Wortes ôiaXexroç, nachdem ôidXoyoç auf einer früheren
Stufe des ÔX. zurückgeblieben ist2).

Nach diesem Exkurs zum Worte ôtaXoyoç greifen wir die Entwicklung von ÔX.

wieder auf. ôiaXexrixcoreQov enthielt im Menon noch ganz die Situation und
Eigenart des philosophischen Gespräches in der Nähe des Sokrates. Im Kratylos
ist der ôiaXexrixàç âvrjQ derjenige, der das Wesen der Dinge kennt und von
ihrem Urbild her zu beurteilen vermag, wieweit sie an der Idee teilhaben.

Im Staate Piatons sind ÔX. und seine Ableitung ôiaXexnxôç bestimmt durch ihre
Einordnung in der systematischen Darlegung der Erkenntnistheorie. Über dem
Bereich der sinnlichen Erkenntnis vergänglicher Objekte erhebt sich in doppelter
Stufung die Erkenntnis im Bereiche des Denkbaren. Die mathematische Erkenntnis
geht zwar von Figuren aus, aber sie meint und deutet nicht die sichtbaren, gezeichneten

Dreiecke, sondern faßt im Denken allein das Dreieck an sich. Solchen

Objekten ist die öidvota: das Denken zugeordnet. Die oberste Stufe ist die

Erkenntnis der Ideen. Die mathematische Erkenntnis gründet sich auf unbeweisbare

Voraussetzungen, z. B. den Begriff der Eins, des Geraden: Begriffe, über die
sie weder sich selber noch andern Rechenschaft ablegen könnte. Die Erkenntnis
der Ideen bedarf zu ihrem Gang weder der Krücke sichtbarer Abbilder, noch
verwendet sie Grundlagen, über die sie nicht Rechenschaft ablegen könnte. Sie steigt
von Idee zu Idee, bis sie bei der höchsten, der Idee des Guten, angelangt ist.
Dann kehrt sie zurück, nachdem sie diesen wahren Anfang und Grund alles Seien-

1) Aid/xxroç Sprache: Hermippos, Antiphanes (CAF 1. 224, 2. 171); Sprechen: Hippocrates

art. 30; Sondersprache: Aristophanes fr. 685 OCT (vgl. Demosthenes 37. 55). ôX. in
der Bedeutung individuellen Sprechens: Hippocrates, de aere aq. loc. 22; eine Mundart
sprechen: Herodot 1. 142.

2) Oben wurde schon bemerkt, daß die Einzahl ôidAoyoç bei Piaton dreimal vorkommt.
Es bezeichnet im Sophistes, im Zusammenhang mit der Erörterung des Urteils, das
«Gespräch der Seele mit sich selber», offenbar in gewollter Anlehnung an ôid-voia (263e,
264a; vgl. Theait. 189eff.). Auf eine eigene Schrift, den sog. Dialog Thrasymachos, wendet
Piaton das Wort ôtdXoyoç an Rep. 354b, in denjenigen Sätzen, die das erste Buch des
Staates mit den folgenden verknüpfen. Ich sehe in dieser Stelle den ersten Beleg für die
Benennung einer platonischen Schrift als eines «Dialoges». Im Gegensatze zu dem Worte
ôtdXoyoi in Prot., Alk. I, Lach., wo innerhalb eines Gespräches auf Teile dieses Gespräches
verwiesen wird, erfaßt der Singular Rep. 354b ein ganzes, abgeschlossenes Gespräch, eben
den schon früher verfaßten Dialog Thrasymachos. Der nächste Beleg, wo öidXoyog (hier in
der Mehrzahl) ein literarisches Werk bezeichnet, findet sich bei Aristoteles fr. 72. Sonst heißt
es bei Aristoteles Zcoxgarixoi Aoyoi Poet. 1447b 11; vgl. Pol. 1265a 11.



Das Wort Dialektik bei Piaton 163

den gewonnen hat, von Idee zu Idee schreitend und sie erkennend in ihrem
Zusammenhang mit der höchsten Idee.

Von den Gegenständen dieser reinsten und wahrsten Erkenntnis, den Ideen,
heißt es: diesen Teil im Bereiche des Denkbaren erfaßt der Xoyog selbst rfj rov
ôiaXéyeo&ai ôwâfiei (511b). Diesen Ausdruck, den Piaton von hier an bis in die
letzten Schriften beibehält, mit manchen Variationen dazu, kann die Übersetzung
nicht mehr nachahmen. Man kann wohl, das Wort ÔX. übersetzend, nur noch von
«dialektischer Erkenntnis» sprechen in dem eindeutigen Sinn, den der Begriff jetzt
innerhalb der platonischen Erkenntnistheorie erhalten hat. Er wird gleich darnach
(511c) variiert wieder aufgenommen rj rov ÔX. sTiior^/ur] rov övrog re xai vor/rov :

die dialektische Erkenntnis des Seienden und Denkbaren. Die Würde, die dem ÔX.

hier zukommt, ist betont durch ETiiorrjfirj, das den übrigen Wissenschaften (ai
reyvai xaXov/uevai 511c) an Rang, weil an Klarheit der Erkenntnis, überlegen ist.

Es ist noch festzustellen, wie das Wort ôiaXexrixrj selber in Piatons Staat
erscheint. Wo Piaton von der Erziehung der künftigen Herrscher spricht, rekapituliert

er seine Erkenntnistheorie und weist jeder neuen Altersstufe im Gange der

Erziehung eine neue Stufe der Erkenntnis zu (7. Buch). In einem Vergleiche heißt
da die Ausbildung im mathematischen Decken usw. ein Präludium zur eigentlichen
Melodie (531 dff.). Wer im Präludieren tüchtig ist, ist noch nicht ôiaXexrixoç; erst
to ôiaXéyeo&ai vollendet die Melodie, auf die es ankommt. Wenn einer versucht
roj ÔiaXéyeodai, unter Verzicht auf jede sinnliche Wahrnehmung, durch den Xoyoç

zu dem vorzudringen, was jegliches Ding ist, und wenn er nicht abläßt, bevor er das,

was das Gute selber ist, allein mit dem Denken erfaßt hat, so gelangt er ans Ziel des

Denkbaren : und dieses Fortschreiten heißt ôiaXexrixrj Tiogeia (532 b). Etwas später,
nachdem?) rov ÔX. ôvva/aiç noch zweimal eingesprungen ist, heißt es ôiaXexrixrj jué&oôoç

(533c), sie allein unter allen Wissenschaften weiß von ihren Voraussetzungen
Rechenschaft abzulegen. Sie allein dringt vor bis zu ihrer ào%rj, um sich zu sichern.
Sie allein verdient den Namen einer erkennenden Wissenschaft (einorrjfxrj)-, wie
eine Zinne krönt rj ôiaXexrixrj alles Wissen; ein Höheres gibt es nicht mehr (534e).

So nebenbei erscheinen einzelne Züge, die an Früheres anklingen und frühere
Stufen des Begriffes ÔX. charakterisieren: Rechenschaft ablegen, das Erkannte
befestigen. Und die künftigen Herrscher haben im Gange ihrer Ausbildung vor
allem an diejenige Bildung sich zu halten, die sie am ehesten fähig macht, im
Sinne wahrster Erkenntnis zu fragen und zu antworten (534 d).

Das Wort ÔX. hat also, wie diese Anspielung zeigt, früheren Gehalt nicht völlig
verloren; es hat eine ganz neue Bedeutung hinzugewonnen. Jetzt, da die Erkenntnis,

die es neu bezeichnet, als eine philosophische Methode, als eine emorij/urj,
gesichert und begründet ist, hat es auch das Wort ôiaXexrixrj neben sich erhalten,
das ja nach platonischem Sprachgebrauch mehr ist als nur das Femininum zu dem
schon früher benötigten und möglichen ôiaXexrixôç.

Eine sprachliche Untersuchung darf an dieser Stelle einhalten, wo für eine

philosophische Untersuchung nun erst die neue Aufgabe sich stellte: nämlich zu



164 Walter Mûri

zeigen, wie je nach den philosophischen Problemen, denen Piaton sich zuwendet
und in deren Bewältigung er seine bisherigen Erkenntnisse zu bewähren sucht,
sich auch der jeweilige Gehalt des Wortes verschiebt und wandelt. Es sei nur noch

angedeutet, daß vom Phaidros an vornehmlich die logische Leistung der Ideen
Piaton beschäftigt, die richtige Zusammenfassung und Zerlegung, die Uber- und

Unterordnung von Begriffen, die Möglichkeit der Verbindung der Ideen im Urteil,
sodann die Untersuchung der Prädizierung überhaupt. In solchem Zusammenhang
heißt es dann etwa: der owotvxixôç sei ein ÔiaXexxtxoç (Bep. 537c), oder: nach

Gattungsbegriffen trennen und dasselbe elÔoç nicht für ein anderes halten und,
wenn es ein anderes ist, nicht für dasselbe, das gehört zur ôiaXexxixrj èmarrjfirj
(Soph. 253c). Oder: wer so zu denken imstande ist, nimmt eine lôéa durch das

Viele hindurch wahr, wie sie nach allen Seiten hin sich erstreckt durch das abgesonderte

Einzelne, und wiederum viele andere îôéai, die voneinander verschieden

sind, aber von einer einzelnen von außen her umfaßt werden, und wiederum eine

einzelne lôéa, die durch alle vielen hindurch in einer Einheit zusammengeknüpft
ist, "und wiederum viele lôéai, die abgesondert nach allen Seiten hin abgegrenzt
sind. Das aber heißt: nach yévt] unterscheiden können, inwiefern die einzelnen

Gemeinschaft eingehen können und inwiefern nicht. «Diese Gabe der Dialektik
(to ÔiaXexxixâv) wirst du keinem andern zuerkennen als dem in reiner und richtiger

Weise Philosophierenden» (Soph. 253de; vgl. «die höchste emoxrj/xr], die

eTiiaxrjfirj der Dreien - der Philosoph» Soph. 253c).
Eine Stelle aus dem Politikos sei noch angeführt und der zu Beginn erwähnten

Auseinandersetzung im Protagoras gegenübergestellt; man wird so in einer
Hinsicht die Entwicklung ermessen können, die ôX. erfahren hat. Im Protagoras hatte
sich Sokrates mit Protagoras über die richtige Form des Gespräches gestritten und
ihn gezwungen, sich der ßqayvXoyia zu bedienen; eine andere Art des philosophischen

Gespräches konnte sich Sokrates nicht denken. Im Politikos läßt Piaton den

Sokrates sagen: wir dürfen die langen und kurzen Xoyoi (die Äußerungen im
Gespräch) nicht nach ihrer Länge und Kürze loben oder tadeln, sondern dürfen sie

nur nach ihrer Angemessenheit beurteilen. Wenn wir in der Untersuchung einer

aufgegebenen Frage so leicht und schnell wie möglich die Lösung finden sollen, so

fordert uns der Xoyoç (das Ziel der Untersuchung) auf, die länge erst in zweiter
Linie zu beurteilen. In erster Linie sollen wir derjenigen Methode den Vorzug
geben, welche uns befähigt, nach yévrj zu trennen ; wir sind aufgefordert, einen Xoyoç

(eine Untersuchung, eine Darlegung), wenn sie dank ihrer Länge den Zuhörer zum
bessern Finder macht, mit Eifer zu betreiben und uns über die Länge nicht zu

empören. Nur insofern ist ein Tadel über die Länge der jeweiligen Äußerung

berechtigt, wenn man zeigen kann, daß das Gesagte auch dann, wenn es kürzer

gewesen wäre, die Teilnehmer des Gespräches ôiaXexxixooxéqovç gemacht hätte
und fähiger, die Darlegung des Seienden im Xoyoç zu finden (286bff.).

Die Frage, welche zu der vorliegenden Untersuchung angeregt hat, war die:
Warum bezeichnet Piaton die höchste Erkenntnis zunächst mit dem Infinitiv



Das Wort Dialektik bei Piaton 165

ôiaXéyeo&ai Die Entwicklung des Begriffes ÔX. durch die platonischen Dialoge
hindurch hat darauf Antwort geben können. Von einem bestimmten Punkte an
wächst aus dem ÖX. das Adjektiv ôulXextixôç heraus; dieses Adjektiv wird zuerst
für den Erkennenden gebraucht, dann auf den Erkenntnisweg angewendet,
schließlich bezeichnet es, substantiviert, die oberste Stufe philosophischer Erkenntnis.

Die Gliederung dieser Entwicklung zum Worte Dialektik hin in Stufen gilt
wohl bis zum Staat. Nachdem aber einmal im Staate das Wort ÔX. und die mit ihm
und aus ihm gebildeten Ausdrücke als Bezeichnungen für die reine philosophische
Erkenntnis gewonnen sind, wird aus diesem Wortkreis bald dieser, bald jener
Ausdruck zur Bezeichnung der gleichen Sache verwendet. Ich zähle im Staate und
den spätem Dialogen Phaidros, Parmenides, Theaitet, Sophistes, Philebos und
Politikos 26 Stellen, die sich folgendermaßen verteilen:

r\ rov ôiaXéyeo&ai ôvvafiiç, Rep. 511b, 532 d, 533 a, 537d; Parm. 135b; Phil. 57 e.

to ôiaXéyea'&ai, Rep. 532a (2mal), 537e, 539c.

ôiaXexrtixri als Adjektiv neben nogeia, Rep. 532b;
neben [xê&oôoç, Rep. 533 c;
neben réxvrj, Phaidr. 276 e;
neben èmorrjjir), Soph. 253d.

r\ ôiaXexrixri schlechthin, Rep. 534 e, 536 d.

to ÔlaXexxixov im Sinne von rj ôiaXexnxrj, Phaidr. 266c; Soph. 253 e.

ôiaXexrixojç, Phil. 17 a.
ôiaXexrixoç als Bezeichnung des Philosophen Rep. 531 d, 534b, 537c; Phaidr.

266c; Polit. 285d, 287 a.

ôiaXexTixrj <pvaiç im gleichen Sinne, Rep. 537 c.

Daneben kehrt auch in den Spätdialogen das einfache Verbum ÔX. flektiert ab
und zu wieder, in der anfänglichen Bedeutung des Gespräches, der Diskussion.
Was schweigt ihr denn? sagt Sokrates im Theaitet, ich möchte uns doch zum
Reden (<5Â.) bringen und uns zu Freunden und Gesprächspartnern werden lassen.

Darauf entgegnet freilich der älteste der Anwesenden: fordere einen der Jünghnge
auf, dir zu antworten; denn ich bin einer solchen dialogischen Unterhaltung
(ÔiàXexToç) nicht gewohnt (146a). Und Sokrates nennt seine besondere Art ï? tov
ôvaXéyeo'&ai Ttgayfiareia (161 e; vgl. 142c, 167e; Soph. 251c). Im Theaitet und
Sophistes wirkt die Verwendung von ÔX. zusammen mit der Erwähnung der
Hebammenkunst (Theait. 150bff., 161 e) oder dem Fragen und Antworten (z. B.
Theait. 168e; Soph. 251 d) als ein bewußtes Zurückgreifen auf die
Gesprächssituationen der Dialoge der neunziger Jahre ; im Timaios und den Gesetzen tritt ÔX.

hinter den einfachen Worten Xoyoç und Xéyeiv ganz zurück.
Piatons Begriff und Wort Dialektik stammt aus den Jahren um 380. 80 Jahre

früher soll der Eleate Zenon die Dialektik erfunden haben : evçerrjv avrov yevécr&ai

ôiaXexTixfjç (Aristoteles im Dialog Sophistes, fr. 65).
Die Tragweite dieser philosophiegeschichtlichen Notiz ist abzuklären, damit



166 Walter Miiri

der Irrtum aufgehoben werde, Platon habe mit seinem Begriff und Wort an die
zenonische ((Dialektik» angeknüpft.

Eine der zuverlässigsten Quellen über Zenons Lehre ist Piatons eigene Schrift
Parmenides. Darin läßt sich der junge Sokrates Zenons Schrift vorlesen und faßt
dann den ersten Àoyoç zusammen : Nicht wahr, du meinst es so : wenn das Seiende

Vieles ist, so muß es zugleich ähnlich und unähnlich sein. Das aber ist unmöglich;
also ist es auch unmöglich, daß es Vieles gebe. Zenon bestätigt, daß er mit seinen

Beweisen genau das sagen wollte. Darauf wendet sich Sokrates an Parmenides:
Zenon will dir mit seiner Schrift den Dienst eines Freundes leisten. Denn in gewisser
Weise hat er dasselbe geschrieben wie du. Du sagst in deinem Gedicht, daß das All
Eines sei, und er sagt, es gebe nicht Vieles. In dieser Absicht, gesteht Zenon, habe er
tatsächlich geschrieben. Er habe gezeigt, daß die Annahme (tbid&eatg) der Gegner
des Parmenides, nämlich die Annahme, es gebe Vieles, in ihren Konsequenzen viel
lächerlicher sei als die Folgerungen, die aus der Einheitslehre fließen (127dff.).

An einer andern Stelle der gleichen platonischen Schrift fordert Parmenides den

jungen Sokrates auf, sich beizeiten für die Philosophie zu üben. Für diese Übung
finde er eine Anleitung in Zenons Schrift. Er dürfe nicht nur der Erkenntnis der
Ideen sich widmen und von den Ideen aus schließen, sondern habe noch folgendes
zu tun : Wenn man annehme, jedes Einzelne sei, so dürfe man nicht allein die Folgen
dieser Annahme untersuchen; man müsse auch annehmen, dieses selbe sei nicht,
und dann die Konsequenzen dieser Gegenannahme untersuchen. Daraus ergebe
sich die Übung des Philosophen (135d).

Die Diskussion einer vTiàêeaiç auf ihre möglichen Konsequenzen, auf ihre Voll-
ziehbarkeit hin ist also das Besondere in Zenons Verfahren. Zur Übung des Geistes

wird sie dem Jüngling empfohlen; sie soll aber zugleich auch philosophisch etwas

leisten, wie Zenon selber angedeutet hat: sie soll den Beweis erbringen, daß die

Gegner eines im Ernste behaupteten philosophischen Satzes (hier war es die Lehre
des Parmenides) mit ihrer entgegengesetzten Annahme zu unmöglichen
Folgerungen kommen. Insofern leistet dieses Verfahren Zenons einen indirekten Beweis

für den Satz, dem es zu Hilfe kommen will.
Diese zwei Merkmale - Übung und indirekter Beweis - finden sich in der Dialektik

des Aristoteles wieder. In den Topika heißt es : Diese Bemühung (zu der die

Topika, die Schrift über die aristotelische Dialektik, anleiten) ist dreifach nützlich :

1. zur Übung; 2. für die Diskussion mit der Menge (d. h. für die Streitrede); 3. für
die philosophisch betriebenen Wissenschaften. Und im Sinne dieses dritten
Gewinnes nennt Aristoteles als Ziel der Topika : eine Methode zu finden, dank der

wir auf Grund von ëvôoÇa zu jedem aufgegebenen Problem vorläufige Schlüsse

finden können (101a 26; 100a 18). "EvôoÇa heißen die ernst zu nehmenden, aber

noch ungeprüften Meinungen, wie sie die Sprache, als Gefäß der communis opinio,
liefert (man denkt an die sprachlichen Analysen der Phänomenologen von heute)
oder wie sie der Konsensus vieler Menschen oder wenigstens der Weisen zur Hand
gibt. Diese Meinungen, ëvôoija, bei Aristoteles entsprechen den vjioêéaeiç, den



Das Wort Dialektik bei Piaton 167

Annahmen der andern, bei Zenon. Die Topika untersuchen weiterhin den
dialektischen Schluß, dessen Prämissen eben die ëvôo£a sind, auf seine Leistungsfähigkeit.

Als eine prüfende Voruntersuchung öffnet die aristotelische Dialektik einen

Weg zu den àqxaé, den allgemeinen Voraussetzungen jeder philosophischen
Untersuchung, indem sie, was in der wirklichen Erfahrung glaubwürdiger Menschen
enthalten ist, auf seine Konsequenzen prüft und dasjenige sicherstellt, was
philosophischer Arbeit als Grundlage dienen kann.

Wenn Aristoteles für ein solch vorbereitendes, prüfendes, indirektes Beweisverfahren

Vorgänger suchte, konnte er bei Zenon ähnliches finden. Auch dort gibt es

eine kritische Untersuchung der Annahmen anderer als Ergänzung der eigentlichen

philosophischen, von einer agxtf ausgehenden Beweisführung; auch dort
will dieses Verfahren zugleich der Übung im philosophischen Denken dienen. Das
hat Aristoteles dazu geführt, Zenon den Erfinder der Dialektik zu nennen, nämlich
der aristotelisch verstandenen Dialektik.

Damit ist freilich nicht bewiesen, daß das Wort Dialektik bei Zenon nicht schon

vorgekommen wäre. Aber selbst wenn man annimmt, Zenon habe das Wort
Dialektik gekannt, so läßt sich jedenfalls wahrscheinlich machen, daß Piatons Wort
Dialektik unabhängig und genuin von Piaton geschaffen worden ist, ohne jede
Anlehnung an eine schon geprägte Begriffsbezeichnung. Wir haben zu zeigen
versucht, wie in der Entwicklung des Wortes ÔX. bei Piaton aus natürlichem Bedürfnis
das Wort Dialektik entspringt - und zwar nicht auf einmal und nicht in
ausschließlicher Geltung, als ein künftig nicht mehr abzuändernder Terminus. Es

taucht auf mit der Entdeckung der Idee und ist von seinem ersten Auftreten an
an die Ideenlehre gebunden. Nachdem das Wort ôiaXexrixoç (und ôiaXexrixr'j
geschaffen worden ist, vermag es nicht, wie man bei der Übernahme eines schon

geprägtenWorteszuerwartengeneigt wäre, seinen Platz konkurrenzlos zubehaupten.
Sondern es wechselt mit seiner Vorstufe, seiner sprachlichen Mutter, wenn man so

sagen darf : der Infinitiv ro ôiaXéyeaêai oder r) rov ôiaAéyeaêai ôvva/iiç vermögen es

immer wieder zu ersetzen. Dieses Tasten, diese Variation, die schon früher erwähnt
worden ist, scheint die Entlehnung eines schon vorhandenenWortes auszuschließen.

Sodann muß man darauf hinweisen, daß Piaton die zenonische «Dialektik»
auch kennt, aber sie ganz anders benennt. Er kennt sie; denn er benutzt sie im
Dialog Parmenides, um die Unzulänglichkeit eleatischer Logik, die zugleich Ontologie

ist, nachzuweisen. Zweimal wird im platonischen Parmenides eine jeweils
neue vno&eoig durchbesprochen, bis die Folgerungen durch ihren offenbaren

Widerspruch sich selber und ihren Ausgangspunkt aufheben. Er benennt die
zenonische «Dialektik»: sie heißt bei Platon âvriXoyixrj réxvr): die Kunst des

Widerspruches. Im Parmenides kommt zwar nur das Verbum âvriXéyeiv vor,
aber im Phaidros heißt es deutlich: Nicht wahr, wir wissen, daß der eleatische
Palamedes (d. i. Zenon) réxvr} spricht, so daß den Zuhörern dasselbe als ähnlich
und unähnlich, als eines und vieles, als ruhend und bewegt erscheint. Also gilt
rj âvxiXoyixrj nicht nur für Gerichtsverhandlungen und Volksreden, sondern, wenn



168 Walter Miiri: Das Wort Dialektik bei Platon

es für alles Gesprochene wirklich eine einzige xé%vrj gibt, so wäre es diese (Phai-
dros 261 de; vgl. den Sophistes, wo die âvriXoyixrj als Untergattung der
Wortkampfkunst erscheint, ihrerseits wieder übergeordnet der Eristik 225aff.).

In diesem Merkmal der zenonischen Antilogik - Kunst des kämpfenden öffentlichen

Wortes - ist zugleich die zweite Leistung gegeben, die Aristoteles für seine

Dialektik postuliert hat (nützlich für die Diskussion mit der Menge, für die Streitrede

Top. 101 a 27). Platon und Aristoteles haben also in dieser Beziehung Zenon

gleich beurteilt und das gleiche bei ihm festgestellt, wenn auch Piaton Zenons

Verfahren als âvriXoyixi], Aristoteles als ÖtaAexrixrj bezeichnet.

Im platonischen Dialog Parmenides wird der platonische Begriff Dialektik nur
an einer Stelle ausdrücklich bezeichnet, und hier als ein unverkennbar platonischer
Begriff, denn er gewinnt seine Bedeutung nur durch die Beziehung auf die Ideen.
«Wenn einer keine Ideen der Dinge zulassen will und nicht für jedes Einzelne eine
Idee bestimmt, so fehlt ihm ein Richtpunkt für das Denken, wenn er nicht zugibt,
daß für jedes Ding eine ewige Idee vorhanden ist; und so wird er völlig zugrunde
richten rrjv rov <5A. övva/uiv» (135c).

Wenn es somit unwahrscheinlich ist, daß Piaton seinen Begriff Dialektik unter
zenonischem Einfluß geschaffen oder das Wort von Zenon übernommen habe,

wenn es ferner unwahrscheinlich ist, daß Zenon überhaupt das Wort Dialektik
gekannt habe, so bleibt noch die Frage, woher Aristoteles das Wort Dialektik für
seine prüfende Methode geholt habe.

Mit seiner Benennung Dialektik kann Aristoteles nicht unmittelbar, in
Fortführung platonischen Denkens, beim platonischen Begriffe Dialektik anknüpfen.
Dieser Begriff setzt die Ideen voraus — Aristoteles anerkennt die Ideen nicht. Wo
platonisches Denken - das Denken des ôiafoxTixéç - sich mit den Problemen des

Urteils, der Prädikation beschäftigt, könnte man eine gewisse Nachbarschaft
vermuten. Aber einigermaßen entsprechende logische Erörterungen finden sich bei

Aristoteles gerade nicht in den Topika, der Schrift über die aristotelische Dialektik,
sondern in den logischen Untersuchungen der Analytik und in de interpretatione,
und dafür verwendet Aristoteles den Ausdruck nicht. Ein sachücher Übergang von
platonischer zu aristotelischer Dialektik ist nicht da. Gleichwohl vermute ich, daß
Aristoteles das Wort Dialektik von Piaton, dem Schöpfer dieses Wortes,
übernommen hat. Das Wort hatte, von Aristoteles aus gesehen, seinen Sinn verloren;
es hatte ja nur Bestand in seinem Bezug auf die Ideen. Aristoteles hat dann dieses

überflüssig und herrenlos gewordene Wort, das eine philosophische Methode bisher
bezeichnet hatte, in freier Weise einer von ihm bestimmten Form philosophischer
Untersuchung zugeordnet. In solcher Übertragung eines vorhandenen philosophischen

Terminus steht er nicht allein. Ebenso frei und willkürlich wie Aristoteles
verfährt später Kant, der von neuen Grundlagen aus das wiederum entkräftete
Wort Dialektik auf die Untersuchung der unzulässigen Vernunftschlüsse anwendet,
ebenso verfährt noch einmal später Hegel, der in freier Weise dasselbe Wort auf
den Prozeß der aus einander hervorgehenden Begriffe übertragen hat.


	Das Wort Dialektik bei Platon

