Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 3

Artikel: Das Wort Dialektik bei Platon
Autor: Muri, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wort Dialektik bei Platon
Von Walter Miir:

Die folgenden Feststellungen und Vermutungen gelten der Erkldrung einer vor-
erst merkwiirdig erscheinenden Bezeichnung fiir die reine Ideenerkenntnis in den
Schriften Platons. Im Staate kommen zur Bezeichnung der obersten Stufe der
Erkenntnis, deren Objekt die Ideen sind, neben einem mehrdeutigen Ausdruck wie
vonois (sein Umfang wechselt innerhalb zweier Biicher des Staates: 511d und
533d) fiinf eindeutige Ausdriicke vor, die entweder den Infinitiv dwxiéyeadar selbst
oder eine Ableitung dieses Stammes verwenden: 1o dwadéyeadar, 7 Tod daréyeciar
dvaueg, 1 dakextixn) mogeia oder uédodos, endlich 7 duadextiser) schlechthin. Die
Bedeutung dieser Ausdriicke ist festgelegt: im 6. Buch durch ihre Stelle in der
systematisch dargelegten Erkenntnistheorie, im 7. Buch durch ihre Einordnung
in die Rekapitulation der gleichen Erkenntnistheorie und durch die Stelle, die
thnen im Aufbau der Bildung der philosophischen Herrscher zukommt. Sie bedeu-
ten alle, auch die Infinitive, nicht das, was ihre gewohnte Verwendung zunichst
vermuten liele, nimlich eine Unterhaltung, ein Gesprich oder etwas, das auf ein
Gespriach Bezug hat. Sie bezeichnen unter den drei Erkenntnisstufen die letzte und
hochste, das reine Denken, das sich nicht an das Wahrnehmbare hilt, sondern
allein auf die Ideen — die einzelne Idee und den Zusammenhang der Ideen —
gerichtet ist und darum nach Platon die Wahrheit gewinnt.

Hier soll untersucht werden, wie Platon dazu gekommen ist, diese Erkenntnis
mit dem Worte Dialektik zu bezeichnen; es soll auch gezeigt werden, daB es
Platon gewesen ist, der dieses in der Folgezeit so vielseitig verwendete Wort
geschaffen hat. Die Aufmerksamkeit gilt also der Entstehung einer Begriffs-
bezeichnung, nicht etwa der Entwicklung des platonischen Dialoges oder seinem
Verhiiltnis zum platonischen Gedanken, auch nicht der Uberwindung der Dialog-
form durch Platon.

Vor Platon kommen nur das Verbum dwAéyeodar (im Folgenden abgekiirzt: d4.)
und das abgeleitete, substantivierte Adjektiv 7 dudiextos (Sprache, Sprechweise)
vor. Die Ableitungen dtdioyos und Swedextixds finden sich erst bei Platon. Das
ist vielleicht fiir deadoyog ein Zufall der Uberlieferung, kaum jedoch fiir dwadextixds.

Im 5. Jahrhundert kommt das Verbum 0A. bei Herodot, Thukydides, Gorgias
und Aristophanes vor!). Es bezeichnet ein Gesprich, einen miindlichen Verkehr

1) Es findet sich, soweit ich sehe, sonst nirgends vor Platon, auBer in je einem Fragment
der Sappho (38 D) und des Archilochos (108), auBerdem fiinfmal in einem homerischen
Formelvers (z. B. Il 11. 407). Die Fragmente sind zu kurz, um iiber die Bedeutung
zureichende Schliisse zu erlauben; bei Homer ist das Verb an seiner Stelle klar, hat aber mit




Das Wort Dialektik bei Platon 153

zwischen zwei, allenfalls zwischen mehreren Menschen, es setzt Rede und Gegen-
rede, den Austausch von Meinungen, Vorschligen voraus (Hdt. 3. 50-52). Wihrend
der Herrschaft der 400 im Jahre 411 emport sich das Heer, das im Pirdus lagert,
und marschiert gegen die Stadt. Einige Delegierte des Rates kommen zu den
Hopliten und avno avdpi dteAéyovro. In der Folge laBt sich die Mehrzahl der
Hopliten versohnlicher stimmen dn0 woAddv xai mpds moAlods Adywv yuyvouévow:
da von vielen zu vielen Gespriche stattgefunden hatten (Th. 8.93; vgl. 5. 59
und 60). DaB es vorzugsweise zwei Menschen sind, die in gegenseitigen Verkehr
treten, bezeugt auch die iibertragene Verwendung bei Aristophanes, der mit d4.
auf den geschlechtlichen Verkehr anspielt (Eccl. 890, P1. 1082). In der Verteidigung
des Palamedes von Gorgias wendet sich Palamedes an den Anklager: «nun will
ich noch mit dem Anklager ins Gesprich kommen» (dxdeydijvat), und darauf
folgt gleich eine Frage in der zweiten Person (22). Die Verbindung von Redendem
und Horendem, Fragendem und Antwortendem, das Zweiseitige wird nur durch
OA. ausgedriickt. Wo sich Palamedes im Fortgang an die Richter wendet, die er
nicht zu fragen hat und von denen er keine Antwort erwarten diirfte, verwendet er
eineiv (28) oder Adyos (33).

Bevor die Bedeutungsentwicklung von 6. bei Platon dargestellt wird, ist es gebo-
ten, das Bedeutungsfeld des Verbums bei Platon abzustecken und das Verhaltnis zu
moglichen Synonyma zu beleuchten. Wir gehen dabei vom Substantiv aus, von
dtdAoyog, das zur Bezeichnung des Gespriiches sechsmal in der Mehrzahl, dreimal
in der Einzahl vorkommt. Ein Zusammensein, wie es das Gesprich voraus-
setzt, heit ovvovaia. Dasselbe Wort bezeichnet aber auch das Gesprich selbst :
du muBit nachgeben, damit 7 ocwvoveie zustande kommt; du bist imstande,
in knapper AuBerung ovvovoiag mowiodar: ein Gesprich zu fiihren; in kurzer
Rede gegen kurze Rede mowsioar t7)v ovwovaiav (Prot. 335bc, Soph. 217c-e,
vgl. Prot. 347b—e, Gorg. 461Db).

Einmal auch kommt das Wort ducdie, geselliger Verkehr, in der Bedeutung
Gesprich vor dgetijs &vexa tas duidias mowovuevov (Soph. 223a). Hier konnte
sich Platon an seinen GroBoheim Kritias anlehnen, von dem wenigstens der Titel
einer Schrift: outdiae bezeugt ist.

AwetoiB, die verweilende Beschiftigung, grenzt nur anan das Gesprich. Dal es
ein Gesprich sei, in dem die Philosophen sich ernsthaft beschiftigen, wird immer

dem cattischen» dA. keine unmittelbare Beriihrung («durchzahlen, durch — erlesen»).
Fiir die Bedeutung des dia- im attischen Gebrauch von . wire zu verweisen auf Verben
wie deantivew einander zutrinken, diwopoioyéopar sich untereinander verstandigen, dcaxeAedouar
einander anfeuern, diafodopua: um die Wette schreien, duadéyouar voneinander empfangen;
iiberhaupt die Affinitat des Prifixes dia- zu Verben des Wetteiferns, des wechselseitigen
Zusammenwirkens und zum Medium. daiéyer (Xen. Mem. 4. 5. 12) trigt zum Verstand-
nis von dwiéyeadar nichts bei. Vielleicht ist ja die Zusammenriickung der beiden Verben
nicht nur ein Einfall Xenophons, sondern des Sokrates selbst. Aber die Bedeutung des
vorplatonischen und frithplatonischen 4. ist durch ovwidvras xowjj PoviedeoBar vollig
ausgeschopft (Xen. l. c.). diaiéyouar war immer nur als Deponens da; dwaléyw ist hier
eine Neubildung. Darum eriibrigt sich eine Auseinandersetzung mit den Folgerungen, die
aus dieser Xenophonstelle gezogen werden.




154 Walter Miiri

durch einen Zusatz angedeutet: ndoa 7) év towicde Adyois daroify) (Polit. 285c¢;
vgl. Apol. 41b, Gorg. 484c, Rep. 457d). Allerdings wenn Sokrates dwxtoify) auf
sich selbst anwendet, dann mul man « Gesprich» mitdenken.

Adyor, seltener die Einzahl, ist das haufigste Wort fiir Gespriach. Aber es deckt
sich in keiner Weise mit dddoyot, da es nicht nur die Wechselreden bezeichnen
kann, sondern auch, den Inhalt betonend, die Behauptungen, Argumente,
Meinungen.

Tovg Adyovs moweioBar dient geradezu als Synonym zu 64., von dem es wieder
aufgenommen wird und das es im Fortgang vertreten kann, auch mit dem Zusatz
7moos aAijlovs (z. B. Prot. 348ab, 317cd, 333¢c; vgl. Symp. 176e, Rep. 588a,
Parm. 126¢). Im Staat, 328d, sagt Kephalos, die Freude an den A¢yot mehre sich
mit dem Alter, und Sokrates erwidert: ich freue mich, mit den Hochbetagten
mich zu unterhalten: yaipw dwaieyouevo;. Der mogliche Unterschied kommt
immerhin darin zum Ausdruck, dal Sokrates das Wort dA. braucht, wihrend
Kephalos mit Adyoc im Allgemeinen bleibt: Gesprich und Zwiegesprich vermag
vielleicht den Unterschied anzudeuten. Aber auch Sokrates sagt von sich selber
100¢ Adyovs mototuar (Phaid. 70¢). «Sich im Gespriche unterhalten» wird auch
mannigfach umschrieben — und natiirlich in jedem solchen Falle abgetont und in
besonderer Weise bestimmt — durch reden und zuhoren (z. B. Prot. 362a), ant-
wortend sprechen (z. B. Prot. 335b), miteinander sprechend zusammen sein (z. B.
Prot. 336b), fragen und antworten (passim).

Auf frithere Teile eines platonischen Dialoges wird im gleichen Dialog meist mit
dem Ausdruck oi mpdodev Adyot verwiesen, oder mit dhnlichen Bezeichnungen
(z. B. Gorg. 460e, 471a, 508e usw.; auch die Einzahl 463a). Die Bedeutung
Gesprach ergibt sich jeweils aus dem Zusammenhang, und oft iibersetzen wir Adyoc
mit Gesprich zu genau; es kann auch nur den Inhalt, die Reihe der sich folgenden
Aussagen rekapitulierend bezeichnen. Die Abgrenzung wird leichter, wenn wir
feststellen, daB Aoyor oder Adyovs mowcio?ar nie mit fragen und antworten, zu-
stimmen oder ablehnen erldutert wird. Diese Begriffe lassen sich nur aus dem
Worte 04. entfalten. Die besondere Bedeutungsfiille, die das Wort 64. im sokra-
tischen Kreise gewonnen hat und die es bei Platon aus bedeutungsnahen Aus-
driicken herausheben kann, ist an das Tun des Sokrates gebunden.

Zunéchst ist aber festzustellen, daB sich das Wort 6. durch alle platonischen
Dialoge in der gleichen Bedeutung wie bei den attischen Schriftstellern um 400
findet. 64. bezeichnet auch hier das Gesprich vorzugsweise zweier, ab und zu einer
Mehrzahl von Menschen, ohne daf diesem Gesprich eine gewichtige, eine beson-
dere Bedeutung zukéme. « Du und ich sprechen miteinander», heiBit es 6fters (z. B.
Prot. 339a); besonders bezeichnend der Dual: toiv dwrdeyouévor (Prot. 337a).
Der Inhalt und der Gang des Gespriches sind in diesem sozusagen neutralen
Gebrauch vorerst nicht naher bestimmt: wir sprachen iiber irgendeinen Gegen-
stand, heilt es in erzihlendem, zusammenfassendem Riickblick (Prot. 314c¢; vgl.
Gorg. 485b). Oder der Gerichtsdiener 14t Sokrates sagen, er moge so wenig wie




Das Wort Dialektik bei Platon 155

moglich sprechen, 64.; die Erhitzung, die Folge der Unterhaltung, konnte die
Wirkung des Giftes aufheben (Phaid. 63d).

In der Néhe des Sokrates kann aber 4. zu einer besonderen Form des Gespriches
werden: Sokrates leitet es und schreibt ihm gewisse Bedingungen vor; sonst ist
es nicht mehr das Gesprach, an dem er teilnehmen will. Wir folgen, um das zu
erkennen, eine Strecke weit dem Dialog Protagoras. Er fillt etwa ins Jahr 395.
Fiir 04. — im Zwiegesprach sich unterhalten — konnte ich aus dem 5. Jahrhundert
— Gorgias und Aristophanes eingerechnet — zehn Belege finden; in Platons Prota-
goras allein kommt das Wort 33mal vor.

Im Hause des Kallias sind die drei groen Lehrer und Sophisten Protagoras,
Prodikos und Hippias abgestiegen. Von einem jungen Freunde dazu gedrangt,
legt Sokrates dem Protagoras die Frage vor, worin der Nutzen bestehe, den der
Jiingling aus dem Umgang mit den Sophisten ziehen konne. Nach einer ersten,
von Sokrates mit kritischen Einwinden angefochtenen Darlegung holt Protagoras
zu einer grofen Rede aus, um die Einwénde zu widerlegen. Darauf will Sokrates
noch an einem kleinen Punkte einen Zweifel behoben wissen, und es wird, so sagt
er, dem Protagoras leicht fallen, ihn dariiber noch véllig zu belehren, da er ja zu
dieser grofen, belehrenden Rede fihig war. Wenn man mit einem Volksredner, etwa
Perikles oder einem andern méchtigen Redner, zusammenkommt, kann man leicht
solche Reden héren. Stellt man dann aber eine bestimmte Frage, so wissen sie,
gleich Biichern, nichts zu antworten und nichts zu fragen, sondern halten gleich
wieder eine meilenlange Rede. Protagoras nun ist fahig, lange, schone Reden zu
halten, er ist aber auch fihig, wenn man ihn fragt, in Kiirze zu antworten und,
wenn er selber eine Frage stellt, die Antwort abzuwarten und anzunehmen (328d
bis 329d).

Nachdem Sokrates seinen Ansto genannt hat, entwickelt sich ein Gesprich,
in welchem er fragt und Protagoras antwortet. An einer bestimmten Stelle will
Protagoras nicht mehr zustimmen: die meisten Menschen behaupten das Erfragte
ja ohnehin, Sokrates mag sich an die Meinung der vielen halten. Und er fordert
nun Sokrates auf, bevor er, Protagoras, sich weiter dullere, moge er zu dieser
Meinung der vielen sprechen (04.). Sokrates ist es einerlei, «<wenn du nur antwortest»,
gleichgiiltig, ob es des Protagoras Meinung sei oder nicht. Denn ich — sagt Sokrates
— priife die Meinung (4dyo¢), jedoch kann es auch dazu kommen, da ich mich,
den Fragenden, und den Antwortenden priife (333c).

Nach wenigen Fragen holt Protagoras wiederum zu einer lingeren Antwort aus,
und nun erweist sich eine von der Sache abspringende Auseinandersetzung iiber
die Methode der Diskussion als unumgénglich. Sokrates weist darauf hin, dal3
Protagoras nach eigener Aussage iiber den gleichen Gegenstand in beliebig langer
Rede sich dullern kann, aber auch so kurz, da niemand ihn an Kiirze zu iiber-
treffen vermag. «Wenn du dich mit mir unterhalten (0A.) willst, so bediene dich
mir gegeniiber der zweiten Art, der Kunst der kurzen Rede» (334a—335a).

Da Sokrates daraufhin, des Protagoras Weigerung und Widerstand spiirend,




156 Walter Miiri

weggehen will, versuchen die Anwesenden, ihn zuriickzuhalten: «Wenn du weg-
gehst, ist fiir uns das Gespriach (dtddoyor) nicht mehr dasselbe.» Sokrates will
bleiben, wenn Protagoras sich bewegen 1i8t, in Kiirze zu antworten und nur auf
das zu antworten, wonach gefragt wird. Welches soll andernfalls die Art des Gespréches
sein ? Denn entweder ist man zusammen, indem man sich zusammen unterhdlt (64.),
oder man hilt Volksreden (335a—c). Alkibiades hilft ihm: in der Kunst der langen
Rede, er gesteht es ja, steht Sokrates hinter Protagoras zuriick, aber hinter
keinem, wenn es darum geht dwxAéyecdat, darum: Rechenschaft zu geben und zu
empfangen. Und da Protagoras auch darin stark zu sein behauptet, daieyéodw
dowtdw Te xal damoxpwduevos, ohne bei jeder Frage eine lange Antwort auszu-
spannen (336bc).

Nach weiteren Vermittlungsversuchen der Anwesenden (Hippias legt Sokrates
nahe, nicht auf dieser peinlich genauen Art des Gespriches — eldoc v daddywr —
zu beharren) macht Sokrates einen letzten Vorschlag, dem dann Protagoras zu-
stimmt : «Will Protagoras nicht antworten, so soll er fragen; ich aber werde ant-
worten und zugleich will ich ihm zu zeigen versuchen, wie nack meiner Meinung
der Antwortende antworten mufl. Wenn ich dann geantwortet habe, so viel wie er
fragen will, soll er wiederum un gleicher Weise mir Rede stehen» (338a—d).

Gegeniiber den langen Reden, welche belehren, aber auch die Argumente des
Mitunterredners aus dem Felde spielen, von der Sache ablenken wollen, ergibt sich
allein schon durch die Entgegensetzung, dann auch durch Einzelziige eine gewisse
Bedeutungstiille fiir 6. Nur an Sokrates, durch seinen Willen erhilt das Wort als
Bezeichnung einer bestimmten Einstellung diese prazise Kraft. 4. ist nicht irgend-
eine Unterhaltung, sondern setzt sich zusammen aus Fragen und Antworten,
Zustimmen oder Widersprechen. Frage und Antwort sind aufeinander bezogen;
wenn die Antwort nicht der Frage entspricht, zustimmend oder ablehnend, so ist
es kein sokratisches d4. mehr. Es geht dabei um einen Adyog, eine Behauptung, die
gepriift wird: der Fragende nimmt, der Antwortende gibt Rechenschaft (Adyov).
Wer antwortet, unterwirft seine Gedanken der Priifung, er steht Rede. Sokra-
tisches 6. hebt sich nicht nur in der Form (Boayvdoyia) von andern Unterhal-
tungen ab, sondern auch durch seine Absicht. Die, welche sich unterhalten, sind
dadurch aufeinander angewiesen, daf} sie auf etwas Gemeinsames hinblicken, den
Aoyog, auf etwas, das sie beide interessiert, das aber etwas Drittes ist neben ihnen.
In der subjektiven AuBerung des Meinenden ist ein Ubersubjektives enthalten,
dem der Fragende oder Antwortende zustimmen oder widersprechen kann.

Wir miissen noch hinzufiigen, daBl diese Auffassung des Gespriches, seines
Ganges, Zieles und Gehaltes als eine Sonderart bewul3t von anderer Art der Unter-
haltung abgegrenzt wird. Die Anwesenden sagen: wenn du, Sokrates, weggehst,
ist die Art der Dialoge fiir uns nicht mehr dieselbe, und Sokrates selber will seinem
Partner zu zeigen versuchen, wie nach seiner Meinung der Antwortende antworten
mull. Und welches ist denn der Inhalt, der eigentliche Zielpunkt des Gespréches ?
Sokrates sagt zu Protagoras: indem ich mich mit dir unterhalte (d4.), will ich




Das Wort Dialektik bei Platon 157

nichts anderes als gerade das untersuchen, woriiber ich selber jeweils nicht ein
noch aus wei. Wenn in solcher Aporie einer etwas entdeckt hat, geht er sogleich
umher und sucht, wem er’s zeige und mit wem er es sichere, bis er einen findet,
vor dem er den Adyos, der aus der Aporie heraushilft, priifen kann (348cd).

In Platons Dialog Gorgias, etwa sechs bis acht Jahre nach dem Protagoras,
finden wir fiir das sokratische 4. neue und deutlichere Ziige. Im d4. will Sokrates
das Wesen der Sache erfassen, von der man spricht. Du versuchst mich nach
Rhetorenart zu iiberfithren, sagt Sokrates zu seinem Mitunterredner; denn vor
Gericht glauben die Rhetoren die andern zu widerlegen, indem sie fiir ihre
Behauptungen Zeugen und Autoritéten anfiithren. Eine solche Widerlegung aber
taugt nichts im Hinblick auf die Wahrheit. Solange nicht der einzelne, konkrete
Mitunterredner zustimmt, hat der Partner nichts gewonnen, auch wenn er durch
noch so viele falsche Zeugen ihn aus dem Wesen und der Wahrheit zu werfen
versucht.

Man unterhilt sich miteinander nicht aus Streitsucht, sondern um zu wissen,
weil man wissen will (453 b, 505¢). Wenn eine Frage gestellt wird, gilt sie nicht der
Person, sondern der Vollendung des A0yog. Eine Behauptung, die nichts taugt,
wird der Mitunterredner widerlegen. Aber das Wahre kann nie widerlegt werden;
dieser Wahrheit jagt Sokrates jetzt nach. Jede Antwort enthilt eine Bejahung
oder Verneinung; wenn der Mitunterredner zustimmt, ist das, was besprochen
worden ist, gefestigt. Als einmal der Mitunterredner streikt, fiihrt Sokrates, indem
er sich selber fragt und sich selber antwortet, das Gesprich zu Ende: um der
Wahrheit willen. «Du, Sokrates, kannst nicht Aéyev, wenn dir nicht einer ant-
wortet.» (519 d).

Sokrates befiirchtet einmal, Gorgias hege den Argwohn, dall er einfach gegen
ihn — Gorgias — als gegen eine Person und nicht zur Sache spreche, damit sie sicht-
bar werde. Wire Gorgias ein Mensch wie Sokrates, so wiirde Sokrates thn am
liebsten durch und durch fragen. Denn er gehére zu denen, die sich gerne wider-
legen lassen, wenn sie etwas nicht der Wahrheit geméf sagen, und die selber gerne
iiberfithren, wenn ein anderer nicht das Wahre sagt. «6A. lohnt, wenn du es fiir
einen Gewinn héltst, widerlegt zu werden» (461a). Sollte Gorgias auch ein solcher
Mensch sein wie Sokrates: «dann wollen wir d4.» (458b).

Im letzten Teil des Gorgias von Platon spricht Sokrates mit Kallikles, der mit
seinen Meinungen den weitesten Gegensatz zu Sokrates darstellt. Wenn zwischen
dir und mir Ubereinstimmung zustande kommt, bedarf es keines andern Kriteriums
mehr; denn die Ubereinstimmung zwischen dir und mir hat schon télog t7j
aAndeiag.

Der Dialog Gorgias ist der letzte der sog. sokratischen Dialoge Platons und
zugleich der erste, der iiber die Philosophie des Sokrates hinausfiihrt. Wir halten
. daraus fest: dA. ist eine Form der Unterredung, die nicht — gleich der Rhetorik —
gegen Menschen sich richtet, sondern der es um Wahrheit zu tun ist, um einen
richtigen, unwiderlegbaren Tatbestand, der im gemeinsamen Suchen und Priifen




158 Walter Miiri

sichtbar werden soll. Der Dialog fithrt nicht mehr in die Aporie, sondern zum
Wissen, zur Findung des Wahren.

Bis jetzt lieBen sich die besondere Weise der sokratischen Untersuchung und
Gesprichsfithrung und ihr Gehalt in den vorhandenen, aber freilich explizierten
Begriffen 0. und dtddoyos einfangen. Sokratische deddoyor sind etwas anderes
als die Unterredungen anderer Menschen, etwas grundsitzlich anderes als die
Diskussionen der Sophisten. Ein besonderes Wort schien bis jetzt zur Bezeichnung
der besonderen Art nicht notwendig zu sein: sie wird eben beschrieben, mit
Fragen und Antworten usw. expliziert und liest sich aus dem Gang des Dialoges.
An einer Stelle allerdings ist man fast darauf vorbereitet, eine neue Bezeichnung zu
héren (Gorg. 448d): Polos hat — so sagt Sokrates —, wie aus seiner Rede sichtbar
wird, sich mehr bekiimmert um die sogenannte Rhetorik als um d4. : Ty xaAovuévrpy
onroouxny udldov ucuelétmuev 7 dweAéyeodar. Die analoge sprachliche Formu-
lierung fiir den Gegensatz hiele wohl: ... 7} T dwadextiry.

Indem man den Dialog Gorgias noch in einer andern Hinsicht iiberblickt,
erkennt man es immerhin als begriindet, warum das Wort Dialektik noch nicht
notwendig, noch nicht moglich war.

Der Dialog Gorgias kimpft gegen die Sophistik und greift sie in der Rhetonk
an. Die Rhetorik weifl nicht, was Recht und Unrecht ist, sie weil auch in den-
Jenigen Gebieten, welche Einzeldisziplinen zugehéren, nichts iiber die Zweck-
mifigkeit und Begriindung der einer Einzelwissenschaft eigentiimlichen Mittel.
In Fragen der Heilkunde z. B. sucht die Rhetorik den Horer zu einer bestimmten
Meinung zu iiberreden, ohne das gegenseitige Verhéltnis von Krankheit, Heilmittel
und Gesundheit zu kennen. Uber dieses Verhiltnis, iiber die Wirkung eines Heil-
mittels kann nur eine 78yvn Auskunft geben, nicht auf Grund der Erfahrung, son-
dern dank der Einsicht in die Ursachen. Die Rhetorik aber ist keine téyyy), sie ist
nur Erfahrung und Routine; sie wei} ja auch iiber ihre eigenen Mittel keine Rechen-
schaft abzulegen, geschweige iiber die besonderen Mittel einer besonderen 7éy».
Deshalb hei3t die Rhetorik in jenem angezogenen Satze (448d) die sogenannte
Rhetorik: die angebliche Wissenschaft der Rede.

Die «sokratische»') Methode des d4. ist aber ihrerseits ihrer eigenen Grundlagen
auch noch nicht soweit sich bewult geworden, daB sie ¢y des d4. heilen konnte,
analog etwa der téyvy larpuxr) oder der t. yvuvastixy). Esist kein Zufall, dal von
einer «téyvn» dwedextixrj in den platonischen Dialogen erst da gesprochen wird, wo
Platon in seiner iiber Sokrates hinausfithrenden Erkenntnistheorie, in den Ideen die
Grundlage zur Sicherung der Wahrheit gefunden hat; diese Wahrheit bedarf zu
ihrer Sicherung nun nicht mehr der Zustimmung des Mitunterredners (vgl. Sokrates
und Kallikles im Gorgias). Diese Erkenntnistheorie wird ausfiihrlich im Staate dar-
gelegt. Da es hier aber nicht um deren Entwicklung und Darstellung, sondern um
ihre sprachliche Bezeichnung geht, sind noch einige Zwischenstufen zu priifer.

1) Sokratisch heiBt hier und sonst: die in den platonischen Dialogen dem Sokrates zuge-
schriebene, an Sokrates entwickelte Methode.




Das Wort Dialektik bei Platon 159

Bevor das Wort dwxdextixds als Bezeichnung einer «zéyyn» erscheint, wird es
zweimal als selbstindiges Adjektiv verwendet, als Ableitung zu 4., dessen vollen
Gehalt es auffingt, ohne ein neues Moment dem Bedeutungsinhalt hinzuzufiigen.
Freilich darf man aus dem Auftreten der Ableitung duzdextixds allein schon ver-
muten, es sei der mit dem Worte d4. bezeichnete Sachverhalt so wichtig und vor
allem so selbstindig geworden, daB sich das Bediirfnis einstellte, ihn auch in neuen
Beziehungen, d. h. aber auch: mit andern sprachlichen Mitteln als mit den Formen
des Verbums 0A. auszudriicken. Die Sprofform dixdextixdc gestattete z. B. ohne
Umschreibung den Mann zu bezeichnen, der iiber das richtig zielende Fragen und
Antworten, Rechenschaftgeben, Zustimmen und Widerlegen, iiber die Mittel zur
Findung und Sicherung der Wahrheit verfiigt.

Im Dialog Menon muf} sich Sokrates einmal sagen lassen, daBl mit seiner eben
formulierten Antwort nicht viel erreicht sei. Er meint darauf: die eben gegebene
Antwort ist fiir mich wahr. Wire der, welcher die Frage gestellt hat, ein Sophist,
einer von den Liebhabern des Streites und Redewettkampfes, dann wiirde ich ihm
sagen: vch habe meine Sache gesagt; wenn ich’s nicht richtig sage, so ist es jetzt an
dir, das Wort zu ergreifen und mich zu widerlegen. « Wollen aber die zwei, so wie
du und ich jetzt, in Freundschaft miteinander diskutieren (44.), so muBl man
weniger schroff und dwlextixdregor (mehr in der Art des dA.) antworten. dia-
Aextinistepov —fahrt Sokrates selber fort — heiit aber wohl: nicht nur das Wahre
antworten, sondern auch durch dasjenige antworten, was der Fragende zu wissen
zugesteht» (75¢d).

AA. und dwrAextindss ist hier das philosophische Disputieren, dem es —im Gegen-
satz zur Wortkunst der Eristiker — nicht auf das Obsiegen ankommt, sondern auf
die Gewinnung der Wahrheit, und zwar so, da der andere sie auch erfassen
kann. Die sokratische Weise des 6A. — Fortschreiten auf die Wahrheit hin im Zusam-
menwirken — ist in dem Worte dwlextixddrepor noch ganz gegenwirtig. Dall
aber diese Methode, dieses Verhalten mit einem Adjektiv benannt, aufgerufen
werden kann, zeigt, wie weit sie schon als eine besondere Methode bewuBt geworden
sein mul.

Im Euthydem und Kratylos findet sich das Wort duadextixds als Bezeichnung
eines Menschen, aber nun so, daB dasjenige, was wir bis jetzt das Sokratische
genannt haben, zuriicktritt.

Sokrates sucht im Dialog Euthydem mit zwei Eristikern zusammen die all-
umfassende éniorrjurn, welche die Menschen die Lebensgiiter so gebrauchen lehrt,
daB sie gliicklich leben. Sie ist nicht zu finden, auch wenn man von ihr weill, was
sie leisten miifite : namlich jedes andere Wissen — die Spezialwissenschaften — hitte
sie zu begriinden und hétte — als die konigliche émorsjun — die Menschen gut zu
machen. Auf der Suche nach dieser hochsten énior7jun zeigt sich immer wieder,
daB die bekannten zahlreichen émiotijuar — Kiinste, Handwerke usw. — zwar produ-
zieren, aber keine Anweisung geben, wie man das von ihnen Geschaffene gebrau-
chen soll. Alle die erwdhnten éniorijuar sind Jagdkiinste, die die Beute erlegen;




160 Walter Miiri

wer macht aber von dieser den richtigen Gebrauch? Solche Jagdkiinstler sind
neben den Fischern und Jigern auch die Geometer, Astronomen, Mathematiker.
Da diese ihre Beute nur zu erjagen, aber nicht zu nutzen wissen, iibergeben sie
ihren Fund den diaiextixoi, damit diese davon Gebrauch machen. .

Die Stelle bliebe dunkel, wenn man dahinter nicht den im Staat entwickelten
Erkenntnisgang sich abzeichnen sihe. Hier sei nur soviel festgehalten: die dea-
Aextirol sind den Mathematikern itberlegen; denn sie wissen von deren Erkenntnis-
sen erst den rechten Gebrauch zu zeigen, so daf die Menschen das Gute gewinnen.
Die dtadextixol besitzen eine konigliche Kunst, die den ihr zudienenden éneorijuat
erst Sinn verleiht (289d1f.).

Ahnliches im Kratylos. Die Bezeichnungen, 6vduate, sind das Werk eines Gesetz-
gebers. Gleich einem Werkzeugmacher, der auf das Urbild (eldog) der Webernadel
z. B. blickt, wenn er sie in Metall herstellt, mull der Werkzeugmacher der Sprache
verstehen, die jedem Ding von Natur zukommende Bezeichnung zu erschaffen, in-
dem er auf jenes hinblickt, was der Name 2st. Wer entscheidet nun beim Werkzeug,
ob die zweckentsprechende Form im Werkstoffe wiedergegeben ist, Werkzeug-
macher oder Beniitzer ? Der zweite. Und wer ist der beste Aufseher iiber das Werk
des sprachlichen vouo?érns und kann seine Leistung am besten beurteilen? Ist
das nicht der, welcher zu fragen versteht ? Und zu antworten ? «Den aber, der zu
fragen und zu antworten versteht, nennst du doch duadextixds ?» Unter der Auf-
sicht des dwadextinos avrjp kommt also die Bezeichnung zustande, die gdoet dgdov
ist (389Dbff.).

Die Anspielung auf das Fragen und Antworten, jenes vorziigliche Merkmal des
frithplatonischen dweAéyeodar, verhiillt nicht die eigentliche Bedeutung von dea-
Aextixog an dieser Stelle. Der dwadextinog avijp — der zum OA. fahige Mann —
kennt das Wesen, das Urbild der Dinge und vermag von ihm aus zu beurteilen,
was an ihm, als an ihrem téAog, teilhat.

Blicken wir auf den Protagoras zuriick, so diirfte man etwa sagen: Auch dort
war schon im Wechsel von Frage und Antwort, im Entgegennehmen der Antwort
eine Methode der denkenden Untersuchung postuliert, der es nicht um das Recht-
haben ging, sondern um die Priifung der Aussage, freilich nicht der Behauptung
allein, sondern auch des Menschen, mit dem sich Sokrates unterhielt. Auch dort
gab es schon eine Regel des Denkens, die zwar nicht die Wahrheit erreichte, aber
dazu zwang, eine Behauptung zu priifen, ihre Tragweite abzugrenzen, das Halt-
bare daran zu begriinden und dadurch zu sichern?).

Will man einen Ausdruck mit der gebiithrenden Vorsicht hier anwenden, so
lieBe sich etwa sagen: Platon hat am d4. des Sokrates erlebt, daBl es ein dem Objekt

1) Uber die Entwicklung der platonischen Dialektik, als einer philosophischen Methode,
orientiert, ohne auf die Benennung dieser Methode einzugehen, Stenzel in seinen «Studien
zur Entwicklung der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles» 1917. Die Bezeich-
nung der sokratischen Philosophie als einer «Dialektik» ist vielleicht praktisch, aber will-
kiirlich ; sie entspricht in keiner Weise platonischem Sprachgebrauch, der nur eine plato-
nische Dialektik kennt.




Das Wort Dialektik bei Platon 161

zugewandtes Denken und Erkennen, daB es eine aus dem Wissen sich rechtferti-
gende Methode der Untersuchung gibt, im Fragen, Antworten, Rechenschaft-
ablegen. Weil er diesen ersten Impuls denkender Bemiihung um das Objekt im
sokratischen Dialoge erfahren hat und weil gerade dadurch sokratisches 4. sich
von anderer Art philosophischer d.h. sophistischer Diskussion unterschied, ist
von Anfang an im Worte 4. das Merkmal der Bemiihung um die Wahrheit, des
Willens zur Erkenntnis da.

Mit der eigenen philosophischen Entwicklung Platons éndert sich die Bedeu-
tung des Wortes dA.; das Dialogische, die Bindung an den Mitunterredner tritt in
den Hintergrund, die tragende Bedeutung ist die im sich sichernden Denken fort-
schreitende Erkenntnis des Seienden. :

Diese Bedeutungsentwicklung macht das Wort dtddoyog nicht mehr mit. Es
bleibt bei der Bedeutung Zwiegesprich, Dialog, bei Platon natiirlich: sokratischer
Dialog. Dagegen zeigt sich ein eigentiimlicher Versuch, fiir das zuriickbleibende
Owdloyog ein anderes Substantiv heranzuziehen, das imstande wire, den nunmehr
erreichten Gehalt von dA. substantivisch zu fassen. Im 5. Buche des Staates (454 c)
polemisiert Platon gegen die Eristiker, die Ganzklugen, die in der Diskussion nicht
um die sachgemiafle Erfassung des aufgegebenen Problems sich bemiihen, sondern
durch logische T4duschung und Unterschiebung recht zu behalten suchen. Sie unter-
suchen die Begriffe nicht genau, und indem sie z. B. statt eines kontriren einen
kontradiktorischen Gegensatz unterschieben, kommen sie zu ungereimten Folge-
rungen. GroBartig ist die Macht der Widerspruchskunst (avtidoyixij), sagt Sokra-
tes in diesem Zusammenhange. Denn viele verfallen ihr auch wider ihren Willen
und sind dabei der Uberzeugung, nicht zu streiten, sondern philosophisch zu disku-
tieren: odx épilewv, GAAa duaAéyeocdar. Denn sie sind nicht imstande, das Behaup-
tete so zu untersuchen, daf} sie nach Artbegriffen trennen. Sondern sie versuchen
zu widerlegen, indem sie sich nur an die Worte halten. « Streit — nicht sachgemafe
Erkenntnis verwenden sie gegeneinander»: &otdt — 00 dwadéxrw mpog aAiniovs
xowuevor. Die Antithese éoilewv — 6. wird also substantivisch wiederholt: &0t —
OwdAextog. 4. und das entsprechende dudAextos sind aber an dieser Stelle nicht
mehr nur Fragen und Antworten, Unterhaltung im Gesprich. Rede und Gesprach
wire ja auch das Wortgefecht. Sondern innerhalb der Form des Gespriches gibt
es diejenige Erorterung, die auf Erkenntnis zielt und zur Erkenntnis in logisch
richtiger Weise gelangen will.

Indem das Wort dudAextos hier als Substantiv zu dA. tritt, gewinnt es eine ganz
singulire Bedeutung. Es vertritt, wenn man so sagen darf, dtdAoyoc auf der neuen
Stufe, die dA. erreicht hat.

AuBlerhalb der platonischen Schriften heilt 7 dwddexroc die Sprache, das
Sprechen schlechthin, oder es bezeichnet die individuelle Sprechweise oder die
Sprache einer Gesellschaftsschicht, spiter ja auch die landschaftlich gebundene
Mundart. In dieser Bedeutung von dudAextos wie im zugehorigen 4. ist aber das
Merkmal des Zwiegespriches, der Folge von Rede und Gegenrede, vollig aus-

11 Museum Helveticum




162 Walter Miiri

geloscht?). In der Stelle Rep. 454 c ist dudAextos ganz an den platonischen Begriff
0A. gebunden. Was hat Platon zur Aufnahme dieses Wortes bewogen ? Darf man
vermuten, dafl etwa der sprachliche Anklang an ein vorschwebendes, aber noch
nicht reifes dizdextiny} diese kiilhne Verwendung moglich machte ? duddextos ist
Ja, rein sprachlich betrachtet, die Mutter des Adjektivs duadexTixdg.

Von den drei andern Stellen, wo didAextog bei Platon vorkommt, setzen es zwel
ebenfalls als Synonym zu diddoyog, wobei es das zweite Mal das «sokratische» 4.
auffangt (Symp. 203a; Theait. 146b); an einer dritten Stelle heilit es: eigentiim-
liche, besondere Ausdrucksweise (Theait. 183 b). Hier also kennt Platon dedAsxtog
in der zu seiner Zeit iiblichen Bedeutung. Um so bemerkenswerter erscheint die
zeitweilige Erh6hung des Wortes dtdAextoc, nachdem dedAoyos auf einer friitheren
Stufe des 64. zuriickgeblieben ist2).

Nach diesem Exkurs zum Worte didioyog greifen wir die Entwicklung von 64.
wieder auf. dwdextincddregov enthielt im Menon noch ganz die Situation und
Eigenart des philosophischen Gespréches in der Néhe des Sokrates. Im Kratylos
ist der dwedextixoc davijp derjenige, der das Wesen der Dinge kennt und von
ithrem Urbild her zu beurteilen vermag, wieweit sie an der Idee teilhaben.

Im Staate Platons sind 64. und seine Ableitung deaAextixds bestimmt durch ihre
Einordnung in der systematischen Darlegung der Erkenntnistheorie. Uber dem
Bereich der sinnlichen Erkenntnis vergénglicher Objekte erhebt sich in doppelter
Stufung die Erkenntnis im Bereiche des Denkbaren. Die mathematische Erkenntnis
geht zwar von Figuren aus, aber sie meint und deutet nicht die sichtbaren, gezeich-
neten Dreiecke, sondern fafit im Denken allein das Dreieck an sich. Solchen
Objekten ist die dwavore: das Denken zugeordnet. Die oberste Stufe ist die
Erkenntnis der Ideen. Die mathematische Erkenntnis griindet sich auf unbeweis-
bare Voraussetzungen, z. B. den Begriff der Eins, des Geraden: Begriffe, iiber die
sie weder sich selber noch andern Rechenschaft ablegen konnte. Die Erkenntnis
der Ideen bedarf zu ihrem Gang weder der Kriicke sichtbarer Abbilder, noch ver-
wendet sie Grundlagen, iiber die sie nicht Rechenschaft ablegen konnte. Sie steigt
von Idee zu Idee, bis sie bei der hochsten, der Idee des Guten, angelangt ist.
Dann kehrt sie zuriick, nachdem sie diesen wahren Anfang und Grund alles Seien-

1) Awdiextos Sprache: Hermippos, Antiphanes (CAF 1. 224, 2. 171); Sprechen: Hippo-
crates art. 30; Sondersprache: Aristophanes fr. 685 OCT (vgl. Demosthenes 37. 55). dA. in
der Bedeutung individuellen Sprechens: Hippocrates, de aere aq. loc. 22; eine Mundart
sprechen: Herodot 1. 142.

2) Oben wurde schon bemerkt, dafl die Einzahl didloyog bei Platon dreimal vorkommt.
Es bezeichnet im Sophistes, im Zusammenhang mit der Erérterung des Urteils, das
«Gesprach der Seele mit sich selber», offenbar in gewollter Anlehnung an dud-vota (263e,
264 a; vgl. Theait. 189eff.). Auf eine eigene Schrift, den sog. Dialog Thrasymachos, wendet
Platon das Wort dudloyoc an Rep. 354b, in denjenigen Satzen, die das erste Buch des
Staates mit den folgenden verkniipfen. Ich sehe in dieser Stelle den ersten Beleg fiir die
Benennung einer platonischen Schrift als eines «Dialoges». Im Gegensatze zu dem Worte
dudloyor in Prot., Alk. I, Lach., wo innerhalb eines Gespraches auf Teile dieses Gespriches
verwiesen wird, erfaBt der Singular Rep. 354b ein ganzes, abgeschlossenes Gespriach, eben
den schon frither verfaften Dialog Thrasymachos. Der nachste Beleg, wo dudloyog (hier in
der Mehrzahl) ein literarisches Werk bezeichnet, findet sich bei Aristoteles fr. 72. Sonst heillt
es bei Aristoteles Zwxpatixoi Adyor Poet. 1447b 11; vgl. Pol. 1265a 11.




Das Wort Dialektik bei Platon 163

den gewonnen hat, von Idee zu Idee schreitend und sie erkennend in ihrem
Zusammenhang mit der hochsten Idee.

Von den Gegenstinden dieser reinsten und wahrsten Erkenntnis, den Ideen,
heit es: diesen Teil im Bereiche des Denkbaren erfalit der Adyos selbst 7] Tod
Owadéyeadar dvvduee (511b). Diesen Ausdruck, den Platon von hier an bis in die
letzten Schriften beibehilt, mit manchen Variationen dazu, kann die Ubersetzung
nicht mehr nachahmen. Man kann wohl, das Wort dA. iibersetzend, nur noch von
«dialektischer Erkenntnis» sprechen in dem eindeutigen Sinn, den der Begriff jetzt
innerhalb der platonischen Erkenntnistheorie erhalten hat. Er wird gleich darnach
(511c) variiert wieder aufgenommen 7 700 04. riaTriun TOU dvrog Te xal voyTod:
die dialektische Erkenntnis des Seienden und Denkbaren. Die Wiirde, die dem 4.
hier zukommt, ist betont durch émtstrjun, das den iibrigen Wissenschaften (ai
Téyvar xalobuevar 511c) an Rang, weil an Klarheit der Erkenntnis, iiberlegen ist.

Es ist noch festzustellen, wie das Wort OwAdextixi selber in Platons Staat
erscheint. Wo Platon von der Erziehung der kiinftigen Herrscher spricht, rekapi-
tuliert er seine Erkenntnistheorie und weist jeder neuen Altersstufe im Gange der
Erziehung eine neue Stufe der Erkenntnis zu (7. Buch). In einem Vergleiche heif3t
da die Ausbildung im mathematischen Degken usw. ein Priludium zur eigentlichen
Melodie (531d ff.). Wer im Priludieren tiichtig ist, ist noch nicht dwxdextixnds; erst
70 OteAéyesdar vollendet die Melodie, auf die es ankommt. Wenn einer versucht
1@ OaAéyeodat, unter Verzicht auf jede sinnliche Wahrnehmung, durch den Adyog
zudem vorzudringen, was jegliches Ding ist, und wenn er nicht abld3t, bevor er das,
was das Gute selber ist, allein mit dem Denken erfalt hat, so gelangt er ans Ziel des
Denkbaren : und dieses Fortschreiten heillt diadextixy mogeia (532b). Etwas spiter,
nachdem?) tovdA. dvvauic noch zweimal eingesprungenist, heillt es dtadextix) uédodog
(533c), sie allein unter allen Wissenschaften weill von ihren Voraussetzungen Re-
chenschaft abzulegen. Sie allein dringt vor bis zu ihrer dgy?j, um sich zu sichern.
Sie allein verdient den Namen einer erkennenden Wissenschaft (émiotsjun); wie
eine Zinne kront 7j dtadextixy) alles Wissen; ein Hoheres gibt es nicht mehr (534 e).

So nebenbei erscheinen einzelne Ziige, die an Friiheres anklingen und friihere
Stufen des Begriffes 64. charakterisieren: Rechenschaft ablegen, das Erkannte
befestigen. Und die kiinftigen Herrscher haben im Gange ihrer Ausbildung vor
allem an diejenige Bildung sich zu halten, die sie am ehesten fahig macht, im
Stnne wahrster Erkenntnis zu fragen und zu antworten (534d).

Das Wort 64. hat also, wie diese Anspielung zeigt, fritheren Gehalt nicht véllig
verloren; es hat eine ganz neue Bedeutung hinzugewonnen. Jetzt, da die Erkennt-
nis, die es neu bezeichnet, als eine philosophische Methode, als eine émoTrun,
gesichert und begriindet ist, hat es auch das Wort dcadextix) neben sich erhalten,
das ja nach platonischem Sprachgebrauch mehr ist als nur das Femininum zu dem
schon frither benotigten und moglichen diadextixde.

Eine sprachliche Untersuchung darf an dieser Stelle einhalten, wo fiir eine
philosophische Untersuchung nun erst die neue Aufgabe sich stellte: ndmlich zu




164 Walter Miiri

zeigen, wie je nach den philosophischen Problemen, denen Platon sich zuwendet
und in deren Bewiltigung er seine bisherigen Erkenntnisse zu bewihren sucht,
sich auch der jeweilige Gehalt des Wortes verschiebt und wandelt. Es sei nur noch
angedeutet, da vom Phaidros an vornehmlich die logische Leistung der Ideen
Platon beschiftigt, die richtige Zusammenfassung und Zerlegung, die Uber- und
Unterordnung von Begriffen, die Moglichkeit der Verbindung der Ideen im Urteil,
sodann die Untersuchung der Pridizierung iiberhaupt. In solchem Zusammenhang
heifit es dann etwa: der owomtixdg sei ein deadextieds (Rep. 537 c), oder: nach
Gattungsbegriffen trennen und dasselbe &ldoc nicht fiir ein anderes halten und,
wenn es ein anderes ist, nicht fiir dasselbe, das gehort zur dadextiny émoTiun
(Soph. 253¢). Oder: wer so zu denken imstande ist, nimmt eine idéa durch das
Viele hindurch wahr, wie sie nach allen Seiten hin sich erstreckt durch das abgeson-
derte Einzelne, und wiederum viele andere idéet, die voneinander verschieden
sind, aber von einer einzelnen von aullen her umfaBBt werden, und wiederum eine
einzelne idée, die durch alle vielen hindurch in einer Einheit zusammengekniipft
ist, und wiederum viele idéar, die abgesondert nach allen Seiten hin abgegrenzt
sind. Das aber heiflt: nach yévy unterscheiden konnen, inwiefern die einzelnen
Gemeinschaft eingehen konnen und inwiefern nicht. «Diese Gabe der Dialektik
(70 deadextixdv) wirst du keinem andern zuerkennen als dem in reiner und rich-
tiger Weise Philosophierenden» (Soph. 253de; vgl. «die hochste émornuy, die
ématijun der Freien — der Philosoph» Soph. 253¢).

Eine Stelle aus dem Politikos sei noch angefiihrt und der zu Beginn erwidhnten
Auseinandersetzung im Protagoras gegeniibergestellt; man wird so in einer Hin-
sicht die Entwicklung ermessen konnen, die 4. erfahren hat. Im Protagoras hatte
sich Sokrates mit Protagoras iiber die richtige Form des Gespriches gestritten und
ihn gezwungen, sich der fpayvioyia zu bedienen; eine andere Art des philosophi-
schen Gespriches konnte sich Sokrates nicht denken. Im Politikos 146t Platon den
Sokrates sagen: wir diirfen die langen und kurzen Adyo: (die AuBerungen im
Gesprich) nicht nach ihrer Lénge und Kiirze loben oder tadeln, sondern diirfen sie
nur nach ihrer Angemessenheit beurteilen. Wenn wir in der Untersuchung einer
aufgegebenen Frage so leicht und schnell wie méglich die Losung finden sollen, so
fordert uns der Adyos (das Ziel der Untersuchung) auf, die Ldnge erst in zweiter
Linie zu beurteilen. In erster Linie sollen wir derjenigen Methode den Vorzug
geben, welche uns befihigt, nach ¥4y zu trennen ; wir sind aufgefordert, einen Adyog
(eine Untersuchung, eine Darlegung), wenn sie dank ihrer Lange den Zuhérer zum
bessern Finder macht, mit Eifer zu betreiben und uns iiber die Lénge nicht zu
emporen. Nur insofern ist ein Tadel iiber die Linge der jeweiligen AuBerung
berechtigt, wenn man zeigen kann, da das Gesagte auch dann, wenn es kiirzer
gewesen wire, die Teilnehmer des Gespriches diadextixwrépovs gemacht hatte
und fahiger, die Darlegung des Seienden im Adyos zu finden (286 bff.).

Die Frage, welche zu der vorliegenden Untersuchung angeregt hat, war die:
Warum bezeichnet Platon die héchste Erkenntnis zundchst mit dem Infinitiv




Das Wort Dialektik bei Platon 165

oaréyeciar ! Die Entwicklung des Begriffes 4. durch die platonischen Dialoge
hindurch hat darauf Antwort geben k6nnen. Von einem bestimmten Punkte an
wiéchst aus dem 04. das Adjektiv duaxdextixds heraus; dieses Adjektiv wird zuerst
fiir den Erkennenden gebraucht, dann auf den Erkenntnisweg angewendet,
schlieBlich bezeichnet es, substantiviert, die oberste Stufe philosophischer Erkennt-
nis. Die Gliederung dieser Entwicklung zum Worte Dialektik hin in Stufen gilt
wohl bis zum Staat. Nachdem aber einmal im Staate das Wort 4. und die mit ihm
und aus ihm gebildeten Ausdriicke als Bezeichnungen fiir die reine philosophische
Erkenntnis gewonnen sind, wird aus diesem Wortkreis bald dieser, bald jener Aus-
druck zur Bezeichnung der gleichen Sache verwendet. Ich zihle im Staate und
den spitern Dialogen Phaidros, Parmenides, Theaitet, Sophistes, Philebos und
Politikos 26 Stellen, die sich folgendermaBen verteilen:

7) To¥ dwAéyeadar Sovaurs, Rep.511b,532d, 533a, 537d; Parm. 135b; Phil. 57e.
70 dtaAéyecdat, Rep. 532a (2mal), 537e, 539c.
Owadextinr) als Adjektiv neben mogeia, Rep. 532b;
neben pédodos, Rep. 533c;
neben téyvn, Phaidr. 276e;
neben émotryjun, Soph. 253d.
7 OwaAextixny) schlechthin, Rep. 534e, 536d.
70 Owadextixdy im Sinne von 17j dwaeAextixy), Phaidr. 266c¢; Soph. 253e.
daAextizdig, Phil. 17a.
OwaAextinds als Bezeichnung des Philosophen Rep. 531d, 534b, 537¢; Phaidr.
266¢; Polit. 285d, 287 a.
Owalextixy) @boig im gleichen Sinne, Rep. 537c.

Daneben kehrt auch in den Spétdialogen das einfache Verbum 4. flektiert ab
und zu wieder, in der anfanglichen Bedeutung des Gespraches, der Diskussion.
Was schweigt ihr denn? sagt Sokrates im Theaitet, ich mochte uns doch zum
Reden (04.) bringen und uns zu Freunden und Gesprichspartnern werden lassen.
Darauf entgegnet freilich der dlteste der Anwesenden: fordere einen der Jiinglinge
auf, dir zu antworten; denn ich bin einer solchen dialogischen Unterhaltung
(deddextog) nicht gewohnt (146a). Und Sokrates nennt seine besondere Art 7) To?
OwxAéyeodar mpayuateia (161e; vgl. 142¢, 167e; Soph. 251¢). Im Theaitet und
Sophistes wirkt die Verwendung von dA. zusammen mit der Erwéhnung der
Hebammenkunst (Theait. 150bff., 161e) oder dem Fragen und Antworten (z. B.
Theait. 168e; Soph. 251d) als ein bewuBtes Zuriickgreifen auf die Gesprachs-
situationen der Dialoge der neunziger Jahre; im Timaios und den Gesetzen tritt 44.
hinter den einfachen Worten Adyos und Aéyewv ganz zuriick.

Platons Begriff und Wort Dialektik stammt aus den Jahren um 380. 80 Jahre
frither soll der Eleate Zenon die Dialektik erfunden haben : evger?y adrov yevéodar
Owxiextixijs (Aristoteles im Dialog Sophistes, fr. 65).

Die Tragweite dieser philosophiegeschichtlichen Notiz ist abzukliren, damit




166 Walter Miiri

der Irrtum aufgehoben werde, Platon habe mit seinem Begriff und Wort an die
zenonische «Dialektik» angekniipft.

Eine der zuverlassigsten Quellen iiber Zenons Lehre ist Platons eigene Schrift
Parmenides. Darin 148t sich der junge Sokrates Zenons Schrift vorlesen und faBit
dann den ersten Adyo¢ zusammen: Nicht wahr, du meinst es so: wenn das Seiende
Vieles ist, so mul} es zugleich dhnlich und unéhnlich sein. Das aber ist unméglich;
also ist es auch unmaoglich, daf es Vieles gebe. Zenon bestatigt, daB er mit seinen
Beweisen genau das sagen wollte. Darauf wendet sich Sokrates an Parmenides:
Zenon will dir mit seiner Schrift den Dienst eines Freundes leisten. Denn in gewisser
Weise hat er dasselbe geschrieben wie du. Du sagst in deinem Gedicht, da das All
Eines sei, und er sagt, es gebe nicht Vieles. In dieser Absicht, gesteht Zenon, habe er
tatsichlich geschrieben. Er habe gezeigt, dall die Annahme (dnodeats) der Gegner
des Parmenides, namlich die Annahme, es gebe Vieles, in ihren Konsequenzen viel
lacherlicher sei als die Folgerungen, die aus der Einheitslehre flieBen (127d{f.).

An einer andern Stelle der gleichen platonischen Schrift fordert Parmenides den
jungen Sokrates auf, sich beizeiten fiir die Philosophie zu iiben. Fiir diese Ubung
finde er eine Anleitung in Zenons Schrift. Er diirfe nicht nur der Erkenntnis der
Ideen sich widmen und von den Ideen aus schlieBen, sondern habe noch folgendes
zu tun: Wenn man annehme, jedes Einzelne set, so diirfe man nicht allein die Folgen
dieser Annahme untersuchen; man miisse auch annehmen, dieses selbe se: nicht,
und dann die Konsequenzen dieser Gegenannahme untersuchen. Daraus ergebe
sich die Ubung des Philosophen (135d).

Die Diskussion einer 9nddeoic auf ihre moglichen Konsequenzen, auf ihre Voll-
ziehbarkeit hin ist also das Besondere in Zenons Verfahren. Zur Ubung des Geistes
wird sie dem Jiingling empfohlen; sie soll aber zugleich auch philosophisch etwas
leisten, wie Zenon selber angedeutet hat: sie soll den Beweis erbringen, daf die
Gegner eines im Ernste behaupteten philosophischen Satzes (hier war es die Lehre
des Parmenides) mit ihrer entgegengesetzten Annahme zu unmoglichen Folge-
rungen kommen. Insofern leistet dieses Verfahren Zenons einen indirekten Beweis
fiir den Satz, dem es zu Hilfe kommen will.

Diese zwei Merkmale — Ubung und indirekter Beweis — finden sich in der Dialek-
tik des Aristoteles wieder. In den Topika heit es: Diese Bemiihung (zu der die
Topika, die Schrift iiber die aristotelische Dialektik, anleiten) ist dreifach niitzlich:
1. zur Ubung; 2. fiir die Diskussion mit der Menge (d. h. fiir die Streitrede); 3. fiir
die philosophisch betriebenen Wissenschaften. Und im Sinne dieses dritten
Gewinnes nennt Aristoteles als Ziel der Topika: eine Methode zu finden, dank der
wir auf Grund von &dofe zu jedem aufgegebenen Problem vorlidufige Schliisse
finden konnen (101a 26; 100a 18). "Evdoéa heillen die ernst zu nehmenden, aber
noch ungepriiften Meinungen, wie sie die Sprache, als Gefif3 der communis opinio,
liefert (man denkt an die sprachlichen Analysen der Phanomenologen von heute)
oder wie sie der Konsensus vieler Menschen oder wenigstens der Weisen zur Hand
gibt. Diese Meinungen, &vdoée, bei Aristoteles entsprechen den vmodéoeis, den




Das Wort Dialektik bei Platon 167

Annahmen der andern, bei Zenon. Die Topika untersuchen weiterhin den dialek-
tischen Schlull, dessen Primissen eben die &doée sind, auf seine Leistungsfahig-
keit. Als eine priifende Voruntersuchung 6ffnet die aristotelische Dialektik einen
Weg zu den dgyai, den allgemeinen Voraussetzungen jeder philosophischen Unter-
suchung, indem sie, was in der wirklichen Erfahrung glaubwiirdiger Menschen ent-
halten ist, auf seine Konsequenzen priift und dasjenige sicherstellt, was philoso-
phischer Arbeit als Grundlage dienen kann.

Wenn Aristoteles fiir ein solch vorbereitendes, priifendes, indirektes Beweisver-
fahren Vorginger suchte, konnte er bei Zenon dhnliches finden. Auch dort gibt es
eine kritische Untersuchung der Annahmen anderer als Erginzung der eigent-
lichen philosophischen, von einer dpy? ausgehenden Beweisfithrung; auch dort
will dieses Verfahren zugleich der Ubung im philosophischen Denken dienen. Das
hat Aristoteles dazu gefiithrt, Zenon den Erfinder der Dialektik zu nennen, ndmlich
der aristotelisch verstandenen Dialektik.

Damit ist freilich nicht bewiesen, dafl das Wort Dialektik bei Zenon nicht schon
vorgekommen wire. Aber selbst wenn man annimmt, Zenon habe das Wort Dia-
lektik gekannt, so 148t sich jedenfalls wahrscheinlich machen, daf Platons Wort
Dialektik unabhdngig und genuin von Platon geschaffen worden ist, ohne jede
Anlehnung an eine schon geprégte Begriffsbezeichnung. Wir haben zu zeigen ver-
sucht, wie in der Entwicklung des Wortes 61. bei Platon aus natiirlichem Bediirfunis
das Wort Dialektik entspringt — und zwar nicht auf einmal und nicht in aus-
schlieBlicher Geltung, als ein kiinftig nicht mehr abzuindernder Terminus. Es
taucht auf mit der Entdeckung der Idee und ist von seinem ersten Auftreten an
an die Ideenlehre gebunden. Nachdem das Wort diadextixds (und dadextini))
geschaffen worden ist, vermag es nicht, wie man bei der Ubernahme eines schon
geprigtenWorteszuerwarten geneigt wire, seinen Platzkonkurrenzlos zu behaupten.
Sondern es wechselt mit seiner Vorstufe, seiner sprachlichen Mutter, wenn man so
sagen darf: der Infinitiv 7o diadéyeodar oder ) Tov dadéyeadar Fovauis vermogen es
immer wieder zu ersetzen. Dieses Tasten, diese Variation, die schon frither erwidhnt
worden ist, scheint die Entlehnung eines schon vorhandenen Wortes auszuschlieSen.

Sodann mufl man darauf hinweisen, dafl Platon die zenonische «Dialektik»
auch kennt, aber sie ganz anders benennt. Er kennt sie; denn er benutzt sie im
Dialog Parmenides, um die Unzulédnglichkeit eleatischer Logik, die zugleich Onto-
logie ist, nachzuweisen. Zweimal wird im platonischen Parmenides eine jeweils
neue onodesis durchbesprochen, bis die Folgerungen durch ihren offenbaren
Widerspruch sich selber und ihren Ausgangspunkt aufheben. Er benennt die
zenonische «Dialektik»: sie heilt bei Platon dvridoyuxn téyvn: die Kunst des
Widerspruches. Im Parmenides kommt zwar nur das Verbum arriAéyew vor,
aber im Phaidros heiflt es deutlich: Nicht wahr, wir wissen, da3 der eleatische
Palamedes (d. i. Zenon) 7éyvy spricht, so daB den Zuhorern dasselbe als dhnlich
und unihnlich, als eines und vieles, als ruhend und bewegt erscheint. Also gilt
7] avtidoyixy] nicht nur fiir Gerichtsverhandlungen und Volksreden, sondern, wenn




168 Walter Miiri: Das Wort Dialektik bei Platon

es fiir alles Gesprochene wirklich eine einzige 7éyvn gibt, so wire es diese (Phai-
dros 261de; vgl. den Sophistes, wo die artidoyixy als Untergattung der Wort-
kampfkunst erscheint, ihrerseits wieder iibergeordnet der Eristik 225aff.).

In diesem Merkmal der zenonischen Antilogik — Kunst des kimpfenden offent-
lichen Wortes — ist zugleich die zweite Leistung gegeben, die Aristoteles fiir seine
Dialektik postuliert hat (niitzlich fiir die Diskussion mit der Menge, fiir die Streit-
rede Top. 101 a 27). Platon und Aristoteles haben also in dieser Beziehung Zenon
gleich beurteilt und das gleiche bei ihm festgestellt, wenn auch Platon Zenons
Verfahren als avtidoyuxr), Aristoteles als diaAextiny bezeichnet.

Im platonischen Dialog Parmenides wird der platonische Begriff Dialektik nur
an einer Stelle ausdriicklich bezeichnet, und hier als ein unverkennbar platonischer
Begriff, denn er gewinnt seine Bedeutung nur durch die Beziehung auf die Ideen.
«Wenn einer keine Ideen der Dinge zulassen will und nicht fiir jedes Einzelne eine
Idee bestimmt, so fehlt ihm ein Richtpunkt fiir das Denken, wenn er nicht zugibt,
daB fiir jedes Ding eine ewige Idee vorhanden ist; und so wird er véllig zugrunde
richten iy oV 0A. ddvauw» (135¢).

Wenn es somit unwahrscheinlich ist, daB Platon seinen Begriff Dialektik unter
zenonischem EinfluBl geschaffen oder das Wort von Zenon iibernommen habe,
wenn es ferner unwahrscheinlich ist, daBl Zenon iiberhaupt das Wort Dialektik
gekannt habe, so bleibt noch die Frage, woher Aristoteles das Wort Dialektik fiir
seine priifende Methode geholt habe.

Mit seiner Benennung Dialektik kann Aristoteles nicht unmittelbar, in Fort-
fithrung platonischen Denkens, beim platonischen Begriffe Dialektik ankniipfen.
Dieser Begriff setzt die Ideen voraus — Aristoteles anerkennt die Ideen nicht. Wo
platonisches Denken — das Denken des dwxdextixdg — sich mit den Problemen des
Urteils, der Priadikation beschiftigt, konnte man eine gewisse Nachbarschaft ver-
muten. Aber einigermallen entsprechende logische Erorterungen finden sich bei
Aristoteles gerade nicht in den Topika, der Schrift iiber die aristotelische Dialektik,
sondern in den logischen Untersuchungen der Analytik und in de interpretatione,
und dafiir verwendet Aristoteles den Ausdruck nicht. Ein sachlicher Ubergang von
platonischer zu aristotelischer Dialektik ist nicht da. Gleichwohl vermute ich, da@3
Aristoteles das Wort Dialektik von Platon, dem Schopfer dieses Wortes, iiber-
nommen hat. Das Wort hatte, von Aristoteles aus gesehen, seinen Sinn verloren;
es hatte ja nur Bestand in seinem Bezug auf die Ideen. Aristoteles hat dann dieses
tiberfliissig und herrenlos gewordene Wort, das eine philosophische Methode bisher
bezeichnet hatte, in freier Weise einer von ihm bestimmten Form philosophischer
Untersuchung zugeordnet. In solcher Ubertragung eines vorhandenen philosophi-
schen Terminus steht er nicht allein. Ebenso frei und willkiirlich wie Aristoteles
verfahrt spiter Kant, der von neuen Grundlagen aus das wiederum entkréftete
Wort Dialektik auf die Untersuchung der unzulassigen Vernunftschliisse anwendet,
ebenso verfahrt noch einmal spéiter Hegel, der in freier Weise dasselbe Wort auf
den ProzeB der aus einander hervorgehenden Begriffe iibertragen hat.




	Das Wort Dialektik bei Platon

