Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 2

Artikel: Le "De pallio” de Tertullien et le conflit du christianisme et de 'Empire
Autor: Berchem, Denis van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le «De pallioy de Tertullien et le conflit du christianisme
et de ’Empire

Par Denis van Berchem

Les chrétiens de ’Eglise primitive, qui subissaient les persécutions, voyaient
en elle ’accomplissement de la prophétie du Christ: «Vous serez menés, & cause
de moi, devant des gouverneurs et devant des rois, pour servir de témoignage a
eux et aux paiens!).» Les historiens modernes, frappés du contraste qu’offrent,
d’une part, la tolérance dont Rome fit preuve a ’égard des religions étrangeéres et,
d’autre part, la continuité avec laquelle elle combattit le christianisme, s’effor-
cérent de découvrir la raison de cette attitude. A la fin du siécle dernier, dans un
article qui fit autorité?), Mommsen invoquait, pour expliquer la politique des
empereurs, le caractére national de la religion romaine. Les citoyens, disait-il,
avalent le devoir d’en observer les rites; quiconque s’y refusait, offensait la nation
et s’exposait aux poursuites des magistrats. Cependant ’examen des faits connus
de I'histoire religieuse de Rome, avant I'apparition du christianisme, ne révéle pas
une application systématique de ce principe. Il semble plutét que I’Etat ne se soit
décidé a sévir contre un culte étranger que lorsque celui-ci lui paraissait menacer
lordre et la moralité publics3). C’est ce qui ressort, entre autres, de ’affaire des
Bacchanales, qui agita Rome en 186 avant J.-C. Qu’est-ce qui détermina la
persécution contre les initiés de Bacchus ? Ce n’est pas qu’ils pratiquaient un culte
exotique, mais bien qu’on les accusait d’orgies sacriléges, de meurtres, d’incestes
et d’autres crimes de droit commun?).

Ces crimes sont & peu de chose prés ceux dont 'opinion publique, toujours
hostile a une religion nouvelle et mal connue, accusera plus tard les chrétiens.
Aussi le précédent des Bacchanales est-il le mieux fait pour éclairer 'intervention
de Néron contre les chrétiens en ’an 64. Chacun a présent a P'esprit le récit, fait
par Tacite3), de I'incendie de Rome. Néron, qu'une rumeur persistante accuse
d’avoir mis volontairement le feu a la ville, cherche des coupables, pour leur faire
endosser la responsabilité du désastre. Il choisit les chrétiens, détestés du peuple,
dit Tacite, a cause de la conduite abominable qu’'on leur imputait (per flagitia

1) Matth., 10, 18.

2) Der Religionsfrevel nach rom. Recht (1890), dans Gesammelte Schriften, 111, p.389.

3) C’est la thése de H. Last, The Study of the Persecutions, dans Journal of Rom. Studies,
XXVII (1937), p. 80. Voir la discussion a laquelle elle a donné lieu, au sein de la Société des
études latines, dans Revue des études latines, X1V (1936), p. 229 et suiv.

4) Liv., XXXIX, 8-19.

5) Ann., XV, 44; cf. Suet., Nero, 16.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de I’Empire 101

invisos). 11 les condamna aux peines les plus atroces et ’on a de fortes raisons de
penser qu’il interdit a cette occasion le christianisme, en invoquant contre lui,
outre 'incendie de Rome, les crimes (orgies monstrueuses, infanticides, incestes)
dont on accusait ses adeptes.

L’existence d’un édit de Néron sur le christianisme n’est qu’une conjecture vrai-
semblable®). Tout indique cependant, non seulement qu’il vit le jour, mais qu’il
survécut a son auteur et qu’il ne fut jamais rapporté par les empereurs qui sui-
virent. Il leur eat été facile, semble-t-il, de tirer au clair la fagon de vivre des chré-
tiens et de faire justice des prétendus flagitia. Mais c’est qu'un autre danger, bien
plus grave aux yeux du prince, se faisait jour dans l'attitude et les propos des
chrétiens: assimilant Rome a Babylone, ils appelaient sur elle la colére divine;
ils reconnaissalent un chef qui n’était pas I'empereur; ils annongaient 1’établisse-
ment sur la terre d’'un nouvel empire, qui devait se substituer a celui de Rome, et
ils appelaient ce changement de leurs vceux et de leurs priéres. On pouvait a bon
droit se demander s’ils n’étaient pas les ennemis jurés de I’Empire.

C’est la conviction qui se manifeste dans le récit de Tacite, rédigé quelque cin-
quante ans apreés 'incendie de Rome. 8’1l ne croit pas a la responsabilité des chré-
tiens dans cette catastrophe, il les tient néanmoins pour condamnables: haud
prownde in crimine incendiv quam odvo humany generis convicti sunt. On sait que les
Romains entendent volontiers par genus humanum, non pas ’humanité tout en-
tiére, mais les seuls citoyens romains, pris collectivement, et les textes sont nom-
breux ou genus humanwm ne signifie pas autre chose que ’Empire?).

C’est le méme sentiment qui dicte a Pline le Jeune, alors gouverneur de la
Bithynie, sa conduite a I’égard des chrétiens cités devant son tribunal. Il en référe
a Trajan dans une lettre qui, par bonheur, nous a été conservée: n’ayant jamais
assisté, écrit-1l, a aucun procés contre les chrétiens, il ignore ce qu’on punit chez
eux et sur quoi porte ’enquéte. Est-ce le nom seul que 'on punit, s’il ne s’y
attache aucune ignominie, ou sont-ce les ignominies inséparables du nom (nomen
ipsum, st flagities careat, an flagitia cohaerentia nomint)8)? Dans le doute, Pline a
imposé a tous ceux qui lui étaient dénoncés comme chrétiens d’invoquer les dieux,
d’honorer par I’encens et par le vin I'image du prince et de déblatérer contre le
Christ. 8’ils s’obstinaient a refuser, il les faisait conduire ausupplice; s’ils cédaient,
il les relachait. En somme, ce qu’il ieur demandait, c¢’était une profession publique
de loyalisme a I’égard de I’ Empire. Trajan, en répondant a Pline, ne lui donne au-
cun éclaircissement sur les motifs de la condamnation des chrétiens, mais 1l
approuve le mode de faire de son légat.

C’est désormais sur le terrain du culte impérial que vont se heurter les exigences

6) Ce serait I'Institutum Neronianum dont parle Tertullien, Ad nat., I, 7. Les termes de la
lettre de Pline a Trajan (X, 96) suggérent que, tout en mentionnant les flagitia dans ses
considérants, 1’édit condamnait le fait méme d’étre chrétien.

?) Tac., Hist., 1, 30; 111, 68; Suczt., Calig., 13; Galba, 9; Luc., Bell. civ., VII, 399, etc.
Cf. Mommsen, Staatsrecht, 111, le éd., p. 826 et suiv.

8) Epist., X, 96, 1-2,

7 Museum Helveticum




102 Denis van Berchem

des magistrats et la foi des chrétiens. Pour le comprendre, il faut savoir ce que
représente le culte impérial dans I’Empire. Celui-ci est un assemblage disparate, ot
sont représentées toutes les races, toutes les langues, toutes les religions. Les
peuples que Rome a groupés sous son autorité n’ont pas le méme statut: les uns
sont dits libres, d’autres alliés, d’autres sujets; les uns dépendent de I’empereur,
les autres du Sénat. La condition des individus est plus variée encore, les uns
bénéficiant de la civitas, c’est-a-dire de la condition de citoyen romain, les autres
se classant dans de multiples catégories inférieures. Le seul lien qui fédére entre
eux tous ces éléments est de nature religieuse: c’est le culte impérial. Culte qui
revét du reste, de province a province, des formes légérement différentes; on
adore I’empereur considéré comme dieu, ou on adore le Génie de ’empereur, ou
enfin on sacrifie aux dieux immortels, pour le salut de I’empereur.

Religion politique et toute terrestre, mais qu’on aurait tort de considérer comme
exclusivement formaliste. Les foules qui participaient a ses cérémonies n’y trou-
vaient évidlemment aucune promesse de vie future. Mais elles communiaient dans
le sentiment de la puissance tutélaire de Rome, manifestée dans la personne de son
chef. Le culte impérial procéde de cette croyance commune aux peuples primitifs,
que le chef de 'Etat est investi de pouvoirs surnaturels dont il use au profit de son
peuple. On trouve chez Virgile I'expression d’une foi sincére dans la mission pro-
videntielle d’Auguste. Cette méme foi se révéle encore & nous dans les innom-
brables inscriptions, recueillies sur toute la surface de ’Empire, qui perpétuent
le souvenir d’un sacrifice offert au Génie de 'Empereur (genio, numini Augustr)
ou a d’autres dieux, pro salute Augusts.

Le culte impérial n’eut pas a l'origine, plus qu’aucun autre culte romain, un
caractére obligatoire. Mais il devint de bonne heure I’expression du loyalisme a
I'égard de Rome et de I'empereur?®). Paetus Thrasea devint suspect & Néron parce
qu’il n’avait jamais sacrifié pro salute principis!?). L’exemple de Pline en Bithynie
montre qu’on avait pris ’habitude d’imposer un sacrifice a ceux dont on pouvait
mettre le patriotisme en doute.

Dans le méme temps que les chrétiens se multipliaient, ' Empire de son c6té
évoluait toujours davantage vers une sorte d’absolutisme théocratique. Les sacri-
fices ordonnés par I’empereur dans toutes les provinces devenaient plus fréquents

‘et les chrétiens, retenus par leur fo1 d’y participer, se voyaient toujours plus
exposés au risque de persécution. Les foules paiennes, affectées par les malheurs
qui, & partir de la seconde moitié du Ile siécle, commencérent de déferler sur
I’Empire, rendaient les chrétiens responsables de la colére des dieux: Si Tiberis
ascendit in moenia, st Nilus non ascendit in rura, si caelum stetit, si terra mowvit, si
fames, s lues, statim «Christianos ad leonem»1?).

%) Nous avons largement utilisé ’article de A. Alfoldi, Zu den Christenverfolgungen in der
Miite des 3. Jahrhunderts dans Klio, XXXI (1938), p. 323.

10) Tac., Ann., XVI, 22.

11) Tert., Apol., 40, 2.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de ’'Empire 103

Dans les milieux affranchis des superstitions populaires (si du moins il en existait
encore a cette époque), ce sont les conséquences politiques de I’attitude des chré-
tiens qui causaient le plus de souci. Ceci est visible dans les ouvrages de polémique
que composaient avec zéle adversaires et défenseurs du christianisme.

Dans la Parole de Veérité rédigée par Celse, au cours de la seconde moitié du Ile
siécle, et dont nous possédons quelques fragments, griace a la réfutation qu’en
donna plus tard Origéne, pas trace des ragots infdmes colportés sur le compte des
chrétiens. Ce qui préoccupe cet auteur, c’est le sort de 'Etat. En face des périls
qui le menacent, du dehors et du dedans, il est indispensable que tous les habitants
de 'Empire conjuguent leurs forces pour le défendre. Aulieu de cela, les chrétiens,
invoquant une doctrine puérile, affectent de s’en désintéresser. Ils veulent bien
jouir des avantages que les lois romaines assurent a la société ; mais ils se dérobent
aux devoirs qui en sont la contrepartie nécessaire. Ils refusent le service militaire
(pour ne pas étre dans I'obligation de tuer); ils refusent les charges municipales
(celles-ci sont & 'époque devenues fort onéreuses). «Si tous agissaient comme vous,
rien n’empécherait que le prince restit seul et abandonné; alors 'univers tomberait
aux mains des Barbares les plus dissolus et les plus féroces ; il ne serait plus question
parmi les hommes ni de votre culte, ni de votre sagesse ... Vous devez donc aider
I'Empereur de toutes vos forces, travailler avec lui pour ce qui est juste, combattre
pour lui et, en cas de nécessité, faire campagne avec lui et conduire avec lui ses
troupes ... Vous étes tenus aussi d’accepter les magistratures dans votre pays, si
la sauvegarde des lois et le devoir de piété I'exigent!?).»

Tertullien, dans I’ Apologétique, s’est appliqué & disculper les chrétiens aux yeux
de 'opinion publique de tous les griefs accumulés contre eux. L’ordre méme dans
lequel il les énumére montre assez quelle était leur importance respective. Ter-
tullien a t6t fait de rejeter les accusations vulgaires touchant les flagitia (repas
criminels, meurtres, iccastes). Tout son effort tend a prouver que les chrétiens
ne sont pas des ennemis de ’Empire, comme on le soutenait: Deos, tnquatis, non
colites, et pro vmperatoribus sacrificia non penditis ... Itaque sacrileguu et maiestatis
rev convenimur. Summa haec causa, tmmo tota est'3). Tertullien s’attache alors a
démontrer que les chrétiens ne cessent d’invoquer leur dieu pour la sauvegarde
du prince et la prospérité de I’Empire. Loin d’aspirer au bouleversement des insti-
tutions, ils prient pour que soit différée la fin du monde. Ils ne sont pas, comme on
le dit, des membres inutiles de la société, ils vivent de la vie de tout le monde et ne
se distinguent des autres hommes que par I’honuéteté de leurs meceurs, leurs sen-

timents pacifiques et charitables.
*

C’est ce méme Tertullien, le premier grand écrivain de la latinité chrétienne et
son plus vigoureux polémiste, qui est Pauteur du De pallio, objet de cette étude.

12) Orig., Contra Celsum, VIII, 68; 63; 75. Cf. P. de Labriolle, La réaction paienne. Etude
sur la polémique antichrétienne du Ier au Ve siécle, Paris, 1934, p. 121 et suiv.
13) Apol., 10, 1.




104 Denis van Berchem

Parmi les nombreux ouvrages qu’il a consacrés a la défense du christianisme, a des
problémes de théologie ou de morale, le De pallio occupe une place a part, tant
par le fond que par la forme. Il fait a ceux qui le lisent I'effet d’'une énigme.

En voici I'argument!4): Tertullien, qui est Carthaginois, s’est exhibé un jour
dans les rues de sa ville vétu non pas de la toge, qu’il portait en sa qualité de ci-
toyen romain, mais d’un pallium, ¢’est-a-dire d’un manteau a la grecque. A l'en-
tendre, ses compatriotes en ont été scandalisés et ne lui ont pas ménagé les re-
proches. Tertullien entreprend de se justifier et il batit, sur ce théme futile en
apparence, un plaidoyer qui évoque les exercices pratiqués dans les écoles de
rhéteurs. Appliquant le procédé classique de la rhétorique, 11 développe des idées
générales, a grand renfort de comparaisons, d’anecdotes et de descriptions. Vous
me reprochez d’avoir changé de vétement ? Mais ne voyez-vous pas que tout, dans
ce monde, est sujet au changement: I’éclat des étoiles, la hauteur du soleil, les
phases de la lune ? L’aspect du ciel, celui de la mer sont variables et la terre elle-
méme ne cesse de se transformer, par I'effet des cataclysmes naturels ou des tra-
vaux des hommes. Les bétes aussi changent de parure: voyez le paon, le serpent,
le caméléon ; et 'homme se conforme a cette loi de la nature. Nu a I’origine, 1l s’est
couvert de feuillages d’abord, puis il a inventé les vétements, dans leur diversité.
Certes, il y a des vétements condamnables: ceux qui offensent la nature, comme les
travestis, dont Achille et Hercule donnérent les premiers exemples; il y a les
vétements que suggérent la vanité, 'impudeur ou la superstition. Pourquoi s’en
prendre au pallium ? Ne doit-il pas, au contraire, étre mis au-dessus de tous les
autres vétements, depuis qu’il enveloppe, en la personne de Tertullien, la sagesse
chrétienne ? Tertullien se livre alors a une longue et minutieuse description de la
toge et du pallium, «joie et tourment des antiquaires!®)», montrant combien 'une
est Incommode, d’un port difficile et accablant; 'autre, au contraire, simple et
pratique. Enfin, comme tout bon plaidoyer doit s’achever par une prosopopée,
le pallium prend la parole et rappelle les titres qu’il s’est acquis a la considération
des hommes: il a servi de manteau aux philosophes et, comme tel, il est devenu le
symbole d’une vie réglée ; il a servi aux grammairiens, aux rhéteurs, aux médecins,
aux poétes, aux musiciens et aux astronomes; 1l est la parure ordinaire des arts
libéraux. Tertullien conclut alors en félicitant le pallium de s’étre élevé dun
nouvel échelon et d’avoir été jugé digne de revétir un chrétien.

Ce dont un résumé ne peut donner aucune idée, c’est la fantaisie et I’érudition
déployées dans cet ouvrage; allusions a la mythologie ou a I'histoire, réminis-
cences littéraires v foisonnent. C’est surtout la langue et le style. Tertullien offre
cette originalité d’unir un tempérament de feu, une conviction ardente et expan-
sive et une langue extraordinairement travaillée, raffinée, jusqu’a I'affectation.
On le voit mettre en ceuvre toutes les recettes de I'école dite asiatique, qui avait

14) On lira le De pallio dans I'édition d'Oehler, Tertulliani quae supersunt omnia, t. I,
Leipzig, 1853—-1854 ; dans celle de Marra, Tertulliani de pallio (Corpus script. lat. Paravianum,
59) Turin, 1932; ou dans celle de Gerlo, voir plus bas p. 105, n. 18.

15) Boissier.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de I’Emrgire 105

trouvé a Carthage un terrain éminemment favorable. Tertullien est le brillant
éléve de ces rhéteurs qui avaient déja formé un Apulée. Ses phrases sont hachées
en membres courts, symétriques et rimant les uns avec les autres; il use inlassable-
ment de 'antithése, relevée par des allitérations ou des jeux de mots. Il fait vio-
lence a la grammaire, renouvelle le sens ordinaire des mots, accueille ou forge des
termes inédits. I1 presse les questions et les réponses, assaisonne son texte de
sarcasmes et, dans une recherche de concision qui tend au style télégraphique,
atteint souvent une extraordinaire vigueur, mais parfois aussi une obscurité re-
doutable. Ces remarques sont valables pour toute I’ceuvre de Tertullien1®). Mais
dans le De pallio, il semble qu'il ait voulu se surpasser lui-méme. Est-il nécessaire
de dire que la lecture en est assez laborieuse®™)? En vérité, c’est un singulier
ouvrage.

Depuis que parut a Bale, chez Froben, en 1521, par les soins de Beatus Rhe-
nanus, I'édition princeps des ceuvres de Tertullien, les philologues se sont appii-
qués a rétablir le texte du De pallio, fortement altéré par la tradition manuserite,
et a dissiper ses obscurités. L’humaniste francais réformé, Claude de Saumaise, en
a donné en 1622 un commentaire qui est demeuré fameux par sa science et son
ingéniosité!?). Le commentaire tout récent du Flamand A. Gerlo, synthése des
résultats acquis au cours de quatre siécles d’investigation patiente, permet de
mesurer les progrés accomplis dans ’exégése du De palliol8).

Reste a élucider le sens général de 'ouvrage. Quelle était I'intention de Ter-
tullien en I’écrivant ? Pourquoi ce changement de costume, et pourquoi la publicité
qu’il lui a donnée ? Les premiers interprétes de notre auteur ont admis que son
passage de la toge au pallium avait coincidé avec sa conversion au christianisme
et qu’en adoptant une tenue nouvelle, il exprimait symboliquement le changement
survenu dans sa vie. Explication séduisante, mais qu’il fallut bient6t abandonner.
En effet, Saumaise, en datant de fagen inattaquable le De pallio'?), démontra que
Tertullien était converti depuis longtemps lorsqu’il composa cet ouvrage. Sau-
maise, a son tour, suggéra I'idée que le pallium avait pu étre le vétement distinctif
des prétres chrétiens (Saint Jérome affirme que Tertullien fut prétre). Mais lorsque
furent mieux connus les usages de I’Eglise primitive, on constata que les prétres
des premiers siécles ne portaient pas de costume ecclésiastique spécial®®). Alors
une troisiéme hypothése se fit jour: on s’avisa que le pallium avait été porté par
nombre de philosophes, par ceux-la en particulier qui professaient le mépris des
richesses et vivaient «a la dure». Adopté par un chrétien, le pallium serait le

16) Norden, Die antike Kunstprosa, t. 11, Berlin, 1923, p. 606 et suiv.

16bis) Norden, op. cit., p. 615: die schwierigste Schrift in lateinischer Sprache, die ich
gelesen habe.

17) Paris, Drouart, 1622; une deuxiéme édition parut & Leyde, o Saumaise professa
pendant quelques années, en 1656.

18) Tertullianus. De pallio, édition critique, traduction et commentaire (en flamand)
par A. Gerlo, 2 vol., Wettzren, de Meester, 1940. Une édition du De pallio, traduite et com-
mentée en italien, a été donnée par G. Marra, Naples, Morano, 1937.

1%) Voir plus bas, p. 110.

20) Duchesne, Origines du culte chrétien, Paris, 1889, p. 365 et suiv.




106 Denis van Berchem

symbole d’une vie ascétique. L’'abandon de la toge marquerait ainsi un tournant
dans les habitudes de vie de Tertullien. Poussé par I'intransigeance de sa foi vers
des positions extrémes (c’est alors qu’il devient montaniste), Tertullien rompt avec
les usages du monde et se sépare d’avec la majorité des membres de I’Eglise. En
méme temps qu’il change de vie, il change aussi de costume et choisit, comme le
mieux adapté & son nouveau programme, le pallium du philosophe. Telle est
’hypothése développée par Gaston Boissier?!) et que ’on retrouve, a quelque
nuance preés, dans tous les ouvrages modernes.

A cette hypothése, on peut cependant opposer une grave objection. Tertullien
ne manque pas une occasion d’afficher son mépris pour les philosophes et de leur
opposer les chrétiens: adeo quid simile philosophus et Christianus, Graeciae disci-
pulus et caeli, famae negotiator et vitae, verborum et factorum operator, et rerum
aedificator et destructor, et interpolator et integrator veritatis, furator eus et custos*?).
I1 traite les philosophes de sapientiae et facundiae caupones®). Est-il vraisemblable
que, pour manifester son nouveau programme de vie, Tertullien ait précisément
choisi la tenue extérieure du philosophe ?

Cette objection n’a pas échappé aux interprétes de Tertullien. Aussi se sont-ils
refusés a prendre le De pallio trop au sérieux et ont-ils insisté sur le caractére tout
littéraire de cet ouvrage. Pour Boissier, il illustre & merveille le pli qu’imprimait
a tous les esprits, méme chrétiens ou devenus chrétiens, 'enseignement des rhé-
teurs. Quelle qu’en ait été la cause, le changement de costume n’a été pour Ter-
tullien qu’un prétexte a faire montre de son esprit et de sa virtuosité verbale.
L’occasion était trop belle de faire rendre les armes, une fois au moins, aux beaux
esprits de Carthage. Tertullien, dit Boissier, était un homme de lettres incorrigible,
qui ne demandait qu’a s’échapper. Le De pallio est une gageure, un jeu d’esprit?4).

Enfin, J. Geffcken crut avoir trouvé le mot de 1'énigme?). Appliquant au De
pallio les méthodes de la Quellenforschung, il n’eut pas de peine a déceler une in-
spiration cynique dans un grand nombre de passages. C’est un fait diment constaté
que les auteurs chrétiens ont pris & leur compte beaucoup d’idées répandues par
la diatribe cynico-stoicienne?8). Donc, selon Geffcken, Tertullien devait avoir des
sources, ou mieux, une source cynique. Mais laquelle ? Geffcken soutient qu’il
s’agit d'une des satires ménippées de Varron, aujourd’hui perdue. Et il n’hésite pas
a reconstituer cette satire, dont le De pallio ne serait, a I’en croire, qu’un maladroit
démarquage. Geffcken appuie sa démonstration sur des rapprochements qui sont
quelquefois intéressants, mais jamais décisifs et qui ne suffisent pas a accréditer

21) La fin du paganisme, t. 1, Paris, 1891, p. 259: Le traité «du manteau» de Tertullien.

22) Adpol., 46, 18.

23) De anima, 3.

) On trouvera un jugement semblable chez Freppel, Tertullien, t.I1I, Paris, 1864
(p- 148: une fantaisie d’artiste); Monceaux, Hist. litt. de I’ Afrique chrétienne, t. I, Paris,
1901 (p. 405: un jeu d’esprit); de Labriolle, Hist. de la littérature latine chrétienne, Paris,
1920 (p. 114: déliquescence littéraire); etc.

38) Kynika und Verwandtes, Heidelberg, 1909.

26) De Labriolle, La réaction paienne, p. 83 et suiv.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de I’Empire 107

son hypothése. Que Varron figurat en bonne place dans la bibliothéque de Ter-
tullien, la chose est hors de doute, mais combien d’autres avec lui. Les derniers
commentateurs du De pallio ont conclu, avec plus de vraisemblance, & la multipli-
cité des sources et, par conséquent, a l'originalité de la composition de cet
ouvrage?7).

Remarquons que si nous admettions avec Geffcken I'importance de Varron
comme source de Tertullien, nous n’expliquerions toujours pas le pourquoi du
De pallio®®). Car on avouera que c’est se satisfaire & bon marché que de voir dans
cet ouvrage un simple caprice littéraire. Le débat demeure donc ouvert.

Pour I’aiguiller vers une solution, il nous parait indiqué de revenir & son point
de départ. Que s’est-il passé ? Tertullien a quitté la toge pour prendre un pallium.
Qu’est-ce qu’un pallium ? Qu’est-ce que la toge?

Le pallium, I’himation des Grecs, est le manteau le plus simple de coupe, puis-
qu’il consiste en une piéce d’étoffe rectangulaire?®). Le prix du pallium varie selon
la qualité de ’étoffe ou son ornementation. Il y a des palliums de riches et des
palliums de pauvres. Les hommes qui veulent témoigner, par leur tenue extérieure,
de 'austérité de leur vie portent, a I’exemple de Socrate, un pallium d’étoffe brute.
C’est dans ce sens qu’on peut parler du pallium du philosophe. Mais il faut prendre
garde que le pallium ne sert pas plus a caractériser une profession, une classe
sociale, qu’une nation. Tertullien dit expressément du pallium qu’il est porté un
peu partout (passivitus) et qu’il sert a tout le monde (omnibus utile)30).

La forme de la toge a donné lieu & de longues discussions. Il semble bien qu’un
des bords en était arrondi3!). Chacun sait que la toge est le manteau du citoyen
romain. Le peuple romain est la gens togata. Le port de la toge était obligatoire
pour un citoyen dans les cérémonies officielles et dans tous les lieux publics; il
était interdit & qui n’avait pas le droit de cité®). Cette police du costume, cons-
tamment renouvelée sous I'Empire, nous étonne, car nous avons peine a imaginer
I'importance que les Anciens y attachaient. Notre société fait un large usage de
documents écrits. Il n’est pas d’événement important de notre vie, naissance,
mariage, décés, qui ne soit attesté par des piéces émanant des bureaux de I’Etat.
L’identité de chacun est établie par des extraits de registres, des passeports, des

27) Marra, éd. 1937, p. 23; Gerlo, op. cit., t. I, p. 37. Voir aussi la réfutation de Geffcken,
entreprise avec un parti-pris évident, mais de bons arguments, par M. Zappala, Le font: del
«De pallio», dans Ricerche religiose, 1 (1925), p. 327.

28) Geffcken le reconnait lui-méme: Der unmittelbare AnlaB der Schrift ist und bleibt
dunkel (op. cit., p. 58, n. 3).

29) Daremberg et Saglio, Dict. des antiquités, s. v. Pallium.

30) Tout le passage mérite d’étre cité (3, 7, Gerlo): tantam igitur paraturam materiarum
ingenia quoque vestificinae prosecula, primum tegendo homini, qua mecessitas praecessit,
dehinc et ornando, immo et inflando, qua ambitio successit, varias indumentorum formas pro-
mulgare. Quarum pars gentilitus snhabitantur, ceteris incommunes, pars vero passivitus, omni-
bus utiles, ut hoc pallium, etsi Graecum magis, sed lingua tam penes Latium est.

31) Daremberg et Saglio, Dict. des antiquités, s. v. Toga, cf. V. Chapot, Propos sur la toge,
dans Mémoires de la Soc. nat. des antiquaires de France, 8e série, t. X (1937), p. 37.

32) Suet., Aug., 40; Claud., 15. Cf. D. van Berchem, Les distributions de blé et d’argent
a la plébe romaine sous I’ Empire, Genéve, 1939, p. 61.




108 Denis van Berchem

cartes d’identité. On peut méme prétendre que, sur cet article, nous sommes
arrivés a un degré de civilisation insurpassable. Les Anciens n'ont pas compléte-
ment ignoré les documents officiels. On voit & Rome, sous ’Empire, se constituer
un état-civil®?), on voit apparaitre les premiers diplomes. Mais ce n’était la qu'un
début, et, pour que le jeu des relations sociales s’accomplit sans méprises, 1l était
nécessaire que la condition des personnes fut indiquée par un signe extérieur et
bien visible: c’est & quoi servit le costume.

Il est tout aussi grave, pour qui n’est pas citoyen, de porter une toge, car c’est
usurper la condition de citoyen, que de ne pas la porter, pour qui est citoyen, car
c¢’est faire fi de sa condition, et la honte en rejaillit sur toute la civitas. C'est un
erief dont les avocats de la République finissante font volontiers état dans les
grandes causes. Cicéron, par exemple, trouve indécent que Verres, propréteur de
Sicile, se soit produit a4 'habitude, aux yeux de ses administrés, drapé dans un
pallium rouge3?); en revanche, défenseur de Rabirius Postumus, il s’applique
a disculper son client d’avoir porté le pallium, alors qu’il séjournait & Alexandrie
au service du roi Ptolémée3s).

Tertullien a échangé sa toge contre un pallium. On s’est évertué a découvrir
pourquoi il avait choisi le pallium. A notre avis, ¢c’est mal poser la question. Il
fallait se demander pourquoi il quittait la toge. L’exposé qui précéde suggére la
réponse: en rejetant la toge, 1l rejette du méme coup sa condition de citoyen ro-
main; il renie la civitas. C'est 1a ce qu'impliquent les reproches quilui sont adressés:
ita a toga ad pallium ?36).

Peut-étre ne distingue-t-on pas encore tout ce que cette attitude a de scandaleux
et de périlleux pour la société romaine. Il faut savoir ce qu’est la cimtas. Nous
sommes surtout frappés par I'universalité de ’Empire:

toto populi qui nascimur orbe37).

Mais nous voyons moins bien la structure de la société qu’il renferme. Celle-ci
n’est pas homogéne; elle comporte de véritables castes, superposées les unes aux
autres, dont les membres se distinguent, aux yeux de I'Etat, par un statut juri-
dique différent. Au sommet de 1’échelle, les citoyens, cives Romant, au-dessous,
les non-citoyens, qui se répartissent a leur tour en une succession de catégories
différentes. A Rome méme, les citoyens ne sont probablement pas en majorité=8).
Dans les provinces, ils constituent principalement la bourgeoisie des villes. Ces
castes ne sont pas rigoureusement étanches: un latin, un pérégrin, un esclave peut

33) Daremberg et Saglio, Dict. des antiquités, s. v. Professio. Cf. F. Schulz, Roman Registers
of Births and Burth Certificates, dans Journal of Rom. Studies, XX XII (1942), p. 78.

34) Im Verr., IV, 25, 55; V, 13, 31; 16, 40; 33, 86; 52, 137.

35) Pro Rab. Post., 9, 25-10, 28.

36) De pallio, 5, 1; cf. 6, 2. Le geste de Tertullien a un précédent remarquable, car il dé-
note un état de mauvaise humeur et de rancune a I’égard de Rome et du prince: c’est celui
de Tibére, dans son exil volontaire de Rhodes: redegitque se deposito patrio habitu ad palliumn
et crepidas (Suet., Tib., 13).

37) Luc., Bell. civ., VII, 400.

38) Van Berchem, op. cit., p. 57 et suiv.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de ’Empire 109

devenir citoyen. Mais le mécanisme de la naturalisation est réglé de telle sorte que
n’accédent a la ‘civitas que des individus déja assimilés par elle. C’est parce qu’elle
est stire de leur fidélité qu’elle admet dans son sein, automatiquement, les magis-
trats des villes latines, et les soldats emeriti. L’Empire repose sur cette civitas, et
ses intéréts sont ceux de la civmtas. Mais il importe qu’elle garde sa vitalité et sa
cohésion. Car les autres classes ont d’autres intéréts, et toutes les provinces n’ont
pas les mémes besoins. Si la civitas s’affaiblit, d’autres forces sociales, ’armée par
exemple, feront prévaloir leur volonté, et 'Empire courra grand risque de se dis-
loquer. Ce sont précisément les phénoménes que nous observons au cours de
I'anarchie du IIle siecle, ou des généraux et des potentats locaux prétendent au
pouvoir et a I'indépendance.

En attaquant les cadres traditionnels de la société, en substituant a la mystique
de Rome souveraine et éternelle®?) la mystique d’un royaume céleste, le christia-
nisme qui, en Occident du moins, se développe en premier lieu dans les centres
urbains, agit au sein de la civitas comme une cause de désagrégation. En la divisant,
il I'affaiblit en regard des groupes ethniques qu’elle a subjugués et des peuples
barbares qui convoitent une place dans I’Empire. C’est pourquoi on le redoute et
on s’efforce de I'extirper, par la violence ou par la persuasion, chez les citoyens
plus encore que chez les non-citoyens.

Le geste de Tertullien, rejetant la toge, illustre un état d’esprit mortel pour la
société romaine. C’est un défi a la civitas. Mais si son auteur s’était contenté d’une
promenade dans les rues de Carthage, ce geste eit été sans portée. Il fallait qu’il
le publiat. De la le De pallio, quin’est pas autre chose qu’un manifeste contre Rome.

*

Tertullien ne pouvait naturellement pas exprimer ouvertement ses sentiments.
Son geste était par lui-méme suffisamment explicite. 8’1l en avait donné la raison
véritable, il se fat exposé a des poursuites et surtout il n’elit pas été lu. Voila
l'origine de ce plaidoyer fantaisiste, ou I'ironie est sans cesse perceptible. Ilsuffira,
croyons-nous, d’en analyser quelques passages pour faire apparaitre I’esprit dans
lequel 1l fut écrit.

L’exorde, d’abord. Voici dans quels termes Tertullien s’adresse a ses compa-
triotes:

Principes semper Africae, vire Carthaginienses, vetustate nobiles, novitate felices,
gaudeo vos tam prosperos temporum, cum ita vacat ac wuvat habitus denotare. Pacis
haec et annonae otia. Ab imperio et a caelo bene est. Tamen et vobis habitus aliter
olim, tunicae, fuere ...49).

3%) Virg., Aden., I, 278-279:
His ego nec metas rerum nec tempora pono,
imperium sine fine deds.
Cf. H. U. Instinsky, Kaiser und Ewigkeit, dans Hermes, LXXVII (1942), p. 313.
40) De pallio, 1, 1 (Gerlo).




110 Denis van Berchem

On notera le rythme de la phrase, ses membres courts et symétriques, 'anti-
thése vetustate nobiles, novitate felices, soulignée par une allitération et une double
rime, & quol s’ajoute encore un trait: novitate felices, car la ville de Carthage
(Colonaa Iulia Carthago) porte au Ille siécle, et trés probablement depuis Septime
Séveére, I’épithéte de Feliztl).

Tertullien s’adresse aux Carthaginois parce qu’il suppose avoir été ’objet de
leurs critiques. Mais il avait encore une autre raison de le faire: c’est qu’il n’y
avait pas dans tout ’Empire de provinciaux plus férus de leur condition de Ro-
mains. Enrichis par 'exportation du blé destiné & Rome, ils rivalisaient de culture
avec la métropole et affectaient méme, dansleur langage, un purisme intransigeant.
Apulée dit, dans un de ses discours: « Qui de vous me pardonnerait un solécisme ?
Qui me passerait une seule syllabe prononcée avec un accent barbare ? ... chacune
de mes paroles est par vous minutieusement examinée, soigneusement pesée?2).»
Il dit de Carthage: Carthago provinciae nostrae magistra venerabilis, Carthago
Africae Musa Caelestrs, Carthago Camena togatorum). Lorsque Commode institua
une flotte d’Afrique, basée sur Carthage, a I'imitation de celle qui existait a
Alexandrie, Carthage obtint de s’appeler Alexandria Commodiana togata (I'Ale-
xandrie de Commode, Carthage la Romaine)4). C’était du vivant de Tertullien.
Aussi se fait-11 un malin plaisir de rappeler que les Carthaginois n’ont pas toujours
porté la toge, qu’ils furent autrefois, au temps ou ils parlaient le punique, vétus
d’une tunique sans ceinture et d’un pallium%).

Un second passage d’un intérét particulier est celui qui termine la tirade sur les
changements observés a la surface de la terre (2, 7): Sed vanum 1am antiquitas,
quando curricula nostra coram. Quantum reformavit orbis saeculum istud! Quantum
urbtum aut produxit aut auxit aut reddidit praesentis vmperw triplex virtus! Deo
tot Augustrs in unum favente, quot census transcriptr, quot populi repurgatr, quot
ordines llustraty, quot barbari exclusi! Revera orbis cultissimum hutus impern rus
est, eradicato omni aconito hostilitatis et cacto et rubo subdolae familiaritatis convulso,
et amoenus super Alcinor pometum et Midae rosetum.

Ce passage est important d’abord parce qu’il permet de dater assez exactement
le De pallio. La triplex virtus praesentis imperii indique qu’il y a trois empereurs
associés et régnant simultanément. Il s’agit donc de Septime Sévére et de ses
deux fils, Caracalla et Géta. Cette situation se présente depuisles derniers mois de

41) Audollent, Carthage romaine, Paris, 1901, p. 64, n. 5. Cette épithéte ne se lit, il est
vrai, pour la premiére fois, que sur une inscription de la fin du IIle siécle et encore par
conjecture. C’est nous qui la faisons remonter & Septime Sévére, sur la foi de Tertullien.
Peut-étre doit-elle étre mise en relation avec ’octroi & Carthage du Ius Italicum (Dig., L,
15, 8, 11). Septime Sévére a donné au chef-lieu de I’Afrique proconsulaire maint témoignage
de sa faveur: cf. les monnaies a la légende Indulgentia Aug(ustorum) in Carth(aginem) dans
Mattingly-Sydenham, The Rom. Imperial Coinage, t. IV, Londres, 1936, passim.

42) Flor., 9.

43) Ibid., 20.

44) Script. Hist. Aug., Comm., 17.

45) Caractéristique aussi, la phrase avec laquelle Tertullien passe au développement sur
le changement universel (2, 1): Sit nunc aliunde res, ne Poenicum inter Romanos aut erubes-
cat aut doleat.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de I'Empire 111

209 (la date de I'élévation de Géta a la dignité d’Auguste n’est pas exactement
connue)i®), jusqu’au 4 février 211, date de la mortde Septime Sévére. Le De pallio
a donc été composé a la fin de 209 ou en 210. Ce passage est souvent cité comme
une preuve de 'admiration qu’inspiraient a Tertullien les institutions impériales4?).
A tort, croyons-nous. On yretrouve en effet 1’écho, mais I’écho parodié, des thémes
de propagande, répandus dans le monde par les légendes des revers monétaires.
On sait que les monnaies constituaient le canal ordinaire de la propagande im-
périale. Elles proclament les bienfaits du régime, les victoires du prince sur les
nations barbares, la sécurité et la prospérité de I’'Empire. Il n’existe pas de meilleur
commentaire au texte de Tertullien que ces revers qui célébrent la virtus Augusto-
rum, la felicitas saecult, représentent le prince comme le fundator pacis, le pacator
orbns, le salus generis humam, annoncent 'aeternitas imperiz, la laetitia temporum48).
Mais il y a mieux; que faut-il entendre par «l’aconit de ’hostilité», «le cactus et la
ronce d’'une trompeuse intimité» ? Une constatation banale de la paix rétablie au
sein de I'’Empire, aprés les conflits intérieurs qui avaient ensanglanté le début du
régne ? Non, mais une allusion sardonique a la haine, alors de notoriété publique?9),
que portaient 'un & ’autre les deux fils de I'empereur, Caracalla et Géta, et qui
conduira, au lendemain de la mort de Septime Sévére, au meurtre de Géta par
Caracalla. Précisément, en 209 et en 210, les monnaies impériales s’efforcent de
démentir les bruits qui circulaient dans le public, en proclamant la Concordia
Augustorum®0).

Pour mieux diriger ses fléches, Tertullien préte vie a ses adversaires et nous fait
clairement entendre la nature des reproches qu'il aurait encourus: Quid nunc,
si est Romamitas omm salus, nec honestis tamen modus ad Graios estis (4, 1) ? On I'ac-
cusait donc de s’étre départi de la Romamitas. Ses censeurs, réplique-t-il, ne sont
Romains que par la fagade; leur conduite dénote tous les vices de la Gréce et de
I'Asie. Il est assez piquant que ce mot de romanité, auquel on a fait naguére
une singuliére fortune, apparaisse pour la premiére fois sous la plume de Tertullien,
dans le De pallio, pour qualifier une idée a laquelle il tourne le dos. Plus loin, notre
auteur revient sur la confusion qui régne dans la société, engendrée par le désordre
des meceurs. L’antique discipline n’est plus observée intégralement. Pourquoi dé-
fendre la toge, alors que les matrones ont depuis longtemps rejeté la stola, qui les
distinguait des filles publiques®?)?

46) Pauly-Wissowa, R.-E., 8. v. Septimius (Geta), col. 1568.

47) Guignebert, Tertullien, étude sur ses sentiments ¢ I’égard de 1’ Empire, Paris, 1901,
p. 148.

48) Mattingly-Sydenham, op. cit., passim. Cf. la dédicace a Septime Sévere d’Avenches
(Howald-Meyer, n. 190): conservatori orbis.

49) Cass. Dio, LXXVI, 7 sqq.; Herod., III, 13.

50) Mattingly-Sydenham, op. cit., passim.

51) Enimvero tamdudum censoriae intentionis episcynio disperso, quantum denotatui
passivitas offert ? Libertinos in equestribus, subverbustos in liberalibus, dediticios in ingenuis,
ruptces in urbanis, scurras in forensibus, paganos in militaribus: vespillo, leno, lanista tecum
vestiuntur. Converte et ad feminas. Habes spectare ... matronas sine stola in publico (4, 8-9).
Cf. Apol., 6, 3: Video et inter matronas atque prostibulas nullum de habitu discrimen relictum.




112 Denis van Berchem

Il faut encore citer le début du discours que Tertullien préte au pallium. (est
une profession valable pour tous les individus qui portent ce manteau: Ego,
inquat, nihil foro, nahil campo, nmhil curiae debeo; nihil officio advigilo, nulla rostra
praeoccupo, nulla praetoria observo; canales non odoro, cancellos non adoro; subsellia
non contundo, tura non conturbo, causas non elatro; non wudico, non milito, non
regno: secessi de populo. In me unicum negotium mihi est; nisy alvud mon curo quam
ne curem. Vita meliore magis win secessu fruare, quam in promptu. Sed ignavam
infamabis: scilicet patriae et vmperio reiqued?) vivendum est. Erat olim ista sententia;
nemo alit nascitur moriturus sibi (5, 4). C’est un des passages ou I'inspiration cynico-
stoicienne est le plus sensible3®). Mais il faut observer que c’est le pallium qui
parle, et qu’il ne se donne pas pour chrétien. Cependant le programme de vie qu’il
esquisse pouvait parfaitement s’adapter a un chrétien, dans ses rapports avec
I'Etat.

Le caractére du De pallio est maintenant assez apparent pour que nous tentions
de définir cet ouvrage. Lorsque Quintilien passe en revue, dans 1'Institution ora-
toire, les procédés des avocats, il mentionne une catégorie de plaidoyers qui jouissait,
semble-t-1l, d’une grande vogue. On s’y préparait dans les écoles. Il s’agit de plai-
doyers ol 'avocat, pour une cause ou pour une autre, ne pouvait exposer la raison
véritable des faits et devait la laisser entendre, sans la formuler jamais (aliud
latens et auditory quast tnveniendum®®). 1ls portent en eux une fleche cachée, dont
o1 ne peut se défendre, parce qu'on ne la distingue pas clairement (haeret enim non
numquam telum llud occultum, et hoc 1pso, quod non apparet, exvmr non potest®).
C’est dans cette catégorie de plaidoyers quil convient de ranger le De pallio, en
notant toutefois qu’il constitue un plaidoyer fictif, un pamphlet. Paré de toutes
les graces du beau langage, émaillé de ces réminiscences érudites qui procuraient
aux lettrés un plaisir toujours renouvelé, il devait circuler dans les cercles cultivés
et paiens de Carthage et y répandre son ironie empoisonnée.

A cette interprétation du De pallio, on sera tenté d’opposer des objections. On
se demandera peut-étre comment Tertullien, qui, dans I’Apologetique, a dépeint
le chrétien comme le plus loyal des sujets de ’Empire, s’est mis en téte d’écrire le

52) Entendez rei publicae. Nous comprenons comme suit les derniéres lignes de notre
citation: «On vit mieux dans la retraite que dans le monde. Mais, dira-t-on, c’est une vie
inutile; il faut vivre pour la patrie, pour 'Empire, pour la chose publique. C’est 1a une
opinion révolue. On ne nait pas pour autrui, quand on doit mourir pour son compte.»
Geffcken (op. cit., p. 87) tire de ce passage un argument en faveur de sa thése: Tertullien
n’aurait pas de lui-méme préconisé une attitude qui faisait I’objet principal des accusations
portées contre les chrétiens; il faut donc qu’il reproduise un auteur antérieur, non suspect
de christianisme. Mais si I’on admet le sens général que nous donnons au De pallio, on re-
connaitra que ce propos était parfaitement adapté au dessein de Tertullien.

53) Geffcken, op. cit., p. 125. 11 est certain que I’argument final (nemo alit nascitur mori-
turus sibi) refléte davantage la pensée de Sénéque: nemo moritur nisi sua morte (Epist. ad
Lucil., 69, 6) que celle de Saint-Paul, Rom., 14, 7, comme le voudrait M. Zappala, L’ispira-
ztone religiosa del « De pallio» di Tertulliano, dans Ricerche religiose, 1(1925), p. 132 et suiv.

54) [nst. Orat., IX, 2, 65.

%) Ibud., IX, 2, 75.




Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de I’Empire 113

De pallio, si cet ouvrage équivaut, comme nous le prétendons, a une rupture dé-
guisée avec 'Empire. A cela, on peut répondre de plusieurs maniéres. D’abord,
que I’ Apologetique est une ceuvre d’avocat, et qu’elle tend a représenter les choses
sous l'aspect le plus favorable aux prévenus. Ensuite, que plusieurs passages de
1" Apologetique trahissent déja le point de vue qui est celui du De pallio; nous nous
bornerons a rappeler la phrase bien connue: nec ulla magis res (a nobis) aliena quam
publica. Unam ommnium rem publicam agnoscvmus, mundum3®). Enfin et surtout,
qu’entre la rédaction de I'Apologetique et celle du De pallio, une dizaine d’années
ont passé, au cours desquelles Tertullien a évolué vers un rigorisme toujours plus
intransigeant et est entré dans les rangs des montanistes, secte ol se perpétuent
les tendances extrémistes et révolutionnaires du christianisme des premiers siécles.
Le De pallvo précéde de peu le De corona et le De idololatria, dont les théses con-
duisent le chrétien a refuser de servir ’Etat comme soldat, magistrat ou contri-
buable, et & rompre tout commerce avec la société paienne.

On nous objectera aussi le peu d’intervalle qui sépare la rédaction du De pallio
et la publication de la Constitutio Antonimiana, par laquelle, en 212, Caracalla
accordait le droit de cité, et par conséquent la faculté de porter la toge, a tous les
hommes libres de I’'Empire. La Constitutio Antoniniana ne parait pas avoir boule-
versé la société. C’est donc qu’elle parachevait une évolution déja trés avancée.
Est-il vraisemblable que, moins de deux ans auparavant, le port de la toge ait eu
encore la signification que nous nous sommes plu a lui donner ? Il faut observer
ici que la Constitutio Antoniniana n’a pas aboli les inégalités juridiques; elle n’a
eu pour effet que d’augmenter, dans une proportion qui nous échappe, le nombre
des citoyens par rapport aux non-citoyens®’). Nous ne savons pas selon quel mode
elle fut appliquée; 1l est probable que I'acces a la civitas fut réservé aux ressortis-
sants des cités locales. Il fallait bien qu'un registre officiel fit foi de la condition
d’hommes libres des postulants. Les historiens sont aujourd’hui enclins a penser
que les citoyens continuérent, aprés 212, d’étre en minorité dans ’Empire.

Dion Cassius donne a cette mesure une raison d’ordre fiscal: en multipliant les
citoyens, on augmentait les revenus des impdts qui, comme la vicesima heredita-
tium, ne frappaient que les citoyens®®). Nous n’avons pas de raison de mettre en
doute le témoignage d’un contemporain de I'événement, mais nous sommes en
droit de penser que les conseillers du prince avaient en vue d’autres objectifs.
Les troubles intérieurs et les guerres de la fin du Ile siécle avaient gravement
affecté la classe dirigeante des cives Romani. La peste en avait éclairci les rangs,
que des naissances trop rares ne suffisaient pas a reformer. La crise économique,
le brigandage généralisé en avaient compromis la fortune. Dans chaque province,
les notables pliaient sous le poids des charges municipales: en face des exigences

56) Apol., 38, 3.

57) Besnier (-Piganiol), L’ Empire romain de I’avinement des Sévéres au Concile de Nicée
(Histoire générale publiée sous la direction de G. Glotz), Paris, 1937, p. 65 et suiv.

%8) Cass. Dio, LXXVIIL, 9, 5.




114 Denis van Berchem

croissantes de I’Etat, ils se voyaient de jour en jour moins nombreux et moins
riches. Les auteurs de la réforme de 212 pouvaient donc espérer qu’en généralisant
la condition de citoyen, ils insuffleraient des forces nouvelles aux municipalités,
qui étaient comme les cellules du vaste organisme de ’Empire.

De plus, la supplicatio générale aux dieux immortels, en faveur de ’empereur,
qu’impliquait I’édit3?), était destinée & redonner, a cette civitas élargie, son unité
morale. On a méme été jusqu’a voir, dans le désir de recruter de nouveaux adhé-
rents aux cultes publics, la raison principale de la Constitutio Antoniniana®). Elle
auralt ainsi une relation avec la crise déterminée au sein de la civitas par le chris-
tianisme.

Insigne d’une condition désormais vulgarisée, la toge, coiiteuse, lourde et en-
combrante, tombera rapidement en désuétude. A partir du Ille siécle, seuls des
magistrats la porteront encore dans I’exercice de leurs fonctions®). Le De pallio
elit été moins significatif aprés 212. Mais a la date a laquelle il fut composé, 1l
avait une portée évidente. Faute de 'avoir discernée, les modernes ont traité le
De pallio de curiosité, d’accident dans la carriére littéraire de Tertullien. Ils ont
ainsi méconnu un document historique de haute valeur, puisqu’il éclaire un aspect
essentiel du conflit entre le christianisme et I’Empire.

59) P. Gliss., 40, reproduit par Girard, Textes de droit romain, 6e. éd., Paris, 1937, p. 203.

80) J. Stroux, Die Constitutio Antoniniana, dans Philologus, LXXXVIII (1933), p. 272.
Dans le discours & Auguste que Dion Cassius préte & Mécéne, et qui est en réalité un pro-
gramme politique adapté a I’ Empire des Sévéres, figure la recommandation de rendre obli-
gatoire le culte des dieux romains (LII, 35).

81) Cod. Théod., X1V, 10, 1.




	Le "De pallio" de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire

