
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 2

Artikel: Le "De pallio" de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire

Autor: Berchem, Denis van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme
et de l'Empire

Par Denis van Berchem

Les chrétiens de l'Eglise primitive, qui subissaient les persécutions, voyaient •

en elle l'accomplissement de la prophétie du Christ: «Vous serez menés, à cause
de moi, devant des gouverneurs et devant des rois, pour servir de témoignage à

eux et aux païens1).» Les historiens modernes, frappés du contraste qu'offrent,
d'une part, la tolérance dont Rome fit preuve à l'égard des religions étrangères et,
d'autre part, la continuité avec laquelle elle combattit le christianisme, s'efforcèrent

de découvrir la raison de cette attitude. A la fin du siècle dernier, dans un
article qui fit autorité2), Mommsen invoquait, pour expliquer la politique des

empereurs, le caractère national de la religion romaine. Les citoyens, disait-il,
avaient le devoir d'en observer les rites; quiconque s'y refusait, offensait la nation
et s'exposait aux poursuites des magistrats. Cependant l'examen des faits connus
de l'histoire religieuse de Rome, avant l'apparition du christianisme, ne révèle pas
une application systématique de ce principe. Il semble plutôt que l'Etat ne se soit
décidé à sévir contre un culte étranger que lorsque celui-ci lui paraissait menacer
l'ordre et la moralité publics3). C'est ce qui ressort, entre autres, de l'affaire des

Bacchanales, qui agita Rome en 186 avant J.-C. Qu'est-ce qui détermina la

persécution contre les initiés de Bacchus Ce n'est pas qu'ils pratiquaient un culte
exotique, mais bien qu'on les accusait d'orgies sacrilèges, de meurtres, d'incestes
et d'autres crimes de droit commun4).

Ces crimes sont à peu de chose près ceux dont l'opinion publique, toujours
hostile à une religion nouvelle et mal connue, accusera plus tard les chrétiens.
Aussi le précédent des Bacchanales est-il le mieux fait pour éclairer l'intervention
de Néron contre les chrétiens en l'an 64. Chacun a présent à l'esprit le récit, fait

par Tacite5), de l'incendie de Rome. Néron, qu'une rumeur persistante accuse

d'avoir mis volontairement le feu à la ville, cherche des coupables, pour leur faire
endosser la responsabilité du désastre. Il choisit les chrétiens, détestés du peuple,
dit Tacite, à cause de la conduite abominable qu'on leur imputait (per flagitia

x) Matth., 10, 18.
2) Der Religionsfrevel nach röm. Recht (1890), dans Gesammelte Schriften, III, p. 389.
3) C'est la thèse de H. Last, The Study of the Persecutions, dans Journal of Rom. Studies,

XXVII (1937), p. 80. Voir la discussion à laquelle elle a donné lieu, au sein de la Société des
études latines, dans Revue des études latines, XIV (1936), p. 229 et suiv.

4) Liv., XXXIX, 8-19.
5) Ann., XV, 44; cf. Suet., Nero, 16.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 101

invisos). Il les condamna aux peines les plus atroces et l'on a de fortes raisons de

penser qu'il interdit à cette occasion le christianisme, en invoquant contre lui,
outre l'incendie de Rome, les crimes (orgies monstrueuses, infanticides, incestes)
dont on accusait ses adeptes.

L'existence d'un édit de Néron sur le christianisme n'est qu'une conjecture
vraisemblable6). Tout indique cependant, non seulement qu'il vit le jour, mais qu'il
survécut à son auteur et qu'il ne fut jamais rapporté par les empereurs qui
suivirent. Il leur eût été facile, semble-t-il, de tirer au clair la façon de vivre des chrétiens

et de faire justice des prétendus flagitia. Mais c'est qu'un autre danger, bien

plus grave aux yeux du prince, se faisait jour dans l'attitude et les propos des

chrétiens: assimilant Rome à Babylone, ils appelaient sur elle la colère divine;
ils reconnaissaient un chef qui n'était pas l'empereur; ils annonçaient l'établissement

sur la terre d'un nouvel empire, qui devait se substituer à celui de Rome, et
ils appelaient ce changement de leurs vœux et de leurs prières. On pouvait à bon
droit se demander s'ils n'étaient pas les ennemis jurés de l'Empire.

C'est la conviction qui se manifeste dans le récit de Tacite, rédigé quelque
cinquante ans après l'incendie de Rome. S'il ne croit pas à la responsabilité des chrétiens

dans cette catastrophe, il les tient néanmoins pour condamnables: haud

proinde in crimine incendii quam odio humani generis convicti sunt. On sait que les

Romains entendent volontiers par genus humanum, non pas l'humanité tout
entière, mais les seuls citoyens romains, pris collectivement, et les textes sont
nombreux où genus humanum ne signifie pas autre chose que l'Empire7).

C'est le même sentiment qui dicte à Pline le Jeune, alors gouverneur de la

Bithynie, sa conduite à l'égard des chrétiens cités devant son tribunal. Il en réfère
à Trajan dans une lettre qui, par bonheur, nous a été conservée: n'ayant jamais
assisté, écrit-il, à aucun procès contre les chrétiens, il ignore ce qu'on punit chez

eux et sur quoi porte l'enquête. Est-ce le nom seul que l'on punit, s'il ne s'y
attache aucune ignominie, ou sont-ce les ignominies inséparables du nom (nomen

ipsum, si flagitiis careat, an flagitia cohaerentia nomini)8) Dans le doute, Pline a

imposé à tous ceux qui lui étaient dénoncés comme chrétiens d'invoquer les dieux,
d'honorer par l'encens et par le vin l'image du prince et de déblatérer contre le

Christ. S'ils s'obstinaient à refuser, il les faisait conduire au supplice; s'ils cédaient,
il les relâchait. En somme, ce qu'il leur demandait, c'était une profession publique
de loyalisme à l'égard de l'Empire. Trajan, en répondant à Pline, ne lui donne
aucun éclaircissement sur les motifs de la condamnation des chrétiens, mais il
approuve le mode de faire de son légat.

C'est désormais sur le terrain du culte impérial que vont se heurter les exigences

6) Ce serait YInstitutum Neronianum dont parle Tertullien, Ad nat., I, 7. Les termes de la
lettre de Pline à Trajan (X, 96) suggèrent que, tout en mentionnant les flagitia dans ses
considérants, l'édit condamnait le fait même d'être chrétien.

7) Tac., Hist., I, 30; III, 68; Suet., Calig., 13; Oalba, 9; Luc., Bell, civ., VII, 399, etc.
Cf. Mommsen. Staatsrecht, III, le éd., p. 826 et suiv.

8) Epist., X, 96, 1-2.

7 Museum Helveticum



102 Denis van Berchem

des magistrats et la foi des chrétiens. Pour le comprendre, il faut savoir ce que
représente le culte impérial dans l'Empire. Celui-ci est un assemblage disparate, où
sont représentées toutes les races, toutes les langues, toutes les religions. Les
peuples que Rome a groupés sous son autorité n'ont pas le même statut: les uns
sont dits libres, d'autres alliés, d'autres sujets; les uns dépendent de l'empereur,
les autres du Sénat. La condition des individus est plus variée encore, les uns
bénéficiant de la civitas, c'est-à-dire de la condition de citoyen romain, les autres
se classant dans de multiples catégories inférieures. Le seul lien qui fédère entre
eux tous ces éléments est de nature religieuse: c'est le culte impérial. Culte qui
revêt du reste, de province à province, des formes légèrement différentes; on
adore l'empereur considéré comme dieu, ou on adore le Génie de l'empereur, ou
enfin on sacrifie aux dieux immortels, pour le salut de l'empereur.

Religion politique et toute terrestre, mais qu'on aurait tort de considérer comme
exclusivement formaliste. Les foules qui participaient à ses cérémonies n'y
trouvaient évidemment aucune promesse de vie future. Mais elles communiaient dans
le sentiment de la puissance tutélaire de Rome, manifestée dans la personne de son
chef. Le culte impérial procède de cette croyance commune aux peuples primitifs,
que le chef de l'Etat est investi de pouvoirs surnaturels dont il use au profit de son

peuple. On trouve chez Virgile l'expression d'une foi sincère dans la mission
providentielle d'Auguste. Cette même foi se révèle encore à nous dans les
innombrables inscriptions, recueillies sur toute la surface de l'Empire, qui perpétuent
le souvenir d'un sacrifice offert au Génie de l'Empereur (genio, numini Augusti)
ou à d'autres dieux, pro salute Augusti.

Le culte impérial n'eut pas à l'origine, plus qu'aucun autre culte romain, un
caractère obligatoire. Mais il devint de bonne heure l'expression du loyalisme à

l'égard de Rome et de l'empereur9). Paetus Thrasea devint suspect à Néron parce
qu'il n'avait jamais sacrifié pro salute principis10). L'exemple de Pline en Bithynie
montre qu'on avait pris l'habitude d'imposer un sacrifice à ceux dont on pouvait
mettre le patriotisme en doute.

Dans le même temps que les chrétiens se multipliaient, l'Empire de son côté

évoluait toujours davantage vers une sorte d'absolutisme théocratique. Les sacrifices

ordonnés par l'empereur dans toutes les provinces devenaient plus fréquents
et les chrétiens, retenus par leur foi d'y participer, se voyaient toujours plus
exposés au risque de persécution. Les foules païennes, affectées par les malheurs

qui, à partir de la seconde moitié du Ile siècle, commencèrent de déferler sur
l'Empire, rendaient les chrétiens responsables de la colère des dieux: Si Tiberis
ascendit in moenia, si Nilus non ascendit in rura, si caelum stetit, si terra movit, si
fames, si lues, statim «Christianos ad leonem>>u).

9) Nous avons largement utilisé l'article de A. Alföldi, Zu den Christenverfolgungen in der
Mitte des 3. Jahrhunderts dans Klio, XXXI (1938), p. 323.

10) Tac., Ann., XVI, 22.
n) Tert., Apol., 40, 2.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 103

Dans les milieux affranchis des superstitions populaires (si du moins il en existait
encore à cette époque), ce sont les conséquences politiques de l'attitude des

chrétiens qui causaient le plus de souci. Ceci est visible dans les ouvrages de polémique

que composaient avec zèle adversaires et défenseurs du christianisme.
Dans la Parole de Vérité rédigée par Celse, au cours de la seconde moitié du Ile

siècle, et dont nous possédons quelques fragments, grâce à la réfutation qu'en
donna plus tard Origène, pas trace des ragots infâmes colportés sur le compte des

chrétiens. Ce qui préoccupe cet auteur, c'est le sort de l'Etat. En face des périls
qui le menacent, du dehors et du dedans, il est indispensable que tous les habitants
de l'Empire conjuguent leurs forces pour le défendre. Au lieu de cela, les chrétiens,

invoquant une doctrine puérile, affectent de s'en désintéresser. Ils veulent bien

jouir des avantages que les lois romaines assurent à la société ; mais ils se dérobent

aux devoirs qui en sont la contrepartie nécessaire. Ils refusent le service militaire
(pour ne pas être dans l'obligation de tuer) ; ils refusent les charges municipales
(celles-ci sont à l'époque devenues fort onéreuses). «Si tous agissaient comme vous,
rien n'empêcherait que le prince restât seul et abandonné ; alors l'univers tomberait
aux mains des Barbares les plus dissolus et les plus féroces ; il ne serait plus question
parmi les hommes ni de votre culte, ni de votre sagesse Vous devez donc aider

l'Empereur de toutes vos forces, travailler avec lui pour ce qui est juste, combattre

pour lui et, en cas de nécessité, faire campagne avec lui et conduire avec lui ses

troupes Vous êtes tenus aussi d'accepter les magistratures dans votre pays, si

la sauvegarde des lois et le devoir de piété l'exigent12).»
Tertullien, dans YApologétique, s'est appliqué à disculper les chrétiens aux yeux

de l'opinion publique de tous les griefs accumulés contre eux. L'ordre même dans

lequel il les énumère montre assez quelle était leur importance respective.
Tertullien a tôt fait de rejeter les accusations vulgaires touchant les flagitia (repas
criminels, meurtres, incestes). Tout son effort tend à prouver que les chrétiens

ne sont pas des ennemis de l'Empire, comme on le soutenait: Deos, inquitis, non
colitis, et pro imperatoribus saerificia non penditis Itaque sacrilegii et maiestatis
rei convenimur. Summa haec causa, immo tota est13). Tertullien s'attache alors à

démontrer que les chrétiens ne cessent d'invoquer leur dieu pour la sauvegarde
du prince et la prospérité de l'Empire. Loin d'aspirer au bouleversement des

institutions, ils prient pour que soit différée la fin du monde. Ils ne sont pas, comme on
le dit, des membres inutiles de la société, ils vivent de la vie de tout le monde et ne
se distinguent des autres hommes que par l'honnêteté de leurs mœurs, leurs
sentiments pacifiques et charitables.

*

C'est ce même Tertullien, le premier grand écrivain de la latinité chrétienne et
son plus vigoureux polémiste, qui est l'auteur du De pallio, objet de cette étude.

12) Orig., Contra Celsum, VIII, 68; 63; 75. Cf. P. de Labriolle, La réaction païenne. Etude
sur la polémique antichrétienne du 1er au Vie siècle, Paris, 1934, p. 121 et suiv.

13) Apol., 10, 1.



104 Denis van Berchem

Parmi les nombreux ouvrages qu'il a consacrés à la défense du christianisme, à des

problèmes de théologie ou de morale, le De pallio occupe une place à part, tant
par le fond que par la forme. Il fait à ceux qui le lisent l'effet d'une énigme.

En voici l'argument14): Tertullien, qui est Carthaginois, s'est exhibé un jour
dans les rues de sa ville vêtu non pas de la toge, qu'il portait en sa qualité de

citoyen romain, mais d'un pallium, c'est-à-dire d'un manteau à la grecque. A
l'entendre, ses compatiiotes en ont été scandalisés et ne lui ont pas ménagé les

reproches. Tertullien entreprend de se justifier et il bâtit, sur ce thème futile en

apparence, un plaidoyer qui évoque les exercices pratiqués dans les écoles de

rhéteurs. Appliquant le procédé classique de la rhétorique, il développe des idées

générales, à grand renfort de comparaisons, d'anecdotes et de descriptions. Vous

me reprochez d'avoir changé de vêtement Mais ne voyez-vous pas que tout, dans

ce monde, est sujet au changement: l'éclat des étoiles, la hauteur du soleil, les

phases de la lune L'aspect du ciel, celui de la mer sont variables et la terre elle-
même ne cesse de se transformer, par l'effet des cataclysmes naturels ou des

travaux des hommes. Les bêtes aussi changent de parure: voyez le paon, le serpent,
le caméléon; et l'homme se conforme à cette loi de la nature. Nu à l'origine, il s'est

couvert de feuillages d'abord, puis il a inventé les vêtements, dans leur diversité.
Certes, il y a des vêtements condamnables : ceux qui offensent la nature, comme les

travestis, dont Achille et Hercule donnèrent les premiers exemples; il y a les

vêtements que suggèrent la vanité, l'impudeur ou la superstition. Pourquoi s'en

prendre au pallium Ne doit-il pas, au contraire, être mis au-dessus de tous les

autres vêtements, depuis qu'il enveloppe, en la personne de Tertullien, la sagesse
chrétienne Tertullien se livre alors à une longue et minutieuse description de la

toge et du pallium, «joie et tourment des antiquaires15)«, montrant combien l'une
est incommode, d'un port difficile et accablant; l'autre, au contraire, simple et

pratique. Enfin, comme tout bon plaidoyer doit s'achever par une prosopopée,
le pallium prend la parole et rappelle les titres qu'il s'est acquis à la considération
des hommes : il a servi de manteau aux philosophes et, comme tel, il est devenu le

symbole d'une vie réglée ; il a servi aux grammairiens, aux rhéteurs, aux médecins,

aux poètes, aux musiciens et aux astronomes; il est la parure ordinaire des arts
libéraux. Tertullien conclut alors en félicitant le pallium de s'être élevé d'un
nouvel échelon et d'avoir été jugé digne de revêtir un chrétien.

Ce dont un résumé ne peut donner aucune idée, c'est la fantaisie et l'érudition
déployées dans cet ouvrage; allusions à la mythologie ou à l'histoire, réminiscences

littéraires y foisonnent. C'est surtout la langue et le style. Tertullien offre

cette originalité d'unir un tempérament de feu, une conviction ardente et expansive

et une langue extraordinairement travaillée, raffinée, jusqu'à l'affectation.
On le voit mettre en œuvre toutes les recettes de l'école dite asiatique, qui avait

u) On lira le De pallio dans l'édition d'Oehler. Tertulliani quae supersunt omnia, t. I,
Leipzig. 1853-1854; dans celle de Marra, Terlulliani de pallio (Corpus script, lat. Paravianum,
59) Turin, 1932; ou dans celle de Gerlo, voir plus bas p. 105, n. 18.

15) Boissier.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empiie 105

trouvé à Carthage un terrain éminemment favorable. Tertullien est le brillant
élève de ces rhéteurs qui avaient déjà formé un Apulée. Ses phrases sont hâchées

en membres courts, symétriques et rimant les uns avec les autres ; il use inlassablement

de l'antithèse, relevée par des allitérations ou des jeux de mots. Il fait
violence à la grammaire, renouvelle le sens ordinaire des mots, accueille ou forge des

termes inédits. Il presse les questions et les réponses, assaisonne son texte de

sarcasmes et, dans une recherche de concision qui tend au style télégraphique,
atteint souvent une extraordinaire vigueur, mais parfois aussi une obscurité
redoutable. Ces remarques sont valables pour toute l'œuvre de Tertullien16). Mais
dans le De pallio, il semble qu'il ait voulu se surpasser lui-même. Est-il nécessaire

de dire que la lecture en est assez laborieuse16bls) En vérité, c'est un singulier
ouvrage.

Depuis que parut à Bâle, chez Froben, en 1521, par les soins de Beatus
Rhenanus, l'édition princeps des œuvres de Tertullien, les philologues se sont appliqués

à rétablir le texte du De pallio, fortement altéré par la tradition manuscrite,
et à dissiper ses obscurités. L'humaniste français réformé, Claude de Saumaise, en

a donné en 1622 un commentaire qui est demeuré fameux par sa science et son

ingéniosité17). Le commentaire tout récent du Flamand A. Gerlo, synthèse des

résultats acquis au cours de quatre siècles d'investigation patiente, permet de

mesurer les progrès accomplis dans l'exégèse du De pallio18).
Reste à élucider le sens général de l'ouvrage. Quelle était l'intention de

Tertullien en l'écrivant Pourquoi ce changement de costume, et pourquoi la publicité
qu'il lui a donnée Les premiers interprètes de notre auteur ont admis que son

passage de la toge au pallium avait coïncidé avec sa conversion au christianisme
et qu'en adoptant une tenue nouvelle, il exprimait symboliquement le changement
survenu dans sa vie. Explication séduisante, mais qu'il fallut bientôt abandonner.
En effet, Saumaise, en datant de façon inattaquable le De pallio19), démontra que
Tertullien était converti depuis longtemps lorsqu'il composa cet ouvrage.
Saumaise, à son tour, suggéra l'idée que le pallium avait pu être le vêtement distinctif
des prêtres chrétiens (Saint Jérôme affirme que Tertullien fut prêtre). Mais lorsque
furent mieux connus les usages de l'Eglise primitive, on constata que les prêtres
des premiers siècles ne portaient pas de costume ecclésiastique spécial20). Alors
une troisième hypothèse se fit jour: on s'avisa que le pallium avait été porté par
nombre de philosophes, par ceux-là en particulier qui professaient le mépris des

richesses et vivaient «à la dure». Adopté par un chrétien, le pallium serait le

16) Norden, Die antike Kunstprosa, t. II, Berlin, 1923, p. 606 et suiv.
i«bis) Norden, op. cit., p. 615: die schwierigste Schrift in lateinischer Sprache, die ich

gelesen habe.
17) Paris, Drouart, 1622; une deuxième édition parut à Leyde, où Saumaise professa

pendant quelques années, en 1656.
18) Tertullianus. De pallio, édition critique, traduction et commentaire (en flamand)

par A. Gerlo, 2 vol., Wetteren, de Meester, 1940. Une édition du De pallio, traduite et
commentée en italien, a été donnée par G. Marra, Naples, Morano, 1937.

19) Voir plus bas, p. 110.
20) Duchesne, Origines du culte chrétien, Paris, 1889, p. 365 et suiv.



106 Denis van Berchem

symbole d'une vie ascétique. L'abandon de la toge marquerait ainsi un tournant
dans les habitudes de vie de Tertullien. Poussé par l'intransigeance de sa foi vers
des positions extrêmes (c'est alors qu'il devient montaniste), Tertullien rompt avec
les usages du monde et se sépare d'avec la majorité des membres de l'Eglise. En
même temps qu'il change de vie, il change aussi de costume et choisit, comme le

mieux adapté à son nouveau programme, le pallium du philosophe. Telle est

l'hypothèse développée par Gaston Boissier21) et que l'on retrouve, à quelque
nuance près, dans tous les ouvrages modernes.

A cette hypothèse, on peut cependant opposer une grave objection. Tertullien
ne manque pas une occasion d'afficher son mépris pour les philosophes et de leur

opposer les chrétiens: adeo quid simile philosophas et Christianus, Graeciae disci-

pulus et caeli, fatnae negotiator et vitae, verborum et factorum operator, et rerum
aedificator et destructor, et interpolator et integrator veritatis, furator eius et custos22).

Il traite les philosophes de sapientiae et facundiae caupones23). Est-il vraisemblable

que, pour manifester son nouveau programme de vie, Tertullien ait précisément
choisi la tenue extérieure du philosophe

Cette objection n'a pas échappé aux interprètes de Tertullien. Aussi se sont-ils
refusés à prendre le De paUio trop au sérieux et ont-ils insisté sur le caractère tout
littéraire de cet ouvrage. Pour Boissier, il illustre à merveille le pli qu'imprimait
à tous les esprits, même chrétiens ou devenus chrétiens, l'enseignement des

rhéteurs. Quelle qu'en ait été la cause, le changement de costume n'a été pour
Tertullien qu'un prétexte à faire montre de son esprit et de sa virtuosité verbale.
L'occasion était trop belle de faire rendre les armes, une fois au moins, aux beaux

esprits de Carthage. Tertullien, ditBoissier, était un homme de lettres incorrigible,
qui ne demandait qu'à s'échapper. Le De pallio est une gageure, un jeu d'esprit24).

Enfin, J. Geffcken crut avoir trouvé le mot de l'énigme25). Appliquant au De

pallio les méthodes de Ja Quellenforschung, il n'eut pas de peine à déceler une
inspiration cynique dans un grand nombre de passages. C'est un fait dûment constaté

que les auteurs chrétiens ont pris à leur compte beaucoup d'idées répandues par
la diatribe cynico-stoïcienne26). Donc, selon Geffcken, Tertullien devait avoir des

sources, ou mieux, une source cynique. Mais laquelle Geffcken soutient qu'il
s'agit d'une des satires ménippées de Yarron, aujourd'hui perdue. Et il n'hésite pas
à reconstituer cette satire, dont le De paUio ne serait, à l'en croire, qu'un maladroit
démarquage. Geffcken appuie sa démonstration sur des rapprochements qui sont

quelquefois intéressants, mais jamais décisifs et qui ne suffisent pas à accréditer

îl) La fin du paganisme, t. I. Paris, 1891, p. 259: Le traité «du manteau* de Tertullien.
n) A pol., 46, 18.
2S) De anima, 3.
u) On trouvera un jugement semblable chez Freppel, Tertullien, t. II, Paris, 1864

(p. 148: une fantaisie d'artiste); Monceaux, Hist. lilt, de l'Afrique chrétienne, t. I, Paris,
1901 (p. 405: un jeu d'esprit); de Labriolle, Hist, de la littérature latine chrétienne, Paris,
1920 (p. 114: déliquescence littéraire); etc.

25) Kynika und Vericandtes, Heidelberg, 1909.
2#) De Labriolle, La réaction païenne, p. 83 et suiv.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 107

son hypothèse. Que Varron figurât en bonne place dans la bibliothèque de
Tertullien, la chose est hors de doute, mais combien d'autres avec lui. Les derniers
commentateurs du De pallio ont conclu, avec plus de vraisemblance, à la multiplicité

des sources et, par conséquent, à l'originalité de la composition de cet
ouvrage27).

Remarquons que si nous admettions avec Geffcken l'importance de Varron
comme source de Tertullien, nous n'expliquerions toujours pas le pourquoi du
De pallio'1*). Car on avouera que c'est se satisfaire à bon marché que devoir dans
cet ouvrage un simple caprice littéraire. Le débat demeure donc ouvert.

Pour l'aiguiller vers une solution, il nous paraît indiqué de revenir à son point
de départ. Que s'est-il passé Tertullien a quitté la toge pour prendre un pallium.
Qu'est-ce qu'un pallium Qu'est-ce que la toge

Le pallium, Yhimation des Grecs, est le manteau le plus simple de coupe, puisqu'il

consiste en une pièce d'étoffe rectangulaire29). Le prix du pallium varie selon

la qualité de l'étoffe ou son ornementation. Il y a des palliums de riches et des

palliums de pauvres. Les hommes qui veulent témoigner, par leur tenue extérieure,
de l'austérité de leur vie portent, à l'exemple de Socrate, un pallium d'étoffe brute.
C'est dans ce sens qu'on peut parler du pallium du philosophe. Mais il faut prendre
garde que le pallium ne sert pas plus à caractériser une profession, une classe

sociale, qu'une nation. Tertullien dit expressément du pallium qu'il est porté un

peu partout (passivitus) et qu'il sert à tout le monde (omnibus utile)30).
La forme de la toge a donné lieu à de longues discussions. Il semble bien qu'un

des bords en était arrondi31). Chacun sait que la toge est le manteau du citoyen
romain. Le peuple romain est la gens togata. Le port de la toge était obligatoire

pour un citoyen dans les cérémonies officielles et dans tous les lieux publics; il
était interdit à qui n'avait pas le droit de cité32). Cette police du costume,
constamment renouvelée sous l'Empire, nous étonne, car nous avons peine à imaginer
l'importance que les Anciens y attachaient. Notre société fait un large usage de

documents écrits. Il n'est pas d'événement important de notre vie, naissance,

mariage, décès, qui ne soit attesté par des pièces émanant des bureaux de l'Etat.
L'identité de chacun est établie par des extraits de registres, des passeports, des

27) Marra, éd. 1937, p. 23; Gerlo, op. cit., t. I, p. 37. Voir aussi la réfutation de Geffcken,
entreprise avec un parti-pris évident, mais de bons arguments, par M. Zappalà, Le fonti del
«De pallio», dans Ricerche religiose, I (1925), p. 327.

î8) Geffcken le reconnaît lui-même: Der unmittelbare Anlaß der Schrift ist und bleibt
dunkel (op. cit., p. 58, n. 3).

29) Daremberg et Saglio, Diet, des antiquités, s. v. Pallium.
30) Tout le passage mérite d'être cité (3, 7, Gerlo): tantam igitur paraturam materiarum

ingénia quoque vestificinae prosecuta, primum tegendo homini, qua nécessitas praecessit,
dehinc et ornando, immo et inflando, qua ambitio successit, varias indumentorum formas pro-
mulgare. Quarum pars gentilitus inhabitantur, ceteris incommunes, pars vero passivitus, omnibus

utiles, ut hoc pallium, etsi Graecum magis, sed lingua iam penes Latium est.
Sl) Daremberg et Saglio, Diet, des antiquités, s. v. Toga; cf. V. Chapot, Propos sur la toge,

dans Mémoires de la Soc. nat. des antiquaires de France, 8e série, t. X (1937), p. 37.
ï2) Suet., Aug., 40; Claud., 15. Cf. D. van Berchem, Les distributions de blé et d'argent

à la plèbe romaine sous l'Empire, Genève, 1939, p. 61.



108 Denis van Berchem

cartes d'identité. On peut même prétendre que, sur cet article, nous sommes
arrivés à un degré de civilisation insurpassable. Les Anciens n'ont pas complètement

ignoré les documents officiels. On voit à Rome, sous l'Empire, se constituer
un état-civil33), on voit apparaître les premiers diplômes. Mais ce n'était là qu'un
début, et, pour que le jeu des relations sociales s'accomplît sans méprises, il était
nécessaire que la condition des personnes fût indiquée par un signe extérieur et
bien visible : c'est à quoi servit le costume.

Il est tout aussi grave, pour qui n'est pas citoyen, de porter une toge, car c'est

usurper la condition de citoyen, que de ne pas la porter, pour qui est citoyen, car
c'est faire fi de sa condition, et la honte en rejaillit sur toute la civitas. C'est un
grief dont les avocats de la République finissante font volontiers état dans les

grandes causes. Cicéron, par exemple, trouve indécent que Verrès, propréteur de

Sicile, se soit produit à l'habitude, aux yeux de ses administrés, drapé dans un
pallium rouge34); en revanche, défenseur de Rabirius Postumus, il s'applique
à disculper son client d'avoir porté le pallium, alors qu'il séjournait à Alexandrie
au service du roi Ptolémée35).

Tertullien a échangé sa toge contre un pallium. On s'est évertué à découvrir
pourquoi il avait choisi le pallium. A notre avis, c'est mal poser la question. Il
fallait se demander pourquoi il quittait la toge. L'exposé qui précédé suggère la

réponse: en rejetant la toge, il rejette du même coup sa condition de citoyen
romain ; il renie la civitas. C'est là ce qu'impliquent les reproches qui lui sont adressés :

ita a toga ad pallium ?36).

Peut-être ne distingue-t-on pas encore tout ce que cette attitude a de scandaleux

et de périlleux pour la société romaine. Il faut savoir ce qu'est la civitas. Nous

sommes surtout frappés par l'universalité de l'Empire :

toto populi qui nascimur orbe37).

Mais nous voyons moins bien la structure de la société qu'il renfermp. Celle-ci
n'est pas homogène ; elle comporte de véritables castes, superposées les unes aux
autres, dont les membres se distinguent, aux yeux de l'Etat, par un statut
juridique différent. Au sommet de l'échelle, les citoyens, cives Romani, au-dessous,
les non-citoyens, qui se répartissent à leur tour en une succession de catégories
différentes. A Rome même, les citoyens ne sont probablement pas en majorité38).
Dans les provinces, ils constituent principalement la bourgeoisie des villes. Ces

castes ne sont pas rigoureusement étanches: un latin, un pérégrin, un esclave peut

33) Daremberg et Saglio, Diet, des antiquités, s. v. Professio. Cf. F. Schulz, Roman Registers
of Births and Birth Certificates, dans Journal of Rom. Studies, XXXII (1942), p. 78.

34) In Yerr., IV, 25, 55; V, 13, 31; 16, 40; 33, 86; 52, 137.
35) Pro Rab. Post., 9, 25-10, 28.
36) De pallio, 5, 1 ; cf. 6, 2. Le geste de Tertullien a un précédent remarquable, car il

dénote un état de mauvaise humeur et de rancune à l'égard de Rome et du prince: c'est celui
de Tibère, dans son exil volontaire de Rhodes: redegitque se deposito patrio habitu ad pallium
et crepidas (Suet., Tib., 13).

37) Luc., Bell, civ., VII, 400.
38) Van Berchem, op. cit., p. 57 et suiv.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 109

devenir citoyen. Mais le mécanisme de la naturalisation est réglé de telle sorte que
n'accèdent à la civitas que des individus déjà assimilés par elle. C'est parce qu'elle
est sûre de leur fidélité qu'elle admet dans son sein, automatiquement, les magistrats

des villes latines, et les soldats emeriti. L'Empire repose sur cette civitas, et
ses intérêts sont ceux de la civitas. Mais il importe qu'elle garde sa vitalité et sa

cohésion. Car les autres classes ont d'autres intérêts, et toutes les provinces n'ont

pas les mêmes besoins. Si la civitas s'affaiblit, d'autres forces sociales, l'armée par
exemple, feront prévaloir leur volonté, et l'Empire courra grand risque de se

disloquer. Ce sont précisément les phénomènes que nous observons au cours de

l'anarchie du Ille siècle, où des généraux et des potentats locaux prétendent au

pouvoir et à l'indépendance.
En attaquant les cadres traditionnels de la société, en substituant à la mystique

de Rome souveraine et éternelle39) la mystique d'un royaume céleste, le christianisme

qui, en Occident du moins, se développe en premier lieu dans les centres

urbains, agit au sein de la civitas comme une cause de désagrégation. En la divisant,
d l'affaiblit en regard des groupes ethniques qu'elle a subjugués et des peuples
barbares qui convoitent une place dans l'Empire. C'est pourquoi on le redoute et
on s'efforce de l'extirper, par la violence ou par la persuasion, chez les citoyens
plus encore que chez les non-citoyens.

Le geste de Tertullien, rejetant la toge, illustre un état d'esprit mortel pour la

société romaine. C'est un défi à la civitas. Mais si son auteur s'était contenté d'une
promenade dans les rues de Carthage, ce geste eût été sans portée. Il fallait qu'il
le publiât. De là le De pallio, qui n'est pas autre chose qu'un manifeste contre Rome.

*

Tertullien ne pouvait naturellement pas exprimer ouvertement ses sentiments.
Son geste était par lui-même suffisamment explicite. S'il en avait donné la raison

véritable, il se fût exposé à des poursuites et surtout il n'eût pas été lu. Voilà
l'origine de ce plaidoyer fantaisiste, où l'ironie est sans cesse perceptible. Il suffira,

croyons-nous, d'en analyser quelques passages pour faire apparaître l'esprit dans

lequel il fut écrit.
L'exorde, d'abord. Voici dans quels termes Tertullien s'adresse à ses

compatriotes:

Principes semper Africae, viri Carthaginienses, vetustate nobiles, novitate felices,

gaudeo vos tarn prosperos temporum, cum ita vacat ac iuvat habitus denotare. Pads
haec et annonae otia. Ab imperio et a caelo bene est. Tarnen et vobis habitus aliter
olim, tunicae, fuere ...40).

39) Virg., Aen., I, 278-279:
His ego nec metas rerum nec tempora pono,
Imperium sine fine dedi.

Cf. H. U. Instinsky, Kaiser und Ewigkeit, dans Hermes, LXXVII (1942), p. 313.
40) De paltio, 1, 1 (Gerlo).



110 Denis van Berchem

On notera le rythme de la phrase, ses membres courts et symétriques, l'antithèse

vetustate nobiles, novitate felices, soulignée par une allitération et une double

rime, à quoi s'ajoute encore un trait: novitate felices, car la ville de Carthage
(Colonia Iulia Carthago) porte au Ille siècle, et très probablement depuis Septime
Sévère, l'épithète de Felix*1).

Tertullien s'adresse aux Carthaginois parce qu'il suppose avoir été l'objet de

leurs critiques. Mais il avait encore une autre raison de le faire: c'est qu'il n'y
avait pas dans tout l'Empire de provinciaux plus férus de leur condition de

Romains. Enrichis par l'exportation du blé destiné à Rome, ils rivalisaient de culture
avec la métropole et affectaient même, dans leur langage, un purisme intransigeant.
Apulée dit, dans un de ses discours : « Qui de vous me pardonnerait un solécisme

Qui me passerait une seule syllabe prononcée avec un accent barbare chacune

de mes paroles est par vous minutieusement examinée, soigneusement pesée42).»

Il dit de Carthage: Carthago provinciae nostrae magistra venerabilis, Carthago

Africae Musa Caelestis, Carthago Camena togatorum43). Lorsque Commode institua
une flotte d'Afrique, basée sur Carthage, à l'imitation de celle qui existait à

Alexandrie, Carthage obtint de s'appeler Alexandria Commodiana togata
(l'Alexandrie de Commode, Carthage la Romaine)44). C'était du vivant de Tertullien.
Aussi se fait-il un malin plaisir de rappeler que les Carthaginois n'ont pas toujours
porté la toge, qu'ils furent autrefois, au temps où ils parlaient le punique, vêtus
d'une tunique sans ceinture et d'un pallium45).

Un second passage d'un intérêt particulier est celui qui termine la tirade sur les

changements observés à la surface de la terre (2, 7): Sed vanumiam antiquités,
quando curricula nostra coram. Quantum reformavit orhis saeculum istud! Quantum
urbium aul produxit aut auxit aut reddidit praesentis imperii triplex virtus! Deo

tot Augustis in unum favente, quot census transcripti, quot populi repurgati, quot
ordines illustrati, quot barbari exclusif Révéra orbis cuUissimum huius imperii rus
est, eradicato omni aconito hostilitatis et cacto et rubo subdolae familiaritatis convulso,

et amoenus super Alcinoi pometum et Midae rosetum.
Ce passage est important d'abord parce qu'il permet de dater assez exactement

le De pallio. La triplex virtus praesentis imperii indique qu'il y a trois empereurs
associés et régnant simultanément. Il s'agit donc de Septime Sévère et de ses

deux fils, Caracalla et Géta. Cette situation se présente depuis les derniers mois de

41) Audollent, Carthage romaine, Paris, 1901, p. 64, n. 5. Cette épithète ne se lit, il est
vrai, pour la première fois, que sur une inscription de la fin du Ille siècle et encore par
conjecture. C'est nous qui la faisons remonter à Septime Sévère, sur la foi de Tertullien.
Peut-être doit-elle être mise en relation avec l'octroi à Carthage du lus Italicum (Dig., L,
15, 8, 11). Septime Sévère a donné au chef-lieu de l'Afrique proconsulaire maint témoignage
de sa faveur: cf. les monnaies à la légende Indulgentia Aug(ustorum) in Carth(aginem) dans
Mattingly-Sydenham, The Rom. Imperial Coinage, t. IV, Londres, 1936, passim.

*2) Flor., 9.
43) Ibid., 20.
44) Script. Hist. Aug., Comm., 17.
45) Caractéristique aussi, la phrase avec laquelle Tertullien passe au développement sur

le changement universel (2, 1): Sit nunc aliunde res, ne Poenicum inter Romanos aut erubes-
cat aut doleat.



Le « De pallio » de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 111

209 (la date de l'élévation de Géta à la dignité d'Auguste n'est pas exactement
connue)46), jusqu'au 4 février 211, date de la mort de Septime Sévère. Le De pallio
a donc été composé à la fin de 209 ou en 210. Ce passage est souvent cité comme
une preuve de l'admiration qu'inspiraient à Tertullien les institutions impériales47).
A tort, croyons-nous. On y retrouve en effet l'écho, mais l'écho parodié, des thèmes
de propagande, répandus dans le monde par les légendes des revers monétaires.
On sait que les monnaies constituaient le canal ordinaire de la propagande
impériale. Elles proclament les bienfaits du régime, les victoires du prince sur les

nations barbares, la sécurité et la prospérité de l'Empire. Il n'existe pas de meilleur
commentaire au texte de Tertullien que ces revers qui célèbrent la virtus Augusto-

rum, la félicitas saeculi, représentent le prince comme le fundator pads, le pacator
orbis, le solus generis humani, annoncent Yaeternitas imperii, la laetitia temporum48).
Mais il y a mieux; que faut-il entendre par «l'aconit de l'hostilité», «le cactus et la
ronce d'une trompeuse intimité» Une constatation banale de la paix rétablie au
sein de l'Empire, après les conflits intérieurs qui avaient ensanglanté le début du

règne Non, mais une allusion sardonique à la haine, alors de notoriété publique49),

que portaient l'un à l'autre les deux fils de l'empereur, Caracalla et Géta, et qui
conduira, au lendemain de la mort de Septime Sévère, au meurtre de Géta par
Caracalla. Précisément, en 209 et en 210, les monnaies impériales s'efforcent de

démentir les bruits qui circulaient dans le public, en proclamant la Concordia

Augustorum50).
Pour mieux diriger ses flèches, Tertullien prête vie à ses adversaires et nous fait

clairement entendre la nature des reproches qu'il aurait encourus: Quid nunc,
si est Romanitas omni salus, nec honestis tarnen modis ad Graios estis (4, 1) On
l'accusait donc de s'être départi de la Romanitas. Ses censeurs, réplique-t-il, ne sont
Romains que par la façade ; leur conduite dénote tous les vices de la Grèce et de

l'Asie. Il est assez piquant que ce mot de romamté, auquel on a fait naguère
une singulière fortune, apparaisse pour la première fois sous la plume de Tertullien,
dans le De pallio, pour qualifier une idée à laquelle il tourne le dos. Plus loin, notre
auteur revient sur la confusion qui règne dans la société, engendrée par le désordre
des mœurs. L'antique discipline n'est plus observée intégralement. Pourquoi
défendre la toge, alors que les matrones ont depuis longtemps rejeté la stola, qui les

distinguait des filles publiques51)

4#) Pauly-Wissowa, R.-E., s. v. Septimius (Oeta), col. 1568.
47) Guignebert, Tertullien, étude sur ses sentiments à Végard de VEmpire, Paris, 1901,

p. 148.
48) Mattingly-Sydenham, op. cit., passim. Cf. la dédicace à Septime Sévère d'Avenches

(Howald-Meyer, n. 190): conservatori orbis.
49) Cass. Dio, LXXVI, 7 sqq.; Herod., III, 13.
50) Mattingly-Sydenham, op. cit., passim.
51) Enimvero iamdudum censoriae intentionis episcynio disperso, quantum denotatui

passivitas offert Libertinos in equestribus, subverbustos in liberalibus, dediticios in ingenuis,
rupices in urbanis, scurras in forensibus, paganos in militaribus: vespillo, leno, lanista tecum
vestiuntur. Converte et ad feminas. Hobes spectare matronas sine stola in publico (4, 8—9).
Cf. Apol., 6, 3: Video et inter matronas atque prostibulas nullum de hahitu discrimen relictum.



112 Denis van Bereheni

Il faut encore citer le début du discours que Tertullien prête au pallium. C'est

une profession valable pour tous les individus qui portent ce manteau: Ego,

inquit, nihil foro, nihil campo, nihil curiae debeo; nihil officio advigilo, nulla rostra

praeoccupo. nulla praetoria observa; canales non odoro, cancellos non adoro; subsellia

non contundo, iura non conturbo, causas non elatro; non iudico, non milito, non

regno: secessi de populo. In me unicum negotium mihi est; nisi aliud non euro quam
ne eurem. Vita meliore magis in secessu fruare, quam in promptu. Sed ignavam
infamabis: scilicet patriae et imperio reiqueb2) vivendum est. Erat olim ista sententia;

nemo alii nascitur moriturus sibi (5, 4). C'est un des passages où l'inspiration cynico-
stoïcienne est le plus sensible53). Mais il faut observer que c'est le pallium qui
parle, et qu'il ne se donne pas pour chrétien. Cependant le programme de vie qu'il
esquisse pouvait parfaitement s'adapter à un chrétien, dans ses rapports avec
l'Etat.

Le caractère du Depallio est maintenant assez apparent pour que nous tentions
de définir cet ouvrage. Lorsque Quintilien passe en revue, dans VInstitution
oratoire, les procédés des avocats, il mentionne une catégorie de plaidoyers qui jouissait,
semble-t-il, d'une grande vogue. Ou s'y préparait dans les écoles. Il s'agit de

plaidoyers où l'avocat, pour une cause ou pour une autre, ne pouvait exposer la raison
véritable des faits et devait la laisser entendre, sans la formuler jamais (aliud
latens et auditori quasi inveniendum^). Ils portent en eux une flèche cachée, dont
on ne peut se défendre, parce qu'on ne la distingue pas clairement (haeret enim non

numquam telum illud occultum, et hoc ipso, quod non apparet, eximi non potest55).

C'est dans cette catégorie de plaidoyers qu'il convient de ranger le De pallio, en

notant toutefois qu'il constitue un plaidoyer fictif, un pamphlet. Paré de toutes
les grâces du beau langage, émaillé de ces réminiscences érudites qui procuraient
aux lettrés un plaisir toujours renouvelé, il devait circuler dans les cercles cultivés
et païens de Carthage et y répandre son ironie empoisonnée.

A cette interprétation du De pallio, on sera tenté d'opposer des objections. On

se demandera peut-être comment Tertullien, qui, dans YApologétique, a dépeint
le chrétien comme le plus loyal des sujets de l'Empire, s'est mis en tête d'écrire le

52) Entendez rei publicae. Nous comprenons comme suit les dernières lignes de notre
citation: «On vit mieux dans la retraite que dans le monde. Mais, dira-t-on, c'est une vie
inutile; il faut vivre pour la patrie, pour l'Empire, pour la chose publique. C'est là une
opinion révolue. On ne naît pas pour autrui, quand on doit mourir pour son compte.»
Geffcken (op. cit., p. 87) tire de ce passage un argument en faveur de sa thèse: Tertullien
n'aurait pas de lui-même préconisé une attitude qui faisait l'objet principal des accusations
portées contre les chrétiens; il faut donc qu'il reproduise un auteur antérieur, non suspect
de christianisme. Mais si l'on admet le sens général que nous donnons au De pallio, on
reconnaîtra que ce propos était parfaitement adapté au dessein de Tertullien.

53) Geffcken, op. cit., p. 125. Il est certain que l'argument final (nemo alii nascitur moriturus

sibi) reflète davantage la pensée de Sénèque: nemo moritur nisi sua morte (Epist. ad
Lucil., 69, 6) que celle de Saint-Paul, Rom., 14, 7, comme le voudrait M. Zappalà, L'ispira-
zioyie religiosa del «De pallio» di Tertulliano. dans Ricerche religiose, I (1925), p. 132 et suiv.

54) Inst. Orat., IX, 2, 65.
") Ibid., IX, 2, 75.



Le «De pallio» de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire 113

De pallio, si cet ouvrage équivaut, comme nous le prétendons, à une rupture
déguisée avec l'Empire. A cela, on peut répondre de plusieurs manières. D'abord,
que YApologétique est une œuvre d'avocat, et qu'elle tend à représenter les choses

sous l'aspect le plus favorable aux prévenus. Ensuite, que plusieurs passages de

YApologétique trahissent déjà le point de vue qui est celui du De pallio-, nous nous
bornerons à rappeler la phrase bien connue: nec ulla magis res (a nobis) aliéna quam
publica. Unam omnium rem publicam agnosaimus, mundum56). Enfin et surtout,
qu'entre la rédaction de YApologétique et celle du De pallio, une dizaine d'années

ont passé, au cours desquelles Tertullien a évolué vers un rigorisme toujours plus
intransigeant et est entré dans les rangs des montanistes, secte où se perpétuent
les tendances extrémistes et révolutionnaires du christianisme des premiers siècles.

Le De pallio précède de peu le De corona et le De idololatria, dont les thèses
conduisent le chrétien à refuser de servir l'Etat comme soldat, magistrat ou
contribuable, et à rompre tout commerce avec la société païenne.

On nous objectera aussi le peu d'intervalle qui sépare la rédaction du De pallio
et la publication de la Constitutio Antoniniana, par laquelle, en 212, Caracalla
accordait le droit de cité, et par conséquent la faculté de porter la toge, à tous les

hommes libres de l'Empire. La Constitutio Antoniniana ne paraît pas avoir bouleversé

la société. C'est donc qu'elle parachevait une évolution déjà très avancée.

Est-il vraisemblable que, moins de deux ans auparavant, le port de la toge ait eu

encore la signification que nous nous sommes plu à lui donner Il faut observer
ici que la Constitutio Antoniniana n'a pas aboli les inégalités juridiques; elle n'a
eu pour effet que d'augmenter, dans une proportion qui nous échappe, le nombre
des citoyens par rapport aux non-citoyens57). Nous ne savons pas selon quel mode
elle fut appliquée ; il est probable que l'accès à la civitas fut réservé aux ressortissants

des cités locales. Il fallait bien qu'un registre officiel fît foi de la condition
d'hommes libres des postulants. Les historiens sont aujourd'hui enclins à penser
que les citoyens continuèrent, après 212, d'être en minorité dans l'Empire.

Dion Cassius donne à cette mesure une raison d'ordre fiscal: en multipliant les

citoyens, on augmentait les revenus des impôts qui, comme la vicesima heredita-

tium, ne frappaient que les citoyens58). Nous n'avons pas de raison de mettre en
doute le témoignage d'un contemporain de l'événement, mais nous sommes en

droit de penser que les conseillers du prince avaient en vue d'autres objectifs.
Les troubles intérieurs et les guerres de la fin du Ile siècle avaient gravement
affecté la classe dirigeante des cives Romani. La peste en avait éclairci les rangs,
que des naissances trop rares ne suffisaient pas à reformer. La crise économique,
le brigandage généralisé en avaient compromis la fortune. Dans chaque province,
les notables pliaient sous le poids des charges municipales : en face des exigences

56) Apol., 38, 3.
5T) Besnier (-Piganiol), L'Empire romain de Vavènement des Sévères au Concile de Sicée

(Histoire générale publiée sous la direction de G. Glotz), Paris. 1937, p. 65 et suiv.
58) Cass. Dio, LXXVII, 9, 5.



114 Denis van Berchem

croissantes de l'Etat, ils se voyaient de jour en jour moins nombreux et moins
riches. Les auteurs de la réforme de 212 pouvaient donc espérer qu'en généralisant
la condition de citoyen, ils insuffleraient des forces nouvelles aux municipalités,
qui étaient comme les cellules du vaste organisme de l'Empire.

De plus, la supplicatio générale aux dieux immortels, en faveur de l'empereur,
qu'impliquait l'édit59), était destinée à redonner, à cette civitas élargie, son unité
morale. On a même été jusqu'à voir, dans le désir de recruter de nouveaux adhérents

aux cultes publics, la raison principale de la Constitutio Antoniniana®°). Elle
aurait ainsi une relation avec la crise déterminée au sein de la civitas par le
christianisme.

Insigne d'une condition désormais vulgarisée, la toge, coûteuse, lourde et
encombrante, tombera rapidement en désuétude. A partir du Ille siècle, seuls des

magistrats la porteront encore dans l'exercice de leurs fonctions61). Le De pallio
eût été moins significatif après 212. Mais à la date à laquelle il fut composé, il
avait une portée évidente. Faute de l'avoir discernée, les modernes ont traité le

De pallio de curiosité, d'accident dans la carrière littéraire de Tertullien. Ils ont
ainsi méconnu un document historique de haute valeur, puisqu'il éclaire un aspect
essentiel du conflit entre le christianisme et l'Empire.

59) P. Oiss., 40, reproduit par Girard, Textes de droit romain, 6e. éd., Paris, 1937, p. 203.
60) J. Stroux, Die Constitutio Antoniniana, dans Philologus, LXXXVIII (1933), p. 272.

Dans le discours à Auguste que Dion Cassius prête à Mécène, et qui est en réalité un
programme politique adapté à l'Empire des Sévères, figure la recommandation de rendre
obligatoire le culte des dieux romains (LU, 35).

61) Cod. Théod., XIV. 10, 1.


	Le "De pallio" de Tertullien et le conflit du christianisme et de l'Empire

