Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 2

Artikel: Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins
Autor: Schwyzer, Hans-Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1283

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins

Von Hans- Rudolf Schwyzer

Vorbemerkung. Der nachstehende Aufsatz ist ein vollig umgearbeiteter und mit Beleg-
stellen versehener Vortrag, den ich am 4. und 5. Mai 1942 in den Philosophischen Gesell-
schaften Basel und Ziirich gehalten hatte. Seither konnte ich noch zwei um das Verstandnis
Plotins verdiente Publikationen benutzen, nimlich: A.H. Armstrong, The architecture of
the intelligible universe in the philosophy of Plotinus, Cambridge 1940, und: Franz Josef
Brecht, Plotin und das Grundproblem der griechischen Philosophie, Antike 18, 1942, 81. —
Plotin zitiere ich nach Enneaden, Biichern, Kapiteln und Zeilen der Ausgabe von Bréhier,
Paris 1924-38 und nach den Paragraphen der Ubersetzung von Harder, Leipzig 1930-37.

Die Bezeichnung Neuplatonismus fiir die mit Plotin einsetzende philosophische
Richtung ist nicht antik. Jene Philosophen wollten nicht Neuplatoniker, sondern
einfach Platoniker sein. Denn sie erstrebten nichts anderes als in Platons Geist
zu philosophieren, und zwar nicht etwa weiterzuphilosophieren, sondern lediglich
den Meister zu interpretieren. Plotin sagt das deutlich: xai elvar Tovc Adyovg
T0000e un nawods, undé vov aila mdiar uév eipijodar un AvameRTAUEVWS, TOVS
0¢ viv Adyovs &mynras dxelvaw yeyovévar uaptvoios motwoauévovs tag doag
tadtas maiawas elvae Tois avtod tov [Iddrwvos yoduuasy (V1,8,10 § 47). Von Pla-
ton hat Plotin die wichtigsten Begriffe seiner Philosophie iibernommen. Gleich
ihm unterscheidet er eine sinnliche und eine geistige Welt, einen xdouog aiodn-
76¢ und einen xdouog vonrds (Der Ausdruck xdouog vonrds kommt zwar bei Pla-
ton nicht vor; doch spricht er im selben Sinne vom vortos témos resp. 517b.) Auch
die Unterscheidung von »00s und wvyy ist platonisch, obschon Plotin dem bei
Platon nirgends festgelegten Begriff vovs einen genauen Platz zuweist, wie wir
noch sehen werden. Platonisch sind ferner die Schilderung des Glanzes der gei-
stigen Welt gegeniiber der Hinfilligkeit der Sinnenwelt, und platonisch ist das
Aufzeigen des Weges zur Befreiung der Seele aus den Fesseln dieser Welt.

Fiir platonisch gibt Plotin schlieflich auch seine berithmte Hypostasentrias aus,
die aus der Seele (ypvy7), dem Geist (vo¥s) und dem Einen (év) besteht. Dies ging
freilich nicht ohne Gewaltsamkeit ab; den Beweis fiir den platonischen Ursprung
dieser Dreiheit lieferte ihm seine Interpretation des ratselhaften platonischen Dia-
loges Parmenides. Und zwar sind es die drei ersten Hypothesen im zweiten Teile
dieses Werkes, in denen Plotin seine drei obersten Hypostasen geschildert sieht.
In der ersten Hypothesis (Parm. 137¢) werden die Folgerungen aus dem Satze &i
&v éotwv gezogen, wobei der Ton vollig auf & liegt. Dem Einen werden dort nach-
einander die Vielheit, die Teile, die Ganzheit, die Grenzen, Gestalt, Ort, Ruhe,
Bewegung, Wechsel, Verinderung, Verschiedenheit und Identitdt mit anderen und
mit sich selbst und schlieflich auch das Sein abgesprochen, so dafl 141e festgestellt




88 Hans-Rudolf Schwyzer

werden kann: oddauds doa €oti 10 & ...000 dpa olrws EoTwv dote v elvar. —
Die zweite Hypothesis geht von dem leicht modifizierten Satze aus: év & oy,
wobei jetzt der Ton auf éotwr gesetzt ist (142b). Hier werden dem Kinen alle
Priadikate zugesprochen, die ihm vorher genommen worden waren, und die Posi-
tion schlieBt mit dem Satze: 7y doa 10 & xai Zoti xal &oTar xai éyiyvero xai
ylyvetar xal yevijoetat ... xal ématiuy O &y dv adrod xai doa xal aiodnotg
(155d). In dieser zweiten Hypothesis, dem seienden Eins, sieht nun Plotin seinen
xoouog vonrog, die Summe der Ideen, in der Geist, Denken, Sein, Leben zusammen-
fallen, eine Welt, die Eines und zugleich Vieles, besser: die ein vielgestaltiges Eines
ist. Hier die wichtigsten Parallelstellen:

Plot. Plat. Parm.

VI 6, 13, 52 § 95 év uév yao td oy xai & 144e 106 Ov &v moAdd éoTwy
noAda av ein

112, 3,20 §15 6 6¢ voig ... éotnxe ... xai 145e 10 & o’ odx avdyxn xal xwelodar xai
Rwveirae éoTtaval;

VI 2, 10, 11 § 82 éneineo xai o év dv ov 145a 16 &v doa dv év 1é éoti mov xai moild
puaiiov év 7 noAlid

VI 4-5 (Titel) meoi 100 16 ov &v xai Tadtov 144c doa odv &v dv molAayov dua GAov éoi;
ov dua navrayot elvar Aoy

VI 2,22, 14 § 167 6 Il drwy €is dnewd gnot 144e 10 & dou adro xexeguaticuévov vmo
xavaxeoparileadar Ty odoiay Tijc ovolag moAhd Te xal dnewa 1O

nAijdos éoTv

Weitere Stellen bei E.R. Dodds, The classical quarterly 22, 1928, 133, der zuerst
darauf hingewiesen hat, dall der plotinischen Hypostasentrias der platonische
Parmenides zugrunde liegt. - In der ersten Hypothesis dagegen findet Plotin sein
absolutes Eines, das jenseits des Denkens, jenseits des Lebens, jenseits des Seins
gelegen ist, von dem es weder Begriff noch Erkenntnis noch Wissen gibt; ja streng
genommen darf ihm nicht einmal die Bezeichnung «Eines» oder « Gutes» beigelegt
werden. Die wichtigsten Parallelstellen dafiir sind:

Plot. Plat. Parm.
V 3, 14, 2 § 128 00dd¢ pv@ow ovdé vénow 142a 000¢ yiyvairoxetar
Exopey avrot
V4, 1,982 od uy Adyos undé émoriun 142a 039’ dpa dvoud éoTw adtd ovde Adyos
und V 5, 6, 12 § 40 00d¢ dvoua adrov 0V0¢ Tic EmoTnun 000é aiodnoig

Aéyer und VI 7, 41, 37 § 323 odre
Adyos ofire alodnois odte dmotiun

V 5,10, 16 § 69 (10 év) 0d yao xweitar 0dd 139b 10 &v ... ofite éaTnxey ovite sveirat
EoTxer
VI 7, 38, 1§ 290 &0t 8¢ 00d¢ 10 Eotww 14le oddauds doa éote TO &

Weitere Stellen bei Dodds ebd. 132. — Die obersten zwei Hypostasen findet
Plotin also zweifellos im «Parmenides». Doch iibergeht er bei seiner Auslegung,
was sich seiner Deutung nicht fiigt. Am Schlull der ersten Hypothesis (142a) fragt
nimlich der Gesprichsleiter: 7 dvvatov odv megli 10 &v Tavra odrws éxewv; und
wie der Mitunterredner antwortet otxovy éuotye doxei, fragt er ihn weiter (142b)




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 89

PovAet oy énl Ty Omddeoww ndiw €€ apyijc énavéidwuev; Das heilt deutlich: die
erste Hypothese wird verworfen, weil sie zu unmaéglichen Ergebnissen gefiihrt hat,
und soll nun durch eine neue Antwort ersetzt werden. Fiir Plotin aber gelten beide
Hypothesen nebeneinander. Die zweite hebt die erste keineswegs auf, sondern
meint etwas Neues, etwas von der ersten Hypothesis ganzlich Verschiedenes. Und
iiberdies enthilt der platonische Dialog fiir ihn keine Hypothesen, sondern Fakten.

Wenn Platons Text schon bisher nicht ohne weiteres auf die ersten beiden Hypo-
stasen der plotinischen Trinitat gedeutet werden konnte, so kann aus der néichsten
Hypothesis nur mit der groBten Miihe Plotins dritte Hypostase, die Seele, heraus-
geholt werden. In dieser Hypothesis (155e—157b) wird irgendwie zwischen dem
nichtseienden und dem seienden & vermittelt. Sie setzt mit der Feststellung ein,
daB das & einerseits sowohl Eines als auch Vieles ist und anderseits weder Eines
noch Vieles ist (155¢€). Plotin greift hier nur die Worte & te dv xai moddd heraus,
die nach seiner Meinung der Seele zukommen. Und zwar gibt es eine einzige (von
Dodds iibersehene) Stelle, an der er ausdriicklich alle drei Hypostasen bei Platon
wiederfindet. Nachdem er von den Einsichten des historischen Parmenides ge-
sprochen hatte, heiBt es (V 1, 8, 23 § 49): 0 ¢ maga IlAdrwre [lapuevidns axoféo-
Tegov Adyawv duawgel an’ allndwv To modTov &v, 6 nvpudTegoy &, xai devrepov Ev
wodda Aéyaw, nal Toitov &v xal moiid. Dal er die ersten zwei Hypostasen so oft,
die dritte aber nur dieses einzige Mal aus dem «Parmenides» herleitet, liegt zweifel-
los daran, daB die letzte Gleichung auf besonders tonernen Fiillen steht.

Da Plotin nur Interpret Platons sein will, ist er genotigt, seine Lehrstiicke bei
Platon zu finden oder sie in ihn hineinzudeuten. Wenn er sich also aufmacht, seine
Hypostasenlehre um jeden Preis bei Platon zu finden, so hat sie in seinem System
jedenfalls die Bedeutung eines zentralen Lehrstiickes. Diese Bedeutung wollen wir
nun betrachten und wechseln damit von der philosophiegeschichtlichen Frage
nach der Herkunft der Hypostasenlehre hiniiber zu einem systematischen Problem.
Die Beantwortung dieses Problems macht darum etwelche Schwierigkeiten, weil
in Plotins Philosophie zwei ginzlich voneinander verschiedene Strebungen mit-
einander verbunden sind, nimlich die Frage nach dem Aufbau der sinnlichen Welt
einerseits, anderseits aber das Problem, wie wir Menschen dieser sinnlichen Welt
entrinnen konnen. Diese zwiefache Sicht in Plotins Philosophie ist lingst gesehen
worden. Eduard Zeller {die Philosophie der Griechen 11123, 473) unterscheidet eine
objektive und eine subjektive Grundlage der plotinischen Philosophie. Jene ist die
Unterscheidung der iibersinnlichen und der Erscheinungswelt, diese die Sehnsucht
nach Einigung mit der Gottheit. Emile Bréhier, dem wir das klarste Buch iiber
Plotin verdanken (La philosophie de Plotin, Paris 1928) spricht (S.23) vom
probléme philosophique und vom probléme religieux. Ich wéhle im folgenden die
Ausdriicke «gegenstéindlich» und «aktual», die Paul Oskar Kristeller, ein Schiiler
Ernst Hoffmanns, in seiner Schrift «Der Begriff der Seele in der Ethik des Plotin»
(Tiabingen 1929, 5) eingefiihrt hat. «Gegenstindlich» ist die eine Sicht, weil sie sich
mit dem im plotinischen Sinne Realen, nimlich mit den allen sinnlichen Dingen




90 Hans-Rudolf Schwyzer

innewohnenden geistigen Gehalten befaBt. «Aktual» (ein Wort, das von ‘actus’ =
&végyewa abgeleitet ist) ist die andere Sicht, weil sich dabei im BewuBtsein eine
innere Steigerung, eine Aktualisierung, vollzieht. Diese doppelte Problematik
bringt es mit sich, daB alle Wesenheiten bei Plotin eine doppelte Meinung be-
kommen. Dies gilt nun besonders fiir die Lehre von den drei Hypostasen, die ein
anderes Gesicht zeigen, wenn wir sie in gegensténdlicher, ein anderes, wenn wir sie
in aktualer Beleuchtung betrachten. Im folgenden will ich die drei Hypostasen
zunichst im gegenstindlichen Sinne beschreiben und nachher die aktuale Seite
ihres Wesens aufzeigen.

Die Seele ist im gegenstéindlichen Sinne das Organisationsprinzip des lebenden
Organismus. Sie belebt den Korper; sie ist die Ursache der Wahrnehmungen durch
die fiinf Sinne. Jedes Lebewesen hat eine Seele; es gibt also nicht nur eine mensch-
liche, sondern auch eine Tier- und Pflanzenseele (IV 4, 18, 6 § 80). Doch auch die
Erde, die alle Lebewesen nihrt, ist selbst ein Lebewesen (IV 4, 22, 16 § 101), und
das ganze Weltall ist als Lebewesen anzusprechen (IV 4, 32, 4 § 168). Es gibt also
entsprechend eine Erdseele und eine Weltseele; wir haben es mit einem radikalen
Panpsychismus zu tun. Die Seele ist fiir jedes Wesen die Verbindung zur geistigen
Welt. Als niedrigste der drei Hypostasen vermittelt sie der sinnlichen Welt die
Herrlichkeiten der geistigen Welt, ohne sich aber vollig in die Sinnenwelt zu ver-
lieren. Sie bleibt vielmehr unkérperlich, obschon sie in die Kérperwelt hinabsteigt.
Denn nur so ist es verstiindlich, dall sie jederzeit ganz in jedem Korperteil sein
kann, wodurch wir einzig zu einer befriedigenden Theorie der. Wahrnehmung,
d. h. der sinnlichen Gegenstandsauffassung kommen koénnen (IV 7, 6, 1 §29). Die
Seele ist zugleich das letzte Prinzip der geistigen und das oberste Prinzip in der
sinnlichen Welt. Sie befindet sich sozusagen auf der Grenzscheide der beiden
Welten, oder, wie Plotin sagt, sie ist ein Amphibium, ein beiden Welten verhaf-
tetes Wesen (IV 8, 4, 31 §24). Dabei ist die geistige Welt, als vom Einen herriihrend,
eine geschlossene Einheit. Die sinnliche Welt, als ihr Abbild, ist in die Vielheit
verzettelt. Wenn die Seele von der geistigen Welt herabsteigt, mul} sie die Zer-
streuung in die Vielheit mitmachen. Sie ist also zugleich teillos und teilbar (IV 1,
19 §4). Innerhalb der sinnlichen Welt stehen die einzelnen Teile miteinander in
zahlreichen Beziehungen. Wie die Glieder jedes einzelnen Organismus in mannig-
fachen Wechselwirkungen zueinander stehen, so gilt das auch fiir den beseelten
Organismus, der die ganze Welt darstellt. So wie beim einzelnen Organismus die
Ursache der Einheitlichkeit — heute wiirden wir sagen: der Ganzheitlichkeit — die
Seele ist, so ist es beim Weltall-Organismus die Weltseele. Die Einwirkungen der
einzelnen Teile der Welt aufeinander — Einwirkungen, die von der Ortsbewegung
iiber das Wahrgenommen- und Erkanntwerden bis zu den magischen Wirkungen
reichen —, alle diese sind aber nicht etwa dadurch zu erkliren, daB die Einzelseelen
Teile der Weltseele wiiren, sondern vielmehr in der innern Verwandtschaft aller
Seelen untereinander. Die Welt hat dank der Seele eine innere cvunadete, ein Mit-
einanderfiihlen aller ihrer Teile (IV 4, 32, 13 §170).




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 91

Uber der Seele steht der Geist, der nichts anderes ist als die Wissenschaft der
sinnlichen Welt. Der Geist ist identisch mit dem Seienden. Plotin beruft sich dafiir
auf Parmenides fr. 3 1o yao avro voeiv éovi e xai elvar (V 1, 8, 17 §48). vois,
vortd, ov, ovoia fallen zusammen (I16,1,1§1;V 4,2, 45§ 16). Bei Platon ist die
Gleichung votc = odoia nicht zu finden, doch ldBt sie sich ohne Schwierigkeiten
aus resp. 507b herauslesen. Da das wahrhaft Seiende die Ideen sind, ist der »ovs
auch mit der Summe der Ideen identisch (I 6,9, 34 §44; V 8, 5, 24 § 38). Die Summe
der Ideen aber bildet die geistige Welt, die das ewig seiende Vorbild der ewig-
werdenden Sinnenwelt ist (V 9, 10, 1 § 37; VI 7, 12, 2 § 99). Da die geistige Welt
mit dem Sein vollig zusammenfillt, gibt es auBerhalb von ihr nichts, dem man das
Pradikat «es ist» im eigentlichen Sinne beilegen konnte. Die geistige Welt oder
der Geist ist folglich alles. Er allein hat Vollkommenheit, Schonheit, erfiilltes
Leben und Seligkeit (VI 6, 18, 12 § 141). Freilich involviert die Titigkeit Denken
eine Zweiheit von Denkendem und Gedachtem oder sogar eine Vielheit, insofern
es eine Unzahl Denkobjekte gibt. Aber diese Zweiheit bzw. Vielheit ist doch eine
Einheit; denn Denksubjekt und Denkobjekt fallen zusammen. Indem der Geist
die Ideen oder vonra denkt, denkt er sich selbst (V 3, 5, 43 § 43). Die voyra konnen
nicht auller ihm sein, denn sonst konnte es geschehen, dafl der Geist bald denkt,
bald nicht denkt. Einen geistlosen Geist aber kann es nicht geben (I1 9, 1, 50 § 12;
VI 7,9, 28 § 75). Der Geist mul immer Geist sein; er kann sich nicht wandeln;
denn jede Anderung miiBte ihn in das Nichtseiende fiihren. Er ist daher un-
wandelbar, ja die Ewigkeit selbst (III 7, 2, 9 § 7). Zeit gibt es bei ihm nicht
(VI 5, 11, 14 § 70); denn ein Friither oder Spiter vertrigt sich nicht mit seiner Un-
wandelbarkeit. Auch ist er an keinem Ort (VI 4, 3, 23 § 27); er ist vielmehr iiberall
und nirgends. Seine Existenz kann man nicht beweisen; denn er trigt seinen
Grund 1n sich: er ist aus sich selbst evident. Sein und Warum-Sein fillt bei ihm
zusammen (VI 7, 2, 45 § 25).

Da der Geist aber keine schlechthinnige Einheit, sondern Eines und zugleich
Vieles ist, mul} er auf eine absolute Einheit zuriickgefithrt werden, die fiir den
Geist Ursache, Quell, Ursprung, Seinsgrund ist. Dieser Urgrund kann nicht seiend
sein; denn alles Seiende fillt ja ausnahmslos mit dem Geist zusammen. Er ist also
ein Nichtseiendes, freilich nicht wie die Dinge der Sinnenwelt, die noch einen
Schein von Sein besitzen, und auch nicht so wie die Materie, die das schlechthin
Nichtseiende ist. Vielmehr ist dieser Urgrund ein Uberseiendes. Und da das Sein
ginzlich mit dem Denken zusammenfillt, ist dieser Urgrund weder Denken noch
denkbar, sondern jenseits des Denkens belegen (V 6, 6, 30 § 27). Und da der Geist
das einzig Lebende ist, ist der Urgrund auch jenseits des Lebeuns (I1I 8, 10, 30 § 75).
Die Vollkommenheit des Geistes lit die Unergriindlichkeit und UnermefBlichkeit
Jener unfaBbaren Gottheit, eben des Einen, nur erahnen. Aussagen konnen wir
nichts von ihm, nicht einmal, daB es das Eine ist (V 5, 6, 34 § 45). Es kann hoch-
stens gesagt werden, was es alles nicht ist: iiber das Eine ist nur eine negative
Theologie moglich.




92 Hans-Rudolf Schwyzer

Die Annahme dieses auch den transzendenten Geist noch transzendierenden
unsagbaren Wesens wird von Plotin nirgends schliissig als notwendig erhértet.
Hochstens kann man sagen, er gelange dazu von dem Satze aus: «alles Urspriing-
liche ist einfach», der fiir ihn axiomatischen Charakter hat. Und Zusitze zu diesem
Einfachen bedeuten in jedem Falle eine Wertminderung (IIT 8, 11, 11 § 78). Das
Allerurspriinglichste mufl daher das denkbar Einfachste sein, oder besser so ein-
fach, daf} es auch nicht mehr gedacht werden kann. Es ist an dieser Stelle darauf
hinzuweisen, dafl Plotin die Schwierigkeit nicht darin sieht, die Existenz der
Ideenwelt zu beweisen, sondern das Problem stellte sich fiir ihn vielmehr, wie
schon fiir Platon, umgekehrt: wie erklire und rechtfertige ich die Sinnenwelt vor
dem Denken: o&)lewv ta pawoueva. Entsprechend handelte es sich fiir ihn nicht
darum, die Notwendigkeit des iiberseienden Einen fiir den Geist und die Welt der
Ideen evident zu machen, sondern die Frage stellte sich umgekehrt: wie kam es,
daBl das Eine nicht fiir sich blieb ? Diese Frage diirfte man mit Fug die quaestio
vexata der plotinischen Philosophie nennen. Das Eine hatte nédmlich die Dinge
nach ihm nicht erschaffen, jedenfalls nicht so, dall es von seiner unermeflichen
Kraft das Geringste eingebiiflt hiatte. Die Dinge nach dem Einen entstanden viel-
mehr, ohne dal} es irgend etwas dazu tat (V 5, 12, 40 § 83). Anderseits war seine
Kraft so gewaltig (II 9, 8, 26 § 69), dal} einfach etwas als Ausstrahlung oder Ab-
glanz dieser Kraft entstehen mufite. Diesen zeugungslosen Zeugungsprozell ver-
sucht Plotin in zahlreichen Bildern aufzuhellen. Da dabei das Bild von der unaus-
gesetzt stromenden Quelle vorkommt (II1 8, 10, 5 § 70), hat man seine Philosophte
ein Emanationssystem genannt. Doch darf das Bild keineswegs im eigentlichen
Verstande genommen werden. Wesentlich ist namlich dabei, daf die Quelle sich
nie mindert. Das Bild trifft nur insofern zu, als das flieBende Wasser ohne die
Quelle versiegen miiflte; der Bach verliert also den Zusammenhang mit seinem
Ursprung nie. Insofern aber die Quelle Wasser sprudeln 148t oder gar sich von
irgendwoher regeneriert, ware das Bild falsch. In dhnlicher Weise wird das Eine
mit einer wohlriechenden Essenz verglichen (V 1, 6, 35 § 35). Die Dinge nach ihm
sind wie der Duft, der unausgesetzt aus der Essenz stromt. Doch diirfte die Essenz
dabei nicht die geringste Minderung erfahren. Oder Plotin sagt: das Eine wirkt so,
wie das Feuer Wirme oder der Schnee Kilte verbreitet, ohne daBl das Feuer an
Wirme, der Schnee an Kilte irgend etwas verlore (ebenda). Ein hiufig herange-
zogener Vergleich ist der vom Mittelpunkt eines Kreises einerseits, von den Radien
und der Peripherie anderseits (I 7, 1, 24 § 6; VI 8, 18, 8ff. § 160-64). Radien und
Peripherie sind ohne den Mittelpunkt nicht denkbar; sie verdanken ihm ihr Wesen
und ihre Existenz; der Mittelpunkt dagegen ist vollig selbstgenugsam; er bedarf,
um Punkt zu sein, weder der Radien noch der Peripherie. Es ist fiir ihn vollig
gleichgiiltig, wie lange die Radien sind, die von ihm ausgehen, oder ob iiberhaupt
welche von ihm ausgehen. Ein schones Bild ist auch das vom Lebenslauf: jeder
spitere Abschnitt eines Lebens setzt den friiheren voraus, der friihere jedoch nicht
den spiteren. Es ist ja unsicher, ob der spitere iiberhaupt gelebt wird. Ebenso




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 93

setzt jede untere Hypostase jede obere voraus, die erste und oberste Hypostase
aber bedarf in keiner Weise der unteren (V 2, 2, 27 § 12). Noch tretfender ist der
Vergleich des Einen mit einem gelehrten Manne, der Schiilern seine Kenntnisse
vermittelt, ohne dal die Kenntnisse in ihm die geringste EinbuBe erlitten: er hat
die genau gleichen Kenntnisse auch nachher; die Schiiler aber haben sie nach
MaBgabe ihrer Aufnahmefahigkeit. Das haufigste und zugleich addquateste Bild
aber ist das von der Sonne und dem nach Plotins Theorie unkorperlichen Lichte
(IV 3,17, 12 § 90; V 3, 12, 40 § 115). Das Sonnenlicht wird nimlich nicht von der
Sonne hervorgebracht, sondern entsteht nur als Abglanz um sie herum, ohne daf}
die Sonne das Geringste von ihrer Kraft einbiilte, ohne da} sie sich iiberhaupt
irgendwie mit der Entstehung dieses Strahlenkranzes befaflt hatte oder noch be-
faBBte. Trotzdem aber verdankt das Licht der Sonne seine Entstehung, dieses Licht,
das seinerseits die ganze Welt erleuchtet. Ebenso entsteht aus dem Einen der
Geist, und dieser wiederum ist Vater der Seele, wobei die oberen Stufen sich um
die nachfolgenden nicht sorgen.

Wir haben bis hieher die drei Hypostasen im gegensténdlichen Sinne betrachtet
und dabei feststellen konnen, daB sie scharf voneinander geschieden sind. Der
Hervorgang der untern Hypostasen aus den obern ist kein zeitliches Geschehen,
sondern wird nur zur Verdeutlichung unter dem Bilde eines zeitlichen Nach-
einander gefaB3t. In Wahrheit bleiben die Hypostasen zeitlos und unwandelbar.
Die Welt ist so, wie sie ist, nach ewiger Notwendigkeit und ist ewig gleich. Die
vom Einen abhingigen Stufen haben um so weniger Intensitat, je weiter sie von
ihm entfernt sind, aber sie bleiben positive Werte. Die ganze Welt ist von &idy
zusammengehalten, und selbst die letzte aller Wesenheiten, die Materie, die bloBer
Schein und so gut wie ein Nichts ist, ist ein letztes ldog und versucht, wenn auch
vergeblich, der obern Wesenheiten habhaft zu werden (V 8, 7, 22 § 45). Plotins
Welt ist daher monistisch und statisch; aber nur in der gegenstiandlichen Sicht.

Um zur aktualen Seite unseres Problems iiberzugehen, wollen wir zunéchst eine
weitere fiir Plotin duBerst bedeutsame Stelle aus dem platonischen Parmenides
betrachten. Diese Stelle steht im ersten Teil des Dialoges 131a ff. Es wird dort
iiber die Frage der uerdAnyis der Sinnendinge an den Ideen diskutiert. Parme-
nides gibt Sokrates zu bedenken, daB die uerdAnyis nur moglich ist, wenn entweder
die Sinnendinge die Idee als Ganzes aufnehmen oder dann einen Teil von ihr. Dal}
die Teilbarkeit der Idee ausgeschlossen ist, weist Parmenides an der Idee der
Grofle nach. Es ist ein Unding, anzunehmen, daf ein grofer Gegenstand groB sei,
weil ein Teil der Grofe zu ihm kommt, der seinerseits kleiner ist als die ganze
GroBe. So bleibt nur die erste Moglichkeit, dafl nimlich die Sinnendinge die Ideen
als Ganzes aufnehmen. Aber dann miiBte die einzelne Idee iiberall zugleich eine
sein. Sokrates will diese Moglichkeit retten und bringt den Vergleich vom Tag, der,
obzwar er einer und derselbe ist, doch vielerorts zugleich ist. So haben die Athener
und die Spartaner denselben Tag, und zwar miissen sie sich nicht in ihn teilen,
sondern beide haben ihn ganz. Parmenides findet Sokrates’ Vergleich hiibsch, aber




9 Hans-Rudolf Schwyzer

doch nicht stichhaltig und iiberzeugt ihn mit einem andern Beispiel, dal auch diese
Moglichkeit die ueraAnyic nicht zu erkliren vermag. Genau diesen Vorschlag des
Sokrates eignet sich nun Plotin an. Daf} eine und dieselbe Sache zugleich iiberall
sel, ist fiir ihn ein wesentliches Problem, dem er eine besondere Schrift gewidmet
hat, nimlich VI 4-5 mept 100 70 Ov év »ai Tadtov ov dua mavrayod evar Slov.
Durch mannigfache Vergleiche sucht er dort, die paradoxe Moglichkeit der All-
gegenwart einer gleichen Sache glaublich erscheinen zu lassen. Wenn ich mit der
Hand eine viele Ellen lange Stange hebe, so geniigt es, die Stange an irgend einer
Stelle anzufassen. Meine Hand verteilt sich nicht auf die ganze Stange; die Kraft,
mit der ich die Stange hebe, erscheint aber in jedem Teil der Stange, und wenn ich
am Ende der Stange noch ein Stiick ansetze, wirkt sie auch auf dieses Stiick. Die
Hand bleibt an einem Ort, und trotzdem bekommt jedes Stiick der Stange meine
Hand in gleicher Weise und ganz zu spiiren (VI 4, 7, 10 § 50). Oder wenn ich Wein
aus einem groBBen Gefil} in verschiedene Kriige giefe, bleibt der Wein zwar nicht
quantitativ, aber qualitativ in jedem Kruge ganz (IV 3, 2, 48 § 14). Das adidqua-
teste Bild ist wohl das von dem Ton gewordenen Wort, das iiberall als Ganzes
wahrnehmbar ist (VI 4, 12, 14 § 92). Wenn jemand eine Rede hilt, teilen sich die
einzelnen Worter nicht unter die Anzahl der Zuhérer auf, sondern jeder Zuhorer
hort jedes Wort als ganzes. Den besten Vergleich géibe heute der Rundfunk ab;
wir konnen dort die kaum meBbare Zeit der Ubertragung auBer acht lassen; dann
kann tatsdchlich ein und dasselbe Wort gleichzeitig auf dem ganzen Erdball als
Ganzes gehort werden. Als vornehmsten Vergleich zieht Plotin den Gotterglauben
heran (VI 5, 4, 1 § 21). Alle Menschen, die an Gotter glauben, haben bewuf3t oder
unbewullt den Begriff der Allgegenwart der Gotter. Und natiirlich 1st dabei z. B.
Zeus dort, wo er erscheint, ein ganzer; die Epiphanie kann aber gleichzeitig iiberall
statthaben.

In der Schrift IV 9 meoi 100 &l ndoar ai yvyael pia wendet Plotin diesen Satz
auf die Seelen an: alle Seelen sind letzten Endes eine. Das ist natiirlich nicht
moglich, wenn die Seelen auf die Korper verteilt und damit ihnen verhaftet sind.
Aber das Verteiltsein auf die Korper und das Geteiltsein durch die Kérper ist
etwas Nachtrigliches. Im eigentlichen Sinne bleibt die Seele unteilbar. So inter-
pretiert Plotin (z. B. IV 2,1, 71 § 10) die Stelle aus dem platonischen Timaios 35a
(es ist dies die von ihm am hiufigsten herangezogene Platonstelle), wo von der
Bildung der Weltseele durch Gott die Rede ist. Weil nun die Unteilbarkeit nicht
nur fiir die Einzelseele, sondern fiir die Seele iiberhaupt gilt, miissen alle Seelen
eine sein. Mit dieser Identitit aller Seelen gewinnt Plotin nicht blof eine Erklarung
fiir die schon erwéhnte svumadeix, sondern er erfalit damit auch das Wesen des
Menschen an sich. Dafl der Mensch nicht mit dem Leibe gleichzusetzen ist, gilt
Plotin als ausgemacht. Der sinnliche Mensch freilich ist aus Leib und Seele zu-
sammengesetzt; aber hinter ihm erscheint der geistige Mensch, das wahre Selbst,
das andere Ich. Heute sind diese Ausdriicke abgegriffene Scheidemiinze, damals
aber waren es noch neugeprigte Stiicke (I 4, 15, 13 § 109; V 3, 4, 11 § 29). Der




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 95

sinnliche Mensch hat die Aufgabe, sich zum geistigen Menschen zu erheben. Das
geschieht dadurch, daBl er seine Seele von den Schlacken des Leibes reinigt, mit
einem Ausdruck der modernen Chemie: er mufl versuchen, die Seele «rein dar-
zustellen». Dies ist darum moglich, weil die Seele wesensméBig in die obere Welt
gehort. Vom Geist unterscheidet sie sich nur dadurch, daf sie sich in der Fiirsorge
fiir den Leib zu weit nach unten gewagt hat. Die Leibeswelt hat sie erfat und
damit verunreinigt und verzettelt. Das vollige Verfallen an die Leibeswelt ist ihr
Tod (I 8, 13, 21 § 89), das Besinnen auf sich selbst 1Bt sie wiederauferstehen. Zu
einem ginzlichen Eingehen in die Leibeswelt wird es aber nicht kommen. Das
Verniinftige an ihr bleibt immer oben (IT 9, 2, 9 § 17); lediglich das Muthafte und
besonders das Begehrende an ihr 18t sich verfithren. Wenn wir uns nun fragen,
wo denn die reine Seele ist, so miissen wir antworten: in der geistigen Welt, wo die
Ideen sind, wo der Geist ist, und wo alle « Geiste» einer sind; denn nicht bloB sind
alle Seelen eine einzige Seele, sondern auch die vielen Geiste sind einer (VI 4,4, 1
§ 31, wo Plotin den auch im Griechischen ungewohnlichen Plural von vodg ver-
wendet). Dariiber hinaus besteht aber auch kein Unterschied mehr zwischen Seele
und Geist. Wenn die Seele ihren Reinigungsprozel3 vollendet hat, ist die Grenze
zwischen den beiden Hypostasen verschwunden: votc yevouevos adrn (7 yuyi)
Pewpet olov vowdeioa (VI 7, 35, 4 § 268; vgl. VI 8, 5, 35 § 43). Jeder von uns ist
dann eine geistige Welt (xai éouev éxaoros xdouos voyros 111 4, 3, 23 § 13).

Fiir den Menschen ist die Seele zugleich Triger der Erkenntnis. Die Ideen und
der Geist konnen vom Menschen nur darum erkannt werden, weil die Seele letzt-
lich mit dieser Hypostase identisch ist. Hier erhebt sich die Frage, ob die Seele
denn nicht auch das hinter dem Geiste, hinter dem Seienden Belegene erkennen
konne. Nun, eigentliche Erkenntnis gibt es von dem schlechthin unsagbaren Einen
nicht. Aber irgend eine Art Wissen um eine solche Wesenheit ist uns doch gegeben.
Und das 148t sich nicht anders begreifen, als dafl wir zuallerletzt mit dem Einen
identisch sind (VI 7, 35, 44 § 277). Hier haben wir die beriihmte Mystik Plotins,
eine Mystik, die nichts mit Ekstase, Uberschwang, Verziickung zu tun hat, sondern
die rational gewonnen ist. Freilich endigt der rationale Weg beim Geist; denn in
ihm wird die Stufe des Denkens iiberschritten. Das Eingehen der Seele ins Eine
ist daher kein rationaler Vorgang, aber auch kein irrationaler im Sinne von un-
verniinftig, sondern ein iiberrationales Geschehen. Der Weg, wie wir zum Einen
gelangen konnen, wird nach dem Vorgange Platons im Symposion 210a ff. ge-
schildert (I 6, 8, 1ff. § 37): der Mensch soll von dem Schonen ausgehen, wie es in
der Leibeswelt auftritt. Er soll dann die Schonheit in den Beschiftigungen, Taten,
Handlungen erkennen lernen und einsehen, dal das Schone hier schon reiner er-
scheint. Doch selbst hier soll er von allen Zufélligkeiten abstrahieren; dann wird
er das Schone an sich erfassen und zugleich die Schonheit der Geisteswelt ent-
decken und erkennen, woher er selbst stammt. Licherlich wird ihm dann die
Schonheit in der Sinnenwelt vorkommen (VI 6, 18, 34 § 145). Hat er sich aber mit
dem Anblick der Geisteswelt ersittigt, dann soll er nach dem Schopfer dieser herr-




96 Hans-Rudolf Schwyzer

lichen Welt fragen (V 8, 1, 3 § 1). So wird er zu dem Einen gelangen, das er zwar
im Denken nicht mehr erfassen kann. Vielmehr muB er auch alles Geistige wegtun
(V 5, 6, 20 § 42); denn bei dem Einen gibt es hochstens eine Art Beriihrung, eine
Art Schau, ein Sich-Auflésen in ihm. Und der Weg, der dazu fiithrt, ist vollige
Abstraktion (V 3, 17, 37 § 162). Und wo mufl man das Eine suchen ? Nicht drauflen
irgendwo, denn Es ist ja nirgends, sondern in sich mufl man Es suchen. Vielmehr:
man muf} Es nicht suchen, man mul Es haben. Doch ist auch das nicht ganz richtig
gesagt; denn du hast Es nicht, Es hat vielmehr dich, und Es hat dich auch wieder
nicht; denn Es bedarf deiner nicht, sondern du bedarfst Seiner. Solange wir aber
Seiner bediirfen, sind wir noch nicht bei Thm. Wir miissen die innere Steigerung
unseres BewuBtseins so weit treiben, dafl es nicht nur mit dem SelbstbewuBtsein
des Geistes zusammenfillt, sondern dariiber hinaus miissen wir jeglichen Rest von
SelbstbewuBtsein abtun. Nur so ist die véllige Einswerdung moglich. Die Seele ist
also in aktualer Sicht die grofle Reisende in der Welt: sie ist immer gerade die
Stufe, auf der sie angelangtist (V 2, 2,3 §7): Auf der Stufe der Pflanze ist sie un-
bewulBtes dumpfes Vegetieren; auf der Stufe des Tieres ist sie Wahrnehmung ohne
Uberlegung; auf der Stufe des Menschen insgemein ist sie Résonnieren; auf der
Stufe des durch Philosophie geliuterten Menschen ist sie Denken, freilich ein
Denken, das sich bald auf dies, bald auf jenes richtet, ein Denken, das durch das
Hintereinander des Denkprozesses charakterisiert ist. Auf der Stufe des Geistes
ist sie Geist, reines Denken, Sich-selbst-Denken. Auf der Stufe des Einen schlie$3-
lich ist die Seele vom Einen nicht einmal durch bloBe Andersheit unterschieden.
Die Seele durchpulst also nicht blof§ die gesamte sinnliche Welt bis in alle Ver-
astelungen hinein, sie steigt auch durch die geistige Welt hindurch bis zur h6chsten
Wesenheit empor. Aufstieg und Abstieg sind ihre Schicksale. Dies macht das Leben
der Seele aus, dem gegeniiber alles andere gleichgiiltig ist. Die innere Steigerung
des BewuBtseins fiihrt also die Seele zur voélligen Selbstaufgabe. Wenn sie ihr Ziel
erreicht hat, ist nicht bloB die Grenze zwischen ihr und dem Geiste verschwunden,
sondern auch die zwischen ihr und dem Einen. Ziel des aktualen Prozesses ist das
Ausgeloschtsein der untern Hypostasen im Einen.

Hier stellt sich nun die Frage von neuem, wieso der Geist aus dem Einen iiber-
haupt entstanden ist. Auf die zahlreichen Vergleiche, die dieses Wunder begreiflich
machen sollen, wurde oben S. 92 hingewiesen. Hier will ich lediglich nochmals auf
den Lichtvergleich zuriickkommen. Das Licht verdankt der Sonne seine Ent-
stehung, ohne daf} die Sonne etwas dazu getan hatte. Da das Licht aber nie von
seiner Lichtquelle getrennt werden kann, bleibt es in gewissem Sinne die Licht-
quelle selbst. Ebenso bleibt auch der Geist in gewissem Sinne das Eine. Bevor er
dachte, schaute er bloB, und zwar nicht auf geistige Weise, sondern énfolds] T
nal wapadoyf] (VI 7, 35, 21 § 272). Er verhielt sich dem Einen gegeniiber wie eine
dyis ofirw idovoa (V 3,11, 5 §99); er war peais povov xai aromwtos dyis (ebd. 12
§ 100). Ja, der vois sieht das Eine 7 éavtod un v (V 5, 8, 24 § 56). Der Geist,
der in gegenstindlicher Sicht die Summe der Ideen, Substanz, Leben und erste




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 97

Wirksamkeit war, wird also in aktualer Sicht zu einem schwer bestimmbaren Ver-
halten, zu einem blofen Drange dem Einen gegeniiber, und diese kaum bewullte
Schau geht vor sich mit dem, was an ihm Nicht-Geist ist. Nicht nur die Seele,
sondern auch der Geist ist damit im Einen ausgeloscht.

Und das Eine selbst ? Hier ist es am schwierigsten, einen Unterschied zwischen
der gegenstindlichen und aktualen Sicht herauszuarbeiten. In der gegenstind-
lichen Sicht erschien es als ein ywototdy, als ein von allem Ubrigen véllig Abge-
trenntes, iiber das nur negative Aussagen moglich sind. Aktual ist es das Schaunis
des Geistes und die Urheimat der Seele, und dadurch, dal das Eine Geist und
Seele in sich aufnehmen kann, ist es nicht blof Eines, sondern Alles (V 2,1, 1§ 1).
So dafl man in der Tat das Eine in gegenstédndlicher Sicht eher als negativ, in der
aktualen eher als positiv bezeichnen kann. (Armstrong unterscheidet in seinem
eingangs zitierten Werk zwischen dem ‘One negative’ und dem ‘One positive’.)
Und wenn die bereits herangezogenen Vergleiche die Entstehung der untern Hypo-
stasen aus dem allereinsamsten, allerselbstgeniigsamsten und allerunbediirftigsten
Wesen, eben aus dem Einen verstandlich machen sollen, so zeigen diese Vergleiche
umgekehrt, daBl zum Einen das Andere eben doch auch gehort. Eine Quelle bleibt
zwar eine Quelle, ob der Bach nach kurzer Strecke versiege oder bis an ein fernes
Meer eile; ein Mittelpunkt bleibt zwar ein Mittelpunkt, ob nun die Radien kurz
oder lang seien. Aber damit die Quelle Quelle sei, mul} etwas aus ihr herausfliefen;
damit ein Punkt Mittelpunkt sei, muB} ein Kreis um ihn herum gezogen sein. Das
Eine ist also zwar durchaus unbediirftig, aber zu seiner Vollkommenheit sind die
andern Dinge irgendwie doch auch notig. Vielmehr: sie sind dann eben nicht mehr
die andern Dinge, sondern sie sind das Eine selbst. Und das Eine ist ebensogut
es selbst wie alle Dinge. Jede héhere Stufe in Plotins System ist die Méglichkeit
zu der je niedereren Stufe; umgekehrt aber wird die Verwirklichung der je niede-
reren Stufe auf der je hoheren dadurch erreicht, dafl jene mit dieser identisch wird.
Oder mit moderner Terminologie ausgedriickt : Das Eine ist gegeniiber dem Geiste
transzendent, dieser gegeniiber der Seele, die Seele gegeniiber der sinnlichen Welt;
aber gleichzeitig ist die sinnliche Welt immanent in der Seele, diese im Geiste und
der Geist im Einen. Immanenz bedeutet hier: Geborgenheit der niedereren Stufen
in den hoheren. Die ganze Welt vom Geist herab bis zur Materie ist irgendwie eins-
artig, und das Eines-Sein macht den substanziellen Gehalt der Welt aus. Die Viel-
heit und Unterschiedlichkeit dagegen riithrt daher, dal nicht alle Dinge im selben
Grade Eines sind : die mehr oder minder gro3e Fahigkeit, das Eine aufzunehmen,
ist der Grund fiir die Differenzierung. Bildlich gesprochen: der Schall aus einer
Tonquelle kommt an alle Ohren in gleicher Weise; der Gehorsinn ist jedoch nicht
iiberall gleich entwickelt. Oder mit dem schon verwendeten Vergleich : die Ather-
wellen aus dem Radiosender treffen wohl iiberall ein; wenn aber das Empfangs-
gerdt nicht auf die richtige Wellenlédnge eingestellt ist, vernimmt es nichts davon,
und auch bei richtiger Einstellung gibt der eine Empfinger die Sendung klarer
wieder, der andere nur mit Stérungen. Der Sender ist daran vollig unschuldig.




98 Hans-Rudolf Schwyzer

Umgekehrt gehort freilich zu seinem Sender-Sein das Vorhandensein von Emp-
fangern, sonst wére es nur eine zwecklose Vergeudung seiner Sendekraft. Das Eine
durfte nicht allein existieren; die gesamte geistige und sinnliche Welt entstand
notwendigerweise, war vielmehr schon immer im Einen. Oder mit Plotins eigenen
Worten: xai yap & dott xal dnepov ad xal wdvra ouod xai Exactov Eyet Suuxe-
xoLuévor xal ad od Oaxpdév ywois: nds yap dv xal dmeov; 1) ofrw yéyorro,
6t ouot mavra Eyet, mdoay Lwiy xal rdoay poyny xat vodv dmavie. &xactov O
adT@y 0d mépaoww apwpiotar dta Tovto ad xal &v (VI 4, 14, 3 § 106). Fast be-
schworend klingen einige Stellen, an denen Plotin zogernd zugibt, daf3 das Eine
nicht allein bleiben konnte: md¢ oty 10 Tedeidraror xai 10 modTov dyadov év
aT® otain domep gdovijoay favrod 1 advvarijoav, 1 avrwy dvaus; s O dy
&t apy) ein; Oet 61 T xal ar’ adrod yevéodar (V 4, 1, 34 § 7 in Anlehnung an
den Gedanken aus Plat. Tim. 29e, daf} sich die Giite des Weltenschopfers nicht
mit Neid vertrage). Vgl. auch: tic yap dv éotnoe dvauw uévew te xai mpoiévar
owvauévny; (VI 7, 8, 13 § 64) und ahnlich: drav 0¢ dvvaueic un uerondeioar um
dx TV dvtaw daw avponuévat, s olov Te elvar uév, pundev 06 adrdv ueralap-
Bavew; (I 9, 3, 5 § 21). Auf dieses kaum zugestandene Angewiesensein des Einen
auf die untern Stufen hat besonders August Faust in seinem fiir das Plotinver-
stdndnis so bedeutsamen Werke «Der Moglichkeitsgedanke» (Heidelberg 1931-32,
Band I 378ff., besonders 385, 1) aufmerksam gemacht. Am stiarksten betont die
Schrift IV 8 die Notwendigkeit der spatern Stufen bis herab zur Sinnenwelt: einep
oy Oel un Ev uovov elvar — éxéxgumto yap dv mdvra uooeny év éxeivew odx Eyovra
008’ dv vmijpyé TL TV SvTwy oTdvTOoS v aVT® xeivov 0B v TO mAdog Ty dv Ty
Svtwy TolTOWY TV Ao TOU Evog yewvidévtww un Téwv uet’ adta Ty mpdodov Aa-
Bovrwy (c. 6, 1 § 31). Die unlosbare Verbundenheit nicht bloB der Hypostasen
untereinander, sondern auch der sinnlichen mit der geistigen Welt wird nirgends
so betont wie in dieser Schrift: detéig odv TV dplotwr év voryrois To év aiodyrd
xaAloTov T TE dvvduews TG Te AyadoTrTos adTiw, xal cVvEyeTal tavta &l del td
TE VYONTAXS Td TE alothTdc dvra, Ta uev map avtdwv ovra, ta Of petoylj ToVvTwWY TO
elvar €ig Gel dafovra, pyodueve Ty voyeny xad doov ddvarar gvaw (c. 6, 23 § 35).

Zusammenfassend kann iiber die aktuale Sicht gesagt werden, daBl die Grenz-
scheiden zwischen den Hypostasen niedergerissen sind, so daf} die je untere in der
je oberen aufgehen, umgekehrt aber auch die je obere die je untere wieder aus-
strahlen kann. Die Welt ist nicht so, wie sie sein sollte. Zwar wird auch jetzt keine
Anderung in der Zeit fiir mbglich gehalten, aber trotzdem ein sich nicht zeitlich
abspielender Wandel der untern Hypostasen in die oberen angenommen. Der pla-
tonische Eros, das Sehnen nach der Welt der Ideen, ist hier gesteigert zu einer
Sehnsucht nach mystischer Einigung mit dem Einen und Guten. Und diese Eini-
gung ist zugleich das ethische Ziel des Menschen; ethische Fragestellungen gibt es
nur in der aktualen Sicht. Umgekehrt sind aber die untern Hypostasen immer
wieder bestrebt, ein Eigenleben zu fithren, und die Seele a3t sich gar durch zu
weit, getriebene Fiirsorge in die Sinnenwelt herabziehen. Wéihrend ihre Verbindung




Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 99

mit dem Leibe in gegensténdlicher Sicht eine bloBe Feststellung ist, ist sie in ak-
tualer Sicht ein Argernis. Die Seele befleckt sich in der Korperwelt mit der Materie,
die nicht mehr auf der positiven Seite der Werte steht, sondern als u7 év (I11 6, 7,
11 § 50), otréonorg (Privation II 4, 14, 24 § 57) und Prinzip des Bosen (I 8, 10,
13 § 77) verlistert wird, und dies, obgleich auch sie fiir die Vollkommenheit des
Einen nicht vollig bedeutungslos ist (IV 8, 6, 18 § 24), und obgleich auch sie noch
vom Einen trotz ihrem Nichtsein erleuchtet wird (I1 9, 3, 21 § 34). Plotins Welt ist,
aktual gesehen, dualistisch und, da sie vom Leben des stindigen Auf- und Ab-
stieges durchpulst ist, dynamisch.

In diesem Aufsatz wurde versucht, die zwiefache Sicht in Plotins Lehre er-
scheinen zu lassen, in einer Lehre, die ebensosehr Offenbarung wie Philosophie ist.
Plotin selbst ist ebensosehr Prophet wie Philosoph, und das Ergebnis seines Be-
miihens ist eine Verkiindigung, die manchmal in messerscharfer Logik fortschreitet,
oft aber von religioser Sehnsucht getragen in Bilder und Paradoxien entgleitet.
Streng genommen zerstért die doppelte Verankerung die Einheitlichkeit von
Plotins System. Trotzdem gibt es nicht etwa zwei Seelen, zwei Geiste oder gar
zwel Eine, sondern es ist dieselbe Hypostase, die bald gegenstiandlich, bald aktual
gefalit wird. Plotins Hauptproblem ist es, die beiden Sichten, so sehr sie einander
auszuschlieBen scheinen, zur Deckung zu bringen. Bréhier (La philosophie de
Plotin, Paris 1928, 35) spricht von der «identité fonciére de ces deux représenta-
tions» und selbst Armstrong, der in der Analyse von Plotins Begriffen am weitesten
geht, betont (8. 26 seines eingangs zitierten Werkes), daB diese Begriffe, historisch
gesehen, wohl auf verschiedenen Ursprung zuriickgefiihrt werden kénnen, in Plo-
tins System jedoch weitgehend zusammenfallen. Die Frage, ob Plotin sich der
doppelten Anwendung seiner philosophischen Begriffe bewuft gewesen sei, kann
bejaht werden, wenn wir sehen, daf er (in IV 8,1, 27{f. § 5{f.) — iibrigens mit vollem
Recht — bei Platon einen dhnlichen Zwiespalt aufdeckt. Wéahrend nédmlich Platon
im Phaidon 62b den Leib das Gefangnis der Seele nennt, im Staat 514a unsere Welt
mit einer finstern Hohle vergleicht und im Phaidros 246¢ die Seele ihre Fliigel
verlieren laft, wodurch sie in diese Welt herabstiirzt, lobt er im Timaios 34b diese
unsere von der Seele mit Leben erfiillte Welt und nennt sie einen seligen Gott. Wir
entdecken unschwer im Timaios die gegenstandliche, an den iibrigen Stellen die
aktuale Sicht. Der Zwiespalt kann durch die ganze griechische Philosophie hin-
durch verfolgt werden. Dieser Aufgabe hat sich Brecht in dem eingangs zitierten
Aufsatz unterzogen. Er formuliert (S. 84) das Grundproblem der griechischen Philo-
sophie folgendermaflen: «Es galt, das wahre Sein in forschender Denkarbeit zu
entdecken; in eins damit aber, diese Arbeit des Geistes als den Weg des Menschen
zur Verwirklichung seines eigensten Wesens zu erfahren.» Der Zwiespalt zwischen
diesen beiden Aufgaben ist schlieBlich der zwischen den Grundfragen alles Philo-
sophierens, nimlich der ontologischen Frage nach dem Sein und der ethischen
Frage nach dem Sollen. Plotins Philosophie ist das unausgesetzte Bemiihen, diese
Kluft tunlichst zu schlieBen.




	Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins

