
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 2

Artikel: Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins

Autor: Schwyzer, Hans-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins

Von Hans-Rudolf Schwyzer

Vorbemerkung. Der nachstehende Aufsatz ist ein völlig umgearbeiteter und mit
Belegstellen versehener Vortrag, den ich am 4. und 5. Mai 1942 in den Philosophischen
Gesellschaften Basel und Zürich gehalten hatte. Seither konnte ich noch zwei um das Verständnis
Plotins verdiente Publikationen benutzen, nämlich: A.H. Armstrong, The architecture of
the intelligible universe in the philosophy of Plotinus, Cambridge 1940, und: Franz Josef
Brecht, Plotin und das Grundproblem der griechischen Philosophie, Antike 18, 1942, 81. -
Plotin zitiere ich nach Enneaden, Büchern, Kapiteln und Zeilen der Ausgabe von Bréhier,
Paris 1924-38 und nach den Paragraphen der Übersetzung von Harder, Leipzig 1930-37.

Die Bezeichnung Neuplatonismus für die mit Plotin einsetzende philosophische
Richtung ist nicht antik. Jene Philosophen wollten nicht Neuplatoniker, sondern
einfach Platoniker sein. Denn sie erstrebten nichts anderes als in Piatons Geist

zu philosophieren, und zwar nicht etwa weiterzuphilosophieren, sondern lediglich
den Meister zu interpretieren. Plotin sagt das deutlich: xal elvai xovç Xoyovç
xovaôe jutj xaivovç, /urjôè vvv â/J.à nâÂai juèv eîofja&ai /ni] âvajc£7ixa/uéva>ç, tovç
ôè vvv Àoyovç è^ryyr/xàç êxeivcov yeyovévai /uccqxvqioiç moxœoafiévovç xàç ôoÇaç

xavxaç TiaXaiàç elvai xoTç avxov xov TTMxon'oç ygd/iyaaiv (V 1,8,10 § 47). Yon Platon

hat Plotin die wichtigsten Begriffe seiner Philosophie übernommen. Gleich
ihm unterscheidet er eine sinnliche und eine geistige Welt, einen xoo/ioç aloêr/-
xôç und einen xoo/ioç vorjxôç (Der Ausdruck xôa/ioç vorjxôç kommt zwar bei Piaton

nicht vor; doch spricht er im selben Sinne vom vorjxôç xônoç resp. 517b.) Auch
die Unterscheidung von vovç und ipvyr/ ist platonisch, obschon Plotin dem bei
Piaton nirgends festgelegten Begriff vovç einen genauen Platz zuweist, wie wir
noch sehen werden. Platonisch sind ferner die Schilderung des Glanzes der
geistigen Welt gegenüber der Hinfälligkeit der Sinnenwelt, und platonisch ist das

Aufzeigen des Weges zur Befreiung der Seele aus den Fesseln dieser Welt.
Für platonisch gibt Plotin schließlich auch seine berühmte Hypostasentrias aus,

die aus der Seele (yn>xy)> dem Geist (vovç) und dem Einen (ëv) besteht. Dies ging
freilich nicht ohne Gewaltsamkeit ab ; den Beweis für den platonischen Ursprung
dieser Dreiheit lieferte ihm seine Interpretation des rätselhaften platonischen
Dialoges Parmenides. Und zwar sind es die drei ersten Hypothesen im zweiten Teile
dieses Werkes, in denen Plotin seine drei obersten Hypostasen geschildert sieht.
In der ersten Hypothesis (Parm. 137c) werden die Folgerungen aus dem Satze el
ëv èoxiv gezogen, wobei der Ton völlig auf ëv liegt. Dem Einen werden dort
nacheinander die Vielheit, die Teile, die Ganzheit, die Grenzen, Gestalt, Ort, Ruhe,
Bewegung, Wechsel, Veränderung, Verschiedenheit und Identität mit anderen und
mit sich selbst und schließlich auch das Sein abgesprochen, so daß 141 e festgestellt



88 Hans-Rudolf Schwyzer

werden kann: ovôajuôjç äoa ëari ro ëv ...owö' äga ovrcug eariv toore êv elvai. -
Die zweite Hypothesis geht von dem leicht modifizierten Satze aus: êv ei eariv,
wobei jetzt der Ton auf eariv gesetzt ist (142b). Hier werden dem Einen alle
Prädikate zugesprochen, die ihm vorher genommen worden waren, und die Position

schließt mit dem Satze: ijv äoa ro er xal ëari xai eorai xai èyiyvexo xai
yiyvexai xai yevrjöerai xai emorrffir] ôi] eh] äv avrov xai ôoÇa xai aïaûrjoig
(155d). In dieser zweiten Hypothesis, dem seienden Eins, sieht nun Plotin seinen

xoajuog vor/rog, die Summe der Ideen, in der Geist, Denken, Sein, Leben zusammenfallen,

eine Welt, die Eines und zugleich Vieles, besser: die ein vielgestaltiges Eines
ist. Hier die wichtigsten Parallelstellen:

Plot.
VI 6, 13, 52 § 95 èv fièv yàq roi öv xai ev

7iok?.à äv eh]

II 2, 3, 20 § 15 o ôè vovg êarqxe xai
xiveïrat

VI 2, 10, 11 § 82 èneineo xai ro ev öv ov
juäXÄov ev rj TioXhi

VI 4-5 (Titel) neoi rov ro öv iv xai ravrov
öv äfia Tiavrayov elvai o).ov

VI 2, 22, 14 § 167 o H/Arcov eiç äneiod. <pt]cn
xaraxeo/iarî^eeriïai rrjv ovoiav

Plat. Parm.
144e ro öv êv noX?A eariv

145e ro êv âo' ovx âvdyxt] xai xiveïo&ai xai
èardvai;

145 a to êv äoa öv êv ré eari tiov xai ao/JA

144 c äqa oöv êv öv noXXayov äfia öXov eari;

144 e ro êv äoa avro xexeq/iario/xevov vnö
rrjç ovaiag no)JA re xai äneioa rö
nXrj&og èoriv

Weitere Stellen bei E.R. Dodds, The classical quarterly 22,1928,133, der zuerst
darauf hingewiesen hat, daß der plotinischen Hypostasentrias der platonische
Parmenides zugrunde liegt. - In der ersten Hypothesis dagegen findet Plotin sein
absolutes Eines, das jenseits des Denkens, jenseits des Lebens, jenseits des Seins

gelegen ist, von dem es weder Begriff noch Erkenntnis noch Wissen gibt; ja streng
genommen darf ihm nicht einmal die Bezeichnung «Eines» oder «Gutes» beigelegt
werden. Die wichtigsten Parallelstellen dafür sind:

Plot.
V 3, 14, 2 § 128 oôôè yvœaiv ovôè vôrjoiv

ëyofiev avrov
V 4, 1, 9 § 2 ov fièj ?Ayog ]ii]ôè êjiiarrjfo]

und V 5, 6, 12 § 40 ovôè ovo/na avrov
Âéyei und VI 7, 41, 37 § 323 ovre
Âoyog ovre aîaâf/aig ovre êniorr]]ii]

V 5, 10, 16 § 69 (ro êv) ov yào xiveïrai ovô'
êarqxev

VI 7, 38, 1 § 290 ëari ôè ovôè ro eariv

Plat. Parm.
142 a ovôè yiyvœaxerai

142 a ovô' äqa ovofia êanv avrw ovôè Àoyo;
ovôè rig èmorrjfir] ovôè aladrjatg

139b to êv ovre ëartjxev ovre xiveïrat

141e ovôafiûtg äqa ëari ro êv

Weitere Stellen bei Dodds ebd. 132. - Die obersten zwei Hypostasen findet
Plotin also zweifellos im «Parmenides». Doch übergeht er bei seiner Auslegung,
was sich seiner Deutung nicht fügt. Am Schluß der ersten Hypothesis (142a) fragt
nämlich der Gesprächsleiter: dvvarov ovv neqi ro êv ravra ovrcog e%eiv; und
wie der Mitunterredner antwortet ovxow êfioiye ôoxeï, fragt er ihn weiter (142b)



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 89

ßovXei ovv em trjv vTto&eaiv TidXiv e£ àgyrjç ejiaveA&w/uev; Das heißt deutlich : die

erste Hypothese wird verworfen, weil sie zu unmöglichen Ergebnissen geführt hat,
und soll nun durch eine neue Antwort ersetzt werden. Für Plotin aber gelten beide

Hypothesen nebeneinander. Die zweite hebt die erste keineswegs auf, sondern

meint etwas Neues, etwas von der ersten Hypothesis gänzlich Verschiedenes. Und
überdies enthält der platomsche Dialog für ihn keine Hypothesen, sondern Fakten.

Wenn Piatons Text schon bisher nicht ohne weiteres auf die ersten beiden Hypostasen

der plotinischen Trinität gedeutet werden konnte, so kann aus der nächsten

Hypothesis nur mit der größten Mühe Plotins dritte Hypostase, die Seele, herausgeholt

werden. In dieser Hypothesis (155e-157b) wird irgendwie zwischen dem
nichtseienden und dem seienden ev vermittelt. Sie setzt mit der Feststellung ein,
daß das ev einerseits sowohl Eines als auch Vieles ist und anderseits weder Eines

noch Vieles ist (I55e). Plotin greift hier nur die Worte ev xe ov xal noXXd heraus,
die nach seiner Meinung der Seele zukommen. Und zwar gibt es eine einzige (von
Dodds übersehene) Stelle, an der er ausdrücklich alle drei Hypostasen bei Piaton
wiederfindet. Nachdem er von den Einsichten des historischen Parmenides
gesprochen hatte, heißt es (V 1, 8, 23 § 49): ö ôè 7iagà ITXaroivi IlaQjueviôriç dxQtßea-

regov Aeywv ôiaigei àn àXXrjXcov ro Tigvnov ev, ô xvgubxeoov ev, xal ôevxegov ëv

noXXà Aéycov, xaX rgîxov êv xal noXXa. Daß er die ersten zwei Hypostasen so oft,
die dritte aber nur dieses einzige Mal aus dem «Parmenides» herleitet, liegt zweifellos

daran, daß die letzte Gleichung auf besonders tönernen Füßen steht.
Da Plotin nur Interpret Piatons sein will, ist er genötigt, seine Lehrstücke bei

Piaton zu finden oder sie in ihn hineinzudeuten. Wenn er sich also aufmacht, seine

Hypostasenlehre um jeden Preis bei Piaton zu finden, so hat sie in seinem System

jedenfalls die Bedeutung eines zentralen Lehrstückes. Diese Bedeutung wollen wir
nun betrachten und wechseln damit von der philosophiegeschichtlichen Frage
nach der Herkunft der Hypostasenlehre hinüber zu einem systematischen Problem.
Die Beantwortung dieses Problems macht darum etwelche Schwierigkeiten, weil
in Plotins Philosophie zwei gänzlich voneinander verschiedene Strebungen
miteinander verbunden sind, nämlich die Frage nach dem Aufbau der sinnlichen Welt
einerseits, anderseits aber das Problem, wie wir Menschen dieser sinnlichen Welt
entrinnen können. Diese zwiefache Sicht in Plotins Philosophie ist längst gesehen

worden. Eduard Zeller (die Philosophie der Griechen III 23, 473) unterscheidet eine

objektive und eine subjektive Grundlage der plotinischen Philosophie. Jene ist die

Unterscheidung der übersinnlichen und der Erscheinungswelt, diese die Sehnsucht
nach Einigung mit der Gottheit. Emile Bréhier, dem wir das klarste Buch über

Plotin verdanken (La philosophie de Plotin, Paris 1928) spricht (S. 23) vom
problème philosophique und vom problème religieux. Ich wähle im folgenden die

Ausdrücke «gegenständlich» und «aktual», die Paul Oskar Kristeller, ein Schüler
Ernst Hoffmanns, in seiner Schrift «Der Begriff der Seele in der Ethik des Plotin»

(Tübingen 1929, 5) eingeführt hat. «Gegenständlich» ist die eine Sicht, weil sie sich

mit dem im plotinischen Sinne Realen, nämlich mit den allen sinnlichen Dingen



90 Hans-Rudolf Schwvzer

innewohnenden geistigen Gehalten befaßt. «Aktual>> (ein Wort, das von 'actus'

ivegyeta abgeleitet ist) ist die andere Sicht, weil sich dabei im Bewußtsein eine

innere Steigerung, eine Aktualisierung, vollzieht. Diese doppelte Problematik

bringt es mit sich, daß alle Wesenheiten bei Plotin eine doppelte Meinung
bekommen. Dies gilt nun besonders für die Lehre von den drei Hypostasen, die ein
anderes Gesicht zeigen, wenn wir sie in gegenständlicher, ein anderes, wenn wir sie

in aktualer Beleuchtung betrachten. Im folgenden will ich die drei Hypostasen
zunächst im gegenständlichen Sinne beschreiben und nachher die aktuale Seite

ihres Wesens aufzeigen.
Die Seele ist im gegenständlichen Sinne das Organisationsprinzip des lebenden

Organismus. Sie belebt den Körper; sie ist die Ursache der Wahrnehmungen durch
die fünf Sinne. Jedes Lebewesen hat eine Seele; es gibt also nicht nur eine menschliche,

sondern auch eine Tier- und Pflanzenseele (IV 4, 18, 6 § 80). Doch auch die

Erde, die alle Lebewesen nährt, ist selbst ein Lebewesen (IV 4, 22, 16 § 101), und
das ganze Weltall ist als Lebewesen anzusprechen (IV 4, 32, 4 § 168). Es gibt also

entsprechend eine Erdseele und eine Weltseele ; wir haben es mit einem radikalen
Panpsychismus zu tun. Die Seele ist für jedes Wesen die Verbindung zur geistigen
Welt. Als niedrigste der drei Hypostasen vermittelt sie der sinnlichen Welt die
Herrlichkeiten der geistigen Welt, ohne sich aber völlig in die Sinnenwelt zu
verlieren. Sie bleibt vielmehr unkörperlich, obschon sie in die Körperwelt hinabsteigt.
Denn nur so ist es verständlich, daß sie jederzeit ganz in jedem Körperteil sein

kann, wodurch wir einzig zu einer befriedigenden Theorie der Wahrnehmung,
d. h. der sinnlichen Gegenstandsauffassung kommen können (IV 7, 6, 1 §29). Die
Seele ist zugleich das letzte Prinzip der geistigen und das oberste Prinzip in der
sinnlichen Welt. Sie befindet sich sozusagen auf der Grenzscheide der beiden
Welten, oder, wie Plotin sagt, sie ist ein Amphibium, ein beiden Welten verhaftetes

Wesen (IV 8, 4, 31 §24). Dabei ist die geistige Welt, als vom Einen herrührend,
eine geschlossene Einheit. Die sinnliche Welt, als ihr Abbild, ist in die Vielheit
verzettelt. Wenn die Seele von der geistigen Welt herabsteigt, muß sie die
Zerstreuung in die Vielheit mitmachen. Sie ist also zugleich teillos und teilbar (IV 1,

19 §4). Innerhalb der sinnlichen Welt stehen die einzelnen Teile miteinander in
zahlreichen Beziehungen. Wie die Glieder jedes einzelnen Organismus in mannigfachen

Wechselwirkungen zueinander stehen, so gilt das auch für den beseelten

Organismus, der die ganze Welt darstellt. So wie beim einzelnen Organismus die
Ursache der Einheitlichkeit - heute würden wir sagen: der Ganzheitlichkeit - die
Seele ist, so ist es beim Weltall-Organismus die Weltseele. Die Einwirkungen der
einzelnen Teile der Welt aufeinander - Einwirkungen, die von der Ortsbewegung
über das Wahrgenommen- und Erkanntwerden bis zu den magischen Wirkungen
reichen -, alle diese sind aber nicht etwa dadurch zu erklären, daß die Einzelseelen
Teile der Weltseele wären, sondern vielmehr in der innern Verwandtschaft aller
Seelen untereinander. Die Welt hat dank der Seele eine innere ovfiné&eia, ein Mit-
einanderfühlen aller ihrer Teile (IV 4, 32, 13 §170).



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 91

Über der Seele steht der Geist, der nichts anderes ist als die Wissenschaft der
sinnlichen Welt. Der Geist ist identisch mit dem Seienden. Plotin beruft sich dafür
auf Parmenides fr. 3 ro yào avro voéiv earl re xal elvai (V 1, 8, 17 §48). vovç,

voiftd, öv, ovoia fallen zusammen (II 6,1, 1 § 1 ; V 4, 2, 45 § 16). Bei Piaton ist die

Gleichung vovç ovaia nicht zu finden, doch läßt sie sich ohne Schwierigkeiten
aus resp. 507b herauslesen. Da das wahrhaft Seiende die Ideen sind, ist der vovç
auch mit der Summe der Ideen identisch (I 6, 9, 34 § 44 ; V 8, 5, 24 § 38). Die Summe
der Ideen aber bildet die geistige Welt, die das ewig seiende Vorbild der
ewigwerdenden Sinnenwelt ist (V 9, 10, 1 § 37 ; VI 7, 12, 2 § 99). Da die geistige Welt
mit dem Sein völlig zusammenfällt, gibt es außerhalb von ihr nichts, dem man das

Prädikat «es ist» im eigentlichen Sinne beilegen könnte. Die geistige Welt oder
der Geist ist folglich alles. Er allein hat Vollkommenheit, Schönheit, erfülltes
Leben und Seligkeit (VI 6, 18, 12 § 141). Freilich involviert die Tätigkeit Denken
eine Zweiheit von Denkendem und Gedachtem oder sogar eine Vielheit, insofern
es eine Unzahl Denkobjekte gibt. Aber diese Zweiheit bzw. Vielheit ist doch eine

Einheit; denn Denksubjekt und Denkobjekt fallen zusammen. Indem der Geist
die Ideen oder vorfta denkt, denkt er sich selbst (V 3, 5, 43 § 43). Die vorjTa können
nicht außer ihm sein, denn sonst könnte es geschehen, daß der Geist bald denkt,
bald nicht denkt. Einen geistlosen Geist aber kann es nicht geben (II 9, 1, 50 § 12 ;

VI 7, 9, 28 § 75). Der Geist muß immer Geist sein; er kann sich nicht wandeln;
denn jede Änderung müßte ihn in das Nichtseiende führen. Er ist daher
unwandelbar, ja die Ewigkeit selbst (III 7, 2, 9 § 7). Zeit gibt es bei ihm nicht
(VI 5, 11, 14 § 70) ; denn ein Früher oder Später verträgt sich nicht mit seiner
Unwandelbarkeit. Auch ist er an keinem Ort (VI 4, 3, 23 § 27); er ist vielmehr überall
und nirgends. Seine Existenz kann man nicht beweisen; denn er trägt seinen

Grund in sich: er ist aus sich selbst evident. Sein und Warum-Sein fällt bei ihm

zusammen (VI 7, 2, 45 § 25).
Da der Geist aber keine schlechthinnige Einheit, sondern Eines und zugleich

Vieles ist, muß er auf eine absolute Einheit zurückgeführt werden, die für den

Geist Ursache, Quell, Ursprung, Seinsgrund ist. Dieser Urgrund kann nicht seiend

sein ; denn alles Seiende fällt ja ausnahmslos mit dem Geist zusammen. Er ist also

ein Nichtseiendes, freilich nicht wie die Dinge der Sinnenwelt, die noch einen

Schein von Sein besitzen, und auch nicht so wie die Materie, die das schlechthin
Nichtseiende ist. Vielmehr ist dieser Urgrund ein Überseiendes. Und da das Sein

gänzlich mit dem Denken zusammenfällt, ist dieser Urgrund weder Denken noch

denkbar, sondern jenseits des Denkens belegen (V 6, 6, 30 § 27). Und da der Geist
das einzig Lebende ist, ist der Urgrund auch jenseits des Lebens (III 8,10, 30 § 75).
Die Vollkommenheit des Geistes läßt die Unergründlichkeit und Unermeßlichkeit
jener unfaßbaren Gottheit, eben des Einen, nur erahnen. Aussagen können wir
nichts von ihm, nicht einmal, daß es das Eine ist (V 5, 6, 34 § 45). Es kann höchstens

gesagt werden, was es alles nicht ist: über das Eine ist nur eine negative
Theologie möglich.



92 Hans-Rudolf Schwyzer

Die Annahme dieses auch den transzendenten Geist noch transzendierenden

unsagbaren Wesens wird von Plotin nirgends schlüssig als notwendig erhärtet.
Höchstens kann man sagen, er gelange dazu von dem Satze aus: «alles Ursprüngliche

ist einfach», der für ihn axiomatischen Charakter hat. Und Zusätze zu diesem

Einfachen bedeuten in jedem Falle eine Wertminderung (III 8, 11, 11 § 78). Das

Allerursprünglichste muß daher das denkbar Einfachste sein, oder besser so

einfach, daß es auch nicht mehr gedacht werden kann. Es ist an dieser Stelle darauf
hinzuweisen, daß Plotin die Schwierigkeit nicht darin sieht, die Existenz der

Ideenwelt zu beweisen, sondern das Problem stellte sich für ihn vielmehr, wie
schon für Piaton, umgekehrt : wie erkläre und rechtfertige ich die Sinnenwelt vor
dem Denken: owÇeiv rà (patvojueva. Entsprechend handelte es sich für ihn nicht
darum, die Notwendigkeit des überseienden Einen für den Geist und die Welt der
Ideen evident zu machen, sondern die Frage stellte sich umgekehrt: wie kam es,

daß das Eine nicht für sich blieb Diese Frage dürfte man mit Fug die quaestio
vexata der plotinischen Philosophie nennen. Das Eine hatte nämlich die Dinge
nach ihm nicht erschaffen, jedenfalls nicht so, daß es von seiner unermeßlichen

Kraft das Geringste eingebüßt hätte. Die Dinge nach dem Einen entstanden
vielmehr, ohne daß es irgend etwas dazu tat (V 5, 12, 40 § 83). Anderseits war seine

Kraft so gewaltig (II 9, 8, 26 § 69), daß einfach etwas als Ausstrahlung oder
Abglanz dieser Kraft entstehen mußte. Diesen zeugungslosen Zeugungsprozeß
versucht Plotin in zahlreichen Bildern aufzuhellen. Da dabei das Bild von der
unausgesetzt strömenden Quelle vorkommt (III 8, 10, 5 § 70), hat man seine Philosophie
ein Emanationssystem genannt. Doch darf das Bild keineswegs im eigentlichen
Verstände genommen werden. Wesentlich ist nämlich dabei, daß die Quelle sich

nie mindert. Das Bild trifft nur insofern zu, als das fließende Wasser ohne die

Quelle versiegen müßte; der Bach verliert also den Zusammenhang mit seinem

Ursprung nie. Insofern aber die Quelle Wasser sprudeln läßt oder gar sich von
irgendwoher regeneriert, wäre das Bild falsch. In ähnlicher Weise wird das Eine
mit einer wohlriechenden Essenz verglichen (V 1, 6, 35 § 35). Die Dinge nach ihm
sind wie der Duft, der unausgesetzt aus der Essenz strömt. Doch dürfte die Essenz

dabei nicht die geringste Minderung erfahren. Oder Plotin sagt: das Eine wirkt so,
wie das Feuer Wärme oder der Schnee Kälte verbreitet, ohne daß das Feuer an
Wärme, der Schnee an Kälte irgend etwas verlöre (ebenda). Ein häufig herangezogener

Vergleich ist der vom Mittelpunkt eines Kreises einerseits, von den Radien
und der Peripherie anderseits (17, 1, 24 § 6; VI 8, 18, 8ff. § 160-64). Radien und

Peripherie sind ohne den Mittelpunkt nicht denkbar; sie verdanken ihm ihr Wesen

und ihre Existenz; der Mittelpunkt dagegen ist völlig selbstgenugsam; er bedarf,
um Punkt zu sein, weder der Radien noch der Peripherie. Es ist für ihn völlig
gleichgültig, wie lange die Radien sind, die von ihm ausgehen, oder ob überhaupt
welche von ihm ausgehen. Ein schönes Bild ist auch das vom Lebenslauf: jeder
spätere Abschnitt eines Lebens setzt den früheren voraus, der frühere jedoch nicht
den späteren. Es ist ja unsicher, ob der spätere überhaupt gelebt wird. Ebenso



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 93

setzt jede untere Hypostase jede obere voraus, die erste und oberste Hypostase
aber bedarf in keiner Weise der unteren (Y 2, 2, 27 § 12). Noch treffender ist der

Vergleich des Einen mit einem gelehrten Manne, der Schülern seine Kenntnisse
vermittelt, ohne daß die Kenntnisse in ihm die geringste Einbuße erlitten : er hat
die genau gleichen Kenntnisse auch nachher; die Schüler aber haben sie nach

Maßgabe ihrer Aufnahmefähigkeit. Das häufigste und zugleich adäquateste Bild
aber ist das von der Sonne und dem nach Plotins Theorie unkörperlichen Lichte
(IV 3, 17, 12 § 90; V 3, 12, 40 § 115). Das Sonnenlicht wird nämlich nicht von der
Sonne hervorgebracht, sondern entsteht nur als Abglanz um sie herum, ohne daß
die Sonne das Geringste von ihrer Kraft einbüßte, ohne daß sie sich überhaupt
irgendwie mit der Entstehung dieses Strahlenkranzes befaßt hätte oder noch
befaßte. Trotzdem aber verdankt das Licht der Sonne seine Entstehung, dieses Licht,
das seinerseits die ganze Welt erleuchtet. Ebenso entsteht aus dem Einen der
Geist, und dieser wiederum ist Vater der Seele, wobei die oberen Stufen sich um
die nachfolgenden nicht sorgen.

Wir haben bis hieher die drei Hypostasen im gegenständlichen Sinne betrachtet
und dabei feststellen können, daß sie scharf voneinander geschieden sind. Der
Hervorgang der untern Hypostasen aus den obern ist kein zeitliches Geschehen,
sondern wird nur zur Verdeutlichung unter dem Bilde eines zeitlichen
Nacheinander gefaßt. In Wahrheit bleiben die Hypostasen zeitlos und unwandelbar.
Die Welt ist so, wie sie ist, nach ewiger Notwendigkeit und ist ewig gleich. Die

vom Einen abhängigen Stufen haben um so weniger Intensität, je weiter sie von
ihm entfernt sind, aber sie bleiben positive Werte. Die ganze Welt ist von sïôt]

zusammengehalten, und selbst die letzte aller Wesenheiten, die Materie, die bloßer
Schein und so gut wie ein Nichts ist, ist ein letztes elôoç und versucht, wenn auch

vergeblich, der obern Wesenheiten habhaft zu werden (V 8, 7, 22 § 45). Plotins
Welt ist daher monistisch und statisch; aber nur in der gegenständlichen Sicht.

Um zur aktualen Seite unseres Problems überzugehen, wollen wir zunächst eine

weitere für Plotin äußerst bedeutsame Stelle aus dem platonischen Parmenides
betrachten Diese Stelle steht im ersten Teil des Dialoges 131a ff. Es wird dort
über die Frage der fj,erâXrjy)iç der Sinnendinge an den Ideen diskutiert. Parmenides

gibt Sokrateszu bedenken, daß die /nerdXrjxpiç nur möglich ist, wenn entweder
die Sinnendinge die Idee als Ganzes aufnehmen oder dann einen Teil von ihr. Daß
die Teilbarkeit der Idee ausgeschlossen ist, weist Parmenides an der Idee der
Größe nach. Es ist ein Unding, anzunehmen, daß ein großer Gegenstand groß sei,

weil ein Teil der Größe zu ihm kommt, der seinerseits kleiner ist als die ganze
Größe. So bleibt nur die erste Möglichkeit, daß nämlich die Sinnendinge die Ideen
als Ganzes aufnehmen. Aber dann müßte die einzelne Idee überall zugleich eine

sein. Sokrates will diese Möglichkeit retten und bringt den Vergleich vom Tag, der,
obzwar er einer und derselbe ist, doch vielerorts zugleich ist. So haben die Athener
und die Spartaner denselben Tag, und zwar müssen sie sich nicht in ihn teilen,
sondern beide haben ihn ganz. Parmenides findet Sokrates' Vergleich hübsch, aber



94 Hans-Rudolf Schwyzer

doch nicht stichhaltig und überzeugt ihn mit einem andern Beispiel, daß auch diese

Möglichkeit die /uerdhjipig nicht zu erklären vermag. Genau diesen Vorschlag des

Sokrates eignet sich nun Plotin an. Daß eine und dieselbe Sache zugleich überall
sei, ist für ihn ein wesentliches Problem, dem er eine besondere Schrift gewidmet
hat, nämlich VI 4-5 tieql tov to öv ev y.ai ravrov Öv a/tia navrayjorv slvai öXov.

Durch mannigfache Vergleiche sucht er dort, die paradoxe Möglichkeit der

Allgegenwart einer gleichen Sache glaublich erscheinen zu lassen. Wenn ich mit der
Hand eine viele Ellen lange Stange hebe, so genügt es, die Stange an irgend einer
Stelle anzufassen. Meine Hand verteilt sich nicht auf die ganze Stange ; die Kraft,
mit der ich die Stange hebe, erscheint aber in jedem Teil der Stange, und wenn ich

am Ende der Stange noch ein Stück ansetze, wirkt sie auch auf dieses Stück. Die
Hand bleibt an einem Ort, und trotzdem bekommt jedes Stück der Stange meine

Hand in gleicher Weise und ganz zu spüren (VI 4, 7. 10 § 50). Oder wenn ich Wein
aus einem großen Gefäß in verschiedene Krüge gieße, bleibt der Wein zwTar nicht
quantitativ, aber qualitativ in jedem Kruge ganz (IV 3, 2, 48 § 14). Das adäquateste

Bild ist wohl das von dem Ton gewordenen Wort, das überall als Ganzes

wahrnehmbar ist (VI 4, 12, 14 § 92). Wenn jemand eine Rede hält, teilen sich die

einzelnen Wörter nicht unter die Anzahl der Zuhörer auf, sondern jeder Zuhörer
hört jedes Wort als ganzes. Den besten Vergleich gäbe heute der Rundfunk ab;
wir können dort die kaum meßbare Zeit der Übertragung außer acht lassen; dann
kann tatsächlich ein und dasselbe Wort gleichzeitig auf dem ganzen Erdball als

Ganzes gehört werden. Als vornehmsten Vergleich zieht Plotin den Götterglauben
heran (VI 5, 4, 1 § 21). Alle Menschen, die an Götter glauben, haben bewußt oder

unbewußt den Begriff der Allgegenwart der Götter. Und natürlich ist dabei z. B.
Zeus dort, wo er erscheint, ein ganzer ; die Epiphanie kann aber gleichzeitig überall
statthaben.

In der Schrift IV 9 tieqI tov eI Tiäaai ai ywyai [.da wendet Plotin diesen Satz

auf die Seelen an: alle Seelen sind letzten Endes eine. Das ist natürlich nicht
möglich, wenn die Seelen auf die Körper verteilt und damit ihnen verhaftet sind.

Aber das Verteiltsein auf die Körper und das Geteiltsein durch die Körper ist
etwas Nachträgliches. Im eigentlichen Sinne bleibt die Seele unteilbar. So

interpretiert Plotin (z. B. IV 2, 1,71 § 10) die Stelle aus dem platonischen Timaios 35a

(es ist dies die von ihm am häufigsten herangezogene Piatonstelle), wo von der

Bildung der Weltseele durch Gott die Rede ist. Weil nun die Unteilbarkeit nicht

nur für die Einzelseele, sondern für die Seele überhaupt gilt, müssen alle Seelen

eine sein. Mit dieser Identität aller Seelen gewinnt Plotin nicht bloß eine Erklärung
für die schon erwähnte ovfXTcâdEia, sondern er erfaßt damit auch das Wesen des

Menschen an sich. Daß der Mensch nicht mit dem Leibe gleichzusetzen ist, gilt
Plotin als ausgemacht. Der sinnliche Mensch freilich ist aus Leib und Seele

zusammengesetzt; aber hinter ihm erscheint der geistige Mensch, das wahre Selbst,
das andere Ich. Heute sind diese Ausdrücke abgegriffene Scheidemünze, damals
aber waren es noch neugeprägte Stücke (I 4, 15, 13 § 109; V 3, 4, 11 § 29). Der



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 95

sinnliche Mensch hat die Aufgabe, sich zum geistigen Menschen zu erheben. Das

geschieht dadurch, daß er seine Seele von den Schlacken des Leibes reinigt, mit
einem Ausdruck der modernen Chemie: er muß versuchen, die Seele «rein
darzustellen». Dies ist darum möglich, weil die Seele wesensmäßig in die obere Welt
gehört. Vom Geist unterscheidet sie sich nur dadurch, daß sie sich in der Fürsorge
für den Leib zu weit nach unten gewagt hat. Die Leibeswelt hat sie erfaßt und
damit verunreinigt und verzettelt. Das völlige Verfallen an die Leibeswelt ist ihr
Tod (I 8, 13, 21 § 89), das Besinnen auf sich selbst läßt sie wiederauferstehen. Zu
einem gänzlichen Eingehen in die Leibeswelt wird es aber nicht kommen. Das

Vernünftige an ihr bleibt immer oben (II 9, 2, 9 § 17); lediglich das Muthafte und
besonders das Begehrende an ihr läßt sich verführen. Wenn wir uns nun fragen,
wo denn die reine Seele ist, so müssen wir antworten: in der geistigen Welt, wo die
Ideen sind, wo der Geist ist, und wo alle «Geiste» einer sind; denn nicht bloß sind
alle Seelen eine einzige Seele, sondern auch die vielen Geiste sind einer (VI 4, 4, 1

§ 31, wo Plotin den auch im Griechischen ungewöhnlichen Plural von vovç
verwendet). Darüber hinaus besteht aber auch kein Unterschied mehr zwischen Seele

und Geist. Wenn die Seele ihren Reinigungsprozeß vollendet hat, ist die Grenze

zwischen den beiden Hypostasen verschwunden: vovç yevojLievoç avrrj (rj ffvyj])
fîewQEÎ oïov voco&elaa (VI 7, 35, 4 § 268; vgl. VI 8, 5, 35 § 43). Jeder von uns ist
dann eine geistige Welt (xcu èofiev exaoroç xoofioç vorjxôç III 4, 3, 23 § 13).

Für den Menschen ist die Seele zugleich Träger der Erkenntnis. Die Ideen und
der Geist können vom Menschen nur darum erkannt werden, weil die Seele letztlich

mit dieser Hypostase identisch ist. Hier erhebt sich die Frage, ob die Seele

denn nicht auch das hinter dem Geiste, hinter dem Seienden Belegene erkennen
könne. Nun, eigentliche Erkenntnis gibt es von dem schlechthin unsagbaren Einen
nicht. Aber irgend eine Art Wissen um eine solche Wesenheit ist uns doch gegeben.
Und das läßt sich nicht anders begreifen, als daß wir zuallerletzt mit dem Einen
identisch sind (VI 7, 35, 44 § 277). Hier haben wir die berühmte Mystik Plotins,
eine Mystik, die nichts mit Ekstase, Uberschwang, Verzückung zutun hat, sondern
die rational gewonnen ist. Freilich endigt der rationale Weg beim Geist; denn in
ihm wird die Stufe des Denkens überschritten. Das Eingehen der Seele ins Eine
ist daher kein rationaler Vorgang, aber auch kein irrationaler im Sinne von
unvernünftig, sondern ein überrationales Geschehen. Der Weg, wie wir zum Einen
gelangen können, wird nach dem Vorgange Piatons im Symposion 210a ff.
geschildert (I 6, 8, Iff. § 37): der Mensch soll von dem Schönen ausgehen, wie es in
der Leibeswelt auftritt. Er soll dann die Schönheit in den Beschäftigungen, Taten,
Handlungen erkennen lernen und einsehen, daß das Schöne hier schon reiner
erscheint. Doch selbst hier soll er von allen Zufälligkeiten abstrahieren; dann wird
er das Schöne an sich erfassen und zugleich die Schönheit der Geisteswelt
entdecken und erkennen, woher er selbst stammt. Lächerlich wird ihm dann die
Schönheit in der Sinnenwelt vorkommen (VI 6, 18, 34 § 145). Hat er sich aber mit
dem Anblick der Geisteswelt ersättigt, dann soll er nach dem Schöpfer dieser herr-



96 Hans-Rudolf Schwyzer

lichen Welt fragen (V 8, 1, 3 § 1). So wird er zu dem Einen gelangen, das er zwar
im Denken nicht mehr erfassen kann. Vielmehr muß er auch alles Geistige wegtun
(V 5, 6, 20 § 42) ; denn bei dem Einen gibt es höchstens eine Art Berührung, eine

Art Schau, ein Sich-Auf lösen in ihm. Und der Weg, der dazu führt, ist völlige
Abstraktion (V 3, 17, 37 § 162). Und wo muß man das Eine suchen Nicht draußen

irgendwo, denn Es ist ja nirgends, sondern in sich muß man Es suchen. Vielmehr:
man muß Es nicht suchen, man muß Es haben. Doch ist auch das nicht ganz richtig
gesagt; denn du hast Es nicht, Es hat vielmehr dich, und Es hat dich auch wieder
nicht ; denn Es bedarf deiner nicht, sondern du bedarfst Seiner. Solange wir aber
Seiner bedürfen, sind wir noch nicht bei Ihm. Wir müssen die innere Steigerung
unseres Bewußtseins so weit treiben, daß es nicht nur mit dem Selbstbewußtsein
des Geistes zusammenfällt, sondern darüber hinaus müssen wir jeglichen Rest von
Selbstbewußtsein abtun. Nur so ist die völlige Einswerdung möglich. Die Seele ist
also in aktualer Sicht die große Reisende in der Welt: sie ist immer gerade die

Stufe, auf der sie angelangt ist (V 2, 2, 3 § 7) : Auf der Stufe der Pflanze ist sie

unbewußtes dumpfes Vegetieren; auf der Stufe des Tieres ist sie Wahrnehmung ohne

Überlegung; auf der Stufe des Menschen insgemein ist sie Räsonnieren; auf der

Stufe des durch Philosophie geläuterten Menschen ist sie Denken, freilich ein

Denken, das sich bald auf dies, bald auf jenes richtet, ein Denken, das durch das

Hintereinander des Denkprozesses charakterisiert ist. Auf der Stufe des Geistes

ist sie Geist, reines Denken, Sich-selbst-Denken. Auf der Stufe des Einen schließlich

ist die Seele vom Einen nicht einmal durch bloße Andersheit unterschieden.
Die Seele durchpulst also nicht bloß die gesamte sinnliche Welt bis in alle
Verästelungen hinein, sie steigt auch durch die geistige Welt hindurch bis zur höchsten
Wesenheit empor. Aufstieg und Abstieg sind ihre Schicksale. Dies macht das Leben
der Seele aus, dem gegenüber alles andere gleichgültig ist. Die innere Steigerung
des Bewußtseins führt also die Seele zur völligen Selbstaufgabe. Wenn sie ihr Ziel
erreicht hat, ist nicht bloß die Grenze zwischen ihr und dem Geiste verschwunden,
sondern auch die zwischen ihr und dem Einen. Ziel des aktualen Prozesses ist das

Ausgelöschtsein der untern Hypostasen im Einen.
Hier stellt sich nun die Frage von neuem, wieso der Geist aus dem Einen

überhaupt entstanden ist. Auf die zahlreichen Vergleiche, die dieses Wunder begreiflich
machen sollen, wurde oben S. 92 hingewiesen. Hier will ich lediglich nochmals auf
den Lichtvergleich zurückkommen. Das Licht verdankt der Sonne seine

Entstehung, ohne daß die Sonne etwas dazu getan hätte. Da das Licht aber nie von
seiner Lichtquelle getrennt werden kann, bleibt es in gewissem Sinne die Lichtquelle

selbst. Ebenso bleibt auch der Geist in gewissem Sinne das Eine. Bevor er
dachte, schaute er bloß, und zwar nicht auf geistige Weise, sondern emßoÄfj nvi
xal Tiagaôoxfj (VI 7, 35, 21 § 272). Er verhielt sich dem Einen gegenüber wie eine

oxpiç ovjto) iôovaa (V 3,11, 5 § 99); er war ë<peoiç juôvov xal àrvnonoç oipiç (ebd. 12

§ 100). Ja, der vovç sieht das Eine rai êavrov ßrj vcö (V 5, 8, 24 § 56). Der Geist,
der in gegenständlicher Sicht die Summe der Ideen, Substanz, Leben und erste



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 97

Wirksamkeit war, wird also in aktualer Sicht zu einem schwer bestimmbaren
Verhalten, zu einem bloßen Drange dem Einen gegenüber, und diese kaum bewußte
Schau geht vor sich mit dem, was an ihm Nicht-Geist ist. Nicht nur die Seele,

sondern auch der Geist ist damit im Einen ausgelöscht.
Und das Eine selbst Hier ist es am schwierigsten, einen Unterschied zwischen

der gegenständlichen und aktualen Sicht herauszuarbeiten. In der gegenständlichen

Sicht erschien es als ein yajQicrcév, als ein von allem Übrigen völlig
Abgetrenntes, über das nur negative Aussagen möglich sind. Aktual ist es das Schaunis
des Geistes und die Urheimat der Seele, und dadurch, daß das Eine Geist und
Seele in sich aufnehmen kann, ist es nicht bloß Eines, sondern Alles (V 2,1, 1 § 1).
So daß man in der Tat das Eine in gegenständlicher Sicht eher als negativ, in der
aktualen eher als positiv bezeichnen kann. (Armstrong unterscheidet in seinem

eingangs zitierten Werk zwischen dem 'One negative' und dem 'One positive'.)
Und wenn die bereits herangezogenen Vergleiche die Entstehung der untern Hypostasen

aus dem allereinsamsten, allerselbstgenügsamsten und allerunbediirftigsten
Wesen, eben aus dem Einen verständlich machen sollen, so zeigen diese Vergleiche
umgekehrt, daß zum Einen das Andere eben doch auch gehört. Eine Quelle bleibt
zwar eine Quelle, ob der Bach nach kurzer Strecke versiege oder bis an ein feines
Meer eile; ein Mittelpunkt bleibt zwar ein Mittelpunkt, ob nun die Radien kurz
oder lang seien. Aber damit die Quelle Quelle sei, muß etwas aus ihr herausfließen ;

damit ein Punkt Mittelpunkt sei, muß ein Kreis um ihn herum gezogen sein. Das
Eine ist also zwar durchaus unbedürftig, aber zu seiner Vollkommenheit sind die

andern Dinge irgendwie doch auch nötig. Vielmehr : sie sind dann eben nicht mehr
die andern Dinge, sondern sie sind das Eine selbst. Und das Eine ist ebensogut
es selbst wie alle Dinge. Jede höhere Stufe in Plotins System ist die Möglichkeit
zu der je niedereren Stufe; umgekehrt aber wird die Verwirklichung der je niedereren

Stufe auf der je höheren dadurch erreicht, daß jene mit dieser identisch wird.
Oder mit moderner Terminologie ausgedrückt : Das Eine ist gegenüber dem Geiste

transzendent, dieser gegenüber der Seele, die Seele gegenüber der sinnlichen Welt;
aber gleichzeitig ist die sinnliche Welt immanent in der Seele, diese im Geiste und
der Geist im Einen. Immanenz bedeutet hier: Geborgenheit der niedereren Stufen
in den höheren. Die ganze Welt vom Geist herab bis zur Materie ist irgendwie
einsartig, und das Eines-Sein macht den substanziellen Gehalt der Welt aus. Die Vielheit

und Unterschiedlichkeit dagegen rührt daher, daß nicht alle Dinge im selben

Grade Eines sind : die mehr oder minder große Fähigkeit, das Eine aufzunehmen,
ist der Grund für die Differenzierung. Bildlich gesprochen: der Schall aus einer

Tonquelle kommt an alle Ohren in gleicher Weise; der Gehörsinn ist jedoch nicht
überall gleich entwickelt. Oder mit dem schon verwendeten Vergleich: die Äther-
wellen aus dem Radiosender treffen wohl überall ein; wenn aber das Empfangsgerät

nicht auf die richtige Wellenlänge eingestellt ist, vernimmt es nichts davon,
und auch bei richtiger Einstellung gibt der eine Empfänger die Sendung klarer
wieder, der andere nur mit Störungen. Der Sender ist daran völlig unschuldig.



98 Hans-Rudolf Schwyzer

Umgekehrt gehört freilich zu seinem Sender-Sein das Vorhandensein von
Empfängern, sonst wäre es nur eine zwecklose Vergeudimg seiner Sendekraft. Das Eine
durfte nicht allein existieren; die gesamte geistige und sinnliche Welt entstand
notwendigerweise, war vielmehr schon immer im Einen. Oder mit Plotins eigenen
Worten: xai yàq ëv êari xai äneiqov av xai navra ô/uov xal ëxaarov eyei ôiaxe-

xqt/iévov xai av av Ôiaxoidèv yjoqiç ncôç yàq äv xal äneiqov; f) ovroj yéyoïro,
on ô/uov navra ëyei, näaav Çcofjv xai näaav yvyr/v xai vovv ânavra. ëxaarov Ôè

avrcöv av néqaoïv âcpcvqiarar ôià rovro aî> xai ëv (VI 4, 14, 3 § 106). Fast
beschwörend klingen einige Stellen, an denen Plotin zögernd zugibt, daß das Eine
nicht allein bleiben konnte: ncôç ovv ro rekeidrarov xai ro nqcörov àyaïïov êv

avrcö orairI cöaneq cpdovfjoav eavrov rj âôvvarfjaav, rj ndvrcov ôvva/uiç; ncôç ô'âv

en âoyi] err/; ôeï ôr'j ri xai cm avrov yevéodai (V 4, 1, 34 § 7 in Anlehnung an
den Gedanken aus Plat. Tim. 29e, daß sich die Güte des Weltenschöpfers nicht
mit Neid vertrage). Vgl. auch : r(ç yàq äv earr/oe Ôvva/uiv fiéveiv re xai nQoiévai

ôvva/uévr/v; (VI 7, 8, 13 § 64) und ähnlich: örav ôè Ôwdjueiç jurj juerQrjdeloai fit]
ex row ovroyv moiv âvrjgrj/uévai, ncoç oldv re eîvai fiév, jurjôèv ôè avrdw fieraXa/x-
ßdveiv; (II 9, 3, 5 § 21). Auf dieses kaum zugestandene Angewiesensein des Einen
auf die untern Stufen hat besonders August Faust in seinem für das Plotin
Verständnis so bedeutsamen Werke «Der Möglichkeitsgedanke» (Heidelberg 1931-32,
Band I 378ff., besonders 385, 1) aufmerksam gemacht. Am stärksten betont die

Schrift IV 8 die Notwendigkeit der spätem Stufen bis herab zur Sinnenwelt : elneq

ovv ôeï fir) êv /udvov ëlvai — èxéxqvnro yào âv navra fioorprjv êv èxeivco avx ëyovra
ovÔ' äv vnfjQyé ri rtov ovtojv oravroç êv avrco èxeivov ovô' âv ro nhrj&oç r)v äv rcöv

övrcov ravrarv rcöv àno rov évoç yevvrf&évrcov jurj rœv fier' avrà rtjv nQooôov fax-

ßdvrcov (c. 6, 1 § 31). Die unlösbare Verbundenheit nicht bloß der Hypostasen
untereinander, sondern auch der sinnlichen mit der geistigen Welt wird nirgends
so betont wie in dieser Schrift: ôeïÇiç ovv rcöv dqiarcov êv vor/roïç ro êv aloêrjrco
xdXXiarov rrjç re ôvvdfiecoç rfjç re âyaêdrr/roç avrcöv, xai avvéyerai navra eîç del ra
re vorjtcôç ra re aloûrjrcôç avra, rà fièv naq avrcöv övra, rà ôè fieroyfj ravrcov ro
elvai elç âei Xaßovra, fiifiovfieva rrjv vorprjv xa&' ôaov ôvvarai cpvaiv (c. 6, 23 § 35).

Zusammenfassend kann über die aktuale Sicht gesagt werden, daß die
Grenzscheiden zwischen den Hypostasen niedergerissen sind, so daß die je untere in der

je oberen aufgehen, umgekehrt aber auch die je obere die je untere wieder
ausstrahlen kann. Die Welt ist nicht so, wie sie sein sollte. Zwar wird auch jetzt keine

Änderung in der Zeit für möglich gehalten, aber trotzdem ein sich nicht zeitlich
abspielender Wandel der untern Hypostasen in die oberen angenommen. Der
platonische Eros, das Sehnen nach der Welt der Ideen, ist hier gesteigert zu einer
Sehnsucht nach mystischer Einigung mit dem Einen und Guten. Und diese

Einigung ist zugleich das ethische Ziel des Menschen ; ethische Fragestellungen gibt es

nur in der aktualen Sicht. Umgekehrt sind aber die untern Hypostasen immer
wieder bestrebt, ein Eigenleben zu führen, und die Seele läßt sich gar durch zu
weit getriebene Fürsorge in die Sinnenweit herabziehen. Während ihre Verbindung



Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins 99

mit dem Leibe in gegenständlicher Sicht eine bloße Feststellung ist, ist sie in ak-
tualer Sicht ein Ärgernis. Die Seele befleckt sich in der Körperwelt mit der Materie,
die nicht mehr auf der positiven Seite der Werte steht, sondern als pr) öv (III 6, 7,

11 § 50), OT£Qr)oiq (Privation II 4, 14, 24 § 57) und Prinzip des Bösen (I 8, 10,

13 § 77) verlästert wird, und dies, obgleich auch sie für die Vollkommenheit des

Einen nicht völlig bedeutungslos ist (IV 8, 6, 18 § 24), und obgleich auch sie noch

vom Einen trotz ihrem Nichtsein erleuchtet wird (II 9, 3, 21 § 34). Plotins Welt ist,
aktual gesehen, dualistisch und, da sie vom Leben des ständigen Auf- und
Abstieges durchpulst ist, dynamisch.

In diesem Aufsatz wurde versucht, die zwiefache Sicht in Plotins Lehre
erscheinen zu lassen, in einer Lehre, die ebensosehr Offenbarung wie Philosophie ist.
Plotin selbst ist ebensosehr Prophet wie Philosoph, und das Ergebnis seines

Bemühens ist eine Verkündigung, die manchmal in messerscharfer Logik fortschreitet,
oft aber von religiöser Sehnsucht getragen in Bilder und Paradoxien entgleitet.
Streng genommen zerstört die doppelte Verankerung die Einheitlichkeit von
Plotins System. Trotzdem gibt es nicht etwa zwei Seelen, zwei Geiste oder gar
zwei Eine, sondern es ist dieselbe Hypostase, die bald gegenständlich, bald aktual
gefaßt wird. Plotins Hauptproblem ist es, die beiden Sichten, so sehr sie einander
auszuschließen scheinen, zur Deckung zu bringen. Bréhier (La philosophie de

Plotin, Paris 1928, 35) spricht von der «identité foncière de ces deux représentations»

und selbst Armstrong, der in der Analyse von Plotins Begriffen am weitesten

geht, betont (S. 26 seines eingangs zitierten Werkes), daß diese Begriffe, historisch
gesehen, wohl auf verschiedenen Ursprung zurückgeführt werden können, in Plotins

System jedoch weitgehend zusammenfallen. Die Frage, ob Plotin sich der

doppelten Anwendimg seiner philosophischen Begriffe bewußt gewesen sei, kann
bej aht werden, wenn wir sehen, daß er (in IV 8,1, 27 ff. § 5ff.) — übrigens mit vollem
Recht - bei Piaton einen ähnlichen Zwiespalt aufdeckt. Während nämlich Piaton
im Phaidon 62b den Leib das Gefängnis der Seele nennt, im Staat 514a unsere Welt
mit einer finstern Höhle vergleicht und im Phaidros 246c die Seele ihre Flügel
verlieren läßt, wodurch sie in diese Welt herabstürzt, lobt er im Timaios 34b diese

unsere von der Seele mit Leben erfüllte Welt und nennt sie einen seligen Gott. Wir
entdecken unschwer im Timaios die gegenständliche, an den übrigen Stellen die
aktuale Sicht. Der Zwiespalt kann durch die ganze griechische Philosophie
hindurch verfolgt werden. Dieser Aufgabe hat sich Brecht in dem eingangs zitierten
Aufsatz unterzogen. Er formuliert S. 84) das Grundproblem der griechischen
Philosophie folgendermaßen: «Es galt, das wahre Sein in forschender Denkarbeit zu
entdecken; in eins damit aber, diese Arbeit des Geistes als den Weg des Menschen

zur Verwirklichung seines eigensten Wesens zu erfahren.» Der Zwiespalt zwischen
diesen beiden Aufgaben ist schließlich der zwischen den Grundfragen alles
Philosophierens, nämlich der ontologischen Frage nach dem Sein und der ethischen
Frage nach dem SolleD. Plotins Philosophie ist das unausgesetzte Bemühen, diese

Kluft tunlichst zu schließen.


	Die zwiefache Sicht in der Philosophie Plotins

